
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 3 (1913)

Heft: 3

Artikel: Friedrich Michelis als Schriftsteller : 1815-1886

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403835

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403835
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


349

Friedrich Michelis als Schriftsteller.

(1815-1886.)

(Schluss des I. Abschnittes.)

Mehrere Jahre hindurch war unser Gelehrter bereits wider
Willen dem Lehrberufe entrückt und ins Pfarramt eingetreten.
Um den mit dieser Lage verbundenen Gefahren zu entgehen und
sich zugleich die Brücke zu einer angemessenen Stellung in
seinem eigentlichen Berufe zu bauen, wrandte er sich mit
erneutem Eifer den platonischen Studien zu, als deren Frucht
das „dem unvergesslichen Andenken seines Lehrers Bernhard
Limberg in dankbarer Erinnerung gewidmete" Werk erschien
über „Die Philosophie Piatons in ihrer inneren Beziehung zur
geoffenbarten Wahrheit, kritisch aus den Quellen dargestellt. Erste
Abteilung Münster 1859, zweite Abteilung ebenda 1860.

Vorzüglich aus drei Gründen glaubte er, nachdem Susemihl
den Piaton als den spezifisch protestantischen Philosophen in
Anspruch genommen, vom katholischen Standpunkte aus das
Studium der platonischen Schriften erneuern zu sollen. Der
erste Gesichtspunkt ist der theologische und zwar hält M. dafür,
„dass die Grundlage des theologischen Studiums das
Studium des hl. Thomas von Aquin als des unbestritten vollendetsten

Vertreters der scholastischen Theologie bildet." Dabei
handelt es sich aber nicht um den Buchstaben, sondern um
ein wahres inneres Verständnis. Des Thomas Doktrin ruht
neben Aristoteles auf Plato. Nur durch ein erneutes Studium
Piatos kann daher Thomas richtig verstanden werden. Unter
diesen Umständen ist die „Erneuerung der platonischen Studien
geradezu eine Gewissenssache".

Noch dringender werde eine solche Wiederaufnahme
gefordert durch die Lage der Philosophie, die M. in folgenden



— 350 —

drastischen Worten beschreibt: „Nachdem durch Kant die
vollständige und ungehemmte Ausgestaltung der subjektiven Richtung

des Denkens die tonangebende Macht der modernen
Geistesentwicklung geworden ist, sodann aber das hohe Spiel Hegels
mit den von Kant gemischten Karten vollständig Fiasko gemacht
hat, und infolgedessen über den Besitzstand der Philosophie der
Konkurs eröffnet worden, in dem ein ideen- und glaubensloser
Empirismus als Geburtshelfer eines schamlosen Materialismus
den Hauptanspruch an die Masse erhoben hat, befindet sich
das höhere Denken in einem Zustande von Ratlosigkeit, der
einem jeden, den noch nicht über diesen Zustand Geistesverwirrung

oder vollständiges Verzweifeln an der Philosophie
erfasst hat, gewiss nichts näher legt als den Gedanken, ernstlich
auf die uns eben jetzt so vollständig zugängliche Quelle des

ganzen Stromes der Philosophie zurückzugehen und sich

darüber Rechenschaft zu geben, in wie weit schon in der Quelle
selbst oder vielleicht in einem Missverstehen derselben der
wenigstens teilweise Grund der traurigen Lage zu suchen sei,

in der die Philosophie sich gegenwärtig befindet."
Als dritter Gesichtspunkt wird die allgemeine, die Zeit

beherrschende Denkweise hervorgehoben, „ein zwar verfeinerter,
aber doch roher Empirismus, Mangel an Idealität und höherem
sittlichen Aufschwung des Denkens, weiterhin ein offenbarer
Sensualismus und Materialismus, der Schlaffheit, Engherzigkeit
und Gemeinheit der Gesinnung in seinem notwendigen
Gefolge hat".

Aus dieser Anschauung der Bedeutung eines erneuten
platonischen Studiums ergab sich ein dreifaches Ziel, das der
Verfasser durch seine Arbeit zu erreichen strebte. Zunächst wollte
er gegenüber der subjektiv-protestantischen Kritik nicht durch
Missachtung, sondern durch Revision derselben eine neue und

feste Grundlage für das Studium Piatos vom objektiv
kirchlichen Standpunkte aus gewinnen. Zweitens sollte ein Handbuch

für das im bezeichneten Sinne zu erneuernde platonische
Studium zum Gebrauche der Studierenden geliefert werden.
Drittens wTollte er einem weiteren Bildungskreise eine
selbständige Einsicht in das Wesen der platonischen Philosophie
vermitteln.

Den Kern der ganzen Arbeit und die Grundlage, wodurch
der Verfasser dieses dreifache Ziel erreichen wollte, bilden die



— 351 —

überall dem Gedanken des Schriftstellers scharf nachgehenden
und auch noch die Verschiedenheit in Ton und Haltung* in
etwa wiedergebenden Analysen der Dialoge mit ihren
Beiwerken.

Die Dialoge werden in drei Reihen gruppiert. I. Die
dialektischen Dialoge: Kratylos, Theätetos, Sophistes, Politikos
(der fehlende Philosophos), Parmenides, die sokratischen
Dialoge, besonders Protagoras, Gorgias, Menon, Euthydemos.
IL Die Übergangs-Dialoge: Phädros, Gastmahl, Phädon, Phi-
lebos, Menexenos. III. Die konstruktiven Dialoge: Die zehn
Bücher vom Staate, Timäus, Kritias, die zwölf Bücher der
Gesetze.

Vorausgeschickt sind drei einleitende Abschnitte, am Schlüsse
fassen drei Abhandlungen das Resultat zusammen. In der
allgemeinen Einleitung wird zunächst die Grundidee der
hellenischen Geschichte und Piatons Verhältnis zu derselben
dargelegt. Es folgt eine zusammenfassende Entwicklung der
griechischen Philosophie bis auf Piaton. Hierauf wird die nähere
Bestimmung der Aufgabe angegeben und die christliche
Offenbarung als absoluter Massstab aller Philosophie aufgezeigt.
Die das Resultat zusammenfassenden Abhandlungen am Schlüsse
betreffen die Bedeutung des platonischen Schrifttums und die
Form der platonischen Philosophie, behandeln dann die Ideenlehre

und den Inhalt der Philosophie Piatons und weisen endlich

die innere Beziehung der Philosophie Piatons zur
Offenbarung und ihre Bedeutung für die Gegenwart nach.

Aus der Fülle des Stoffes mögen zunächst einige Bemerkungen

hervorgehoben werden, welche die Ansicht unseres
Gelehrten über die innere Beziehung* der platonischen
Philosophie zur geoffenbarten Wahrheit erläutern. Er geht davon
aus, dass die christliche Offenbarung in ihrer begrifflich-dogmatischen

Fassung zum menschlichen Denken in einer solchen
wesentlichen und inneren Beziehung steht, dass dieses in ihr
allein seine volle Befriedigung* findet. Anderseits erblickt er
in Plato den Höhepunkt der Entwicklung der griechischen
Philosophie, die ihrem innersten Wesen nach in nichts anderem
bestand, als in dem Ringen und Streben des menschlichen
Bewusstseins, denkend mit sich über sich selbst und seine Stellung
im ganzen ins klare zu kommen. Dabei will er nicht bestreiten,
dass Plato die Möglichkeit und das Bedürfnis einer Ergänzung



— 352 —

durch Aristoteles hat, behauptet aber, dass er diese
Vervollständigung selbst schon, mehr als er sich dessen selber bewusst

w*ar, wenigstens im Keime in sich trägt, während umgekehrt
Aristoteles überhaupt nur insoweit noch Philosoph ist, als er
die platonische Grundlage nicht verlassen hat.

Die innere Beziehung nun zwischen der platonischen
Philosophie und der christlichen Offenbarung ist demnach
begründet in der Beziehung, in der beide zu dem denkenden
menschlichen Bewrusstsein stehen, also in dem allgemeinen
menschlichen Charakter, der in beiden von verschiedenen Seiten
her zum Durchbruch kommt. Durch diese Verschiedenheit des

Ausgangspunktes wird die Art und Weise der Beziehung
genauer bestimmt. Die platonische Philosophie und die christliche
Offenbarung, deren Grundwahrheit Trinität und Schöpfung sind,
verhalten sich darnach wie Frage und Antwort, wie menschlich

gesuchte und göttlich gegebene Wahrheit. Und wenn nun
in der hellenischen Philosophie, speziell in Piaton, als dem

objektivierten Sokrates, der anderseits in seinem Idealismus
den aristotelischen Empirismus als seine Ergänzung im Keime
schon in sich trägt, das menschliche Bewusstsein zur
Fragestellung über die absolute Wahrheit sich emporgerungen hat,
und wenn anderseits in der christlichen Offenbarung die absolute

göttliche Antwort auf diese Frage gegeben ist, so ist es

von vornherein einleuchtend, dass die tiefinnerste Beziehung
zwischen beiden stattfinden muss.

Über einiges von dem Endergebnis wollen wir unseres

Philosophen eigene Worte vernehmen: „Ist die durchgeführte
Auffassung der Philosophie Piatons richtig und was man dann

wird zugestehen müssen, die bis dahin allein exakt richtige,
so muss ich schliesslich auch in Anspruch nehmen, dass erst
auf dieser Grundlage eine der Wahrheit entsprechende Bestimmung

des Verhältnisses derselben zur Offenbarung sich ergeben
kann. Dass wir mit einer solchen noch im Rückstande sind,

beweiset ein Blick auf die Stellung und die Leistungen derer,
welche diesen Gegenstand ausdrücklich behandelt haben.
Dieselben sind teils von der tiefer eingehenden Kritik, deren Wendepunkt,

was das innere Verständnis Piatons angeht, durchaus
von Zeller datiert, noch ganz unberührt, was unter den neueren
katholischerseits von Staudenmaier (Philosophie des Christentums),

protestantischerseits von Akermann (Das Christliche in



— 353 —

Platon und der platonischen Philosophie) gilt, teils stehen sie

unter der Herrschaft dieser negativ-rationalistischen und
subjektiven Auffassung* Zellers. Dies ist der Fall, sowohl prote-
stantischerseits, wo Bauer (Sokrates und Christus) in diesem
Sinne die Sache durchgeführt hat, als auch katholischerseits,
wo ich auf die Abhandlung von Mattes: Das Christliche in
Piaton (Tübing. Quart.-Schrift 1845, Heft 4) und von Wörter:
Der Piatonismus der Kirchenväter im Freiburger Kirchenlexikon
verweise. Wenn der Rationalismus die platonische Philosophie
als die natürliche nächste Vorstufe des Christentums als der
absoluten Religion, die nach seiner Auffassung auch eben nur
eine subjektive Entfaltung* des Menschengeistes ist, betrachtet,
so hat sich die katholische Bekämpfung dieses radikalen
Irrtums ihrerseits bis zur Behauptung eines direkten inneren
Widerspruches zwischen der Philosophie Piatons und der Offenbarung
fortreissen lassen, wras nur dadurch möglich war, dass sie, statt
die in Zeller durchgeführte Prätention des protestantischen
Subjektivismus, welcher die Philosophie Piatons für sich in
Anspruch nimmt, zu prüfen und auf wissenschaftlichem Wege den

ursprünglichen Anspruch gerade der katholischen Wissenschaft
auf Piaton wiederherzustellen, vielmehr diese Prätention ohne
weiteres als zu Recht bestehend angenommen und also indirekt
eben diesem rein subjektiven Prinzipe gehuldigt hat. — Suse-

niihl, der den extremen Rationalismus Zellers mit einem
subjektiven christlichen Gefühle versetzt, hat in diesem Sinne
Piaton schon geradezu als den eigentlichen Philosophen des
Protestantismus in Anspruch genommen. Ich meinerseits knüpfe
durchaus an das in der kirchlichen Wissenschaft von Anfang
an vorhandene Bewusstsein einer besonderen inneren Verwandtschaft

gerade der Philosophie Piatons mit dem Christentum
und der Kirche an und erstrebe nur, dass die historisch unhaltbare

Annahme einer direkten Verbindung Piatons mit der
positiven Offenbarung durch eine wissenschaftliche Begründung des

wahren Verhältnisses ersetzt werde, wodurch dann zugleich
alle hier naheliegenden Missverständnisse beseitigt sind."

Das Ergebnis der Forschung aber ist : „Wir haben gesehen,
dass die ganze Erhebung der Philosophie und des menschlichen
Geistes in Sokrates aus dem zum Bewusstsein gekommenen
sittlichen Momente hervorging, welches der geschichtlichen
Herausbildung der Staatsidee, oder sagen wir richtiger, der

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1913. 23



— 354 —

Ttófac bei den Hellenen zugrunde lag. Wir haben uns nun ferner
durch die Untersuchung überzeugt, wie an diese Idee die ganze
Entwicklung Piatons sich anlehnt. Den Gedanken der nóhg
als der auf sittlicher Grundlage ruhenden eine sittliche Idee,
die Idee der Gerechtigkeit, darstellenden Gemeinschaft
durchzuführen, das ist das Ziel, welches die ganze Entwicklung des

platonischen Denkens und Bewusstseins beherrscht. Bis zu

diesem klar erfassten Gedanken sehen wir Platon am Schlüsse

seiner rein sokratischen Entwicklung im Gorgias sich erheben;
auf diesen sehen wir ihn bei der zusammenfassenden Darstellung

seines ganzen Denkens in der Republik zurückkommen;
an diesen sehen wir nach dem abermaligen Schiffbruche der
nach der idealen versuchten empirischen Konstruktion in den

Gesetzen ihn sich anklammern. Die Durchführung dieses
Gedankens trägt aber in sich die prophetische Erfassung* der Idee

der Kirche ; denn die auf sittlicher Grundlage ruhende eine

sittliche Idee darstellende Gemeinschaft ist ihrem Wesen nach

etwas allgemein menschliches, nicht etwa national beschränktes."

„Die in dem jetzigen Bestände der menschlichen Natur
als solcher liegenden Beschränkungen, die Verschiedenheit der

Geschlechter, die daraus hervorgehenden engen Familienbande
zu überwinden, ist ja eine ausdrückliche Intention der zu
verwirklichenden Idee und die unnatürlichen und unausführbaren
Wege, auf die Piaton zu diesem Zweck gerät, können uns bei

dem reinen und tiefen Ernste des sittlichen Strebens, der die

ganze Schwierigkeit der Sache so tief fühlt, wohl von der einen

Seite die Unmöglichkeit, die reine sittliche Idee der menschlichen

Gemeinschaft anders als auf der übernatürlichen Grundlage

durchzuführen, so nahe legen wie möglich, aber anderseits

müssen auch gerade sie den schlagendsten Beweis dafür
geben, dass Piaton in seiner Politeia in der Tat bis unmittelbar
an die Idee der Kirche als der verwirklichten Form der
sittlichen Gemeinschaft der Menschen als solcher herantritt, ohne

freilich anders als wesentlich nur negativerweise den Beweis

zu geben, dass auf natürlich geschichtlicher Grundlage diese

Idee nicht zur Geltung kommen kann."
„Der moderne Staat, insoweit er die sittliche Idee der

Gesellschaft nicht auf Grundlage der Kirche, sondern in Opposition

zur Kirche für sich in Anspruch nimmt, hat dabei
ebensowenig Recht auf Piaton sich zu berufen, als anderseits die



— 355 —

Zerrbilder der christlichen Ordnung, welche im Sozialismus,
Kommunismus und der Revolution als Schreckbilder hinter dieser
pscudolegitimen Ordnung des modernen nicht auf der Grundlage

der Kirche stehenden Staates sich erheben."
„Allein die Kirche kann einen begründeten Anspruch auf

die platonische Politeia machen, indem sie allein die übernatürliche

Grundlage enthält, wegen deren Mangels die an sich reine
und wahre sittliche Idee Piatons zu einem unausführbaren
Phantasiegebilde werden musste. Und weil es sich einmal, wie die
Sachen stehen, um eine unvermeidliche Auseinandersetzung
zwischen Katholizismus und Protestantismus und ihren
beiderseitigen Ansprüchen an die Menschheit und ihre Zukunft handelt,

so will ich nicht unterlassen, darauf hinzuweisen, wie
auch dieser Gegensatz in der platonischen Entwicklung schon
seinen Ausdruck gefunden hat. Denn wie sich die Differenz
zwischen Katholizismus und Protestantismus in dieser Beziehung
dahin formulieren lässt, dass während der Katholizismus die
Idee der Kirche, als der durch die Erlösung wiedergewonnenen
und universalen Lebensordnung der Menschheit faktisch
behauptet, der Protestantismus nur die Idee der Gemeinde in
Wirklichkeit festhält, so lässt sich das Verhältnis der Politeia
zu den Gesetzen in der Tat richtig nach diesem Verhältnisse
von Kirche und Gemeinde bestimmen. Allerdings konnte Piaton,
und auch darin zeigt sich wieder der enge Zusammenhang seiner
Entwicklung mit seiner geschichtlichen Stellung, wesentlich
nur von dem Gedanken der Gemeinde ausgehen, in der bei den
Hellenen der Begriff der nohrsiu entwickelt war (nóhc, Stadt
und Staat), und insoweit stehen die Politeia und die Gesetze
durchaus auf derselben Grundlage. Aber desungeachtet wird
man es nicht verkennen können, wie in der schwunghaften
Erhebung der idealen Politeia aus dem engen Begriff der ttóXiq

ebensosehr eine alle beengenden Schranken durchbrechen
wollende universale Richtung hervortritt, als die mehr auf die
empirische Verwirklichung gerichteten Gesetze eine bewusste
Beschränkung auf die engere Form der Gemeinde mit sich
bringen."

Von besonderem Interesse ist die folgende Stelle, weil sie

zeigt, wie Michelis den kirchlichen Primat, der später in seinem
Leben und Kämpfen eine so bedeutsame Rolle spielen sollte,
zu Piaton in Beziehung bringt: „Der durch das Christentum



— 356 —

in die Wirklichkeit eingeführte, in der göttlich gestifteten
Ordnung der Kirche — im Verhältnis von Primat und Episkopat —

am reinsten sich darstellende Gedanke, dass jede lebendige
organische Gemeinschaft einem Kreise zu vergleichen ist, in dem

weder die Peripherie ohne das Zentrum auch nur einmal
gedacht werden kann, noch auch die Peripherie im Zentrum
untergehen kann, ist die Realisierung dessen, wras Piaton in dem

göttlichen Absolutismus von der einen und in der
organischen Gliederung der als solcher die Idee der Gerechtigkeit
ausprägenden Staatsidee anderseits in seine Momente
auseinandergelegt hat, ohne sie zur rechten Ausgleichung bringen
zu können. Von dem modernen Gegensatze des Absolutismus
und Konstitutionalismus ist aber keine Spur im Piaton."

Was er endlich von einem zur wahren Anerkennung seiner

Bedeutung* erhobenen Piaton in der Gegenwart erwartet, fasst

er kurz und bündig* in die folgenden Sätze zusammen:
„1. Piaton muss die Philosophie erlösen aus ihrer schier

masslos gewordenen subjektiven Zerfahrenheit und zwTar nicht
etwa dadurch, dass er die Autorität eines Namens an die Stelle
der Vernunft setzt, sondern dadurch, dass er die Tatsache der

Bindung alles individuellen und subjektiven Denkens, insofern
es seinen. Anspruch auf Vernunft nicht aufgeben will, an die

vom Individuum unabhängige Autorität der Sprache zum
Bewusstsein bringt, dergestalt, dass fortan eine absolut subjektiv
sein wollende Philosophie oder Vernunft eine nicht minder

grosse Lächerlichkeit sein wird, als wenn einer das individuelle
Stimmrecht auf die unmündigen Kinder in der Wiege ausdehnen
wollte ; eine Philosophie aber, welche die absolute tatsächliche
Abhängigkeit des subjektiven Denkens von der Sprache erkennt,
ohne sich über die Tatsache Rechenschaft geben zu w'ollen,
fortan auf dieselbe Stufe gestellt wird mit einer Naturforschung,
welche etwa heute noch den Verbremmngsprozess auf das

Stahlsche Phlogiston zurückführen, oder einer Geschichtsforschung,

welche heute noch an eine Verbrennung* Magdeburgs
durch Tilly glauben wollte.

2. Der wahrhaft erkannte Piaton muss die Theologie
erlösen von dem Banne der Ungerechtigkeit, welche sie fort und

fort begeht, zunächst an Piaton selbst und dami weiterhin an
der ganzen geschichtlichen Entwicklung, mit der er unzertrennlich

zusammenhängt, und dadurch von dem Unsegen der Ste-



— 357 —

rilität, womit sie infolge dieser Ungerechtigkeit geschlagen ist.
Um mich kurz zu fassen: Ich erachte eine wahrhafte
Anerkennung des Hellenentums (nicht Heidentums), die an der
Anerkennung Piatons hängt, von seiten der kirchlichen Wissenschaft

für die Gegenwart für kaum minder wesentlich und
bedeutsam, als es für die erste Zeit der Kirche wesentlich und
bedeutsam war, dass „der Aposel der Heiden" berufen ward,
dem den Geist der Kirche zu ersticken drohenden engherzigen
Judaismus tatsächlich den Garaus zu machen.

3. Wenn dieses richtig ist, dann wird der in der Kirche
zu seiner wahren Stellung gelangte Piaton allem unerquicklichen

und unberechtigten Streit der Prinzipien ein Ende machen,
wird eine wahre Wissenschaft aus dem Glauben begründen,
wird den Materialismus und Empirismus überwinden, indem er
die echten idealen Prinzipien des Denkens mit der wahrhaften
Empirie verbindet, wird eine neue schwunghafte Schule in der
Kirche gründen, wird mit einem Worte der Schlüssel sein, um
ganz und voll die himmlischen Schätze der Menschheit wieder
zu erschliessen, die ihr in der Kirche wahrhaft und wesenhaft
gegeben sind."

Durch die Schrift des Jesuiten Kleutgen: Die Philosophie
der Vorzeit, 2 Teile. Münster 1860, wurde M. zu einer Replik
veranlasst, die bei Herder erschien unter dem Titel: „Bemerkungen

zu der durch J. Kleutgen S. J. verteidigten Philosophie
der Vorzeit. Freiburg im Breisgau 1861. Das Motto lautet:
Amicus Plato, amicus Aristoteles, sed magis amica veritas. Der
Standpunkt, den unser Gelehrter gegenüber der repristinierten
Scholastik einnimmt, ist dieser : Er dringt auf ein erneutes
Studium der alten Scholastik und der Kirchenväter. Dieses aber
ist nicht möglich ohne eine durch die inzwischen gemachten
Fortschritte der Forschung vertiefte und berichtigte Kenntnisnahme

der Philosophie des Platon und des Aristoteles. Durch
eine solche kritische Stellungnahme hoffte er zu einem für
die Gegenwart haltbaren philosophischen Fundamente
vorzudringen.

Zunächst wenden sich die Bemerkungen dem von Kleutgen
in den Vordergrund gestellten Hauptbegriffe der allgemeinen
oder intellektualen Vorstellung zu. Die von Kleutgen allerdings
im Unklaren gelassene Definition dieses Begriffes ist die, dass
die allgemeine oder intellektuale Vorstellung im Gegensatze



— 358 —

zu der besonderen oder sinnlichen die Vorstellung* von dem
Wesen der Sache, und zwar, weil hier zunächst vom sinnlich
Wahrnehmbaren die Rede ist, die Vorstellung von dem hinter
der Erscheinung oder ihr zugrunde liegenden Wesen des

Sinnenobjektes sei. In dem Sinne aber, dass als Gegenstand der
intellektualen Vorstellung die in dem Einzeldinge zur Erscheinung

kommende, sein Wesen begründende Substanz aufgestellt
wird, ist der Begriff der intellektualen Vorstellung unhaltbar,
indem die neuere Naturwissenschaft den Begriff einer derartigen

Substanz unwiederbringlich vernichtet hat und nur noch
die Zelle in ihren verschiedenartigen Modifikationen und
Verbindungen, die näheren und entfernteren chemischen
Stoffverbindungen als materielle oder substantielle Grundlage gelten
lässt. Das alles aber entspricht nicht der scholastischen
Substanz, welche die repristinierte Scholastik mit ihrer intellektualen

Vorstellung erfassen will.
Eine weitere Bemerkung betrifft einen Lieblingsgegenstand

der philosophischen Spekulation unseres Gelehrten. Die Polemik
Kleutgens gegen die Bedeutung der Sprache für die menschliche

Erkenntnis beruht auf einer ungenügenden Auffassung
dieses Verhältnisses, indem sich das Wesen der Sprache nicht
in der Beziehung der Begriffe durch Laute erschöpft und Sprache
nicht schlechtweg irgend eine Verbindung von Worten ist, „sondern

Sprache-Satz ist Verbindung von Substantiv und verbum
finitum, d. h. Sprache ist die Ineinsbildung der Kategorie des

Seins und der Kategorie der Bewegung, der Persönlichkeit."
Sodann nimmt er Piaton in Schutz, dessen Ideenlehre

Kleutgen bis zu dem Vorwurfe der Häresie angeschuldigt hatte,
und zeigt weiter, dass der von Kleutgen als Grundbegriff der

scholastischen Erkenntnislehre aufgestellte Begriff der
allgemeinen oder intellektualen Vorstellung nicht auf Aristoteles
zurückgeführt werden kann. Dieser Begriff, so wird an letzter
Stelle ausgeführt, insoweit darunter die vermeintlich hinter der

Erscheinung liegende, mittels der Vorstellung zu ergreifende
Substanz oder Wesenheit der erscheinenden Dinge verstanden
wird, ist auch in der scholastischen Philosophie und speziell
im hl. Thomas nicht begründet und beruht lediglich auf einer

Verwechslung „mit dem Begriffe ßoyoc), demgemäss das Wesen
der erscheinenden Dinge nicht vermittels der Vorstellung,
sondern durch Abkehr (Abstraktion) von der Vorstellung, und



— 359 —

nicht hinter der Erscheinung, sondern in ihrem wahren Grunde
im Zusammenhange des Ganzen, zuletzt in Gott gesucht wird".

Zur Verteidigung des vorhin genannten Buches über Piaton,
das zumeist ignoriert wurde, verfasste M. : Plato mordens. Ein
motiviertes Gutachten über den gegenwärtigen Stand der Wissenschaft.

Münster 1862. Der „erste Gang" : „Die historisch-philosophische

Kritik", enthält eine Auseinandersetzung mit Überweg

und dessen Schrift: „Untersuchungen über die Echtheit
und die Zeitfolge Platonischer Schriften und über die
Hauptmomente aus Piatos Leben, Wien 1861". Im „zweiten Gang":
„Die moderne Philosophie" wendet er sich an Frohschammer,
der im „Athenäum" (Jahrg. I, Heft IV) sein Platobuch
besprochen, mit einer Erörterung über die Bedeutung der Sprache.
Den Hauptteil bildet der „dritte Gang": „Die modernisierte
Scholastik, oder der Mainzer Katholik und die Küchlein, die
er unter seine Flügel genommen hat". Hierbei handelt es sich
in erster Linie um die Frage, ob Thomas absolut für alle Zeiten
in Theologie und Philosophie massgebend sei, eine Frage, die
M. verneint, die aber später in der Infallibilistengemeinschaft
in bejahendem Sinne entschieden wurde. Dann bringt M. eine
Reihe von Beispielen dafür, wie der „M. K." rezensierte. Der
„vierte Gang" bespricht die günstigere Aufnahme, welche die

„christlich-protestantische Richtung" seinem Buche durch sachliche

Besprechung und Polemik bereitete. Im Schlussabschnitt :

„Ende gut, alles gut" wird unser Gelehrter humoristisch, was
sonst nicht seine Art war : „Wenn ihr im lieben weiten Vaterland

hin und wieder euch wundert, was der Pfarrer von
Albachten bei Münster mit seinem Plato mordens will, so denkt,
dass durch Gottes Willen es wohl geschehen könnte, dass ein
blindes Huhn — oder weil ich doch kein Femininum bin, —
ein blinder Hahn, der aber doch noch krähen kann, unversehens

einen verlorenen kostbaren Edelstein aus dem
metaphysischen Misthaufen der Weltgeschichte, den man Philosophie
nennt, herauskratzte". —

Auch auf dem Gebiete der Politik versuchte sich M. und
war eine Zeitlang Abgeordneter. Er gab indessen diese Tätigkeit

bald wieder auf. Damals schrieb er : Preussens Beruf für
Deutschland und die Weltgeschichte. Ein freies Wort zur rechten
Zeit. Paderborn 1863. Im ersten Teil rechtfertigt er sich wegen
einer in grossdeutschem Sinne zu Frankfurt am 28. Oktober



—- 360 —

1862 gehaltenen Rede, der fälschlich eine preussenfeindliche
Tendenz untergeschoben worden wrar. Im zweiten, positiven,
Teile zeigt er, dass das wahre Heil und die wahre Aufgabe
Preussens allein in der Anbahnung der rechten „nach innen

aufrichtig paritätischen und nach aussen aufrichtig deutschen
Politik" zu erblicken sei. So werde dieser Staat dazu beitragen,
die weltgeschichtliche Idee der Reformation der Kirche, die,
weil nicht energisch genug aufgenommen, zur Revolution
überschlug, durchzuführen. „Ich denke mir unter der Reformationsidee

eine freie und autonome Kirche, welche mit dem freien
und autonomen Staate im richtigen Verhältnisse des Zusammenwirkens

auf dem Boden des Konkordates steht; einen Papst,
der, selbständiger Herrscher ohne eine politische Macht zu sein,

umgeben von einem aus allen Nationen der Erde
hervorgegangenen Kardinalskollegium, alle unnötigen mittelalterlichen
Reminiszenzen so viel als möglich aufgebend, einen desto
grösseren moralischen Einfluss ausübt ; einen Welt- und Ordensklerus,

der die nicht zu umgehenden Prätentionen seiner
geistlichen Würde so viel wie möglich durch geistige Bildung
überbietet; eine Wissenschaft und eine Philosophie, welche die

wahre und ewige, im Dogma fortschreitend fixierte, nicht die

vermeintliche Buchstabenwahrheit des Glaubens zur alles
beherrschenden Macht des Denkens gestaltet; ein Unterrichtssystem,

welches von der Dorfschule bis zur Universität nur die

stufenmässig entwickelte und verteilte Ausübung dieser Wissenschaft

des Glaubens wäre; eine Barmherzigkeit, die mehr darauf
bedacht wäre, an dem inneren Ausbau der Gesellschaft nach

ihren natürlichen Grundlagen zu arbeiten, und die besonderen
Institutionen nur als notwendige Ergänzungen des natürlichen
Organismus anzuwenden, als in das Danaidenfass eines
zerstörten gesellschaftlichen Organismus zu schöpfen usw. usw.".—

1863 veröffentlichte J. E. Renan zum ersten Male sein „Leben
Jesu". „Es ist schon gut, dass man Gebete anstellt zur Sühnung
der Renanschen Blasphemie ; aber ich denke, wir sollten endlich

auch daraus lernen, dass wir theologischerseits ernstlicher
abrechnen müssen mit dem wirklichen Fortschritte der Wissenschaft,

und um abrechnen zu können, uns mehr um die Sache

bekümmern sollen, nicht bloss als wir bisher getan haben,
sondern auch als wir in diesem Augenblicke noch zu tun gewillt
sind". Von dieser Seite 17 der jetzt zu behandelnden Schrift



- 361 —

ausgesprochenen Ansicht ausgehend, publizierte M. : Renans
Roman vom Leben Jesu. Eine deutsche Antwort auf die
französische Blasphemie. 3. Aufl. Münster 1864. Den Zweck des
französischen Autors gibt er dahin an : „Es ist die einzige Tendenz

seiner Schrift, die weltgeschichtliche Tatsache des Christentums

in ihrer Entstehung ohne die Wunder und auf bloss
natürlichem Wege zu erklären". Das erste Kapitel enthält eine
Kritik des Renanschen Wunderbegriffes. Indem Renan dem
historischen Standpunkte der Untersuchung den scheinbar
naturwissenschaftlichen, in Wirklichkeit materialistischen
unterschiebt, will er nicht die blosse Unwahrscheinlichkeit, sondern
die Unwahrheit der Wunder und dadurch das in ihnen sich
offenbarende Übernatürliche als Täuschung erweisen. — Der
zweite Abschnitt befasst sich mit der willkürlichen
Quelleninsbesondere Evangelienkritik des Franzosen. — An dritter
Stelle zieht der Verfasser das Fazit aus der bisherigen
Darlegung dahin, dass der wahre Charakter der Renanschen
Erzählung* im eigentlichen Sinne der eines Romans ist, dem eine
Parallele zwischen Christus und Mohammed zugrunde liegt. An
einer Reihe von Beispielen, namentlich am Berichte über das
hl. Altarssakrament, wird dieser romanhafte Charakter des
Buches nachgewiesen. — Weiterhin bespricht M. Renans Stellung

zu Strauss, dessen Mythentheorie eine Konsequenz der
Hegeischen Philosophie ist. Strauss musste seine Mythenhypothese

einschränken zugunsten eines legendenartigen Charakters
der Evangelien1). Diesen Standpunkt der Legende griff Renan
auf. Übrigens will M. bei aller Festhaltung des Geschichtlichen das
poetische Recht der Legende nicht in Abrede stellen, was er an
dem Beispiele der Weisen aus dem Morgenlande erläutert, die wir
als die hl. drei Könige denken, als die Repräsentanten der drei
Hauptstämme der Menschheit auffassen, und deren Opfergaben
wir auf die Siegesbeute des Welteroberers Alexander zurück-

') Der Mythus und die Legende (Sage) sind zwei einander entgegengesetzte

Auffassungsweisen in Beziehung auf das geschichtlich Wirkliche.
Der Mythus ist die Personifikation einer allgemeinen Idee, die Legende ist
eine gewisse Verallgemeinerung eines geschichtlich Gegebenen. Die
heidnischen Gottheiten sind mythisch, insoweit sie die rein gedachten persönlichen

Darstellungen von allgemeinen Gedanken oder Ideen sind; in den
Lebenserzählungen der Heiligen oder anderer ausgezeichneten Menschen
wird vieles legendenhaft, insofern hier an das geschichtlich Wahre vieles
andere Unverbürgte angeknüpft wird.



— 362 —

führen. — Das 5. Kapitel beleuchtet den scheinbar historischen
Hintergrund des als Roman behandelten Lebens Jesu. Zwei
Punkte kommen hier zur Sprache. Der erste Punkt ist die

Parallele zwischen dem Verhältnisse Christi zu den Pharisäern
und des Sokrates zu den Sophisten ; der andere die Parallele
zwischen den Synoptikern und dem Evangelium nach Johannes

von der einen Seite und Xenophon und Piaton von der andern
Seite. ¦— Der letzte Abschnitt erläutert die Beziehung der Schrift
Renans zur Gegenwart, speziell zum zweiten französischen Kaisertum.

„Wie das zweite Kaisertum die Konsolidierung der
stürmisch und blutig proklamierten Revolutionsprinzipien vom Jahr
1789 mittels der systematisierten Lüge als Grundlage der neuen
antichristlichen Weltordnung unter Frankreichs Ägide bedeutet,
so scheint Renan die Aufgabe, ich weiss nicht ob den
Auftrag gehabt zu haben, das Christentum als eine sentimentale
und ideale Lüge für diese neue Weltordnung praktikabel zu

machen."
M. schliesst seine Schrift mit der folgenden energischen

Aufforderung: „Renan ist ein Abklatsch von Strauss... Bis

dahin haben die Katholiken den Protestanten ihren Strauss

vorgerückt; jetzt stehen wir pari. Wohlan, erfassen wir denn

auch unser gemeinschaftliches christliches Interesse; sagen wirs
dem revolutionären Franzosentum, dass wir Deutsche bei allem
Liberalismus so tief noch nicht in die Gemeinheit einer Hundenatur

versunken sind, dass wir unser Ausgespieenes verschlingen
sollten, weils in einer Pariser Pastete verbacken ist. Wir
Deutsche, Katholiken und Protestanten, mögen wir auch in der

Auffassung des Werkes Jesu Christi zurzeit noch nicht zur
rechten Verständigung gekommen sein, wir sind eins in der

Anerkennung der göttlichen Person unseres Herrn und
Erlösers Wir sind zu ernst, zu ehrlich, zu klar, um durch
den romanhaften Aufputz einer materialistischen Verlieder-

lichung uns um unser Heiligstes düpieren zu lassen. Darum

möge ein gemeinsames deutsches Bekenntnis dem gallisierten
Strauss entgegentreten : Ja wir glauben an Jesum Christum,
den eingeborenen Sohn Gottes; wir glauben an den einen Namen,
in dem allein das Heil ist; wir beugen unser Knie dem, dem

aller Kniee sich beugen sollen im Himmel und auf Erden".—
Als Professor der Philosophie führte sich unser Gelehrter

am Lyceum Hosianum ein durch eine unten zu erwähnende



— 363 —

gedruckte Abhandlung und durch eine Rede über Wesen und
Aufgabe der Philosophie. Diese erschien gedruckt unter dem
Titel: De philosophiœ vi ac munere oratio quam occasione data
habitam ex plurhtm voto typis imprimendam curavit F. M. etc.
Brunsbergee 1864. Nach einigen einleitenden Bemerkungen über
das Darniederlegen der Philosophie erläutert er die Aufgabe
der von ihm zu lehrenden Wissenschaft an dem Beispiele des

ermländischen Domherrn Kopernikus dahin, dass sie die menschliche

Erkenntnis richtig zu stellen und zu verbessern habe.
Sodann wendet er sich kritisch gegen Kant und seine Nachfolger
und schliesst mit dem Versprechen, mitarbeiten zu wollen an
dem Ziele der Anstalt, dass Theologie und Philosophie
einträchtig zusammenwirkten zur Ehre Gottes und zum Heil der
Menschen. —

In der Habilitationsschrift „De Aristotele Piatonis in idea-
rum doctrina adversario", Brunsbergee 1864, verbreitet M. sich
über die Bekämpfung der Ideenlehre Piatons durch dessen
Schüler Aristoteles.

Menn.
(Fortsetzung folgt.)


	Friedrich Michelis als Schriftsteller : 1815-1886

