Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 3 (1913)

Heft: 3

Artikel: Friedrich Michelis als Schriftsteller : 1815-1886
Autor: Menn

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403835

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403835
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 349 —

Friedrich Michelis als Schriftsteller.

(1815—1886.)

(Schluss des I. Abschnittes.)

Mehrere Jahre hindurch war unser Gelehrter bereits wider
Willen dem Lehrberufe entriickt und ins Pfarramt eingetreten.
Um den mit dieser Lage verbundenen Gefahren zu entgehen und
sich zugleich die Briicke zu einer angemessenen Stellung in
seinem eigentlichen Berufe zu bauen, wandte er sich mit er-
neutem Eifer den platonischen Studien zu, als deren Frucht
~das ,dem unvergesslichen Andenken seines Lehrers Bernhard
Limberg in dankbarer Erinnerung gewidmete* Werk erschien
iber ,Die Philosophie Platons in ihrer inneren Beziehung zur
geoffenbarten Wahrheit, kritisch aus den Quellen dargestellt. Erste
Abteilung Miinster 1859, zweite Abteilung ebenda 1860.

Vorziiglich aus drei Griinden glaubte er, nachdem Susemihl
den Platon als den spezifisch protestantischen Philosophen in
Anspruch genommen, vom Kkatholischen Standpunkte aus das
Studium der platonischen Schriften erneuern zu sollen. Der
erste Gesichtspunkt ist der theologische und zwar halt M. dafiir,
»dass die Grundlage des ... theologischen Studiums das Stu-
dium des hl. Thomas von Aquin als des unbestritten vollen-
detsten Vertreters der scholastischen Theologie bildet.“ Dabei
handelt es sich aber nicht um den Buchstaben, sondern um
ein wahres inneres Verstindnis. Des Thomas Doktrin ruht
neben Aristoteles auf Plato. Nur durch ein erneutes Studium
Platos kann daher Thomas richtig verstanden werden. Unter
diesen Umstiinden ist die ,Erneuerung der platonischen Studien
geradezu eine GewissenssacheY.

Noch dringender werde eine solche Wiederaufnahme ge-
fordert durch die Lage der Philosophie, die M. in folgenden



— 350 —

drastischen Worten beschreibt: ,Nachdem durch Kant die voll-
stiindige und ungehemmte Ausgestaltung der subjektiven Rich-
tung des Denkens die tonangebende Macht der modernen Geistes-
entwicklung geworden ist, sodann aber das hohe Spiel Hegels
mit den von Kant gemischten Karten vollstindig Fiasko gemacht
hat, und infolgedessen tuiber den Besitzstand der Philosophie der
Konkurs eroffnet worden, in dem ein ideen- und glaubensloser
Empirismus als Geburtshelfer eines schamlosen Materialismus
den Hauptanspruch an die Masse erhoben hat, befindet sich
das hohere Denken in einem Zustande von Ratlosigkeit, der
einem jeden, den noch nicht liber diesen Zustand Geistesver-
wirrung oder vollstindiges Verzweifeln an der Philosophie er-
fasst hat, gewiss nichts nédher legt als den Gedanken, ernstlich
auf die uns eben jetzt so vollstindig zugingliche Quelle des
ganzen ... Stromes der Philosophie zuriickzugehen und sich
dartiber Rechenschaft zu geben, in wie weit schon in der Quelle
selbst oder vielleicht in einem ... Missverstehen derselben der
wenigstens teilweise Grund der traurigen Lage zu suchen sei,
in der die Philosophie sich gegenwiirtig befindet.“

Als dritter Gesichtspunkt wird die allgemeine, die Zeit be-
herrschende Denkweise hervorgehoben, ,ein zwar verfeinerter,
aber doch roher Empirismus, Mangel an Idealitit und hoherem
sittlichen Aufschwung des Denkens, weiterhin ein offenbarer
Sensualismus und Materialismus, der Schlaffheit, Engherzigkeit
und Gemeinheit der Gesinnung in seinem notwendigen Ge-
folge hat“.

Aus dieser Anschauung der Bedeutung eines erneuten pla-
tonischen Studiums ergab sich ein dreifaches Ziel, das der Ver-
fasser durch seine Arbeit zu erreichen strebte. Zuniichst wollte
er gegeniiber der subjektiv-protestantischen Kritik nicht durch
Missachtung, sondern durch Revision derselben eine neue und
feste Grundlage fiir das Studium Platos vom objektiv kirch-
lichen Standpunkte aus gewinnen. Zweitens sollte ein Hand-
buch fiir das im bezeichneten Sinne zu erneuernde platonische
Studium zum Gebrauche der Studierenden geliefert werden.
Drittens wollte er einem weiteren Bildungskreise eine selb-
stindige Einsicht in das Wesen der platonischen Philosophie
vermitteln.

Den Kern der ganzen Arbeit und die Grundlage, wodurch
der Verfasser dieses dreifache Ziel erreichen wollte, bilden die



— 351 —

iilberall dem Gedanken des Schriftstellers scharf nachgehenden
und auch noch die Verschiedenheit in Ton und Haltung in
etwa wiedergebenden Analysen der Dialoge mit ihren Bei-
werken.

Die Dialoge werden in drei Reihen gruppiert. 1. Die dia-
lektischen Dialoge: Kratylos, Theitetos, Sophistes, Politikos
(der fehlende Philosophos), Parmenides, die sokratischen Dia-
loge, besonders Protagoras, Gorgias, Menon, Euthydemos.
II. Die Ubergangs-Dialoge: Phidros, Gastmahl, Phidon, Phi-
lebos, Menexenos. III. Die konstruktiven Dialoge: Die zehn
Biicher vom Staate, Timius, Kritias, die zwolf Biicher der
Gesetze.

Vorausgeschicktsind drei einleitende Abschnitte, am Schlusse
fassen drei Abhandlungen das Resultat zusammen. In der all-
gemeinen Einleitung wird zunéchst die Grundidee der helle-
nischen Geschichte und Platons Verhiltnis zu derselben dar-
gelegt. Es folgt eine zusammenfassende Entwicklung der
griechischen Philosophie bis auf Platon. Hierauf wird die nihere
Bestimmung der Aufgabe angegeben und die christliche Offen-
barung als absoluter Massstab aller Philosophie aufgezeigt.
Die das Resultat zusammenfassenden Abhandlungen am Schlusse
betreffen die Bedeutung des platonischen Schrifttums und die
Form der platonischen Philosophie, behandeln dann die Ideen-
lehre und den Inhalt der Philosophie Platons und weisen end-
lich die innere Beziehung der Philosophie Platons zur Offen-
barung und ihre Bedeutung fiir die Gegenwart nach.

Aus der Fiille des Stoffes mogen zunichst einige Bemer-
kungen hervorgehoben werden, welche die Ansicht unseres
Gelehrten iiber die innere Beziehung der platonischen Philo-
sophie zur geoffenbarten Wahrheit erliutern. Er geht davon
aus, dass die christliche Offenbarung in ihrer begrifflich-dog-
matischen Fassung zum menschlichen Denken in einer solchen
wesentlichen und inneren Beziehung steht, dass dieses in ihr
allein seine volle Befriedigung findet. ~Anderseits erblickt er
in Plato den Hohepunkt der Entwicklung der griechischen Phi-
losophie, die ihrem innersten Wesen nach in nichts anderem
bestand, als in dem Ringen und Streben des menschlichen Be-
Wusstseins, denkend mit sich tiber sich selbst und seine Stellung
im ganzen ins klare zu kommen. Dabei will er nicht bestreiten,
dass Plato die Moglichkeit und das Bediirfnis einer Erginzung



— 352 —

durch Aristoteles hat, behauptet aber, dass er diese Vervoll-
stindigung selbst schon, mehr als er sich dessen selber bewusst
war, wenigstens im Keime in sich trigt, wéihrend umgekehrt
Aristoteles {iberhaupt nur insoweit noch Philosoph ist, als er
die platonische Grundlage nicht verlassen hat.

Die innere Beziehung nun zwischen der platonischen Phi-
losophie und der christlichen Offenbarung ist demnach be-
grindet in der Beziehung, in der beide zu dem denkenden
menschlichen Bewusstsein stehen, also in dem allgemeinen
menschlichen Charakter, der in beiden von verschiedenen Seiten
her zum Durchbruch kommt. Durch diese Verschiedenheit des
Ausgangspunktes wird die Art und Weise der Beziehung ge-
nauer bestimmt. Die platonische Philosophie und die christliche
Offenbarung, deren Grundwahrheit Trinitdt und Schépfung sind,
verhalten sich darnach wie Frage und Antwort, wie mensch-
lich gesuchte und goéttlich gegebene Wahrheit. Und wenn nun
in der hellenischen Philosophie, speziell in Platon, als dem
objektivierten Sokrates, der anderseits in seinem Idealismus
den aristotelischen Empirismus als seine Ergidnzung im Keime
schon in sich trigt, das menschliche Bewusstsein zur Frage-
stellung iiber die absolute Wahrheit sich emporgerungen hat,
und wenn anderseits in der christlichen Offenbarung die abso-
lute gottliche Antwort auf diese Frage gegeben ist, so ist es
von vornherein einleuchtend, dass die tiefinnerste Beziehung
zwischen beiden stattfinden muss.

Uber einiges von dem Endergebnis wollen wir unseres
Philosophen eigene Worte vernehmen: ,Ist die durchgefiihrte
Auffassung der Philosophie Platons richtig und was man dann
wird zugestehen miissen, die bis dahin allein exakt richtige,
so muss ich schliesslich auch in Anspruch nehmen, dass erst
auf dieser Grundlage eine der Walrheit entsprechende Bestim-
mung des Verhéltnisses derselben zur Offenbarung sich ergeben
kann. Dass wir mit einer solchen noch im Riickstande sind,
beweiset ein Blick auf die Stellung und die Leistungen derer,
welche diesen Gegenstand ausdriicklich behandelt haben. Die-
selben sind teils von der tiefer eingehenden Kritik, deren Wende-
punkt, was das innere Verstindnis Platons angeht, durchaus
von Zeller datiert, noch ganz unberiihrt, was unter den neueren
katholischerseits von Staudenmaier (Philosophie des Christen-
tums), protestantischerseits von Akermann (Das Christliche in



e 858

Platon und der platonischen Philosophie) gilt, teils stehen sie
unter der Herrschaft dieser negativ-rationalistischen und sub-
jektiven Auffassung Zellers. Dies ist der Fall, sowohl prote-
stantischerseits, wo Bauer (Sokrates und Christus) in diesem
Sinne die Sache durchgefiihrt hat, als auch katholischerseits,
wo ich auf die Abhandlung von Mattes: Das Christliche in
Platon (Tubing. Quart.-Schrift 1845, Heft 4) und von Worter:
Der Platonismus der Kirchenviéter im Freiburger Kirchenlexikon
verweise. Wenn der Rationalismus die platonische Philosophie
als die natiirliche néchste Vorstufe des Christentums als der
absoluten Religion, die nach seiner Auffassung auch eben nur
eine subjektive Entfaltung des Menschengeistes ist, betrachtet,
so hat sich die katholische Bekidmpfung dieses radikalen Irr-
tums ihrerseits bis zur Behauptung eines direkten inneren Wider-
spruches zwischen der Philosophie Platons und der Offenbarung
fortreissen lassen, was nur dadurch moglich war, dass sie, statt
die in Zeller durchgetithrte Pritention des protestantischen
Subjektivismus, welcher die Philosophie Platons fiir sich in An-
spruch nimmt, zu priifen und auf wissenschaftlichem Wege den
urspriinglichen Anspruch gerade der katholischen Wissenschaft

auf Platon wiederherzustellen, vielmehr diese Pratention ohne
- weiteres als zu Recht bestchend angenommen und also indirekt
eben diesem rein subjektiven Prinzipe gehuldigt hat. — Suse-
mihl, der den extremen Rationalismus Zellers mit einem sub-
jektiven christlichen Gefithle versetzt, hat in diesem Sinne
Platon schon geradezu als den eigentlichen Philosophen des
Protestantismus in Anspruch genommen. Ich meinerseits kniipfe
durchaus an das in der kirchlichen Wissenschaft von Anfang
an vorhandene Bewusstsein einer besonderen inneren Verwandt-
schaft gerade der Philosophie Platons mit dem Christentum
und der Kirche an und erstrebe nur, dass die historisch unhalt-
bare Annahme einer direkten Verbindung Platons mit der posi-
tiven Offenbarung durch eine wissenschaftliche Begriindung des
wahren Verhiiltnisses ersetzt werde, wodurch dann zugleich
alle hier naheliegenden Missverstindnisse beseitigt sind.“

Das Ergebnis der Forschung aber ist: , Wir haben gesehen,
dass die ganze Erhebung der Philosophie und des menschlichen
Geistes in Sokrates aus dem zum Bewusstsein gekommenen
sittlichen Momente hervorging, welches der geschichtlichen
Herausbildung der Staatsidee, oder sagen wir richtiger, der

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1915. 23



— 354 —

nwoig bei den Hellenen zugrunde lag. Wir haben uns nun ferner
durch die Untersuchung tiberzeugt, wie an diese Idee die ganze
Entwicklung Platons sich anlehnt. Den Gedanken der mdisg
als der auf sittlicher Grundlage ruhenden eine sittliche Idee,
die Idee der Gerechtigkeit, darstellenden (Gemeinschaft durch-
zufiihren, das ist das Ziel, welches die ganze Entwicklung des
platonischen Denkens und Bewusstseins beherrscht. Bis zu
diesem klar erfassten (Gedanken sehen wir Platon am Schlusse
seiner rein sokratischen Entwicklung im Gorgias sich erheben;
auf diesen sehen wir ihn bel der zusammenfassenden Darstel-
lung seines ganzen Denkens in der Republik zuriickkommen;
an diesen sehen wir nach dem abermaligen Schiffbruche der
nach der idealen versuchten empirischen Konstruktion in den
Gesetzen ihn sich anklammern. Die Durchfithrung dieses Ge-
dankens trigt aber in sich die prophetische Erfassung der Idee
der Kirche; denn die auf sittlicher Grundlage ruhende e¢ine
sittliche Idee darstellende Gemeinschaft ist ihrem Wesen nach
etwas allgemein menschliches, nicht etwa national beschriinktes.”

,Die in dem jetzigen Bestande der menschlichen Natur
als solcher liegenden Beschrankungen, die Verschiedenheit der
Geschlechter, die daraus hervorgehenden engen Familienbande
zu lberwinden, ist ja eine ausdriickliche Intention der zu ver-
wirklichenden Idee und die unnatiirlichen und unausfiihrbaren
Wege, auf die Platon zu diesem Zweck gerit, konnen uns bei
dem reinen und tiefen Ernste des sittlichen Strebens, der die
ganze Schwierigkeit der Sache so tief fithlt, wohl von der einen
Seite die Unmoglichkeit, die reine sittliche Idee der mensch-
lichen Gemeinschaft anders als auf der iibernatiirlichen Grund-
lage durchzutithren, so nahe legen wie moglich, aber ander-
seits mussen auch gerade sie den schlagendsten Beweis daftr
geben, dass Platon in seiner Politeia in der Tat bis unmittelbar
an die Idee der Kirche als der verwirklichten Form der sitt-
lichen Gemeinschaft der Menschen als solcher herantritt, ohne
freilich anders als wesentlich nur negativerweise den Bewels
zu geben, dass auf natirlich geschichtlicher Grundlage diese
Idee nicht zur Geltung kommen kann.“

,Der moderne Staat, insoweit er die sittliche Idee der Ge-
sellschaft nicht auf (frundlage der Kirche, sondern in Oppo-
sition zur Kirche fiur sich in Anspruch nimmt, hat dabei eben-
sowenig Recht auf Platon sich zu berufen, als anderseits die



— 385 —

Zerrbilder der christlichen Ordnung, welche im Sozialismus,
Kommunismus und der Revolution als Schreckbilder hinter dieser
pseudolegitimen Ordnung des modernen nicht auf der Grund-
lage der Kirche stehenden Staates sich erheben.“

,Allein die Kirche kann einen begriindeten Anspruch auf
die platonische Politeia machen, indem sie allein die tibernatiir-
liche Grundlage enthilt, wegen deren Mangels die an sich reine
und wahre sittliche Idee Platons zu einem unausfiihrbaren Phan-
tasiegebilde werden miisste. Und weil es sich einmal, wie die
Sachen stehen, um eine unvermeidliche Auseinandersetzung
zwischen Katholizismus und Protestantismus und ihren beider-
seitigen Ansprichen an die Menschheit und ihre Zukunft han-
delt, so will ich nicht unterlassen, darauf hinzuweisen, wie
auch dieser Gegensatz in der platonischen Entwicklung schon
seinen Ausdruck gefunden hat. Denn wie sich die Differenz
zwischen Katholizismus und Protestantismus in dieser Beziehung
dahin formulieren lisst, dass wiahrend der Katholizismus die
Idee der Kirche, als der durch die Erlosung wiedergewonnenen
und universalen Lebensordnung der Menschheit faktisch be-
hauptet, der Protestantismus nur die Idee der Gemeinde in
Wirklichkeit festhiilt, so lisst sich das Verhiltnis der Politeia
zu den Gesetzen in der Tat richtig nach diesem Verhiiltnisse
von Kirche und Gemeinde bestimmen. Allerdings konnte Platon,
und auch darin zeigt sich wieder der enge Zusammenhang seiner
Entwicklung mit seiner geschichtlichen Stellung, wesentlich
nur von dem Gedanken der Gemeinde ausgehen, in der bei den
Hellenen der Begriff der molwsie entwickelt war (mdie Stadt
und Staat), und insoweit stehen die Politeia und die Gesetze
durchaus auf derselben Grundlage. Aber desungeachtet wird
man es nicht verkennen koénnen, wie in der schwunghaften
Erhebung der idealen Politeia aus dem engen Begriff der wdiic
ebensosehr eine aile beengenden Schranken durchbrechen wol-
lende universale Richtung hervortritt, als die mehr auf die
empirische Verwirklichung gerichteten Gesetze eine bewusste
Beschrinkung auf die engere Form der Gemeinde mit sich
bringen, «

Von besonderem Interesse ist die folgende Stelle, weil sie
zeigt, wie Michelis den kirchlichen Primat, der spiter in seinem
Leben und Kiampfen eine so bedeutsame Rolle spielen sollte,
zu Platon in Beziehung bringt: ,Der durch das Christentum



— 556 —

in die Wirklichkeit eingefiihrte, in der gottlich gestifteten Ord-
nung der Kirche — im Verhaltnis von Primat und Episkopat —
am reinsten sich darstellende Gedanke, dass jede lebendige or-
ganische Gemeinschaft einem Kreise zu vergleichen ist, in dem
weder die Peripherie ohne das Zentrum auch nur einmal ge-
dacht werden kann, noch auch die Peripherie im Zentrum unter-
gehen kann, ist die Realisierung dessen, was Platou in dem
gottlichen Absolutismus von der einen und in der orga-
nischen Gliederung der als solcher die Idee der Gerechtigkeit
auspriigenden Staatsidee anderseits in seine Momente ausein-
andergelegt hat, ohne sie zur rechten Ausgleichung bringen
zu konnen. Von dem modernen (Gegensatze des Absolutismus
und Konstitutionalismus ist aber keine Spur im Platon.“

Was er endlich von einem zur wahren Anerkennung seiner
Bedeutung erhcbenen Platon in der Gegenwart erwartet, fasst
er kurz und biindig in die folgenden Siitze zusammen:

»1. Platon muss die Philosophie erlosen aus ihrer schier
masslos gewordenen subjektiven Zerfahrenheit und zwar nicht
etwa dadurch, dass er die Autoritiit eines Namens an die Stelle
der Vernunft setzt, sondern dadurch, dass er die Tatsache der
Bindung alles individuellen und subjektiven Denkens, insofern
es seinen Anspruch auf Vernunft nicht aufgeben will, an die
vom Individuum unabhiingige Autoritit der Sprache zum Be-
wusstsein bringt, dergestalt, dass fortan eine absolut subjektiv
sein wollende Philosophie oder Vernunft eine nicht minder
grosse Licherlichkeit sein wird, als wenn einer das individuelle
Stimmrecht auf die unmiindigen Kinder in der Wiege ausdehnen
wollte; eine Philosophie aber, welche die absolute tatsidchliche
Abhingigkeit des subjektiven Denkens von der Sprache erkennt,
ohne sich tber die Tatsache Rechenschaft geben zu wollen,
fortan auf dieselbe Stufe gestellt wird mit einer Naturforschung,
welche etwa heute noch den Verbrennungsprozess auf das
Stahlsche Phlogiston zurtickfiihren, oder einer Geschichts-
forschung, welche heute noch an eine Verbrennung Magdeburgs
durch Tilly glauben wollte.

2. Der wahrhaft erkannte Platon muss die Theologie er-
losen von dem Banne der Ungerechtigkeit, welche sie fort und
fort begeht, zunichst an Platon selbst und dann weiterhin an
der ganzen geschichtlichen Entwicklung, mit der er unzertrenn-
lich zusammenhingt, und dadurch von dem Unsegen der Ste-



rilitét, womit sie infolge dieser Ungerechtigkeit geschlagen ist.
Um mich kurz zu fassen: Ich erachte eine wahrhafte Aner-
kennung des Hellenentums (nicht Heidentums), die an der An-
erkennung Platons héngt, von seiten der kirchlichen Wissen-
schaft fiir die Gegenwart fiir kaum minder wesentlich und be-
deutsam, als es flir die erste Zeit der Kirche wesentlich und
bedeutsam war, dass ,der Aposel der Heiden* berufen ward,
dem den Geist der Kirche zu ersticken drohenden engherzigen
Judaismus tatsdchlich den Garaus zu machen.

3. Wenn dieses richtig ist, dann wird der in der Kirche
zu seiner wahren Stellung gelangte Platon allem unerquick-
lichen und unberechtigten Streit der Prinzipien ein Ende machen,
wird eine wahre Wissenschaft aus dem Glauben begriinden,
wird den Materialismus und Empirismus iiberwinden, indem er
die echten idealen Prinzipien des Denkens mit der wahrhaften
Empirie verbindet, wird eine neue schwunghafte Schule in der
Kirche grinden, wird mit einem Worte der Schliissel sein, um
ganz und voll die himmlischen Schitze der Menschheit wieder
zu erschliessen, die ihr in der Kirche wahrhaft und wesenhaft
gegeben sind.*

Durch die Schrift des Jesuiten Kleutgen: Die Philosophie
der Vorzeit, 2 Teile. Miinster 1860, wurde M. zu einer Replik
veranlasst, die bei Herder erschien unter dem Titel: , Bemer-
kungen zu der durch .J. Kleutgen S. J. verteidigten Philosophie
der Vorzeit. Freiburg im Breisgau 1861. Das Motto lautet:
Amicus Plato, amicus Aristoteles, sed magis amica veritas. Der
Standpunkt, den unser Gelehrter gegeniiber der repristinierten
Scholastik einnimmt, ist dieser: Er dringt auf ein erneutes Stu-
dium der alten Scholastik und der Kirchenviiter. Dieses aber
ist nicht moglich ohne eine durch die inzwischen gemachten
Fortschritte der Forschung vertiefte und berichtigte Kenntnis-
nahme der Philosophie des Platon und des Aristoteles. Durch
eine solche kritische Stellungnahme hoffte er zu einem fiir
die Gegenwart haltbaren philosophischen Fundamente vorzu-
dringen.

Zunichst wenden sich die Bemerkungen dem von Kleutgen
iIn den Vordergrund gestellten Hauptbegriffe der allgemeinen
oder intellektualen Vorstellung zu. Die von Kleutgen allerdings
im Unklaren gelassene Definition dieses Begriffes ist die, dass
die allgemeine oder intcllektuale Vorstellung im Gegensatze



. 358 —

zu der besonderen oder sinnlichen die Vorstellung von dem
Wesen der Sache, und zwar, weil hier zunichst vom sinnlich
Wahrnehmbaren die Rede ist, die Vorstellung von dem hinter
der Erscheinung oder ihr zugrunde liegenden Wesen des Sinnen-
objektes sei. In dem Sinne aber, dass als Gegenstand der in-
tellektualen Vorstellung die in dem Einzeldinge zur Erschei-
nung kommende, sein Wesen begriindende Substanz aufgestellt
wird, ist der Begriff der intellektualen Vorstellung unhaltbar,
indem die neuere Naturwissenschaft den Begriff einer derar-
tigen Substanz unwiederbringlich vernichtet hat und nur noch
die Zelle in ihren verschiedenartigen Modifikationen und Ver-
bindungen, die niheren und entfernteren chemischen Stoffver-
bindungen als materielle oder substantielle Grundlage gelten
lasst. Das alles aber entspricht nicht der scholastischen Sub-
stanz, welche die repristinierte Scholastik mit ihrer intellek-
tualen Vorstellung erfassen will.

Eine weitere Bemerkung betrifft einen Lieblingsgegenstand
der philosophischen Spekulation unseres Gelehrten. Die Polemik
Kleutgens gegen die Bedeutung der Sprache fiir die mensch-
liche Erkenntnis beruht auf einer ungeniigenden Auffassung
dieses Verhiltnisses, indem sich das Wesen der Sprache nicht
in der Beziehung der Begriffe durch Laute erschopft und Sprache
nicht schlechtweg irgend eine Verbindung von Worten ist, ,son-
dern Sprache-Satz ist Verbindung von Substantiv und verbum
finitum, d. h. Sprache ist die Ineinsbildung der Kategorie des
Seins und der Kategorie der Bewegung, der Personlichkeit.”

Sodann nimmt er Platon in Schutz, dessen Ideenlehre
Kleutgen bis zu dem Vorwurfe der Hiresie angeschuldigt hatte,
und zeigt weiter, dass der von Kleutgen als Grundbegriff der
scholastischen Erkenntnislehre aufgestellte Begriff der allge-
meinen oder intellektualen Vorstellung nicht auf Aristoteles
zuriickgefithrt werden kann. Dieser Begriff, so wird an letzter
Stelle ausgefiihrt, insoweit darunter die vermeintlich hinter der
Erscheinung liegende, mittels der Vorstellung zu ergreifende
Substanz oder Wesenheit der erscheinenden Dinge verstanden
wird, ist auch in der scholastischen Philosophie und speziell
im hl. Thomas nicht begriindet und beruht lediglich auf einer
Verwechslung ,mit dem Begriffe (Ayoc), demgeméss das Wesen
der erscheinenden Dinge nicht vermittels der Vorstellung, son-
dern durch Abkehr (Abstraktion) von der Vorstellung, und



— 359

nicht hinter der Erscheinung, sondern in ihrem wahren Grunde
im Zusammenhange des Ganzen, zuletzt in Gott gesucht wird“.

Zur Verteidigung des vorhin genannten Buches iiber Platon,
das zumeist ignoriert wurde, verfasste M.: Plato mordens. Ein
motiviertes Gutachten iiber den gegenwdirtigen Stand der Wissen-
schaft. Minster 1862. Der ,crste Gang“: _Die historisch-phi-
losophische Kritik“, enthilt eine Auseinandersetzung mit Uber-
weg und dessen Schrift: ,Untersuchungen {iiber die Echtheit
und die Zeitfolge Platonischer Schriften und tiiber die Haupt-
momente aus Platos Leben, Wien 1861%. Im ,zweiten Gang“:
,2Die moderne Philosophie* wendet er sich an Frohschammer,
der im ,Athenium* (Jahrg. I, Heft IV) sein Platobuch be-
sprochen, mit einer Erorterung iiber die Bedeutung der Sprache.
Den Hauptteil bildet der ,dritte Gang“: ,Die modernisierte
Scholastik, oder der Mainzer Katholik und die Kiichlein, die
er unter seine Fliigel genommen hat“. Hierbei handelt es sich
in erster Linie um die Frage, ob Thomas absolut fiir alle Zeiten
in Theologie und Philosophie massgebend sei, eine Frage, die
M. verneint, die aber spiter in der Infallibilistengemeinschaft
in bejahendem Sinne entschieden wurde. Dann bringt M. eine
Reihe von Beispielen dafiir, wie der ,M. K.“ rezensierte. Der
nvierte Gang“ bespricht die giinstigere Aufnahme, welche die
nchristlich-protestantische Richtung seinem Buche durch sach-
liche Besprechung und Polemik bereitete. Im Schlussabschnitt:
nEnde gut, alles gut wird unser Gelehrter humoristisch, was
sonst nicht seine Art war: ,Wenn ihr im lieben weiten Vater-
land hin und wieder euch wundert, was der Pfarrer von Al-
bachten bei Miinster mit seinem Plato mordens will, so denkt,
dass durch Gottes Willen es wohl geschehen konnte, dass ein
blindes Huhn — oder weil ich doch kein Femininum bin, —
ein blinder Hahn, der aber doch noch krihen kann, unver-
sehens einen verlorenen kostbaren Edelstein aus dem meta-
physischen Misthaufen der Weltgeschichte, den man Philosophie
nennt, herauskratzte“. -—

Auch auf dem Gebiete der Politik versuchte sich M. und
war eine Zeitlang Abgeordneter. Er gab indessen diese Tatig-
keit bald wieder auf. Damals schrieb er: Preussens Beruf fiir
Deutschland und die Weltgeschichte. Ein freies Wort zur rechten
Zeit. Paderborn 1863. Im ersten Teil rechtfertigt er sich wegen
einer in grossdeutschem Sinne zu Frankfurt am 28. Oktober



s BOD

1862 gehaltenen Rede, der fdlschlich eine preussenfeindliche
Tendenz untergeschoben worden war. Im zweiten, positiven,
Teile zeigt er, dass das wahre Heil und die wahre Aufgabe
Preussens allein in der Anbahnung der rechten ,nach innen
aufrichtig parititischen und nach aussen aufrichtig deutschen
Politik* zu erblicken sei. So werde dieser Staat dazu beitragen,
die weltgeschichtliche Idee der Reformation der Kirche, die,
weil nicht energisch genug aufgenommen, zur Revolution {iber-
schlug, durchzufiithren. ,Ich denke mir unter der Reformations-
idee eine freie und autonome Kirche, welche mit dem freien
und autonomen Staate im richtigen Verhiiltnisse des Zusammen-
wirkens auf dem Boden des Konkordates steht; einen Papst,
der, selbstindiger Herrscher ohne eine politische Macht zu sein,
umgeben von einem aus allen Nationen der Erde hervorge-
gangenen Kardinalskollegium, alle unnétigen mittelalterlichen
Reminiszenzen so viel als moglich aufgebend, einen desto gros-
seren moralischen Einfluss ausibt; einen Welt- und Ordens-
klerus, der die nicht zu umgehenden Pritentionen seiner geist-
lichen Wiirde so viel wie moglich durch geistige DBildung
itberbietet; eine Wissenschaft und eine Philosophie, welche die
wahre und ewige, im Dogma fortschreitend fixierte, nicht die
vermeintliche Buchstabenwahrheit des Glaubens zur alles be-
herrschenden Macht des Denkens gestaltet; ein Unterrichts-
system, welches von der Dorfschule bis zur Universitiit nur die
stufenmissig entwickelte und verteilte Austibung dieser Wissen-
schaft des Glaubens wiire; eine Barmherzigkeit, die mehr darauf
bedacht wire, an dem inneren Ausbau der Gesellschaft nach
ihren natiirlichen Grundlagen zu arbeiten, und die besonderen
Institutionen nur als notwendige Ergidnzungen des natiirlichen
Organismus anzuwenden, als in das Danaidenfass eines zer-
storten gesellschaftlichen Organismus zu schépfen usw. usw.“. —

1863 veroffentlichte J. E. Renan zum ersten Male sein ,Leben
Jesu“. ,Es ist schon gut, dass man Gebete anstellt zur Siihnung
der Renanschen Blasphemie; aber ich denke, wir sollten end-
lich auch daraus lernen, dass wir theologischerseits ernstlicher
abrechnen miissen mit dem wirklichen Fortschritte der Wissen-
schaft, und um abrechnen zu kénnen, uns mehr um die Sache
bekiimmern sollen, nicht bloss als wir bisher getan haben, son-
dern auch als wir in diesem Augenblicke noch zu tun gewillt
sind“. Von dieser Seite 17 der jetzt zu behandelnden Schrift



— 361 —

ausgesprochenen Ansicht ausgehend, publizierte M.: Renans
Roman wvom Leben Jesu. FHine deutsche Antwort auf die fran-
zisische Blasphemie. 3. Aufl. Minster 1864. Den Zweck des
franzosischen Autors gibt er dahin an: ,Is ist die einzige Ten-
denz seiner Schrift, die weltgeschichtliche Tatsache des Christen-
tums in ihrer Iintstehung ohne die Wunder und auf bloss natiir-
lichem Wege zu erkliren“. Das erste Kapitel enthilt eine
Kritik des Renanschen Wunderbegriffes. Indem Renan dem
historischen Standpunkte der Untersuchung den scheinbar
naturwissenschaftlichen, in Wirklichkeit materialistischen unter-
schiebt, will er nicht die blosse Unwahrscheinlichkeit, sondern
die Unwahrheit der Wunder und dadurch das in ihnen sich
offenbarende Ubernatiirliche als Tauschung erweisen. — Der
zweite Abschnitt befasst sich mit der willkiirlichen Quellen-
insbesondere ILvangelienkritik des Franzosen. — An dritter
Stelle zieht der Veriasser das Fazit aus der bisherigen Dar-
legung dahin, dass der wahre Charakter der Renanschen Er-
zihlung im eigentlichen Sinne der eines Romans ist, dem eine
Parallele zwischen Christus und Mohammed zugrunde liegt: An
einer Reihe von Beispielen, namentlich am Berichte iiber das
hl. Altarssakrament, wird dieser romanhafte Charakter des
Buches nachgewiesen. — Weiterhin bespricht M. Renans Stel-
lung zu Strauss, dessen Mythentheorie eine Konsequenz der
Hegelschen Philosophie ist. Strauss musste seine Mythenhypo-
these einschriinken zugunsten eines legendenartigen Charakters
der Tivangelien!). Diesen Standpunkt der Legende griff Renan
auf. Ubrigens will M. bei aller Festhaltung des Geschichtlichen das
Poetische Recht der Legende nicht in Abrede stellen, was er an
dem Beispiele der Weisen aus dem Morgenlande erlautert, die wir
als die hl. drei Konige denken, als die Représentanten der drei
Hauptstimme der Menschheit auffassen, und deren Opfergaben
wir auf die Siegesbeute des Welteroberers Alexander zuriick-

') Der Mythus und die Legende (Sage) sind zwei einander entgegen-
gesetzte Auffassungsweisen in Beziehung auf das geschichtlich Wirkliche.
Der Mythus ist die Personifikation einer dlIO"emelnen Idee, die Legende ist
eine gewisse Verallgemeinerung eines geschichtlich Gegebenen. Die heid-
nischen Gottheiten sind mythisch, insoweit sie die rein gedachten person-
lichen Darstellungen von allgemeinen Gedanken oder Ideen sind; in den
Lebenserzahluncen der Heiligen oder anderer ausgezeichneten Menachen
wird vieles leg gendenhaft, insofern hier an das geschichtlich Wahre vieles
andere Unverburgte angekniipft wird.




— 362 —

fithren. -— Das 5. Kapitel beleuchtet den scheinbar historischen
Hintergrund des als Roman behandelten Lebens Jesu. Zwei
Punkte kommen hier zur Sprache. Der erste Punkt ist die
Parallele zwischen dem Verhéltnisse Christi zu den Pharisdern
und des Sokrates zu den Sophisten; der andere die Parallele
zwischen den Synoptikern und dem Evangelium nach Johannes
von der einen Seite und Xenophon und Platon von der andern
Seite. — Der letzte Abschnitt erliutert die Beziechung der Schrift
Renans zur Gegenwart, speziell zum zweiten franzosischen Kaiser-
tum. ,Wie das zweite Kaisertum die Konsolidierung der stiir-
misch und blutig proklamierten Revolutionsprinzipien vom Jahr
1789 mittels der systematisierten Liige als Grundlage der neuen
antichristlichen Weltordnung unter Frankreichs Agide bedeutet,
so scheint Renan die Aufgabe, ich weiss nicht ob den Auf-
trag gehabt zu haben, das Christentum als eine sentimentale
und ideale Liige fiir diese neue Weltordnung praktikabel zu
machen.“

M. schliesst seine Schrift mit der folgenden energischen
Aufforderung: ,Renan ist ein Abklatsch von Strauss... Bis
dahin haben die Katholiken den Protestanten ihren Strauss
vorgeriickt; jetzt stehen wir pari. Wohlan, erfassen wir denn
auch unser gemeinschaftliches christliches Interesse; sagen wirs
dem revolutiondiren Franzosentum, dass wir Deutsche bei allem
Liberalismus so tief noch nicht in die Gemeinheit einer Hunde-
natur versunken sind, dass wir unser Ausgespieenes verschlingen:
sollten, weils in einer Pariser Pastete verbacken ist. Wir
Deutsche, Katholiken und Protestanten, mégen wir auch in der
Auffassung des Werkes Jesu Christi zurzeit noch nicht zur
rechten Verstindigung gekommen sein, wir sind eins in der
Anerkennung der géttlichen Person unseres Herrn und Er-
losers... Wir sind zu ernst, zu ehrlich, zu klar, um durch
den romanhaften Aufputz einer materialistischen Verlieder-
lichung uns um unser Heiligstes diipieren zu lassen. Darum
moge ein gemeinsames deutsches Bekenntnis dem gallisierten
Strauss entgegentreten: Ja wir glauben an Jesum Christum,
den eingeborenen Sohn Gottes; wir glauben an den einen Namen,
in dem allein das Heil ist; wir beugen unser Knie dem, dem
aller Kniee sich beugen sollen im Himmel und auf Erden®. —

Als Professor der Philosophie fiihrte sich unser Gelehrter
am Lyceum Hosianum ein durch eine unten zu erwihnende



363 —

gedruckte Abhandlung und durch eine Rede iiber Wesen und
Aufgabe der Philosophie. Diese erschien gedruckt unter dem
Titel: De philosophice vi ac munere oratio quam occasione data
habitam ex plurium wvoto typis imprimendam curavit F. M. ete.
Brunsbergee 1864. Nach einigen einleitenden Bemerkungen tiber
das Darniederlegen der Philosophie erlidutert er die Aufgabe
der von ihm zu lehrenden Wissenschaft an dem Beispiele des
ermliindischen Domherrn Kopernikus dahin, dass sie die mensch-
liche Erkenntnis richtig zu stellen und zu verbessern habe. So-
dann wendet er sich kritisch gegen Kant und seine Nachfolger
und schliesst mit dem Versprechen, mitarbeiten zu wollen an
dem Ziele der Anstalt, dass Theologic und Philosophie ein-
trichtig zusammenwirkten zur Ehre Gottes und zum Heil der
Menschen. —

In der Habilitationsschrift ,De Awristotele Platonis in idea-
rum doctring adversario®, Brunsbergee 1864, verbreitet M. sich
iiber die Bekdmpfung der Ideenlehre Platons durch dessen
Schiiler Aristoteles.

MENN.
(Fortsetzung folgt.)




	Friedrich Michelis als Schriftsteller : 1815-1886

