
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 3 (1913)

Heft: 3

Artikel: Döllinger als Politiker

Autor: Heim, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403834

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403834
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 324 -

Döllinger als Politiker^.

Ignaz v. Döllinger — wer mit der Kirchengeschichte des

19. Jahrhunderts vertraut ist, der kennt diesen Namen: es ist

ein Name von gutem Klang, von reinem Klang. Achtung,
Hochschätzung, Bewunderung nötigt er jedem ab, auch dem

erbittertsten Gegner.
Als Mensch, so lautet das Urteil derer, die ihn persönlich

kannten, war Döllinger eine anima candida, „ein Mann des

redlichsten Ringens nach Wahrheit", „eine durchaus vornehme

Natur, ein Aristokrat des Geistes" 2).

Und als Gelehrter darf er den grössten, bedeutendsten
Historikern zugezählt werden. Was er für die geschichtliche,
insbesondere kirchengeschichtliche Forschung bedeutet, das

weiss jeder, der sich in die von ihm veröffentlichten Werke,

wie z. B. die „Moralstreitigkeiten", die „Sektengeschichte des

Mittelalters", den „Janus", die „Papstfabeln des Mittelalters",

„Hippolytus und Kallistus", „Christentum und Kirche in der Zeit

der Grundlegung", „Kirche und Kirchen, Papsttum und Kirchenstaat"

und seine glänzenden, tiefgründigen „Akademischen
Vorträge" vertieft. „Mit ihm — sagt Friedrich v. Schulte3) —ist
ein Inbegriff von Wissen untergegangen, das selten jemals in

einem Menschen vereinigt war. Er beherrschte alle Gebiete

der Geschichte, der profanen wie der kirchlichen, kein Werk

von irgend einem Werte war ihm entgangen, aber auch die

seltensten Werke, die nur in wenigen Bibliotheken sich

vorfinden, kannte er Kein Gebiet der Theologie war ihm auch

nur im geringsten fremd ; er war in jedem zu Hause, hatte die

l) Diese Arbeit wurde im Historischen Verein der Stadt St. Gallen,

für den sie berechnet war, vorgetragen.
3) W. H. Riehl: „Religiöse Studien eines Weltkindes", S- 294.

3) „Lebenserinnerungen" III, 232.



— 325 —

Kirchenväter, die Scholastiker, die Reformatoren und die Neueren
gründlich studiert. Darüber hinaus hatte er sein langes Leben
hindurch den Gang der andern Wissenschaften verfolgt, von
ihren Schöpfungen und Leistungen stets mit regem Interesse
Kenntnis genommen. Döllinger war ein Historiker und Theologe,
der auch von der Jurisprudenz und den Naturwissenschaften
so viel verstand, als einem Nichtfachmann möglich ist. Seine
Sprachkennntnisse waren ungewöhnliche. Wie die alten, so
beherrschte er die neueren, insbesondere die englische Sprache,
in Wort und Schrift vollkommen. Es dürfte kaum einen
Gelehrten gegeben haben, der die deutsche, französische, englische,
italienische, spanische und portugiesische Literatur auf dem
Gebiete der Geschichte und Theologie so vollkommen
übersehen hätte, der gleich ihm auch die schöne Literatur kannte."
„Ein Gedächtnis unterstützte ihn, das geradezu riesenhaft
genannt werden darf. Nichts von dem, was er in Tausenden
von Urkunden und Büchern gelesen oder von Lebenden gehört
hatte, entging ihm; in jedem Augenblicke war ihm, was er
brauchte oder wrorum er gefragt wurde, gegenwärtig, mochte
es sich um eine Tatsache aus der Gegenwart oder irgend einer
früheren Zeit handeln. Nicht den zehnten Teil von dem, was
er wusste und kannte, hat er in Schriften der Nachwelt
hinterlassen"

; „Die Wissenschaft war ihm absoluter Selbstzweck". Das
bestätigt auch derjenige, der jahrelang als Döllingers Sekretär
gleichsam in seiner Werkstatt arbeitete, Prof. Dr. Ph. Woker,
der an der Feier zu Döllingers 100 jährigem Geburtstag in seiner
Rede u. a. ausführte : „Döllingers wissenschaftliche Bildung war
von einer ans Unglaubliche grenzenden Vielseitigkeit Alles
vereinigte sich, in diesem Geiste das Wunder von wohlgeordnetem

präsentem Wissen zu schaffen, wie es in den neueren
Zeiten nur etwa bei Erasmus oder bei dem noch universelleren
Leibnitz erscheint Dem Gelehrten Döllinger gehörte eine
Welt, wie er der Welt gehörte" »). Und Döllingers Kollege an
der Universität München, der Kulturhistoriker Wilhelm Heinrich
Riehl, nennt ihn „ein Genie der Rezeptivität und der Kritik" 2).

Unstreitig steht Döllinger in den vordersten Reihen der
grössten Gelehrten des vergangenen Jahrhunderts und zwingt
uns als solcher Staunen und Bewunderung ab — aber mehr

') Internationale theologische Zeitschrift Nr. 27, S. 453, 454, 455.
2) 1. c, S. 293.



— 326 —

noch: auch Ehrfurcht; denn er war auch Bekenner, ein Bekenner,
der an Gewissen und Überzeugung sich nicht hat versündigen
können, der, noch als Greis von 71 Jahren, lieber die
Exkommunikation über sich ergehen liess, als dass er seine in
ernster und gründlicher Lebensarbeit gewonnene Überzeugung
verleugnet hätte. Wer vor einem Menschen, der aus
Gewissens- und Überzeugungsgründen schwere innere und äussere

Kämpfe auf sich zu nehmen sich nicht scheut und in diesen

Kämpfen allen Anstürmen gegenüber fest bleibt, Ehrfurcht
empfindet, der muss auch Döllinger gegenüber solche Ehrfucht
haben ; denn auch er hat aus keinen andern Beweggründen
heraus den Kampf wider die vom vatikanischen Konzil Anno
1870 definierten Glaubenslehren auf sich genommen und alle
die vielen Bekehrungsversuche, die bald von hochgestellter
kirchlicher, bald von adeliger Seite unternommen worden sind,

von sich gewiesen. Und wenn er auch seiner Veranlagung und

seinem Temperament nach kein Luther gewesen ist, so leuchtet
doch auch aus seinem Bekenntnis, das er am 28. März 1871

dem Münchner Erzbischof gegenüber abgelegt hat, das starke

„Hier stehe ich, ich kann nicht anders" hervor.
Ich darf wohl voraussetzen, dass Ihnen allen Döllinger

kein Unbekannter ist und dass manche von Ihnen diese und

jene seiner Werke studiert haben; weniger bekannt jedoch
dürfte sein, dass Döllinger auch politisch tätig gewesen ist.

Mit ihm als Politiker bekannt zu machen, soll denn dieser

Arbeit Aufgabe sein.
I.

Bereits als Vierundzwanzigjähriger hatte Döllinger, nachdem

er ein Jahr vorher die Priesterweihe empfangen und schon

vier Jahre früher den theologischen Doktor erworben hatte, die

Professur für Kirchengeschichte und Kirchenrecht am Lyzeum in

Aschaffenburg und drei Jahre später die ausserordentliche und

wieder ein Jahr darauf die ordentliche Professur der
Kirchengeschichte an der Münchner Universität übernommen. Hier m

München schloss er sich an jenen Kreis von Männern an, die sich

eine Regeneration des katholischen Lebens in Deutschland zum

Ziele gesetzt hatten. An der Spitze dieses Kreises, dem nicht nur

Theologen, sondern auch Gelehrte aller Fakultäten und sonstige

hervorragende gebildete Männer angehörten, stand Görres,

ihm zur Seite Möhler, Windischmann, Ringseis, Höfler, Phillips?



— 327 —

Jarcke u. a. Man hat diesen Kreis entschiedener, streng
katholischer Männer schlechthin ultramontan genannt, zum
Teil mit Recht, zum Teil mit Unrecht. Einige seiner Glieder,
wie z. B. Phillips und Jarcke, waren in der Tat die Träger
der spezifisch ultramontanen Anschauungen und Ideale, andere
hingegen dürfen trotz ihrer streng katholischen Gesinnung nicht
als Vertreter des Ultramontanismus bezeichnet werden. Nach
Döllingers. eigenen Worten gehörten die beiden hervorragendsten
Glieder jenes Kreises, Görres selbst und Möhler, zu den letzteren;
in einem Brief vom 7. Februar 1868 schrieb er nämlich an
den Münchner Pfarrer Westermayer: „Was wohl meine alten
Freunde und Mitstreiter, Möhler, Görres, gesagt haben würden,
wenn sie solche Dinge miterlebt hätten? Nun, ich weiss, was
sie gesagt haben würden; ich weiss, dass sie beide, der eine
schärfer, der andere milder, zu denen, die sich heute die echten
Ultramontanen nennen, gesagt haben würden: Fort mit euch!
Quid nobis et vobis? Ihr seid ein Geschlecht, mit dem wir
nichts zu schaffen haben" ').

Zu diesen eifrigen und feurigen, aber doch nicht
ultramontan gesinnten Katholiken zählte auch Döllinger selber;
wir werden das im Laufe der Darstellung noch zur Genüge
erfahren. Trotzdem aber hat ihn seine Zugehörigkeit zum
Görreskreis in den Augen vieler zu einem Ultramontanen
gestempelt, und weil er als solcher galt, wurde er auch vom
Ministerpräsidenten Abel in die politische Arena eingeführt.
Döllinger selbst, dieser Bücherwurm par excellence, hat die
politische Betätigung* in keiner Weise gesucht. Zwar hatte er
1838 mit einer Schrift „Über gemischte Ehen. Eine Stimme zum
Frieden" in jenen Kampf eingegriffen, der sich in den Jahren
der Kölner Wirren um die gemischten Ehen entsponnen hatte,
und der infolge der Gefangensetzung der beiden Bischöfe
Klemens August Droste zu Vischering von Köln und Dunin
von Posen durch die preussische Regierung zu einer furchtbaren

Erregung der katholischen Gemüter in ganz Deutschland

geführt hatte; aber das hatte er doch als Gelehrter, als
katholischer Theologie- und Kirchenrechtsprofessor getan und
nicht aus Lust am kirchenpolitischen Streite. Dasselbe war der
Fall mit seinen beiden Veröffentlichungen in^der berüchtigten

') Briefe und Erklärungen von I. v. Döllinger, S. 161.



— 328 —

bayerischen Kniebeugungsfrage, in denen er die Vorschrift
König Ludwigs L, dass bei der Fronleichnamsprozession nicht
bloss die katholischen, sondern auch die protestantischen
Soldaten vor dem Sanctissimum die Knie beugen sollten, als
einen rein militärischen Befehl, der übrigens auch dem religiösen
Empfinden der Protestanten nicht zuwider sein könne, zu
rechtfertigen sich bemühte — Döllinger hat übrigens später keinen
Anstand genommen, dem König mündlich zu erklären: wenn
die Protestanten im Niederknieen nicht bloss eine militärische,
sondern auch eine religiöse Handlung, die gegen ihr Gewissen

ginge, erblickten, so dürfe diese Verordnung nicht
aufrechterhalten bleiben, und der König hat dann, allerdings erst nach

einigem Zaudern, daraufhin doch seine Ordre, die so viel böses

Blut gemacht hatte, wirklich aufgehoben. Auch mit den

Veröffentlichungen in dieser Kniebeugungsfrage war Döllinger als

Kirchenrechtsgelehrter vor die Öffentlichkeit getreten, ohne jede

Absicht, sich politisch betätigen oder gar damit sich den Weg

zu einer politischen Laufbahn eröffnen zu wollen.
Auf jeden Fall war durch dieses sein doppeltes Hervortreten

im Geiste des Görres-Kreises der konservative
Ministerpräsident auf ihn als gewandten Dialektiker und Polemiker
aufmerksam geworden und hat ihn dann, als er seiner zu

bedürfen glaubte, auf den politischen Kampfplatz gerufen. Das

geschah im Jahre 1845, als sich über dem Abelschen Ministerium
dunkle Wolken zusammengezogen hatten und die Opposition

bereits auf die Wegfegung desselben glaubte hoffen zu dürfen.

Damals liess Abel, nachdem er den bisherigen Vertreter der

Universität in der 2. Kammer des Landtags, Prof. Harless, den

Führer der Opposition, nach Bayreuth versetzt hatte, Döllinger
als Abgeordneten der Universität in die 2. bayrische Kammer wählen.

Dass diese Wahl nicht nach Döllingers eigenem Geschmack

war, hat er damals wie später bezeugt: „Ich sträubte mich

— erzählt Frau Luise v. Kobell in ihren Döllinger-Erinne-
rungen1) mit seinen eigenen Worten — „Ich sträubte mich

geradezu, in die Kammer der Abgeordneten zu treten. Der

Minister Abel liess jedoch keinen meiner Gegengründe gelten,

ich musste Kammermitglied werden und war wohl der einzige,

der froh war, als König Ludwig I. meiner Kammertätigkeit ein

Ende setzte". — Ein Ende, und zwar ein vorzeitiges und

J) S. 100.



— 329 —

gewaltsames Ende hat dann in der Tat der König der ersten
Kammertätigkeit Döllingers bereitet : der berüchtigte Lola Montez-
Handel führte nämlich im August 1847 auch zu Döllingers
Absetzung als Theologieprofessor und damit auch zu seiner
Beseitigung aus der Kammer als Universitätsvertreter; der
Görres-Kreis hatte nämlich die Forderung auf Entlassung der
schönen Tänzerin kräftig unterstützt und sich damit den königlichen

Zorn zugezogen. Die meisten seiner Glieder mussten
mit Entlassung aus ihren amtlichen Stellungen büssen. Erst
21/i Jahre später, am 24. Oktober 1849, nachdem Ludwig I.
bereits 7/i Jahre das Scepter niedergelegt hatte, wurde Döllinger
durch Maximilian IT. reaktiviert, in seine akademische Würde
und Tätigkeit wieder eingesetzt.

In dieser ersten politischen Behörde, in der Döllinger sass,
stand er der Regierung fest zur Seite und nahm sie insbesondere
in den oft erregten Debatten über die kirchlichen Fragen und
die protestantischen Klagen in Schutz. Er tat das mit einer
Verve, dass er bald allgemein als das Haupt der ultramontanen
Partei galt. Die wichtigsten drei Reden, die er in dieser Session
des Landtags gehalten hat, diejenige über die kirchlichen
Anträge, über die protestantischen Beschwerden und über die
Judenfrage, sind noch im selben Jahr 1846, in dem sie von
ihm gehalten worden sind, im Druck erschienen, so dass wir
uns über Döllingers politische Gesinnung in jener Zeit ein klares
und bestimmtes Bild machen können : er bekannte sich politisch
zur konservativen Richtung und fühlte sich vor allem dazu
berufen, die katholische Kirche, der er mit heiligem Eifer diente,
gegen Angriffe zu schützen.

Dass er aber der nicht war, als der er in den Augen seiner
politischen Gegner galt, bewies er z. B. mit seiner Stellung dem
Jesuitenorden gegenüber. Auf diesen war nämlich der vierte
der kirchlichen Anträge gemünzt: „Es solle das Vertrauen in
die Krone ausgesprochen werden, dass sie keiner geistlichen
Genossenschaft anerkannten oder stillschweigenden Bestand
gestatten werde, die durch Zweck oder Richtung geeignet
erscheine, den konfessionellen Frieden zu gefährden." Döllinger
nun nahm den Orden gegen den Vorwurf der Friedensstörung
in Schutz, bekannte sich aber im weiteren nicht als Freund
desselben. „Glauben Sie, meine Herren" — erklärte er u. a. —
„dass etwa meine Absicht sei, hier mit einer Apologie des



— 330 —

Jesuitenordens aufzutreten? Kein Wort werde ich darüber
sagen Sollte ich in kürzester Weise meine Ansicht über
diesen Orden aussprechen, so werde ich sie in die Worte fassen :

Sunt mala, sunt qusedam mediocria, sunt bona plura. Ich würde

sagen: von den Anklagen und Beschuldigungen, die gegen
diesen so verrufenen Orden erhoben werden, sind i/t ganz
grundlos, 2/s übertrieben und entstellt, */« etwa wahr Ich,
meine Herren, habe an all diesen Schritten (nämlich zur
Wiedereinführung des Jesuitenordens in Bayern) nie den geringsten
Teil genommen. Ich habe jene Überzeugung, die andere in
dieser Beziehung hegen, nie geteit, habe es nie für recht
ausführbar gehalten, diesen Orden in Bayern einzubürgern, und

ich darf hinzusetzen, ich habe es auch nie für wünschenswert
gehalten. Als besonderen Grund brauche ich nur anzuführen,
dass ich mehr als andere Gelegenheit hatte, mich in dieser

Beziehung zu unterrichten. Ich habe zum Teil als königlicher
Prüfungskommissär den Umfang und die Beschaffenheit der

Kenntnisse, welche die Zöglinge des Freiburger Instituts von

dort zurückbrachten, kennen gelernt; das Ergebnis für mich

war dieses, dass ein von diesem Orden errichtetes Institut die

wissenschaftliche Konkurrenz mit unsern bayerischen Gymnasien
nicht würde bestehen können" *).

Dass Döllinger bei all seiner streng katholischen Gesinnung
dem Prinzipe der kirchlichen Toleranz huldigte, hat er in

jenen ersten Kammerreden zu wiederholten Malen zu bekennen

Gelegenheit gehabt und auch gerne bekannt. In der Debatte

über die protestantischen Beschwerden, in denen der Regierung

vorgeworfen wurde, sie mache mit ihrer Deutung der

Bedingungen, unter denen eine Kirchgemeinde sich bilden könne,

die Bildung neuer protestantischer Gemeinden geradezu
unmöglich, sie helfe auch mit, den protestantischen Diasporanen
die Ausübung ihrer Gottesdienste zu beschränken und wehre

der Proselytenmacherei an Minderjährigen nicht, sondern
begünstige sie eher, indem sie die gesetzliche Bestimmung, dass

ein Übertritt von einer Kirche zu einer andern erst nach

erreichtem 21. Lebensjahr vollzogen werden dürfe, durch

ministerielle Interpretationen illusorisch mache — in der Debatte

über diese Beschwerden hob Döllinger in seiner sonst scharf

') Drei Reden, gehalten auf dem Bayerischen Landtage 1846, S. 9u 10.



— 331 —

polemischen Rede vom 4. Mai mit besonderer Betonung
hervor: „Wir verlangen nichts für die katholische Geistlichkeit,

was wir nicht ebenso für die protestantische zugestanden
wissen wollen" *), und seine Rede zu den kirchlichen
Anträgen des Reichsrats, aus der wir vorhin die Stelle über
den Jesuitenorden zitierten, schloss er mit der Versicherung:
„Ich freue mich, das Bekenntnis aussprechen zu können,
dass ich jene Gleichheit der Rechte beider Konfessionen in
Bayern als einen Grundpfeiler unserer Wohlfahrt ansehe und
glaube, dass durch die Anerkennung der völligen Gleichheit
der Rechte ohne Rücksicht auf die Majorität des einen und
die Minorität des andern Teils die meisten Veranlassungen zu
Zwietracht und Reibung abgeschnitten werden können. Wo Sie
diesen Weg betreten wollen, werden Sie mich immer als
entschiedenen Bundesgenossen finden; immer werde ich dafür
stimmen, dass die katholische Majorität des Landes, die
Schranken der Gerechtigkeit und des Gesetzes anerkennend,
sich der protestantischen Minorität des Landes aufrichtig gleichstelle,

keine Prärogativen oder Bevorzugungen in der Sphäre
des Rechts und des politischen Lebens für sich begehre.
Also völlige Gleichstellung"2).

Als interessant mag erwähnt sein, dass das erste Thema,
zu dem der Theologe Döllinger in jener Landtagssession sich
zum Worte meldete, eine Eisenbahnfrage war, und dass er dabei
ganz entschieden den Staatsbau befürwortete: der Staatsbau
empfehle sich schon aus sittlichen Gründen; man habe allen
Grund, den Privatbau mit seinen Folgen, dem Aktienschwindel
usw., ebenso zu verbieten, wie die chinesische Regierung Grund
habe, die Einführung des Opiums zu verbieten.

IL
Nach der so jäh erfolgten Enthebung von seinem Posten als

Landtagsabgeordneten infolge seiner Absetzung als Universitätslehrer

durch König Ludwig I. dauerte es nicht lange, bis
Döllinger wiederum mit einem politischen Mandat betraut wurde.
Als im April 1848 im Königreich Bayern die Wahlen für die
Frankfurter Nationalversammluny vorgenommen wurden, befand
sich unter den Gewählten auch Döllinger. Der bayerische Wahl-

') L. c. S. 32.
J) Ebenda, S. 21.



— 332 —

kreis, der den abgesetzten Theologieprofessor nach Frankfurt
entsandte, damit er dort dem deutschen Volk die Grundrechte
schreiben und dem deutschen Vaterland eine neue Verfassung
geben helfe, war der Wahlkreis Landau an der Isar ; und als

am 18. Mai der festliche Zug der Abgeordneten unter Glockengeläute

und Kanonendonner vom Römersaal nach der
Paulskirche sich bewegte, da schritt auch Döllinger mit den Männern,
auf deren Beratungen in den nächsten Monaten die Blicke von
Tausenden und Abertausenden von Deutschen gespannt
gerichtet waren.

Bekanntlich hat das Frankfurter Parlament die Hoffnungen
nicht erfüllt, die alle warmen Patrioten damals auf dasselbe

setzten, hat es nicht ganze, sondern nur halbe Arbeit geleistet.
Damit es ersteres hätte tun können, dazu hätte es nicht aus

so vielen Doktrinären zusammengesetzt sein sollen, die da

glaubten, die Einigung Alldeutschlands mit theoretischen
Erörterungen und Gesetzesparagraphen dekretieren zu können.
Die Einigung Deutschlands durchzuführen, dazu war aber auch

die Zeit noch gar nicht gekommen : zuerst musste die immer
schärfer sich zuspitzende Rivalität zwischen Preussen und

Österreich im deutschen Bunde zu des einen oder andern
Gunsten entschieden werden und das war schliesslich doch nur
mit den Waffen zu erreichen. Mit ihrer Einigungsarbeit aber,

insbesondere mit der Beratung der Grundrechte des deutschen

Volkes, nahm es die Versammlung in der Paulskirche so

gründlich, dass die Revolution vorüber war, ehe die Grundrechte

und die Reichsverfassung* fertig waren. Und wie es

mit der Autorität dieses Parlaments bestellt war, mag am besten

die Tatsache illustrieren, dass, als die Grundrechte endlich

durchberaten und beschlossen waren, nur die kleineren und

zwei mittlere Bundesstaaten ihre Anerkennung aussprachen,
die grossen dagegen sie verweigerten. Und welche Schlappe

erhielt das Parlament und sein Ansehen erst mit der Ablehnung
der von ihm dem preussischen König Friedrich Wilhelm IV.

angetragenen Kaiserkrone! Doch trotz alledem verdient die

Frankfurter Nationalversammlung keine höhnische Beurteilung,
sondern die, die Wolfgang Menzel ihr hat angedeihen lassen:

„Wenn die deutsche Nation 1848 etwas weniger Grosses gewollt
hätte", schreibt er in seiner „Geschichte der letzten 40 Jahre"

1 IL S. 252.



— 333 —

„würde sie vielleicht zu ihrem Zweck gekommen sein. Aber
es ziemte ihr, nur das Grösste zu wollen. Sie hat sich dieses
hohen Willens auch nicht zu schämen, obgleich es ihr mit
ihren damaligen Mitteln nicht gelang, ihn zu vollziehen", oder
wie Wichmann in seinen „Denkwürdigkeiten aus der
Paulskirche" x) sich ausdrückt: „Der grosse Weltrichter, die
Geschichte, hat längst sein Urteil gesprochen, hat die positiven
Schöpfungen des Parlaments verurteilt, aber die Wahrheit der
gestaltenden Idee der Einheit Deutschlands anerkannt. Das
Kaisertum, wie es die bundesstaatliche Majorität wollte, ist
noch nach vollem Menschenalter unumstössliche Tatsache
geworden und der Same dazu ward in der Paulskirche gelegt."

Welche Stellung hat nun Döllinger in Frankfurt
eingenommen? Auch darüber können wir uns sowohl an Hand
der Stimmenabgabe Döllingers in den vielen Fragen, über die
es da zu entscheiden gab — es gab ihrer so viele infolge der
unzählbaren Anträge und Interpellationen, dass man so recht
an Börnes Wort erinnert wird : „Wo drei Deutsche zusammenstehen,

da haben sie vier verschiedene Meinungen" — als auch
an Hand der Reden, die Döllinger gehalten hat, ein durchaus
klares Bild machen. Zu keinem der bekannten Klubs, dem
„Deutschen Hof", „Donnersberg" und „Nürnberger Hof" der
Linken, dem „Steinernen Haus" der Rechten, dem „Casino"
und dem „Landsberger Hof" des rechten Zentrums, dem

„Württemberger Hof", der „Westendhalle" und dem „Augsburger

Hof" des linken Zentrums, zählte Döllinger als dauerndes

Mitglied. Er hat später im bayerischen Landtag 1849 in
einem Rededuell mit dem Fürsten Oettingen-Wallerstein selber
gesagt, welche Stellung er in Frankfurt eingenommen hat:
„Der Herr Fürst hat vor wenigen Tagen mir vorgeworfen,
ich hätte von meiner Partei in Frankfurt, von ihren Sünden
und Verirrungen geschwiegen und nur die Verirrungen der
andern Parteien des Parlaments erwähnt. Ich muss auf diesen
Vorwurf sagen, dass ich wahrlich von meiner Partei im Frankfurter

Parlament weder Gutes noch Böses zu sagen weiss, aus
dem einfachen Grunde, weil meine Partei im Frankfurter
Parlament gar nicht existierte. Ich rufe die Herren, die
mit mir dort gesessen, zu Zeugen auf, ob eine spezielle Partei,

S. 459.



— 334 —

zu welcher ich wTährend des ganzen Parlaments gehört hätte,
bestanden hat. Ich befinde mich in derselben Lage, in welcher
sich die Mehrzahl der bayerischen Deputierten im Frankfurter
Parlament befunden hat: wir gehörten keiner bestimmten Partei

an, wir stimmten nach unserer Überzeugung, im ganzen
genommen mit der grossen konservativen Mehrheit, solange diese

zusammenhielt, waren auch wohl Mitglieder des einen oder

andern Klubs. Ich z. B. befand mich eine Zeitlang in dem

Klub zum „Steinernen Haus", wegen freundschaftlicher
Beziehungen zu den Männern, die ihn leiteten, und das waren
preussische Staatsmänner und Beamte. Sobald die erbkaiserliche

Frage eintrat, tat ich dasselbe, was die meisten bayerischen
Deputierten taten : wir traten aus den Klubs, mit denen wir
nicht mehr zusammengehen konnten. Von einer andern Partei,
der ich angehört haben sollte, weiss ich nichts zu sagen. Wer

von den Herren, die in Frankfurt gewesen sind, denn nur diese

halte ich für kompetent, mag es sagen"1).
Wenn Wolfgang Menzel2) sagt, man habe in Frankfurt in

konfessioneller Beziehung eine energievolle katholische Partei

bemerkt, während die protestantische Kirche als solche nicht
vertreten gewesen sei, so kann sich das nur auf den katholischen
Verein beziehen, der sich auf Anregung des Breslauer
Fürstbischofs v. Diepenbrock unter der Leitung des preussischen
Staatsmannes Josef Maria v. Radowitz gebildet hatte, als bei

der Beratung der Grundrechte die Artikel über Kirche und

Staat es nahelegten, dass die katholischen Abgeordneten über

die von ihrem katholischen Standpunkt aus zu stellenden
Anträge sich verständigten; dieser Verein löste sich aber noch

während der zw*eiten Beratung der Grundrechte auf, als der

zweite Entwurf derselben seinen Wünschen in manchen Punkten

entgegengekommen war.
Wichmann, ein Katholik, der dem katholischen Verein

nicht angehörte, betont in seinen „Denkwürdigkeiten aus der

Paulskirche"3), dass die Gerüchte von einem ultramontanen
Geheimbund in Frankfurt, der darauf ausgegangen sein soll, das

ganze Verfassungswerk zu zerstören — Gerüchte, die dann in

spätere Geschichtsbücher übergingen — ganz ungerechtfertigt

') Friedrich: „Döllinger", II, 372.
2) L. c. II, 253.

3) S. 309.



• — 335 —

gewesen seien : „Es hat in Wahrheit eine klerikale katholische
Fraktion, ein katholisches Zentrum wie im preussischen
Abgeordnetenhause und im deutschen Reichstage, in der Paulskirche

niemals gegeben." Jenem katholischen Verein hätten
gerade auch solche nicht angehört, die man vorzugsweise als
Ultramontane bezeichnet habe, so Lassaulx, Edel und der
Innsbrucker Theologieprofessor Schuler ; dieser katholische Klub
habe auch keine besonderen Satzungen gehabt und habe —
darauf sei sein Leiter Radowitz „bis zum Rigorismus streng"
gewesen — nur kirchliche Fragen behandelt, alle rein politischen
Fragen aber, insbesondere die Verfassungsfragen, nicht im
geringsten berührt.

Dass in diesem katholischen Verein Döllinger eine
hervorragende Rolle spielte, ist selbstverständlich und nicht minder
begreiflich ist, dass ihm diese Zugehörigkeit wieder das Attribut
eines ultramontanen Kämpen, ja das eines ultramontanen
Hauptführers eintrug. „Anastasius Grün" — schreibt der liberale
Biedermann in seinen „Erinnerungen aus der Paulskirche" —
„hat in seinen trefflichen „Spaziergängen eines Wiener Poeten"
die Mönche eingeteilt in dicke und dünne. Ähnlich könnte
man die Ultramontanen in der Paulskirche einteilen in grobe
und feine. Zu den Groben würden gehören: Lassaulx, Beda
Weber, Gfrörer, Buss; zu den Feinen: Döllinger, Dieringer,
Ketteier. Abwechslungsweise fein und grob zeigten sich
Reichensperger und Edel Unter den Feinen war Döllinger
der feinste, eine rechte Jesuitengestalt, verdünnt und vergeistigt
durch scharfes und unablässiges Denken und Sinnen im Dienste
der Kirche."

Nicht in allem trifft die Beurteilung Döllingers durch
Biedermann zu; aber damit hat Biedermann recht: Döllinger
dachte und sann unablässig im Dienste der Kirche; darin
nämlich erblickte er die Hauptaufgabe seiner Frankfurter
parlamentarischen Tätigkeit: die Freiheit, von der in diesem
Parlament so viel geredet wurde, auch für die Kirche, und
zwar für die protestantische so gut wie für die katholische, zu
fordern, die Kirche aus ihrer Stellung als einer „Maschine des
Polizeistaates*1 zu erlösen. „Döllinger war der rührigste
Verteidiger der Freiheit und Unabhängigkeit der Kirche, obwohl
ihm das Bedenkliche an dieser Freiheit nicht ganz verborgen



— 336 —

sein konnte", erklärt Döllingers Biograph, Prof. Friedrichx).
Dem war wirklich so. Das bestätigt sowohl die Rede, die

Döllinger am 22. August in der Paulskirche gehalten hat und
in deren Verlauf er mit seinem direkten Vorgesetzten, dem

bayerischen Kultusminister v. Beisler hart zusammenstiess,
als auch die Broschüre „Kirche und Staat", die er damals
erscheinen liess, sowie die Tätigkeit, die er auf der ersten
Versammlung der katholischen Vereine Deutschlands zu Mainz

(3.-6. Oktober 1848) und insbesondere bei der hochwichtigen
Konferenz der deutschen Bischöfe in Würzburg im Oktober und
November desselben Jahres, zu der er als Berater zugezogen
worden war, entfaltet hat.

Immer und immer tönte es damals aus seinem Munde:
Freiheit der Kirche! Was verstand er unter dieser Freiheit?

Lassen wir uns das mit seinen eigenen Worten sagen:
„Es ist nicht etwa eine Trennung der Kirche vom Staate,
welche hier beantragt wird oder erstrebt werden soll. Wir
wollen keineswegs, dass der neugeordnete deutsche Staat sich

in aller und jeder Beziehung von der christlichen Kirche
lossage, dass er die christlichen Elemente, die er von ihr
empfangen, wieder ausstosse, gleichsam die Morgengabe, welche
ihm die Kirche ehemals bei ihrer Vermählung mit ihm
zugebracht, wieder herausgebe Es ist nicht eine Entchristli-
chung des Staates, nicht eine Lösung alles Bandes zwischen
Kirche und Staat, welche für dringend erachtet und begehrt
wird, sondern nur eine freundliche Auseinandersetzung, eine

Entlassung der Kirche aus ihrem bisherigen Dienst- und
Hörigkeitsverhältnisse, damit sie das besser und wirksamer leiste,

was sie bisher, ihrer Selbständigkeit beraubt, in ihrer Tätigkeit
vielfach gehemmt oder alteriert, nur mangelhaft zu leisten
vermochte. Wir würden sagen : die Magd, die der Hausherr
zur Würde seiner Gemahlin erhebe, trenne sich damit, dass

sie aufhört seine Magd zu sein, nicht von ihm, sondern trete

nur in ein engeres und edleres Verhältnis zu ihm, wenn wir nicht

wüssten, dass in diesem Gleichnisse etwras Unpassendes liege,
und wenn uns nicht die religiösen Spaltungen Deutschlands
daran erinnerten, dass der Staat bei uns nur eine polygamische
Verbindung jener Art eingehen könne"2). Unabhängigkeit
der Kirche von der bureaukratischen Staatsgewalt, „Selbst-

') II, S. 386.
2) In „Kirche und Staat"; siehe „Kleine Schriften, S. 8f."



— 337 —

Verwaltung der Kirche", das war Döllingers Losungswort,
jedoch nicht etwa in dem Sinne einer Überordnung der Kirche
über den Staat: „Jene früheren Verhältnisse längst verflossener
Jahrhunderte" — erklärte er ausdrücklich — „welche bei dem
Verwachsensein der Völker und ihres ganzen Bewusstseins
und Lebens mit der Religion und Kirche selbst eine teilweise
Superiorität der Kirche über die bürgerlichen Gewalthaber mit
sich brachten, sind unwiederbringlich dahin" x). Am präzisesten
hat er seine Forderungen wohl in den Worten ausgesprochen :

„Die Kirche möge in eine Lage kommen, in welcher sie nicht
mehr genötigt sein könne, eine Maschine des Polizeistaates,
Gegenstand zugleich und Werkzeug bureaukratischer Administration

zu sein"8).
Es unterliegt keinem Zweifel, dass Döllinger mit seinem

Eintreten für die Freiheit der Kirche sich sehr nahe mit den
wirklich ultramontanen Bestrebungen berührte, ja dass er diese

mächtig fördern half, dass er damals wider Willen der Richtung
in der Kirche Dienste leistete, der er innerlich nicht angehörte
und deren siegreiches Aufkommen schiesslich zu seinem Konflikt
mit der Kirche und zu seiner Exkommunikation geführt hat.
Freiheit — „An diesem Punkte", sagt Prof. Woker5), setzt die
Tragik ein in Döllingers Leben. Indem er für die Grundsätze der
Freiheit eintrat, hat er eine Zeit lang einer Partei gedient, der
er nicht dienen wollte. Ihm erscholl ein ganz vertrauter Ton,
als da drüben in Frankreich Lamennais das Lied anstimmte von
dem Bund der Kirche mit der Freiheit. Als der Papst nachher
das Programm Lamennais verurteilte, die päpstliche Partei aber,
es in ihrem Sinne wendend, überall Freiheit der Kirche
reklamierte, glaubte Döllinger darin doch eine Annäherung an seine
Grundsätze der geistigen Freiheit erkennen zu dürfen. So trat
er selbst bei der Freiheitsbewegung des Jahres 1848 in
vorderster Reihe im Frankfurter Parlament mit ein für die Forderung

der Freiheit der Kirche und setzte sie in den Grundrechten
durch. Er meinte die Befreiung des kirchlichen Wesens und
Lebens von den Einmischungen und dem Zwang des Polizeistaates,

die folgerichtige Vervollständigung der auf allen übrigen
Gebieten zugestandenen Freiheit." Er musste aber je länger

') Ebenda, S. 9 f.
2) Ebenda, S. 9.
3) Internationale theologische Zeitschrift, Nr. 27, S. 458.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1913. 22



— 338 —

desto mehr einsehen, dass zwischen der Auffassung, die er von
der Freiheit der Kirche hegte, und derjenigen, die die
amtlichen Vertreter der Kirche, die Bischöfe, sowie die Vertreter
der ultramontanen Richtung* hegten, Unterschiede, Gegensätze

bestanden; und als er dann gar in seiner berühmten Rede

an der katholischen GelehrtenVersammlung des Jahre 1863 in

München die Freiheit auch für die theologische Forschung
bedingungslos in Anspruch nahm mit den bedeutsamen Sätzen:

„Der Anerkennung und folgerechten Durchführung des Gesetzes

der historischen Entwicklung in der Lehre darf fortan kein

wissenschaftlicher Theologe sich entschlagen. — Die rechte

Theologie muss universell sein wie die Kirche. — Der Wissenschaft

ist die Freiheit so unentbehrlich als dem Körper die

Luft zum Atmen, und wenn es Theologen gibt, welche ihren

Fachgenossen diese Lebensluft unter dem Vorwand der Gefahr

für das Dogma entziehen wollen, so ist dies ein kurzsichtiges
und selbstmörderisches Beginnen", da war der Bruch vollzogen;
es bedurfte nur noch der Dogmatisierung der von der Döllinger

entgegengesetzten Richtung in der Kirche schon damals immer

lauter und stärker betonten theologischen Meinung von der tota

plenitudo supremae potestatis und vom magisterium infallibile
des römischen Bischofs, und für den Mann, der anno 1848 unter

dem Beifall der Männer jener Richtung für die Freiheit der

Kirche gewirkt hatte, war kein Raum mehr innerhalb des

römischen Katholizismus; denn mit diesem deckte sich der

Katholizismus und die katholische Kirche, denen er gedient

hatte, nicht.
Er war auch in der Frankfurter Zeit kein wirklich

Ultramontaner. Zum Beweise dafür darf auf jene Sätze verwiesen

werden, in denen er sich über die Stellung des Papstes in der

Kirche äusserte, es gebe keine Gewalt, die mehr gebunden sei

als die päpstliche, der Papst sei kein absoluter Monarch ; ferner

auf die von ihm redigierte Erklärung des katholischen Vereins

betr. den Jesuitenorden, in der es u. a. heisst: „Der Jesuitenorden

war im 16. Jahrhundert eine Aushülfe, um augenblicklichen

Bedürfnissen der katholischen Kirche zu genügen.-

Aber ich spreche es deutlich und klar aus (Radowitz verlas

die Erklärung): ein solches Bedürfnis besteht für Deutschland

jetzt in keiner Weise. Der deutsche Episkopat, der deutsche

Klerus bedürfen dieser Hülfe nicht, um ihre Aufgabe zu erfüllen,



— 339 -
die deutsche Wissenschaft bedarf keinerlei Unterstützung dieser
Art... Ja, obgleich wir uns gegen den Antrag erklären mussten,
die allgemeine Kirchen- und Vereinsfreiheit durch gesetzliche
Ausschliessung irgend eines Ordens anzutasten, so würden wir
dennoch, wenn uns von irgend einer Seite der Vorsatz
entgegenträte, in irgend einem deutschen Land den Jesuitenorden
einzuführen, aus höherem Interesse der katholischen Kirche
gegen die Ausführung* eines solchen Planes uns mit vollster
Entschiedenheit aussprechen"1). Auch hat Döllinger schon damals
gegen das Politisieren des Klerus sich ausgesprochen und das
Heraustreten der Geistlichen aus ihrer kirchlichen Sphäre und
ihr Übergreifen in das Gebiet des bürgerlichen und
staatlichen Lebens als Bestrebungen bezeichnet, für die er keine
Freiheit in Anspruch nehmen möchte; „wir wünschen vielmehr"
— erklärte er in einer begeistert aufgenommenen Rede am
Regensburger Katholikentag 1849 — „dass, wenn irgendwo
Versuche, das kirchliche Ansehen zur Einmischung in fremde und
rein bürgerliche Dinge zu missbrauchen, gemacht werden sollten,
sie fest und entschieden zurückgewiesen werden mögen"s). Und
gerade in jene Zeit fiel auch seine Warnung vor politischer
Betätigung der katholischen Vereine, sowie seine energische
Werbetätigkeit für Schaffung einer deutschen Nationalkirche,
die er selbst auf der Würzburger Konferenz vor dem
versammelten Episkopat vertrat — wenn auch ohne Erfolg.

Doch vergessen wir nicht, auch noch darauf hinzuweisen,
dass Döllinger in Frankfurt noch in einer andern Frage
das Wort ergriff, es war das die polnische Frage, über die
Anfangs Februar 1849 verhandelt wurde; da trat er als erster
Redner gegen die zur Genehmigung durch die Nationalversammlung

vorliegende Schäffersche Demarkationslinie, die das
polnische Volk noch mehr auseinanderzureissen drohte, auf und
sprach sich für den, dann aber nicht angenommenen, Antrag
Osterrath aus: es sei „die jetzt festgesetzte Demarkationslinie
noch nicht zu genehmigen, sondern diese Angelegenheit an
die provisorische Zentralgewalt zurückzugeben, um mit der
königlich preussischen Regierung über die Einverleibung des
ganzen Grossherzogtums Posen in den deutschen Bund in Ver-

1) Friedrich, 1. c. II, 416.
2) »Kleine Schriften", S. 84.



— 340 —

handlung zu treten". In seiner Rede wies sich Döllinger als
ein Freund der polnischen Nation und ihrer Selbständigkeit
aus und sprach in temperamentvoller Weise davon, dass man

an diesem Volk altes Unrecht möglichst wieder gut zu machen
habe und neues nicht begehen sollte, indem man nicht „zu
einer letzten Zerstückelung Polens und einer systematischen
Auflösung der polnischen Nation" die Hand biete: „Ich denke

nicht wie andere an die Wiederherstellung des polnischen
Reiches. Nein ich verweise diesen Gedanken in das Gebiet
der Träume, ich sehe keine Möglichkeit zur Verwirklichung.
Wir sind auch durch keinen Grund rechtens verbunden, dazu

die Hand zu bieten... Aber das meine ich, dass wir schuldig
sind, dem Teil der polnischen Nation, der einmal per fas oder

nefas mit uns zusammenhängt, wahre Gerechtigkeit widerfahren
zu lassen, d. h. Schonung seiner Nationalität und Gewährung
der Mittel, durch welche ihm ihre Erhaltung und Entwicklung
möglich wird... Wahrlich es ist an diesem unglücklichen Volksteile

des Wortbruchs schon genug begangen worden... Und

jetzt sollen wir die Ehre und den Vorteil Deutschlands darin

suchen, dass wir zu einem neuen Wortbruch die Hand bieten;
denn bemänteln Sie die Sache, wie Sie wollen, es wird doch

wohl nicht geleugnet werden können, dass es sich um einen

neuen Wortbruch handelt... Hüten wir uns alle, dass Deutschland

nicht ein neues Irland an seiner Nordostgrenze erhalte!...
Mir scheint, es bleibt nichts anderes übrig, als die Hand dazu

zu reichen, dass das ganze Grossherzogtum Posen mit dem

deutschen Reiche verbunden werde. Keine Demarkationslinie!"1)
Selbstverständlich wrar seine Rede ganz und gar nicht nach

dem Geschmack der preussischen und erbkaiserlichen Partei

und fand starken Widerspruch.
In der Verfassungs- und Kaiserfrage teilte Döllinger den

Standpunkt der meisten seiner bayerischen Kollegen: er stand

auf dem grossdeutschen Standpunkt, wünschte also Miteinbezogen-
werden Oesterreichs in den deutschen Staat. Bei der Kaiserwahl

am 27. März 1849 stimmte er: „Wählt nicht" und gab unmittelbar

nach der Wahl mit 109 andern Abgeordneten die Erklärung
zu Protokoll: „In Erwägung, dass die Nationalversammlung
von dem deutschen Volke das Mandat erhalten hat, eine Ver-

') Friedrich: „Döllinger" II, 475 ff.



— 341 —

fassung für ganz Deutschland herzustellen, der unterm Gestrigen
über das Reichsoberhaupt gefasste Beschluss aber Deutschland
mit unheilvoller Spaltung bedroht; in Erwägung, dass das
Mandat der Nationalversammlung nur auf die Verfassung selbst,
nicht die Wahl einer Kaiserdynastie gerichtet ist ; in Erwägung,
dass der rasche Beschluss über das Reichsoberhaupt den eigenen
Beschluss der Nationalversammlung, über das Verhältnis Oester-
reichs zu Deutschland mit der k. k. Regierung zu unterhandeln,
aufhebt, erklären die Unterzeichneten, dass sie sich nicht für
befugt erachtet haben, an der heute vorgenommenen Wahl eines
erblichen Kaisers von Deutschland teilzunehmen, und dass sie
jede Verantwortung der Folgen jenes Beschlusses und dieser
Wahl abweisen". Bis zum 17. Mai 1849 harrte Döllinger in Frankfurt

noch aus und gab dann seinen Austritt mit der Motivierung:

„Der Unterzeichnete sieht sich durch die Haltung, welche
die Verfassung gebende Nationalversammlung seit dem 4. Mai
angenommen hat, und durch die Richtung ihrer Beschlüsse seit
jenem Tage veranlasst, sein Mandat niederzulegen und seinen
Austritt zu erklären", nachdem bereits eine Flucht von
Abgeordneten der grossdeutschen Richtung eingesetzt hatte.

Genau ein Jahr nach seiner Ankunft in Frankfurt schickte
er sich an, heimzukehren. Es geschah dies mit einem Herzen
voll Wehmut : das Werk der Einigung Deutschlands war gescheitert;

zerrissener als vordem stand sein deutsches Vaterland da
— sein Vaterland, das er so sehr liebte und das er so gerne
gross und stark und einig gesehen hätte ; denn so sehr Döllinger
Bayer war, so sehr war er auch Deutscher ; „den Deutschesten
der Deutschen" hat ihn sogar einmal der engiiche Staatsmann
Gladstone, mit dem Döllinger viel verkehrte, genannt1).

„Im Frankfurter Parlament" — so hat v. Schulte Döllingers
Stellung in Frankfurt kurz zusammenfassend geschildert2) —
„ist er selten als Redner aufgetreten, zeigte sich aber stets
als ein Mann, welcher der Freiheit und der Gleichheit aller
vor dem Gesetze huldigte und ein grosses, einiges Deutschland
wollte, wenn auch gleich zahllosen edeln Männern jener Zeit
nur ein solches, in dem Oesterreich eine Stelle fände. Ihm war
es nicht klar geworden, dass Deutschland nicht gedeihen konnte,
s^gejler unselige Dualismus dauerte. Er wrar kein Staats-

j) Luise v. Kobell : Ignaz v. Döllinger, Erinnerungen, S. 104.

Lebenserinnerungen III, 236 f.



— 342 —

mann, er hat nicht weitergesehen als die zahllosen Deutschen,
denen der Beruf Preussens vor 1870 nicht ins Bewusstsein

getreten ist. Mit voller Hingebung hat er sich aber der
Neugestaltung Deutschlands zugewandt, kein Misston fand in seinem
Gemute Platz, als die Gewalt der Tatsachen den Gang
bestimmte, w*elchen Deutschland einschlagen musste, w*enn es

einig und gross werden wollte".

III.
Kaum war Döllinger wieder zu Hause unter seinen lieben

Büchern und trug sich mit allerhand literarischen Plänen,
vor allem mit der Fortsetzung seines Lehrbuches der
Kirchengeschichte, so ward ihm bereits wieder ein politisches Mandat
angeboten. Der Abt von Metten, Gregor Scherr, der spätere
Münchner Erzbischof, der dann über Döllinger die kirchliche
Ausschliessung aussprechen sollte, schrieb ihm unterm 16. Juli
1849: „Da ich über ziemlich viele Stimmen zu verfügen habe,
so nehme ich mir die Freiheit, Wohldieselben zu ersuchen,
mich gütigst umgehend in Kenntnis zu setzen, ob Sie wohl

geneigt seien, eine auf Sie fallende Wahl unseres Bezirkes

anzunehmen?1)" Döllinger lehnte ab, nahm aber eine im Weil-
heimer Bezirk auf ihn gefallene Wahl in die IL Kammer des

bayrischen Landtags an. Am 17. September 1849 begannen
die Verhandlungen dieser Kammer, die insofern ein anderes
Gesicht zeigte, als sie diesmal keine Ständevertretung mehr

darstellte, sondern eine aus allgemeinenWahlen hervorgegangene
Volksvertretung war.

In den Tagen vom 2.—5. Oktober war Döllinger abwesend;
er nahm nämlich an der 3. Generalversammlung der katholischen

Vereine in Regensburg teil und erzielte dort mit seiner

glänzenden Rede über die „Freiheit der Kirche", in der er

dieselben Gedanken wie in Frankfurt aussprach, einen
derartigen Erfolg, dass ihm um ihretwillen die grosse Versammlung

am Schlüsse ihrer Tagung eine feierliche Ovation
darbrachte. In dieser Rede stehen die Döllinger charakterisierenden

Sätze: „In seinem eigenen Gebiete ist der Staat nicht nur

gleichberechtigt mit der Kirche, sondern eigentlich allein berechtigt.

Weit entfernt, sich als Nebenbuhlerin dem Staate an die

l) Friedrich, 1. c, III, 4.



— 343 —

Seite oder gegenüber zu stellen oder auch nur für ihre Diener
irgend ein Vorrecht oder eine Ausnahmsstellung in Anspruch
zu nehmen, verstärkt sie vielmehr das Übergewicht des
Staates"1); „gleiche Freiheit für beide Kirchen, das ist, wras uns
allen not tut"3); „die Mitglieder der katholischen Vereine werden

nie eine Sonderstellung, ein Vorrecht für ihre Kirche in
Anspruch nehmen und ich hoffe den Tag nicht zu erleben, an
welchem sie die Freiheit für sich, den Zwang aber und die
Unterdrückung für andere begehren oder begünstigen würden"3).

Über die Beteiligung Döllingers an den Verhandlungen dieses
Zweiten Landtags, in dem er sass, können wir uns kurz fassen.
Zu wiederholten Malen prallte er mit dem Fürsten Wallerstein
zusammen; so in der Debatte über ein neues Pressgesetz, in
der Döllinger für gesetzliche Bestimmungen gegen den
Missbrauch der Presse eintrat, und in der Debatte über ein Ver-
sammlungs- und Vereinsrecht, in welcher der für die englischen
Verhältnisse schwärmende Theologe seiner Abneigung gegenüber

den politischen Vereinen, die mit ihrer Tendenz, sich an
die Stelle der Regierungen zu setzen, eine „ganz abnorme Macht"
ausübten, unverhohlen Ausdruck gab ; besonders aber, als der
Fürst die von Döllinger vertretene politisch-kirchliche Richtung
dahin schilderte : sie beschäftige sich damit, „das schlichte
deutsche Gemüt in ein südliches, die bayrischen Geistlichen
in italienische Abbés zu verwandeln" — diesen Angriff wies
Döllinger mit den Worten zurück: „Einer solchen Definition
und Anklage gegenüber bin ich völlig wehrlos, ich kann
vielleicht nur zu meiner Verteidigung sagen, dass ich noch nie in
meinem Leben einen italienischen Abbé gesehen habe und es
mir sehr schwer fallen würde, diese Verwandlung vorzunehmen,
und ich wusste nicht, wie diese Metamorphose vorzunehmen
wäre, abgesehen davon, dass der Stoff ziemlich widerstrebend
sein würde. Mir würde die Verwandlung des deutschen Gemütes
in ein südliches nicht recht gelingen"4).

Erwähnen wollen wir aus dieser Landtagssession auch,
dass Döllinger bei der« Beratung der Gesetzesvorläge über die
Amnestie politisch Verhafteter, die König Maximilian IL in

') Kleine Schriften, S. 102.
s) Ebenda, S. 89.
3) Ebenda. S. 88.
*) Friedrich, 1. c, III, 31.



— 344 —

seiner Thronrede versprochen, die Regierung bloss als eine
beschränkte aufgefasst hatte, die Linke aber als eine allgemeine
aufgefasst wissen wollte, sich mit besonderer Wärme der durch
ihre Beteiligung an der Achtundvierziger Revolution gravierten
Studentenschaft annahm: „Ich bin überzeugt" — erklärte er
— „es gibt keine Klasse von Personen, wrelche eine vollständige
Amnestie, wodurch alles bis auf die Wurzel ausgetilgt wird,
mehr verdient als die studierende Jugend" ]) ; im übrigen jedoch
stand Döllinger auf der Seite der Regierung.

Das Thema aber, zu dem Döllinger in diesem Landtag
ein besonders gewichtiges Votum abgab, war die Frage der

Judenemanzipation. Schon im Landtag 1845 war diese Frage
zur Sprache gekommen, und auch dort hatte Döllinger das Wort
ergriffen und zwar in dem Sinne, dass er sich zwar nicht etwa
als ein Befürworter aller und jeder Ausnahmsgesetze gegen
die Israeliten erwies, immerhin aber unter Hinweis auf Selbst-

geschautes und Selbsterlebtes entschieden Schutz für das christliche

Landvolk forderte, indem er zu den vorliegenden Anträgen
die, dann auch angenommene, Modifikation einbrachte: „Es
möge bei der zugunsten der Juden vorzunehmenden
Veränderungen Rücksicht genommen w*erden auf den der
christlichen Landbevölkerung gebührenden Schutz" 2). Hatte er sich

hier noch recht reserviert gehalten, so trat er nun im Landtag*
1849 offen für die völlige politische Gleichberechtigung der
Juden ein, so offen sogar, dass er in Opposition zu mehreren
seiner engern Gesinnungsgenossen, wie Lassaulx und Sepp,

geriet. Er nahm da eine Stellung ein, die so ziemlich mit dem

übereinstimmte, was später in den Sätzen 77 und 78 des

Syllabus Pius' IX. als irrtümlich verurteilt worden ist. Den

„christlichen Staat" in dem Sinne, dass der Staat mit
christlichem Geist durchdrungen sei und immer mehr noch
durchdringen werden solle, — so führte Döllinger aus — wolle auch

er nicht preisgeben, aber in dem Sinne könne er am „christlichen

Staat" nicht festhalten, „dass die Organe der Staatsgewalt
oder überhaupt die Träger der öffentlichen Ämter zum
christlichen Bekenntnisse gehören mussten"; er stehe daher der

Zulassung der Israeliten zu den Gemeindeämtern, zu den rich-

') Ebenda, III, 39.

2) „Drei Reden gehalten auf dem bayrischen Landtage 1846", S. 84.



— 345 —

terlichen Stellen „wenigstens in einem gewissen Grade", zum
Lehramt „der öffentlichen Lehrstellen von unten bis zu der
Universität" nicht entgegen; und wenn er die Emanzipation
der Juden auch nicht ganz so wolle, wie sie im vorliegenden
Gesetzesentwurf vorgesehen sei, so wolle er sie doch „weit,
offen und entschieden": „Ich will die Emanzipation der bayrischen

Israeliten; ich will sie nicht in einem kleinen engherzigen
Sinn" *). Döllinger hat bekanntlich später, 1881, einen seiner
akademischen Vorträge den „Juden in Europa" gewidmet und
damals mit seinen meisterhaften geschichtlichen Darlegungen
der wüsten antisemitischen Agitation ein energisches Halt
zugerufen, indem er eben nachwies, „dass dasjenige an den Juden,
worauf man jetzt mit Entrüstung deutet, die Narbe jener Wunden

ist, die die christliche Gesellschaft selbst dem Judentum
geschlagen hat"2). „Viel zu lange" — lautet der eindringliche
Schluss dieses Vortrages —¦ „hat die falsche, abscheuliche Lehre,
dass die Menschen berufen seien, Sünden und Verirrungen der
Vorfahren an den schuldlosen Nachkommen fort und fort zu rächen,
die Welt beherrscht und die Länder Europas mit Greueln und
Schandtaten befleckt, von denen wir schaudernd uns abwenden.
Wehe uns und unsern Enkeln, wenn jenes Rachegesetz gegen
die Nachkommen der Deutschen, Franzosen, Spanier und
Engländer des Mittelalters jemals zur Anwendung kommen sollte
Eins aber ist, was die heutige, antisemitisch sich nennende
Agitation nicht vergessen sollte: Hass und Verachtung sind
Gefühle, traurig und unerquicklich für den, der sie hegt,
peinigend und erbitternd für den davon Betroffenen. Schlimm,
wenn, um biblisch zu reden, ein Abgrund den andern anruft!
Unser Wahlspruch sei und bleibe das Wort der sophokleischen
Antigone: „Nicht mitzuhassen, mitzulieben bin ich da"3).

Auffallenderweise wurde Döllinger im Landtag immer
schweigsamer. Es wird wohl manches dazu mitgewirkt haben,
ihm die politische Tätigkeit zu verleiden. Der Hauptgrund aber,
der ihn bewog, am 4. Oktober 1851 seinen Austritt aus dem

Landtag zu nehmen, dürfte wohl der gewesen sein: er wollte
mehr Zeit für seine wissenschaftlichen Arbeiten gewinnen. Ob
auch die in ihm immer deutlicher werdende Erkenntnis, dass seine

') Friedrich, 1. c, III, 40.
*) Woker, Internationale theologische Zeitschrift, Nr. 27, S. 462.
3) Akademische Vorträge, I, 241.



— 346 —

kirchenpolitischen Anschauungen und diejenigen der Bischöfe
und der ultramontanen Richtung doch in manchem auseinandergingen

und auseinanderstrebten, das ihrige zu diesem Austritt
beigetragen hat, entzieht sich unserer Kenntnis. Auf jeden
Fall aber war er über das Erlöschen seines dritten politischen
Mandats nicht minder froh als damals, als König Ludwig I.
seinem ersten ein Ende gesetzt hatte.

IV.

Als eine hohe Ehrung und königliche Gunsterweisung hatte
es jedoch Döllinger zu betrachten, als dann 17 Jahre später
noch einmal ein politisches Amt ihm übertragen wurde. Es

geschah das am 19. November 1868 durch seine Ernennung
zum lebenslänglichen Reichsrat der Krone Bayern und damit
zum Mitlied der ersten bayrischen Kammer durch den jungen
König Ludwig* IL In dieser Kammer der Reichsräte trat
Döllinger, der, als ihm diese Auszeichnung zuteil wurde, bereits
seine fast 70 Jahre zählte, nicht gar häufig mehr hervor.
Erwähnenswert ist, dass er im Gegensatz zum Münchner
Erzbischof, der bei der Beratung eines neuen Armengesetzes im
März 1869 prinzipiell jede gesetzliche, staatliche Armenpflege
ablehnte und das gesamte Armenwesen der Charitas überlassen
wissen wollte, sich für die gesetzliche Armenpflege erklärte und
dabei wünschte, es möchten künftig die gesetzliche Armenpflege
und die Wohltätigkeitsvereine nicht mehr, einander ignorierend,
nebeneinander hergehen, sondern zusammenarbeiten und
zusammen wirken, ohne dass die Freiheit und die Selbständigkeit
der Vereine irgendwie beschränkt würde; dass er ferner bei
der Beratung* eines neuen Schulgesetzes die Ansicht vertrat:
wenn der Staat so gebieterisch die Alleinherrschaft über das

Volksschulwesen für sich in Anspruch nehme, dann müsse den

Rechten, die daraus erwüchsen, aber auch Pflichten entsprechen,

„vor allem die Pflicht, dass das Volksschulwesen nach den

Gesinnungen und dem Willen der grossen Mehrheit der Nation,
welche genötigt ist, ihre Kinder in diese Schule zu schicken,
eingerichtet werde"*), und dass er zweimal, im Herbst 1869

und zu Beginn des Jahres 1870 für die Erhaltung des
Ministeriums des Fürsten Hohenlohe eintrat, gegen den Ansturm,

') Friedrich, 1. c, III, 47.



— 347 —

den die gerade damals erstarkte ultramontane Partei gegen
dasselbe unternommen hatte.

Unterdessen hatte sich eben die Situation vollständig geklärt:
mit der Partei, die in kirchlicher Hinsicht auf die Julidogmen
vom Jahre 1870 hintendierte und die in kirchenpolitischer
Hinsicht ganz andere Ziele verfolgte als die, die er selbst vertreten
hatte, konnte er unmöglich Hand in Hand gehen. Was in
Frankfurt noch nicht existiert habe, damals in Deutschland
noch ein „blosses Phantasiegebilde" gewesen sei, das sei jetzt
eine Realität, erklärte Döllinger nunmehr im April 1869 : „Die
Dinge haben sich geändert, und das ehemalige Gespenst hat
Fleisch und Blut angenommen" — das gab er jetzt zu1).

Von nun an stand er aber auch in der vordersten Reihe
derer, die den Ultramontanismus bekämpften ; er tat das nicht
als Politiker, sondern als Theologe, vor allem als
Kirchenhistoriker: sein Gewissen, seine Überzeugung, sein ganzes
Innere Hessen ihn nicht schweigen, sondern hiessen ihn reden.
Nicht aus politischem oder kirchlichem Liberalismus, sondern
aus dem Katholizismus heraus, dem er sein Leben geweiht
hatte, wurde er einer der Führer der religiösen Protestbewegung
gegen die Dogmen des vatikanischen Konzils und ein Bekenner
des Altkatholizismus. Nicht dass er damit auf die Seite der
vom liberalen politischen Standpunkt aus handelnden
Kulturkämpfer getreten wäre — er hat im Gegenteil Zweifel und
Bedenken gegen die preussischen Maigesetze geäussert und
gleich „von schlimmen Folgen dieser Kampfesweise" gesprochen;

er blieb auch weiterhin derselbe, der er stets gewesen,
eine durchaus konservative Natur, aber eine von erhabenem
Weitblick und von grosser Weitherzigkeit.

Als am 9. Januar 1890 sein greises Haupt im Tode sich
neigte, da schied mit ihm ein Mann, der seinem Vaterland und
seiner Kirche nach bestem Wissen und Gewissen gedient hatte,
der ein hundertmal grösserer Gelehrter als Politiker gewesen
ist, der aber da wie dort in allem, was er getan, nur von der
Stimme seines Gewissens und seiner Überzeugung sich hat
leiten lassen : eine anima candida, ein Mann des redlichsten
Ringens nach Wahrheit und ein mannhafter Bekenner seiner
Überzeugung.

') Friedrich, 1. c, III, 472.



— 348 —

Vielfach hat man in Döllinger nur den Mann des Protestes

gegen die Lehre von der päpstlichen Unfehlbarkeit gesehen
und ihn darum, wie z. B. jüngst in einer stadt-st. gallischen
Pressfehde, als einen sogenannten „liberalen Katholiken" oder

sogar, wie das in einer kleinen Schrift Georg Dreydorffs,
„Römisches Christentum"x) geschehen ist, als einen Vertreter
des kirchlichen Indifferentismus, der Konfessionslosigkeit,
ausgegeben und darob vergessen, dass er durch und durch
gläubiger Katholik gewesen ist. „Er war Katholik" — sagt Prof.
Woker von ihm2) — „insofern ihm die katholische Kirche die

geschichtliche Kontinuität verbürgte, das Allumfassende durch
alle Zeiten; er war Katholik, insofern die katholische Kirche
Raum bot für alle und das Allumfassende darstellte in der
Gegenwart. Er hatte sich seinen Idealkatholizismus auferbaut;
in dem lebte er".

Dieser Idealkatholizismus, in dem er lebte, hat ihn in den

siebziger Jahren auf die Seite des Altkatholizismus gedrängt.

W. Heim.

>) S. 67.

2) Internationale theologische Zeitschrift, Nr. 27, S. 456.


	Döllinger als Politiker

