
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 3 (1913)

Heft: 3

Artikel: Der "Menschensohn" in Daniel 7, 13

Autor: Pflanzl, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403833

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403833
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 310

Der „fflenschensohn" in Daniel 7,13.

Die Frage, ob der Verfasser des Buches Daniel einen

persönlichen Messias erwartet habe oder nicht, ist noch immer
nicht endgültig entschieden. Ob sie mit ja oder nein
beantwortet werden soll, hängt letzthin von der Auffassung einer

einzigen Stelle, der bekannten Weissagung vom „Menschensohn"

ab, welche wir zum Gegenstand folgender Untersuchung
machen wollen.

Das siebente Kapitel des Buches Daniel, in welchem die

Menschensohnweissagung vorkommt, enthält die Schilderung
und Deutung eines Traumgesichtes, das Daniel im ersten Jahre
Belsazars gehabt hat. Er sah in ihm vier Tiere aus dem Meer

emporsteigen, einen Löwen mit Adlerflügeln, einen Bären,
einen Leoparden mit vier Flügeln und vier Köpfen, endlich

ein viertes Tier mit mächtigen eisernen Zähnen, die alles
zermalmen, und zehn Hörnern. Zwischen diesen zehn Hörnern
des vierten Tieres kommt ein anderes „kleines Horn" hervor,
das hochmütige Dinge redet, und vor dem drei der übrigen
Hörner abgerissen werden. Die vier Tiere versinnbilden ohne

Zw*eifel vier Weltreiche, wenn sich auch nicht bestimmt
ausmachen lässt, welche der Prophet im Auge gehabt hat. Nur

bei dem vierten Tier lässt sich mit ziemlicher Sicherheit
behaupten, dass es das seleukidische Reich darstellen soll. Seine

zehn Hörner gehen deutlich auf die ersten zehn seleukidischen

Herrscher, während in dem elften kleinen Horn Antiochus IV.

Epiphanes, der bekannte Verfolger der Juden, wiederzuerkennen

ist. Der Herrschaft der vier Tiere, insbesondere aber

dem Tun des hochmütigen kleinen Hornes wird durch ein

göttliches Gericht ein Ende bereitet. „Solches sah ich", heisst

es Vers 9 und 10, „bis Thronsessel hingestellt wurden, und ein

Hochbetagter sich niederliess; sein Gewand war weissglänzend



— 311 —

wie Schnee, und sein Haupthaar wie reine Wolle ; sein Thron
bestand aus Feuerflammen und hatte Räder von flammendem
Feuer. Ein Feuerstrom ergoss sich weit und breit aus ihm;
tausendmal Tausende bedienten ihn, und zehntausendmal
Zehntausende standen zu seinen Diensten da. Das Gericht liess sich
nieder, und die Bücher wurden aufgeschlagen." Das vierte
Tier wird nun getötet und ins Feuer geworfen ; aber auch die
anderen Tiere büssen ihre Herrschaft ein.

An dieser Schilderung ist auffallend, dass mit keiner Silbe
angedeutet wird, woher der Hochbetagte mit seinem Gerichtshof
plötzlich gekommen ist. Die vier Tiere sind, wie im
Vorhergehenden ausdrücklich angegeben wird, aus dem Meere, d. h.
nach orientalischer Anschauung aus der Unterwelt
aufgetaucht *) ; die Herkunft des Hochbetagten dagegen erfahren
wir nicht. Die ganze Darstellung lässt überhaupt an Deutlichkeit

stark zu wünschen übrig. So kann man auch im Zweifel
sein, wer unter dem Hochbetagten zu verstehen sein soll, denn
in der ganzen alttestamentlichen Literatur tritt uns diese Gestalt
sonst nirgends entgegen, und auch in unserem Kapitel erfahren
wir nichts Genaueres über sie. Dass Gott selbst es ist, der in
der Gestalt eines Greises erscheint, lässt sich nur durch einen
Vergleich unserer Stelle mit der ausführlichen Beschreibung
des göttlichen Wagenthrones in der Eingangsvision des Eze-
chielbuches erkennen. Noch rätselhafter aber wird unsere
Vision im folgenden, da sie nach der Beendigung des Gerichtes
die Erscheinung des sogenannten Menschensohnes berichtet,
über die Bedeutung dieses Menschensohnes aber sich vollständig
ausschweigt. Diese Erzählung, welche also das uns beschäftigende

Problem des Menschensohnes enthält, lautet folgendermassen

: „Ich schaute weiterhin in den Nachtgesichten : da
kam einer, der einem Menschensohne glich, mit den Wolken
des Himmels heran, gelangte bis zum Hochbetagten und wurde
vor ihn gebracht. Dem wurde nun Macht, Ehre und Herrschaft
verliehen : alle Völker, Nationen und Zungen müssen ihm dienen ;

seine Macht soll eine ewige und unvergängliche sein, und sein
Reich niemals zerstört werden." (Vers 13 und 14.)

') Über diese Gleichsetzung des Meeres mit der Unterwelt hat Hans
Schmidt gehandelt in seiner «Jona» betitelten Schrift (Göttingen 1907),
S. 158 ff.



— 312 —

Was das Verständnis dieser Stelle erschwert, das ist nicht
etwa der fremdartige Ausdruck „Menschensohn"*. Derselbe
bedeutet, ähnlich wie unser Menschenkind, nichts anderes als

„Mensch". Der Verfasser von Daniel 7 will also nur sagen,
dass das auf den Wolken herniederschwebende Wesen das

Aussehen eines Menschen hatte, menschenähnlich war. Die

Hauptschwierigkeit dieses Teiles der Vision besteht vielmehr
in der Frage, wer hier in der Gestalt eines Menschen
erschienen ist, und welche Bedeutung diesem Unbekannten
innerhalb der Vision zukommt. Hier gehen die Meinungen
auseinander, und zwar stehen sich bei der Erklärung des

Menschensohnes, ähnlich wie bei der Deutung* des leidenden
Gottesknechtes bei Deuterojesaja, zwei Auffassungen gegenüber:
eine individualistische und eine kollektivistische.

Den Vertretern der individualistischen Auffassung gilt der

Menschenähnliche in unserer Stelle einfach als der Messias,

der bei dem Urteilsakte am Tag Jahw*es aus der Verborgenheit
vor Gott geführt wird und dadurch Existenz bekommt. Bedeutung

und Funktion des visionalen Menschen sei die des
Herrschermessias. Er sei der Mittelpunkt, der Herr der neuen Zeit;
er brauche sich aber die Herrschaft nicht zu erkämpfen, es

gehe alles durch den göttlichen Mund. Der Ausdruck
„Menschensohn" soll speziell die mühevolle, demütige Seite des

gottmenschlichen Lebens des Messias darstellen. Eine solche

Erklärung unserer Stelle wird dadurch nahegelegt, dass in

der Folgezeit die Bezeichnung „Menschensohn" in engster
Beziehung zum Messias erscheint. Bereits in den sogenannten
Bilderreden des Buches Henoch tritt uns eine Gestalt mit dem

Namen „Menschensohn" entgegen, die die Züge des Messiaskönigs

und des Engelwesens in sich vereinigt. Besonders häufig
aber erscheint diese Bezeichnung in den Evangelien. Jesus

spricht von sich an die hundertmal als von dem „Menschensohn",

wobei es aber zweifelhaft ist, ob Jesus sich damit als

Messias oder als Idealmenschen bezeichnen wollte, oder ob

der Ausdruck „Menschensohn" nur eine bescheidene Bezeichnung

der Person des Sprechenden sein soll1). Wie dem aber

') Aus den zahlreichen Abhandlungen über die Bedeutung des
«Menschensohnes» in den Evangelien, welche für die Frage nach dem
«Selbstbewusstsein» Jesu von grösster Wichtigkeit ist, seien folgende
hervorgehoben : H. Lietzmann, Der Menschensohn, Tübingen 1896 ; Zur Menschen-



— 313 —

auch sein mag, dieser neutestamentliche Sprachgebrauch kann
auf keinen Fall für die Erklärung unserer Danielstelle
massgebend sein, da ja bei Daniel das auf den Wolken des Himmels
erscheinende Wesen gar nicht den Namen „Menschensohn"
trägt, sondern nur mit einem Menschen verglichen wird. Aus
der bekannten Frage Jesu an seine Jünger für wen die Leute
den Menschensohn hielten (Math. 16, 13 ff.), liesse sich sogar
entnehmen, dass zur Zeit Jesu mit der Bezeichnung „Menschensohn"

der Begriff „Messias" nicht verknüpft war. Es ist aber
zweifelhaft, ob an dieser Stelle der Text in Ordnung ist, denn
in den Parallelen (Mark. 8, 27 ; Luk. 9, 18) kommt der
„Menschensohn" nicht vor. Dagegen könnte man versucht sein,
aus der Verkündigung Jesu, er werde auf den Wolken des
Himmels wiederkommen zum Gerichte, den Schluss ziehen,
Jesus habe dabei den Danielschen „Menschensohn" im Auge
gehabt und ihn für den Messias gehalten. Aber auch dieser
Schluss ist unsicher, da auch mit der Möglichkeit zu rechnen
ist, Jesus habe diese Vorstellung einfach dem zu seiner Zeit
herrschenden Volksglauben entlehnt. Der „Menschensohn" bei
Daniel erscheint auch gar nicht, um das Gericht zu halten.
Jede Erklärung des Danielschen „Menschensohnes" muss in
erster Linie in dem Zusammenhang von Dan. 7 begründet sein ;

dieser bietet aber, um es kurz zu sagen, für eine Gleichsetzung
des „Menschensohnes" mit dem Messias keinerlei Anhaltspunkt.
Der „Menschensohn" spielt in der ganzen Vision eine rein
passive Rolle. Er hat an der Begründung des messianischen
Reiches keinen aktiven Anteil, noch übt er sonst irgendwelche
Tätigkeit aus, welche als messianisch bezeichnet werden könnte.
Er erscheint nur, um sich die Herrschaft übertragen zu lassen.
Die individuelle Auffassung des „Menschensohnes" in Dan. 7,
13 ist darum als völlig unbegründet abzuweisen.

Mit der individuellen Deutung des „Menschensohnes" fällt
auch die Behauptung, die Erscheinung des „Menschensohnes"

sohnfrage, Tübingen 1898; P. Fiebig, Der Menschensohn, Tübingen 1901;

I Wellhausen, Einleitung in die drei ersten Evangelien, 2. Aufl., Berlin
19H, S. 123 ff. Nach Lietsmann und Wellhausen hat sich Jesus selber nicht
den Menschensohn genannt, sondern dieser Titel ist erst durch die urchristliche

Gemeinde auf Jesus übertragen worden. — Die neutestamentlichen
Stellen, an denen der Menschensohn vorkommt, sind zusammengestellt bei
E. Preuschen, Vollständiges griechisch-deutsches Handwörterbuch zu den
Schriften des Neuen Testaments etc., Giessen 1910, S. 1106.



— 314 —

in Dan. 7, 13 gehe auf die alte Sage von einem Urmenschen

zurück, den Gott als Kämpfer gegen die Urtiere, also
gewissermassen als Urheiland, geschaffen habe. Die Vorstellung von
einem solchen Urmenschen hat, wie namentlich R. Reitzenstein
in seinem „Poimandros" betitelten Buche über die sogenannte
hermetische Religion nachgewiesen hat, die Spekulation im
hellenistischen Zeitalter vielfach beschäftigt, irgendwelche
Beziehung aber zwischen ihr und unserem „Menschensohn" ist
nicht ersichtlich.

Mehr Stütze scheint im Texte unserer Vision die
kollektivistische Auffassung zu finden, wonach der „Menschensohn"
eine Personifikation des Volkes der Heiligen sein soll. Nach der
dem Propheten im zweiten Teil der Vision zuteil gewordenen
Erklärung wird das Reich, als dessen Empfänger zuerst der

„Menschensohn" bezeichnet wird, dem Volke der Heiligen
übertragen (Vers 18 und 27). Eine Gleichsetzung beider scheint
sich darum von selbst zu ergeben. Aber auch gegen diese

Auffassung erhebt sich ein starkes Bedenken. Der „Menschensohn",

der auf den Wolken des Himmels herniederschwebt, ist

ohne Zweifel als ein himmlisches Wesen zu denken, und ist

darum kaum zu einem Symbol für das Volk der Heiligen
geeignet, das sich aus dem jüdischen Volke rekrutieren soll.

Nicht viel besser steht es um die kollektivistische Auffassung,

wenn man den „Menschensohn" nicht als Personifikation des

Volkes der Heiligen, sondern als Vertreter des messianischen

Reiches überhaupt verstehen wollte. Es ist ja wohl richtig, dass

nach jüdischer Anschauung jedes Volk einem Engel unterstellt
sei, wie Israel dem Engelfürsten Michael; aber an unserer Stelle

liegt diese Anschauung keinesfalls zugrunde. Denn wenn der

„Menschensohn" das messianische Reich selbst darstellte, wie

könnte es dann in Vers 14 heissen, dass ihm die Herrschaft

übertragen worden sei?
Allen bisherigen Lösungsversuchen des Menschensohn-

problems ist das Vorurteil zum Verhängnis geworden, dass

man glaubte, man müsse sich entweder für die individualistische
oder für die kollektivistische Auffassung entscheiden, als ob

es ein Drittes gar nicht gäbe. Und doch hätte jeder unbefangene

Kritiker, der nicht von vorneherein auf eine der beiden
Auffassungen sich festgelegt hat, sich sagen müssen, dass zwischen
der Figur des „Menschensohnes" und der Vision, in der sie



— 315 —

vorkommt, kein innerer Zusammenhang besteht, dass der
„Menschensohn" in ihr eine recht nebensächliche, wrenn nicht
geradezu überflüssige Rolle spielt. In der zweiten Hälfte
der Vision (Verse 16—29) erhält der Prophet auf seine Bitte
von „einem, der da stand" Aufschluss über die Bedeutung des
Geschauten. Obwohl aber in der ganzen Vision nichts so
rätselhaft ist, als die Gestalt des „Menschensohnes", der auf den
Wolken des Himmels erscheint und die Herrschaft erhält, also
im Mittelpunkte des messianischen Reiches stehen soll, so stellt
der Prophet bezüglich des „Menschensohnes" doch keine Frage,
und auch der Erklärer schweigt sich über denselben vollständig
aus. Es wird von den vier Tieren, von den zehn Hörnern des
vierten Tieres und von dem nachgewachsenen kleinen Horn
gesprochen, auch der Hochbetagte kehrt in dem erklärenden
Teile des Kapitels wieder, der „Menschensohn" dagegen ist
aus dem Gesichtskreis des Fragenden sowohl wie des Erklärers
völlig verschwunden.

Lässt man diese auffallende Ignorierung des „Menschensohnes"

im zweiten Teil des Kapitels auch nur einigermassen
auf sich wirken, so stellt sich von selbst die Frage ein, ob
denn der „Menschensohn" überhaupt in den Zusammenhang
unserer Vision gehört, und man wird den Text auf seine
Zuverlässigkeit hin einer genaueren Prüfung unterziehen. Eigentlich
bildet ja ein kritisch gesicherter Text die erste Voraussetzung
jeder Exegese, und bei den zahlreichen Behandlungen, welche
die Menschensohn-Frage gefunden hat, möchte man meinen,
dass auch die textkritische Seite des Problems bereits bis zum
Überdruss behandelt worden wäre. Auffallenderwreise ist das
bis jetzt so gut wie nicht geschehen. Die meisten Erklärer
halten sich vielmehr ohne weiteres an den aramäischen Text,
wie er in unseren hebräischen Bibeln steht, obwohl gegen
denselben verschiedene schwere Bedenken bestehen. So wird
am Schluss von Vers 13 im aramäischen Texte dasselbe zweimal
gesagt: „er gelangte zum Hochbetagten", und „man brachte
ihn vor ihn". Schwerer noch fällt in die Wagschale, dass die
Septuaginta, d. h. die älteste griechische Übersetzung, bei unserem
Vers von dem aramäischen Texte wesentlich abweicht, wie
folgende Nebeneinanderstellung des aramäischen und
griechischen Textes in deutscher Übersetzung dartun soll:



316 —

Aramäisch.
Ich schaute weiterhin in den

Nachtgesichten : Da kam einer
wie ein Menschensohn mit den
Wolken des Himmels, er
gelangte bis zu dem Hochbetagten

und wurde vor ihn
gebracht.

Griechisch.

Ich schaute in einem
Nachtgesicht und siehe: Auf den

Wolken des Himmels kam
einer wie ein Menschensohn,
und er erschien wie ein
Hochbetagter, und die dabei
stehenden waren bei ihm.

Mit den hier vorliegenden textkritischen Problemen haben
sich unter den deutschen Gelehrten am eingehendsten Balden-

sperger und Jahn beschäftigt*), die richtigen Konsequenzen hat
aber keiner von ihnen gezogen. In der Hauptsache begnügen
sie sich mit der Herstellung eines Kompromisstextes, der zum
Teil der aramäischen und zum Teil der griechischen
Überlieferung folgt. So geben Baldensperger und Jahn am Schluss

von Vers 13 der griechischen Lesart „und die Dabeistehenden

waren bei ihm" den Vorzug gegenüber dem aramäischen „und
(er) wurde vor ihn gebracht". Über die Frage freilich, was

man sich unter den „Dabeistehenden" vorzustellen habe, kann
keiner eine sichere Auskunft geben. Baldensperger meint, es

seien darunter die Tiere zu verstehen, welche die vier Reiche

darstellen, aber gegen diese Meinung stehen sprachliche
Bedenken. Das griechische Wort für „Tier" ist ein Neutrum.
Der Ausdruck „die Dabeistehenden" musste darum, wenn er
sich auf die Tiere beziehen würde, ebenfalls im Neutrum stehen,

das Prädikat „waren bei ihm" dagegen musste im Singular
stehen. Aber keines von beiden ist der Fall, und Baldensperger
hätte sich über diese Bedenken nicht so leicht hinwegsetzen
sollen, wie er es getan hat. Nach Jahn sollen die
„Dabeistehenden" die Helfer oder Begleiter des „Menschensohnes"
sein, und zwar w*eist Jahn zugunsten dieser Auffassung darauf

hin, dass der „Menschensohn" auch bei Matth. 25, 31, da er

zum Gerichte kommt, von den Engeln umgeben ist. Darauf
ist aber zu erwidern, dass der „Menschensohn" bei Daniel gar
nicht als Richter auftritt, da ja das Gericht von dem
Hochbetagten abgehalten wird. Ausserdem ist ein solcher Rück-

') W. Baldensperger, Die messianisch-apokalyptischen Hoffnungen des

Judentums, Teil I, Giessen, 1903. S. 128 ff. G. Jahn, Das Buch Daniel
nach der Septuaginta hergestellt, übersetzt und erklärt, Leipzig, 1904.



— 317 —

schluss von einer neutestamentlichen Stelle auf unsere Danielstelle

als unmethodisch zu bezeichnen, da nicht feststeht, dass
die Verfasser des Danielbuches und des Matthäusevangeliums
mit der Bezeichnung „Menschensohn" die nämliche Vorstellung
verbunden haben. In Wirklichkeit ist der Ausdruck „die
Dabeistehenden" in unserem Zusammenhang, w7enn man sich nicht
in haltlosen Vermutungen ergehen will, schlechthin undenkbar.
Mit einer solchen Verbesserung des aramäischen nach dem
griechischen Texte wird also nicht viel gewonnen; der aramäische
Text wird dadurch nur noch rätselhafter.

Am bedeutendsten aber weicht der griechische Text von
dem aramäischen dadurch ab, dass er den „Menschensohn"
mit dem Hochbetagten identifiziert, während nach dem aramäischen

Text beide verschieden sind. In dem aramäischen Texte
heisst es: „Er gelangte bis zu dem Hochbetagten", in dem
griechischen dagegen: „Und er erschien wie ein Hochbetagter".
Es ist interessant, in welcher Weise sich die Gelehrten mit
dem griechischen Texte abzufinden suchten. Jahn verbessert
ihn einfach nach dem aramäischen Texte. Baldensperger
dagegen bemerkt dazu, die Übersetzung der Septuaginta sei ein
Beweis, dass man in dem vorchristlichen Judentum die
Menschensohnserscheinung* Daniels als die äussere sichtbare Offenbarung
einer überirdischen, Gott nahestehenden Persönlichkeit
aufgefasst habe. Wie der Hochbetagte, also in derselben
herrlichen Gestalt wie Gott selbst, trete der „Menschensohn" auf,
und von da sei nur noch ein kleiner Schritt, dass er auch mit
Gott das Richteramt ausübe.

Aber mit diesen Ausführungen wird Baldensperger dem
Sinn des griechischen Textes nicht gerecht. Der griechische
Text sucht den „Menschensohn", der auf den Wolken des
Himmels erscheint, nicht nur möglichst nahe an den
Hochbetagten, d. h. an Gott, heranzurücken, sondern, wie wir bereits
bemerkt haben, er identifiziert ihn sogar mit demselben. Wenn
der „Menschensohn" wie ein Hochbetagter erschien, so war er
eben ein Hochbetagter, d. h. Gott selber. Das greisenhafte
Aussehen ist, wie Vers 9 lehrt, ein so charakteristisches Attribut
der Erscheinung Gottes, dass es nicht angeht, in Vers 13 einen
andern Hochbetagten anzunehmen. Wollte man sich dieser
Konsequenz entziehen, so musste man geradezu bestreiten,
dass mit dem Hochbetagten in Vers 9 Gott selber gemeint sei.



— 318 —

Es kann keinem Zweifel unterliegen, dass nach dem griechischen
Texte, sowie er nun einmal lautet, der „Menschensohn" mit
dem Hochbetagten gleichgesetzt wird. Diese Auffassung von
Vers 13 beeinflusst auch den Sinn des folgenden Verses in

nicht unwesentlicher Weise. Es ist nicht mehr der rätselhafte
„Menschensohn", sondern Gott selber, dem nunmehr auf Erden
die Herrschaft eingeräumt wird. Gott müssen alle Völker
dienen und Gottes Macht soll eine ewige sein. Dass diese

Bedeutung von Vers 14 die ursprüngliche ist, wird durch Vers 27

bestätigt, in welchem nur von Gott, nicht aber von einem

anderen Wesen gesagt wird, dass sein Reich ewig sei und alle
Gewalt ihm dienen und gehorchen werde.

Was nun das Verhältnis des griechischen Textes von Vers 13

zum aramäischen anlangt, so wird man sicherlich der Behauptung

Baldenspergers zustimmen, es sei nur ein doppeltes denkbar :

„Entweder der griechische Text geht auf eine andere (ältere?)
Vorlage als unser aramäischer Text zurück, oder wir haben

es mit einer schon früh in den Septuagintatext eingedrungenen
Variante, vielleicht mit einer subjektiven Interpretation des

Urtextes von seiten des Übersetzers selbst zu tun". Je genauer
aber Baldensperger die verschiedenen Möglichkeiten dargelegt
hat, um so mehr wird man es bedauern, dass er es unterlässt,
sich für eine derselben zu entscheiden. Und doch lag nichts

näher als zu fragen, wie sich der griechische Text von Vers 13

in den Zusammenhang unserer Vision einfügt; textkritische

Fragen werden ja letzten Endes immer dadurch entschieden,

dass der Zusammenhang gehört wird. Da kann es nun keinem

Zweifel unterliegen, dass Vers 13 in seiner griechischen
Gestalt sich mit seiner unmittelbaren Umgebung nicht verträgt.
Der Hochbetagte ist ja nach den vorhergehenden Versen schon

längst vorhanden und hat das Gericht gehalten; dass er aber

mittlerweile wieder verschwunden wäre, wird auch nicht mit

einer Silbe angedeutet. Es wäre also wiedersinnig, ihn
nachträglich nochmals auf den Wolken des Himmels herniederkommen

zu lassen. Aber ist er denn schon einmal
herniedergekommen? Nein, er ist nach Vers 9, wie wir auch schon

bemerkt haben, plötzlich da, ohne dass man erfährt, woher er

gekommen sei. Nun, es dürfte kaum eine allzu kühne
Kombinationsgabe dazu gehören, um hier auf die Vermutung zu

kommen, dass Vers 13, sowie ihn die Septuaginta überliefert



— 319 —

hat, richtig sei, dass er aber ursprünglich vor Vers 9 gestanden
habe. Er füllt die an dieser Stelle jetzt vorhandene Lücke
vortrefflich aus : Der Hochbetagte erscheint auf den Wolken des
Himmels, um über die Reiche der Welt das Gericht zu halten.
Da Vers 14 von Vers 13 nicht getrennt werden kann, ohne
beziehunglos zu werden, so werden wir ihn ebenfalls vor
Vers 9 rücken müssen.

Die Möglichkeit, dass zwei Verse eines biblischen Textes
unter der Hand eines Abschreibers an eine falsche Stelle
geraten konnten, wird kaum jemand abstreiten wollen, der sich
mit der Textkritik biblischer oder auch klassischer Schriften
eingehender befasst hat. Es liegen nämlich zahlreiche
ähnliche Textverschiebungen vor. Aber die Tatsache, dass
handschriftlich überlieferte Texte durch Abschreiber häufig in
Unordnung gebracht worden sind, ist noch kein Beweis dafür,
dass dies gerade auch an unserer Stelle geschehen sein soll.
Ob eine Versversetzung vorliegt, muss vielmehr in jedem
einzelnen Fall erst bewiesen werden. Es wird sich also fragen,
ob positive Anhaltspunkte dafür vorhanden sind, dass der Text
unserer Vision durch Rezeption des Septuagintatextes für Vers 13
und durch Einstellung der Verse 13 und 14 vor V. 9
wiederherzustellen sei.

Was nun Vers 14 betrifft, so haben wir oben gesehen, dass
der ihm von uns untergelegte Sinn, Gott selbst werde im
zukünftigen Reich die Herrschaft führen, durch Vers 27 bestätigt
werde. Es ist dies aber nicht der einzige Beweis für die Richtigkeit

unserer Behandlung des Textes. Wie allgemein zugegeben
wird, lehnt sich die Schilderung unserer Vision, dass Gott auf
einem Wagenthron mit feurigen Rädern sitzt, an die berühmte
Eingangsvision des Ezechielbuches an. Nun, wenn Daniel den
„Menschensohn" auf den Wolken des Himmels erscheinen lässt,
so hat er sich auch in diesem Punkte deutlich an das ezechielische
Vorbild angeschlossen; denn auch in jener Vision Ezechiels
(Vers 4) erscheint Jahwe auf einer grossen Wolke, die wabernde
Lohe in sich birgt und ringsum hellen Lichtschein verbreitet.
Auch sonst begegnet uns im A. T. häufig die Vorstellung, dass
Gott auf den Wolken des Himmels, besonders in der Gewitterwolke

einherfährt (2. Mos. 19, 18; 2. Kön. 19, 11; Ps. 18, 12;
50, 3; Nah. 1, 3; Jos. 19, 1), und daraus allein schon, dass der
rätselhafte „Menschensohn" bei Daniel auf den Wolken des



— 320 —

Himmels kommt, musste man schüessen, dass er niemand anders
als Jahwe selbst sein könne. Auch noch in einem andern
Punkte lässt die Eingangsvision des Ezechielbuches erkennen,
dass die von uns postulierte Textgestalt der Danielvision die

richtige sei. Das Wesen, das Daniel zuerst allgemein mit
einem Menschen und dann genauer mit einem Hochbetagten
vergleicht, ist Gott selber. Nun wird auch bei Ezéchiel (1, 26)

Jahwes Gestalt in ähnlicher Weise mit der eines Menschen

verglichen: „Und auf dem Throngebilde war ein Gebilde,
anzusehen wie ein Mensch". Wenn Daniel der Nachahmer
Ezechiels ist, und darüber besteht kein Zweifel, so müssen

wir aus dieser Abhängigkeit folgern, dass zwei so markante
Züge, wie das Herabschweben auf den Wolken und der
Vergleich mit einem Menschen, sich in der Vision Daniels ebenso

wie in derjenigen Ezechiels auf die Erscheinung Gottes selber

beziehen, der „Menschensohn" demnach niemand anders als der

Hochbetagte, d. h. Gott sein kann.
In der ersten Hälfte von Vers 13 hat sich also die Septuaginta

als zuverlässiger erwiesen als der aramäische Text, und

es entsteht nun die Frage, ob dies nicht auch bei der zweiten
Hälfte der Fall sei. Wie wir oben gesehen haben, bereitete
der darin enthaltene Ausdruck „die Dabeistehenden" dem
Verständnis unüberwindliche Schwierigkeiten. Aber nach einem

Grundsatz der Hermeneutik ist gerade die Unverständlichkeit
einer Stelle ein Indizium für deren treue Überlieferung, indem

ein Interpolator das Verständnis eine Stelle stets zu erleichtern
und nicht zu erschweren pflegt, und dieser Grundsatz bewährt
sich auch in unserem Falle. Die unverständliche Lesart der

Septuaginta „die Dabeistehenden" bewährt sich als echt. Die

Bedeutung dieses Ausdruckes ist nämlich nur solange dunkel,
als es sich bei den „Dabeistehenden" um Begleiter oder Helfer
des „Menschensohnes" handelte, über dessen Bedeutung man

selbst nichts wusste. Nachdem wir aber das Verständnis des

„Menschensohnes" erschlossen und die Verse 13 und 14 an

ihre ursprüngliche Stelle zurückversetzt haben, fällt auch auf

diesen dunklen Ausdruck neues Licht. Ist der „Menschensohn
mit dem Hochbetagten, d. h. mit Gott selbst identisch, so ist

es auch nicht mehr zweifelhaft, wer „die Dabeistehenden" sind:

es sind die Begleiter oder Helfer Gottes beim Gericht. Jahwe

erscheint ja, um das Strafgericht über die vier Tiere bzw. über



— 321 —

die vier Reiche zu vollziehen. Die Vorstellung eines himmlischen
Gerichtshofes aber war, wie die knappe Ausdruckweise unserer
Vision und sonstige Angaben beweisen, in dem vorchristlichen
Judentum eine ganz geläufige. Im Interesse unserer Stelle dürfte
es angezeigt sein, hier auf diese Vorstellung etwas näher
einzugehen.

Häufig werden in der späteren jüdischen Literatur, besonders

in der Apokalyptik, die Bücher erwähnt, auf Grund derer
das Gericht vollzogen wird. In ihnen stehen entweder alle
Taten der Menschen verzeichnet, oder es stehen in ihnen die
Namen der zum Leben, resp. zum Tode Aufgezeichneten. Auch
in unserer Vision (Vers 10) werden die Bücher, welche beim
Gerichte aufgeschlagen werden, als etwas Allbekanntes vorausgesetzt.

Zu den Büchern gehört der Schreiberengel. Bereits im
Buche Ezéchiel (9, 2) begegnet uns ein Engel, der ein Schreibzeug

mit sich führt und diejenigen kennzeichnet, welche in
Jerusalem dem allgemeinen Urteil entgehen sollen; später
vollends wird der Schreibengel zu einer stehenden Figur.

Zum himmlischen Gerichtshof und überhaupt zur Begleitung
Gottes gehören ferner, und das ist bei der Erklärung des
Begriffes „die Dabeistehenden" von besonderer Bedeutung, ein
Ankläger und ein Fürsprecher, oder die Vertreter der Gerechtigkeit

und der Barmherzigkeit. Wie bei verschiedenen Völkern
des Altertums findet sich diese Vorstellung auch schon im alten
Israel. Die beiden grossen Säulen, Jakin und Boas, welche im
salomonischen Tempel vor dem Heiligtum standen (1. Kön. 7,

15—22), waren nichts anderes als eine Verkörperung der
Gerechtigkeit und Gnade. In der ausführlichsten Schilderung
des himmlischen Gerichtes, die wir besitzen, im dritten Kapitel
des Secharjabuches, wird die Verhandlung ausschliesslich vom
Ankläger und vom Fürsprecher geführt. Der Ankläger ist
niemand anders als der Satan, der hier ebenso wie im Buch
Hiob, noch als Engel erscheint und gewissermassen als Staatsanwalt

funktioniert, als Fürsprecher oder Verteidiger dagegen
tritt der sogenannte Maleak Jahwe auf. Im neutestamentlichen
Zeitalter ist der Ankläger bereits zum Teufel geworden, d. h.
zum bösen Prinzip, und zwar hat man diese Degradierung mit
der Sage vom Engelssturz in Verbindung gebracht. „Der
Ankläger unserer Brüder", heisst es Apok. Joh. 12, 10, vom Satan,
„ist verworfen, der sie verklagte Tag und Nacht". In der Rolle

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1913. 21



— 322 —

des Fürsprechers oder Verteidigers begegnet uns im spätjüdischen
Schrifttum der Engel Michael. Im Buche Henoch (40, 9) erscheint
er als Vertreter der Gnade und Barmherzigkeit und in der

„Himmelfahrt" des Jesaja (9, 23) heisst er der grosse Engel
Michael, der stets Fürbitte einlegt für die schwachen Menschen.
Ausser dem Ankläger und dem Fürsprecher werden in
Verbindung mit dem göttlichen Gerichtshofe auch noch die sieben

Kundschafter oder Boten Gottes genannt, welche das Tun der

Menschen überwachen und Gottes Befehle vollstrecken.
Dieselben entsprechen wohl den sieben Planeten, wrelche im
altbabylonischen Pantheon schon eine grosse Rolle spielten und

auch in der hellenistischen Literatur als die Boten der Götter
bezeichnet werden. Im Alten Testament glaubt man diese

sieben wiederzuerkennen in den sieben Männern, welche im

neunten Kapitel des Ezechielbuches das Strafgericht an
Jerusalem vollziehen. Bestimmt werden sie erwähnt beim Propheten
Secharja (4, 10) als jene „sieben, welche sind die Augen des

Herrn, die alle Lande durchziehen". In der neutestamentlichen

Apokalypse dagegen werden sie dargestellt als sieben brennende

Fackeln vor dem Throne Gottes, „welches sind die sieben

Geister Gottes" (4, 5) oder als die sieben Augen des Lammes,

von welchem es ebenfalls heisst: „Das sind die sieben Geister

Gottes, gesandt in alle Lande" (5, 6). Sobald wir also wissen,

dass es bei den „Dabeistehenden" in Dan. 7, 13 sich um die

Begleiter Gottes beim Gericht handelt, dürfte es auch klar sein,

dass damit nur Gestalten wie die Ankläger und der
Fürsprecher oder die sieben Kundschafter gemeint sein können.

Aber, wird man einwenden, erfahren wir denn nicht aus

dem Zusammenhang der Danielschen Vision selbst, wer sich

in der Begleitung Gottes befunden habe. Heisst es doch in

Vers 9 ausdrücklich : „Tausendmal Tausend dienten und
zehntausendmal Zehntausend standen vor ihm". Nun so nahe es

im ersten Augenblick auch liegen mag, die „Dabeistehenden
mit diesen huldigenden Wesen in Verbindung zu bringen, so

spricht doch ein gewichtiger Umstand dagegen. Aus Vers 9

erfahren wir nämlich, dass zur Abhaltung des Gerichtes mehrere

Stühle bereit gestellt wurden. Für die vielen Tausende können

sie aber nicht bestimmt gewesen sein, da von diesen ausdrücklich

gesagt wird, dass sie vor dem Throne Gottes standen. Die

Stühle wurden also nur von dem engeren Gefolge Gottes ein-



— 323 —

genommen, das zum Gerichte gehörte, und der jüdische
Schriftgelehrte R. Akiba (um 120 n. Chr.) ist sicherlich der Wahrheit
sehr nahe gekommen, da er die Gerichtsstühle von Dan. 7, 9

auf die beiden göttlichen Hypostasen der Barmherzigkeit und
Gerechtigkeit bezog. Was man sich dagegen unter den vielen
Tausenden vorzustellen habe, die nach Vers 9 vor dem Throne
Gottes stehen, ob Engel oder Menschen, mag dahingestellt bleiben.

Das Resultat unserer Untersuchung über den Danielschen
„Menschensohn" können wir in den Satz zusammenfassen, dass
der Verfasser des Danielbuches zwar die Gründung eines göttlichen
Reiches auf Erden erwartet, dass er aber von einem persönlichen
Messias nichts zu wissen scheint. Das Menschensohnproblem ist
erst durch eine Entstellung des Textes entstanden, deren Verlauf

noch ziemlich durchsichtig* ist. Zuerst wurden die beiden
Verse Daniel 7, 13 und 14 von ihrem ursprünglichen Orte vor
Vers 9 durch einen Abschreiber an ihre heutige Stelle versetzt.
Da aber eine Erscheinung Gottes an dieser Stelle sinnlos war,
wurde der Text von Vers 13 abgeändert und das auf den
Wolken herniederkommende Wesen, das wie ein Mensch aussah,

von dem Hochbetagten differenziert. Diese Korrumpierung
des Textes war die notwendige Folge der vorausgegangenen
Versumstellung. Die Verunstaltung des Textes muss schon
sehr frühe geschehen sein, wenigstens setzt Theodotion, der
etwa zurzeit Hadrians die Septuaginta einer Revision unterzogen

hat, bereits den verderbten Text voraus J). Dagegen hat
der Verfasser der neutestamentlichen Apokalypse noch den

ursprünglichen Text vor sich gehabt, wie wir ihn aus der
Septuaginta erschlossen haben, denn er sagt von seinem menschenähnlichen

Messias, dass sein Haupthaar weiss war wie weisse
Wolle und wie Schnee. Er wusste also noch, dass der Danielsche
„Menschensohn" mit dem Hochbetagten identisch war.

Stühlingen (Oberbaden). M. Pflanzl.

*) Auch der Verfasser der Bilderreden des Henochbuches hat die
Danielstelle bereits in ihrer jetzigen verdorbenen Gestalt vorgefunden
46,1 ff. Die Entstehungszeit der Bilderreden ist aber unsicher. Während
man sie gewöhnlich dem ersten vorchristlichen Jahrhundert zuschreibt,
hält E. König (Einleitung in das Alte Testament 3 1893, S. 495; Geschichte
der alttest. Religion 1912, S. 452) sie für nachchristlich.


	Der "Menschensohn" in Daniel 7, 13

