Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 3 (1913)

Heft: 3

Artikel: Der "Menschensohn" in Daniel 7, 13
Autor: Pflanzl, M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403833

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403833
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 310 —

Der ,,Menschensohn* in Daniel 7, 13.

Die Frage, ob der Verfasser des Buches Daniel einen
personlichen Messias erwartet habe oder nicht, ist noch immer
nicht endgiiltig entschieden. Ob sie mit ja oder nein beant-
wortet werden soll, hiingt letzthin von der Auffassung einer
einzigen Stelle, der bekannten Weissagung vom ,Menschen-
sohn“ ab, welche wir zum Gegenstand folgender Untersuchung
machen wollen.

Das siebente Kapitel des Buches Daniel, in welchem die
Menschensohnweissagung vorkommt, enthédlt die Schilderung
und Deutung eines Traumgesichtes, das Daniel im ersten Jahre
Belsazars gehabt hat. Er sah in ihm vier Tiere aus dem Meer
emporsteigen, einen Loéwen mit Adlerfligeln, einen Béren,
einen Leoparden mit vier Fliigeln und vier Kopfen, endlich
ein viertes Tier mit michtigen eisernen Zihnen, die alles zer-
malmen, und zehn Hoérnern. Zwischen diesen zehn Hornern
des vierten Tieres kommt ein anderes ,kleines Horn® hervor,
das hochmiitige Dinge redet, und vor dem drei der fibrigen
Horner abgerissen werden. Die vier Tiere versinnbilden ohne
Zweifel vier Weltreiche, wenn sich auch nicht bestimmt aus-
machen lisst, welche der Prophet im Auge gehabt hat. Nur
bei dem vierten Tier lisst sich mit ziemlicher Sicherheit be-
haupten, dass es das seleukidische Reich darstellen soll. Seine
zehn Horner gehen deutlich auf die ersten zehn seleukidischen
Herrscher, wiihrend in dem elften kleinen Horn Antiochus IV.
Epiphanes, der bekannte Verfolger der Juden, wiederzuer-
kennen ist. Der Herrschaft der vier Tiere, insbesondere aber
dem Tun des hochmiitigen kleinen Hornes wird durch ein
gottliches Gericht ein Ende bereitet. ,Solches sah ich® heisst
es Vers 9 und 10, ,bis Thronsessel hmﬁ*estellt wurden, und ein
Hochbetagter sich mederhess sein Gewand war Welssglanzend



— 311 —

wie Schnee, und sein Haupthaar wie reine Wolle; sein Thron
bestand aus Feuerflammen und hatte Rider von flammendem
Feuer. Ein Feuerstrom ergoss sich weit und breit aus ihm;
tausendmal Tausende bedienten ihn, und zehntausendmal Zehn-
tausende standen zu seinen Diensten da. Das Gericht liess sich
nieder, und die Biicher wurden aufgeschlagen.“ Das vierte
Tier wird nun getotet und ins Feuer geworfen; aber auch die
anderen Tiere biissen ihre Herrschaft ein.

An dieser Schilderung ist auffallend, dass mit keiner Silbe
angedeutet wird, woher der Hochbetagte mit seinem Gerichtshof
plotzlich gekommen ist. Die vier Tiere sind, wie im Vorher-
gehenden ausdriicklich angegeben wird, aus dem Meere, d. h.
nach orientalischer Anschauung aus der Unterwelt aufge-
taucht?!); die Herkunft des Hochbetagten dagegen erfahren
wir nicht. Die ganze Darstellung léisst tiberhaupt an Deutlich-
keit stark zu wiinschen ubrig. So kann man auch im Zweifel
sein, wer unter dem Hochbetagten zu verstehen sein soll, denn
in der ganzen alttestamentlichen Literatur tritt uns diese Gestalt
sonst nirgends entgegen, und auch in unserem Kapitel erfahren
wir nichts Genaueres iiber sie. Dass Gott selbst es ist, der in
der Gestalt eines Greises erscheint, lisst sich nur durch einen
Vergleich unserer Stelle mit der ausfihrlichen Beschreibung
des gottlichen Wagenthrones in der Eingangsvision des Eze-
chielbuches erkennen. Noch rétselhafter aber wird unsere
Vigion im folgenden, da sie nach der Beendigung des Gerichtes
die Erscheinung des sogenannten Menschensohnes berichtet,
tiber die Bedeutung dieses Menschensohnes aber sich vollstindig
ausschweigt. Diese Erzdhlung, welche also das uns beschéf-
tigende Problem des Menschensohnes enthilt, lautet folgender-
massen: ,Ich schaute weiterhin in den Nachtgesichten: da
kam einer, der einem Menschensohne glich, mit den Wolken
des Himmels heran, gelangte bis zum Hochbetagten und wurde
vor ihn gebracht. Dem wurde nun Macht, Ehre und Herrschaft
verliehen: alle Volker, Nationen und Zungen miissen ihm dienen;;
seine Macht soll eine ewige und unvergingliche sein, und sein
Reich niemals zerstort werden. (Vers 13 und 14.)

Y Uber diese Gleichsetzung des Meeres mit der Unterwelt hat Hans

gﬂ’hmtdt gehandelt in seiner «Jona» betitelten Schrift (Gottingen 1907),
158 ff.



— 312 —

Was das Verstindnis dieser Stelle erschwert, das ist nicht
etwa der fremdartige Ausdruck ,Menschensohn“. Derselbe be-
deutet, #hnlich wie unser Menschenkind, nichts anderes als
»Mensch“. Der Verfasser von Daniel 7 will also nur sagen,
dass das auf den Wolken herniederschwebende Wesen das
Aussehen eines Menschen hatte, menschenihnlich war. Die
Hauptschwierigkeit dieses Teiles der Vision besteht vielmehr
in der Frage, wer hier in der Gestalt eines Menschen er-
schienen ist, und welche Bedeutung diesem Unbekannten
innerhalb der Vision zukommt. Hier gehen die Meinungen aus-
einander, und zwar stehen sich bei der Erklarung des Men-
schensohnes, dhnlich wie bei der Deutung des leidenden Gottes-
knechtes bei Deuterojesaja, zwei Auffassungen gegeniiber:
eine individualistische und eine kollektivistische.

Den Vertretern der individualistischen Auffassung gilt der
Menschenihnliche in unserer Stelle einfach als der Messtas,
der bei dem Urteilsakte am Tag Jahwes aus der Verborgenheit
vor Gott gefiihrt wird und dadurch Existenz bekommt. Bedeu-
tung und Funktion des visionalen Menschen sei die des Herr-
schermessias. Er sei der Mittelpunkt, der Herr der neuen Zeit;
er brauche sich aber die Herrschaft nicht zu erkdmpfen, es
gehe alles durch den goéttlichen Mund. Der Ausdruck ,Men-
schensohn“ soll speziell die miihevolle, demiitige Seite des
gottmenschlichen Lebens des Messias darstellen. Eine solche
Erklarung unserer Stelle wird dadurch nahegelegt, dass in
der Folgezeit die Bezeichnung ,Menschensohn“ in engster Be-
ziehung zum Messias erscheint. Bereits in den sogenannten
Bilderreden des Buches Henoch tritt uns eine Gestalt mit dem
Namen ,Menschensohn® entgegen, die die Ziige des Messias-
konigs und des Engelwesens in sich vereinigt. Besonders héiufig
aber erscheint diese Bezeichnung in den Evangelien. Jesus
spricht von sich an die hundertmal als von dem ,Menschen-
sohn, wobei es aber zweifelhaft ist, ob Jesus sich damit als
Messias oder als Idealmenschen bezeichnen wollte, oder ob
der Ausdruck ,Menschensohn® nur eine bescheidene Bezeich-
nung der Person des Sprechenden sein soll!). Wie dem aber

') Aus den zahlreichen Abhandlungen iiber die Bedeutung des « Men-
schensohnes» in den Evangelien, welche fiir die Frage nach dem «Selbst-
bewusstsein> Jesu von grosster Wichtigkeit ist, seien folgende hervor
gehoben: H. Lietzmann, Der Menschensohn, Tiibingen 1896; Zur Menschen-



— 313 —

auch sein mag, dieser neutestamentliche Sprachgebrauch kann
auf keinen Fall fiir die Erklirung unserer Danielstelle mass-
gebend sein, da ja bei Daniel das auf den Wolken des Himmels
erscheinende Wesen gar nicht den Namen ,Menschensohn*
tragt, sondern nur mit einem Menschen verglichen wird. Aus
der bekannten Frage Jesu an seine Jiinger fiir wen die Leute
den Menschensohn hielten (Math. 16, 13 ff.), liesse sich sogar
entnehmen, dass zur Zeit Jesu mit der Bezeichnung ,Menschen-
sohn“ der Begriff ,Messias“ nicht verkniipft war. Es ist aber
zweifelhaft, ob an dieser Stelle der Text in Ordnung ist, denn
in den Parallelen (Mark. 8, 27; Luk. 9, 18) kommt der ,Men-
schensohn“ nicht vor. Dagegen koénnte man versucht sein,
aus der Verkiindigung Jesu, er werde auf den Wolken des
Himmels wiederkommen zum Gerichte, den Schluss ziehen,
Jesus habe dabei den Danielschen ,Menschensohn® im Auge
gehabt und ihn fir den Messias gehalten. Aber auch dieser
Schluss ist unsicher, da auch mit der Moglichkeit zu rechnen
ist, Jesus habe diese Vorstellung einfach dem zu seiner Zeit
herrschenden Volksglauben entlehnt. Der ,Menschensohn“ bei
Daniel erscheint auch gar nicht, um das Gericht zu halten.
Jede Erkldrung des Danielschen ,Menschensohnes muss in
erster Linie in dem Zusammenhang von Dan. 7 begriindet sein;
dieser bietet aber, um es kurz zu sagen, fiir eine Gleichsetzung
des ,Menschensohnes* mit dem Messias keinerlei Anhaltspunkt.
Der ,Menschensohn“ spielt in der ganzen Vision eine rein
passive Rolle. Er hat an der Begriindung des messianischen
Reiches keinen aktiven Anteil, noch iibt er sonst irgendwelche
Tatigkeit aus, welche als messianisch bezeichnet werden konnte.
Er erscheint nur, um sich die Herrschaft iibertragen zu lassen.
Die individuelle Auffassung des ,Menschensohnes“ in Dan. 7,
13 ist darum als vollig unbegriindet abzuweisen.

Mit der individuellen Deutung des ,Menschensohnes® fillt
auch die Behauptung, die Erscheinung des ,Menschensohnes®

sohnfrage, Tiibingen 1898; P. Fiebig, Der Menschensohn, Tiibingen 1901;
J. Wellkausen Einleitung in die drei ersten Evangelien, 2. Aufl., Berlin
1911, 8. 123 . Nach Lietzmann und Wellhausen hat sich Jesus selber nicht
den Menschensohn genannt, sondern dieser Titel ist erst durch die urchrist-
liche Gemeinde auf Jesus iibertragen worden. — Die neutestamentlichen
Ste]len, an denen der Menschensohn vorkommt, sind zusammengestellt bei
L. Preuschen, Vollstiindiges griechisch-deutsches Handworterbuch zu den
Schriften des Neuen Testaments ete., Giessen 1910, S. 1106.



— 314 —

in Dan. 7, 13 gehe auf die alte Sage von einem Urmenschen
zuriick, den Gott als Kampfer gegen die Urtiere, also gewis-
sermassen als Urheiland, geschaffen habe. Die Vorstellung von
eéinem solchen Urmenschen hat, wie namentlich R, Reitzenstein
in seinem ,Poimandros“ betitelten Buche iiber die sogenannte
hermetische Religion nachgewiesen hat, die Spekulation im
hellenistischen Zeitalter vielfach beschiiftigt, irgendwelche Be-
ziehung aber zwischen ihr und unserem ,Menschensohn“ ist
nicht ersichtlich.

Mehr Stiitze scheint im Texte unserer Vision die kollekti-
vistische Auffassung zu finden, wonach der ,Menschensohn®
eine Personifikation des Volkes der Heiligen sein soll. Nach der
dem Propheten im zweiten Teil der Vision zuteil gewordenen
Erklirung wird das Reich, als dessen Empfiinger zuerst der
»Menschensohn“ bezeichnet wird, dem Volke der Heiligen
ubertragen (Vers 18 und 27). Eine Gleichsetzung beider scheint
sich darum von selbst zu ergeben. Aber auch gegen diese
Auffassung erhebt sich ein starkes Bedenken. Der ,Menschen-
sohn¥, der auf den Wolken des Himmels herniederschwebt, ist
ohne Zweifel als ein himmlisches Wesen zu denken, und ist
darum kaum zu einem Symbol fiir das Volk der Heiligen
geeignet, das sich aus dem jiidischen Volke rekrutieren soll.
Nicht viel besser steht es um die kollektivistische Auffassung,
wenn man den ,Menschensohn“ nicht als Personifikation des
Volkes der Heiligen, sondern als Vertreter des messianischen
Reiches iiberhaupt verstehen wollte. Es ist ja wohl richtig, dass
nach jiidischer Anschauung jedes Volk einem Engel unterstellt
sei, wie Israel dem Engelfiirsten Michael ; aber an unserer Stelle
liegt diese Anschauung keinesfalls zugrunde. Denn wenn der
»Menschensohn* das messianische Reich selbst darstellte, wie
konnte es dann in Vers 14 heissen, dass ihm die Herrschaft
ubertragen worden sei?

Allen bisherigen Losungsversuchen des Menschensohn-
problems ist das Vorurteil zum Verhingnis geworden, dass
man glaubte, man miisse sich entweder fiir die individualistische
oder fiir die kollektivistische Auffassung entscheiden, als ob
es ein Drittes gar nicht gibe. Und doch hiitte jeder unbefangene
Kritiker, der nicht von vorneherein auf eine der beiden Auf-
fassungen sich festgelegt hat, sich sagen miissen, dass zwische'ﬂ
der Figur des ,Menschensohnes“ und der Vision, in der sI€



— 315 —

vorkommt, Kkein innerer Zusammenhang besteht, dass der
sMenschensohn® in ihr eine recht nebenséchliche, wenn nicht
geradezu Uberfliissige Rolle spielt. In der zweiten Hailfte
der Vision (Verse 16—29) erhilt der Prophet auf seine Bitte
von ,einem, der da stand“ Aufschluss tiber die Bedeutung des
(teschauten. Obwohl aber in der ganzen Vision nichts so rit-
selhaft ist, als die Gestalt des ,Menschensohnes“, der auf den
Wolken des Himmels erscheint und die Herrschaft erhilt, also
im Mittelpunkte des messianischen Reiches stehen soll, so stellt
der Prophet beziiglich des ,Menschensohnes“ doch keine Frage,
und auch der Erklirer schweigt sich {iber denselben vollstandig
aus. Es wird von den vier Tieren, von den zehn Hoérnern des
vierten Tieres und von dem nachgewachsenen kleinen Horn
gesprochen, auch der Hochbetagte kehrt in dem erklirenden
Teile des Kapitels wieder, der ,Menschensohn“ dagegen ist
aus dem Gesichtskreis des Fragenden sowohl wie des Erklarers
vollig verschwunden.

Lisst man diese auffallende Ignorierung des ,Menschen-
sohnes“ im zweiten Teil des Kapitels auch nur einigermassen
auf sich wirken, so stellt sich von selbst die Frage ein, ob
denn der ,Menschensohn“ iiberhaupt in den Zusammenhang
unserer Vision gehort, und man wird den Text auf seine Zuver-
lassigkeit hin einer genaueren Priifung unterziehen. Eigentlich
bildet ja ein kritisch gesicherter Text die erste Voraussetzung
jeder Exegese, und bei den zahlreichen Behandlungen, welche
die Menschensohn-Frage gefunden hat, mochte man meinen,
dass auch die textkritische Seite des Problems bereits bis zum
Uberdruss behandelt worden wire. Auffallenderweise ist das
bis jetzt so gut wie nicht geschehen. Die meisten Erklirer
halten sich vielmehr ohne weiteres an den aramdischen Text,
wie er in unseren hebriischen Bibeln steht, obwohl gegen
denselben verschiedene schwere Bedenken bestehen. So wird
am Schluss von Vers 13 im aramiischen Texte dasselbe zweimal
gesagt: er gelangte zum Hochbetagten“, und ,man brachte
ibn vor ihn%. Schwerer noch fallt in die Wagschale, dass die
Septuaginta, d. h. die #lteste griechische Ubersetzung, bei unserem
Vers von dem aramiischen Texte wesentlich abweicht, wie
folgende Nebeneinanderstellung des aramiiischen und grie-
chischen Textes in deutscher Ubersetzung dartun soll:



— 316 —

Aramaéiisch.

Ich schaute weiterhin in den
Nachtgesichten: Da kam einer
wie ein Menschensohn mit den
Wolken des Himmels, er ge-
langte bis zu dem Hochbe-
tagten und wurde vor ihn ge-
bracht.

Griechisch.

Ich schaute in einem Nacht-
gesicht und siehe: Auf den
Wolken des Himmels kam
einer wie ein Menschensohn,
und er erschien wie ein Hoch-
betagter, und die dabei ste-
henden waren bei ihm.

Mit den hier vorliegenden textkritischen Problemen haben
sich unter den deutschen Gelehrten am eingehendsten Balden-
sperger und Jahn beschiftigt?!), die richtigen Konsequenzen hat
aber keiner von ihnen gezogen. In der Hauptsache begniigen
sie sich mit der Herstellung eines Kompromisstextes, der zum
Teil der aramiiischen und zum Teil der griechischen Uber-
lieferung folgt. So geben Baldensperger und Jahn am Schluss
von Vers 13 der griechischen Lesart ,und die Dabeistehenden
waren bei ihm“ den Vorzug gegeniiber dem araméiischen ,und
(er) wurde vor ihn gebracht“. Uber die Frage freilich, was
man sich unter den ,Dabeistehenden“ vorzustellen habe, kann
keiner eine sichere Auskunft geben. DBaldensperger meint, es
seien darunter die Tiere zu verstehen, welche die vier Reiche
darstellen, aber gegen diese Meinung stehen sprachliche Be-
denken. Das griechische Wort fiir ,Tier* ist ein Neutrum.
Der Ausdruck ,die Dabeistehenden“ miisste darum, wenn er
sich auf die Tiere beziehen wiirde, ebenfalls im Neutrum stehen,
das Priadikat ,waren bei ihm“ dagegen miisste im Singular
stehen. Aber keines von beiden ist der Fall, und Baldensperger
hitte sich tber diese Bedenken nicht so leicht hinwegsetzen
sollen, wie er es getan hat. Nach Jahn sollen die ,Dabei-
stehenden“ die Helfer oder Begleiter des ,Menschensohnes®
sein, und zwar weist Jakn zugunsten dieser Auffassung darauf
hin, dass der ,Menschensohn“ auch bei Matth. 25, 31, da er
zum Gerichte kommt, von den Engeln umgeben ist. Darauf
ist aber zu erwidern, dass der ,Menschensohn“ bei Daniel gar
nicht als Richter auftritt, da ja das Gericht von dem Hoch-
betagten abgehalten wird. Ausserdem ist ein solcher Riick-

') W. Baldensperger, Die messianisch-apokalyptischen Hoffnungen des
Judentums, Teil I, Giessen, 1903. S. 128 ff. . Jukn, Das Buch Daniel
nach der Septuaginta hergestellt, iibersetzt und erklirt, Leipzig, 1904.



— 317 —

schluss von einer neutestamentlichen Stelle auf unsere Daniel-
stelle als unmethodisch zu bezeichnen, da nicht feststeht, dass
die Verfasser des Danielbuches und des Matthdusevangeliums
mit der Bezeichnung ,Menschensohn“ die namliche Vorstellung
verbunden haben. In Wirklichkeit ist der Ausdruck ,die Da-
beistehenden“ in unserem Zusammenhang, wenn man sich nicht
in haltlosen Vermutungen ergehen will, schlechthin undenkbar.
Mit einer solchen Verbesserung des aramiischen nach dem
griechischen Texte wird also nicht viel gewonnen; der araméische
Text wird dadurch nur noch ritselhafter.

Am bedeutendsten aber weicht der griechische Text von
dem aramiischen dadurch ab, dass er den ,Menschensohn“
mit dem Hochbetagten identifiziert, wihrend nach dem araméi-
schen Text beide verschieden sind. In dem aramaischen Texte
heisst es: ,Er gelangte bis zu dem Hochbetagten“, in dem
griechischen dagegen: ,Und er erschien wie ein Hochbetagter®.
Es ist interessant, in welcher Weise sich die Gelehrten mit
dem griechischen Texte abzufinden suchten. Jahn verbessert
ihn einfach nach dem aramiischen Texte. Baldensperger da-
gegen bemerkt dazu, die Ubersetzung der Septuaginta sei ein
Beweis, dass man in dem vorchristlichen Judentum die Menschen-
sohnserscheinung Daniels als die #ussere sichtbare Offenbarung
einer {iberirdischen, Gott nahestehenden Personlichkeit auf-
gefasst habe. Wie der Hochbetagte, also in derselben herr-
lichen Gestalt wie Gott selbst, trete der ,Menschensohn* auf,
und von da sei nur noch ein kleiner Schritt, dass er auch mit
Gott das Richteramt ausiibe.

Aber mit diesen Ausfiihrungen wird Baldensperger dem
Sinn des griechischen Textes nicht gerecht. Der griechische
Text sucht den ,Menschensohn®, der auf den Wolken des
Himmels erscheint, nicht nur moglichst nahe an den Hoch-
betagten, d. h. an Gott, heranzuriicken, sondern, wie wir bereits
bemerkt haben, er identifiziert ihn sogar mit demselben. Wenn
der ,Menschensohn“ wie ein Hochbetagter erschien, so war er
eben ein Iochbetagter, d. h. Gott selber. Das greisenhafte
Aussehen ist, wie Vers 9 lehrt, ein so charakteristisches Attribut
der Erscheinung Gottes, dass es nicht angeht, in Vers 13 einen
andern Hochbetagten anzunehmen. Wollte man sich dieser
Konsequenz entziehen, so miisste man geradezu Dbestreiten,
dass mit dem Hochbetagten in Vers 9 Gott selber gemeint sei.



— 318 —

Es kann keinem Zweifel unterliegen, dass nach dem griechischen
~ Texte, sowie er nun einmal lautet, der ,Menschensohn® mit
dem Hochbetagten gleichgesetzt wird. Diese Auffassung von
Vers 13 beeinflusst auch den Sinn des folgenden Verses in
nicht unwesentlicher Weise. Es ist nicht mehr der ritselhafte
,Menschensohn“, sondern Gott selber, dem nunmehr auf Erden
die Herrschaft eingerdumt wird. Gott missen alle Volker
dienen und Gottes Macht soll eine ewige sein. Dass diese Be-
deutung von Vers 14 die urspriingliche ist, wird durch Vers 27
‘bestitigt, in welchem nur von Gott, nicht aber von einem
anderen Wesen gesagt wird, dass sein Reich ewig sei und alle
Gewalt ihm dienen und gehorchen werde.

Was nun das Verhéltnis des griechischen Textes von Vers 13
zum araméischen anlangt, so wird man sicherlich der Behaup-
tung Baldenspergers zustimmen, es sei nur ein doppeltes denkbar:
,Entweder der griechische Text geht auf eine andere (iltere?)
Vorlage als unser aramiischer Text zuriick, oder wir haben
es mit einer schon frith in den Septuagintatext eingedrungenen
Variante, vielleicht mit einer subjektiven Interpretation des
Urtextes von seiten des Ubersetzers selbst zu tun“. Je genauer
aber Baldensperger die verschiedenen Moglichkeiten dargelegt
hat, um so mehr wird man es bedauern, dass er es unterlisst,
sich fiir eine derselben zu entscheiden. Und doch lag nichts
naher als zu fragen, wie sich der griechische Text von Vers 13
in den Zusammenhang unserer Vision einfiigt; textkritische
Fragen werden ja letzten Endes immer dadurch entschieden,
dass der Zusammenhang gehért wird. Da kann es nun keinem
Zweifel unterliegen, dass Vers 13 in seiner griechischen Ge-
stalt sich mit seiner unmittelbaren Umgebung nicht vertrégt.
Der Hochbetagte ist ja nach den vorhergehenden Versen schon
lingst vorhanden und hat das Gericht gehalten; dass er aber
mittlerweile wieder verschwunden wire, wird auch nicht mit
einer Silbe angedeutet. Es wire also wiedersinnig, ihn nach-
triglich nochmals auf den Wolken des Himmels hernieder-
kommen zu lassen. Aber ist er denn schon einmal hernieder-
gekommen ? Nein, er ist nach Vers 9, wie wir auch schon
bemerkt haben, plotzlich da, ohne dass man erfihrt, woher €I
gekommen sei. Nun, es diirfte kaum eine allzu kiihne Kom-
binationsgabe dazu gehoren, um hier auf die Vermutung 2U
kommen, dass Vers 13, sowie ihn die Septuaginta iberliefert



— 319 —

hat, richtig sei, dass er aber urspriinglich vor Vers 9 gestanden
habe. Er fiillt die an dieser Stelle jetzt vorhandene Liicke vor-
trefflich aus: Der Hochbetagte erscheint auf den Wolken des
Himmels, um iiber die Reiche der Welt das Gericht zu halten.
Da Vers 14 von Vers 13 nicht getrennt werden kann, ohne
beziehunglos zu werden, so werden wir ihn ebenfalls vor
Vers 9 riicken miissen.

Die Moglichkeit, dass zwei Verse eines biblischen Textes
unter der Hand eines Abschreibers an eine falsche Stelle ge-
raten konnten, wird kaum jemand abstreiten wollen, der sich
mit der Textkritik biblischer oder auch klassischer Schriften
eingehender befasst hat. Es liegen ndmlich zahlreiche dhn-
liche Textverschiebungen vor. Aber die Tatsache, dass hand-
schriftlich tiberlieferte Texte durch Abschreiber h&ufig in Un-
ordnung gebracht worden sind, ist noch kein Beweis dafir,
dass dies gerade auch an unserer Stelle geschehen sein soll.
Ob eine Versversetzung vorliegt, muss vielmehr in jedem ein-
zelnen Fall erst bewiesen werden. Es wird sich also fragen,
ob positive Anhaltspunkte dafiir vorhanden sind, dass der Text
unserer Vision durch Rezeption des Septuagintatextes fir Vers 13
und durch Einstellung der Verse 13 und 14 vor V.9 wieder-
herzustellen sei.

Was nun Vers 14 betrifft, so haben wir oben gesehen, dass
der ihm von uns untergelegte Sinn, Gott selbst werde im zu-
kiinftigen Reich die Herrschaft fithren, durch Vers 27 bestétigt
werde. Es ist dies aber nicht der einzige Beweis fiur die Richtig-
keit unserer Behandlung des Textes. Wie allgemein zugegeben
wird, lehnt sich die Schilderung unserer Vision, dass Gott auf
einem Wagenthron mit feurigen Riddern sitzt, an die berithmte
Eingangsvision des Ezechielbuches an. Nun, wenn Daniel den
nMenschensohn“ auf den Wolken des Himmels erscheinen lisst,
80 hat er sich auch in diesem Punkte deutlich an das ezechielische
Vorbild angeschlossen; denn auch in jener Vision Ezechiels
(Vers 4) erscheint Jahwe auf einer grossen Wolke, die wabernde
Lohe in sich birgt und ringsum hellen Lichtschein verbreitet.
Auch sonst begegnet uns im A. T. hiufig die Vorstellung, dass
Gott auf den Wolken des Himmels, besonders in der Gewitter-
Wolke einherfihrt (2. Mos. 19, 18; 2. Kon. 19, 11; Ps. 18, 12;
50, 3; Nah. 1, 8; Jos. 19, 1), und daraus allein schon, dass der
latselhafte ,Menschensohn“ bei Daniel auf den Wolken des



— 320 —

Himmels kommt, miisste man schliessen, dass er niemand anders
als Jahwe selbst sein koénne. Auch noch in einem andern
Punkte lisst die Eingangsvision des Ezechielbuches erkennen,
dass die von uns postulierte Textgestalt der Danielvision die
richtige sei. Das Wesen, das Daniel zuerst allgemein mit
einem Menschen und dann genauer mit einem Hochbetagten
vergleicht, ist Gott selber, Nun wird auch bei Ezechiel (1, 26)
Jahwes Gestalt in dhnlicher Weise mit der eines Menschen
verglichen: ,Und auf dem Throngebilde war ein Gebilde, an-
zusehen wie ein Mensch“. Wenn Daniel der Nachahmer
Ezechiels ist, und dariiber besteht kein Zweifel, so miissen
wir aus dieser Abhingigkeit folgern, dass zwei so markante
Zige, wie das Herabschweben auf den Wolken und der Ver-
gleich mit einem Menschen, sich in der Vision Daniels ebenso
wie in derjenigen Ezechiels auf die Erscheinung Gottes selber
beziehen, der ,Menschensohn“ demnach niemand anders als der
Hochbetagte, d. h. Gott sein kann.

In der ersten Hilfte von Vers 13 hat sich also die Septua-
ginta als zuverlissiger erwiesen als der araméische Text, und
es entsteht nun die Frage, ob dies nicht auch bei der zweiten
Hilfte der Fall sei. Wie wir oben gesehen haben, bereitete
der darin enthaltene Ausdruck .die Dabeistehenden“ dem Ver-
stéindnis uniiberwindliche Schwierigkeiten. Aber nach einem
Grundsatz der Hermeneutik ist gerade die Unverstéindlichkeit
einer Stelle ein Indizium fiir deren treue Uberlieferung, indem
ein Interpolator das Verstindnis eine Stelle stets zu erleichtern
und nicht zu erschweren pflegt, und dieser Grundsatz bew&hrt
sich auch in unserem Falle. Die unverstindliche Lesart der
Septuaginta ,die Dabeistehenden* bewiihrt sich als echt. Die
Bedeutung dieses Ausdruckes ist niamlich nur solange dunkel,
als es sich bei den ,Dabeistehenden* um Begleiter oder Helfer
des ,Menschensohnes“ handelte, iiber dessen Bedeutung man
selbst nichts wusste. Nachdem wir aber das Verstiandnis des
,Menschensohnes* erschlossen und die Verse 13 und 14 an
ihre urspriingliche Stelle zuriickversetzt haben, fallt auch auf
diesen dunklen Ausdruck neues Licht. Ist der ,,Menschensohn“
mit dem Hochbetagten, d. h. mit Gott selbst identisch, S0 ist
es auch nicht mehr zweifelhaft, wer ,die Dabeistehenden® sind:
es sind die Begleiter oder Helfer Gottes beim Gericht. Jahwe
erscheint ja, um-das Strafgericht iiber die vier Tiere bzw. iiber



— 321 —

die vier Reiche zu vollziehen. Die Vorstellung eines himmlischen
Gerichtshofes aber war, wie die knappe Ausdruckweise unserer
Vision und sonstige Angaben beweisen, in dem vorchristlichen
Judentum eine ganz geldufige. Im Interesse unserer Stelle diirfte
es angezeigt sein, hier auf diese Vorstellung etwas niher ein-
zugehen.

Héufig werden in der spéteren jidischen Literatur, beson-
ders in der Apokalyptik, die Biicher erwihnt, auf Grund derer
das Gericht vollzogen wird. In ihnen stehen entweder alle
Taten der Menschen verzeichnet, oder es stehen in ihnen die
Namen der zum Leben, resp. zum Tode Aufgezeichneten. Auch
in unserer Vision (Vers 10) werden die Biicher, welche beim
Gerichte aufgeschlagen werden, als etwas Allbekanntes voraus-
gesetzt. Zu den Biichern gehoért der Schreiberengel. Bereits im
Buche Ezechiel (9, 2) begegnet uns ein Engel, der ein Schreib-
zeug mit sich fithrt und diejenigen kennzeichnet, welche in
Jerusalem dem allgemeinen Urteil entgehen sollen; spiter
vollends wird der Schreibengel zu einer stehenden Figur.

Zum himmlischen Gerichtshof und iiberhaupt zur Begleitung
Gottes gehoren ferner, und das ist bei der Erklirung des Be-
griffes , die Dabeistehenden“ von besonderer Bedeutung, ein
Anklager und ein Firsprecher, oder die Vertreter der Gerechtig-
keit und der Barmherzigkeit. Wie bei verschiedenen Volkern
des Altertums findet sich diese Vorstellung auch schon im alten
Israel. Die beiden grossen Saulen, Jakin und Boas, welche im
salomonischen Tempel vor dem Heiligtum standen (1. Kon. 7,
15—22), waren nichts anderes als eine Verkorperung der Ge-
rechtigkeit und Gnade. In der ausfihrlichsten Schilderung
des himmlischen Gerichtes, die wir besitzen, im dritten Kapitel
des Secharjabuches, wird die Verhandlung ausschliesslich vom
Ankliger und vom Firsprecher gefiihrt. Der Ankliger ist
niemand anders als der Satan, der hier ebenso wie im Buch
Hiob, noch als Engel erscheint und gewissermassen als Staats-
anwalt funktioniert, als Fiirsprecher oder Verteidiger dagegen
tritt der sogenannte Maleak Jahwe auf. Im neutestamentlichen
Zeitalter ist der Ankliager bereits zum Teufel geworden, d. h.
Zum bosen Prinzip, und zwar hat man diese Degradierung mit
der Sage vom Engelssturz in Verbindung gebracht. ,Der An-
klager unserer Briider“, heisst es Apok. Joh. 12, 10, vom Satan,
nist verworfen, der sie verklagte Tag und Nacht“. In der Rolle

Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 3, 1913, 21



— 322 —

des Fiirsprechers oder Verteidigers begegnet uns im spétjiidischen
Schrifttum der Engel Michael. Im Buche Henoch (40, 9) erscheint
er als Vertreter der Gnade und Barmherzigkeit und in der
,Himmelfahrt* des Jesaja (9, 23) heisst er der grosse Engel
Michael, der stets Firbitte einlegt fiir die schwachen Menschen.
Ausser dem Ankliger und dem Fiirsprecher werden in Ver-
bindung mit dem gottlichen Gerichtshofe auch noch die sieben
Kundschafter oder Boten (iottes genannt, welche das Tun der
Menschen iiberwachen und Gottes Befehle vollstrecken. Die-
selben entsprechen wohl den sieben Planeten, welche im alt-
babylonischen Pantheon schon eine grosse Rolle spielten und
auch in der hellenistischen Literatur als die Boten der Gotter
bezeichnet werden. Im Alten Testament glaubt man diese
sieben wiederzuerkennen in den sieben Ménnern, welche im
neunten Kapitel des ZFEzechielbuches das Stratgericht an Jeru-
salem vollziehen. Bestimmt werden sie erwahnt beim Propheten
Secharja (4, 10) als jene ,sieben, welche sind die Augen des
Herrn, die alle Lande durchziehen“. In der neutestamentlichen
Apokalypse dagegen werden sie dargestellt als sieben brennende
Fackeln vor dem Throne Gottes, ,welches sind die sieben
Geister Gottes“ (4, 5) oder als die sieben Augen des Lammes,
von welchem es ebenfalls heisst: ,Das sind die sieben Geister
Gottes, gesandt in alle Lande“ (5, 6). Sobald wir also wissen,
dass es bei den ,Dabeistehenden in Dan. 7, 13 sich um die
Begleiter Gottes beim Gericht handelt, diirfte es auch klar sein,
dass damit nur Gestalten wie die Ankliger und der Fiur-
sprecher oder die sieben Kundschafter gemeint sein konnen.

Aber, wird man einwenden, erfahren wir denn nicht aus
dem Zusammenhang der Danielschen Vision selbst, wer sich
in der Begleitung Gottes befunden habe. Heisst es doch in
Vers 9 ausdriicklich: ,Tausendmal Tausend dienten und zehn-
tausendmal Zehntausend standen vor ihm“. Nun so nahe €S
im ersten Augenblick auch liegen mag, die ,,Dabeistehenden“
mit diesen huldigenden Wesen in Verbindung zu bringen, S0
spricht doch ein gewichtiger Umstand dagegen. Aus Vers 9
erfahren wir nimlich, dass zur Abhaltung des Gerichtes mehrere
Stithle bereit gestellt wurden. Fiir die vielen Tausende konnen
sie aber nicht bestimmt gewesen sein, da von diesen ausdriick-
lich gesagt wird, dass sie vor dem Throne Gottes standen. Die
Stithie wurden also nur von dem engeren Gefolge Gottes ein-



— 323 —

genommen, das zum Gerichte gehorte, und der jiidische Schrift-
gelehrte R. Akiba (um 120 n. Chr.) ist sicherlich der Wahrheit
sehr nahe gekommen, da er die Gerichtsstiihle von Dan. 7, 9
auf die beiden gottlichen Hypostasen der Barmherzigkeit und
Gerechtigkeit bezog. Was man sich dagegen unter den vielen
Tausenden vorzustellen habe, die nach Vers 9 vor dem Throne
Gottes stehen, ob Engel oder Menschen, mag dahingestellt bleiben.
Das Resultat unserer Untersuchung tiber den Danielschen
nMenschensohn“ koénnen wir in den Satz zusammenfassen, dass
der Verfasser des Danielbuches zwar die Griimdung eines gittlichen
Reiches auf Erden erwartet, dass er aber von einem personlichen
Messias nichts zu wissen scheint. Das Menschensohnproblem ist
erst durch eine Entstellung des Textes entstanden, deren Ver--
lauf noch ziemlich durchsichtig ist. Zuerst wurden die beiden
Verse Daniel 7, 13 und 14 von ihrem urspriinglichen Orte vor
Vers 9 durch einen Abschreiber an ihre heutige Stelle versetzt.
Da aber eine Erscheinung Gottes an dieser Stelle sinnlos war,
wurde der Text von Vers 13 abgeéindert und das auf den
Wolken herniederkommende Wesen, das wie ein Mensch aus-
sah, von dem Hochbetagten differenziert. Diese Korrumpierung
des Textes war die notwendige Folge der vorausgegangenen
Versumstellung. Die Verunstaltung des Textes muss schon
sehr frithe geschehen sein, wenigstens setzt Theodotion, der
etwa zurzeit Hadrians die Septuaginta einer Revision unter-
zogen hat, bereits den verderbten Text voraus!). Dagegen hat
der Verfasser der neutestamentlichen Apokalypse noch den
urspringlichen Text vor sich gehabt, wie wir ihn aus der
Septuaginta erschlossen haben, denn er sagt von seinem menschen-
dhnlichen Messias, dass sein Haupthaar weiss war wie weisse
Wolle und wie Schnee. Er wusste also noch, dass der Danielsche
»Menschensohn“ mit dem Hochbetagten identisch war.

Stiihlingen (Oberbaden). M. PFLANZL.

——

) Auch der Verfasser der Bilderreden des Henochbuches hat die
Danielstelle bereits in ihrer jetzigen verdorbenen Gestalt vorgefunden
46,1 ff. Die Entstehungszeit der Bilderreden ist aber unsicher. W dhrend
Mman sjie gewdshnlich dem ersten vorchristlichen Jahrhundert zuschreibt,
halt g I(omg (Einleitung in das Alte Testament ® 1893, S. 495; Geschichte
der alttest, Religion 1912, S. 452) sie fiir nachchristlich.




	Der "Menschensohn" in Daniel 7, 13

