
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 3 (1913)

Heft: 2

Artikel: Zur Entstehungsgeschichte des Konstanzer Diözesangesangbuches

Autor: A.T.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403828

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403828
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


219

Zur Entstehungsgeschichte
des Konstanzer Diözesangesangbuches.

Die oben S. 211 von Dr. Menn veröffentlichten Briefe werfen
ein neues Licht auf die Entstehungsgeschichte des Konstanzer
Diözesangesangbuches, eines Werkes, das sich unter
seinesgleichen eines fast beispiellosen Erfolges rühmen darf. Von
dem Zeitpunkt seines ersten Erscheinens an, im Jahre 1812, ist
es im badischen Teile der ehemaligen Diözese Konstanz volle
achtzig Jahre im Gebrauch geblieben, und selbst heute sind dort
wenigstens die Vesperandachten dieses Buches noch nicht
aus der liturgischen Übung verschwunden. Auch im
schweizerischen Anteile ist das Buch noch bis in die letzten
Jahrzehnte wirksam geblieben. In Württemberg wurde es offiziell
durch das übrigens geistesverwandte Gesangbuch von Stroebele,
und in dem zur Konstanzer Diözese gehörigen südwestlichsten
Winkel Bayerns 1859 durch das Augsburger Gesangbuch
„Laudate" ersetzt.

Das Werk trägt in seiner Grundlage, seinem Aufbau und
in vielen Einzelteilen den Stempel seines Herausgebers J. H.
von Wessenberg, in dessen Sinn und Geist der Pfarrer Joseph
Wilibald Strasser zu Göggingen bei Messkirch, nach verschiedenen

Vorarbeiten das grosse zweibändige Werk bearbeitete,
dem dann „Wessenbergs Meister-Feile" die letzte Vollendung
gab »).

Die drei Briefe an Jacobi geben wohl das erste Zeugnis
von der grossartigen Absicht Wessenbergs. seiner Aveitläufigen
Diözese ein solches Werk zu schenken.

') Felder- Waiteenegger, Gelehrten- und Schriftsteller-Lexikon der
deutschen kath. Geistlichkeit, IL Bd. 1820 S. 438; s. Bäumker, Das kath. deutsche
Kirchenlied, Bd. IV, 1911, S. 136.



— 220 —

In dichterischen Erzeugnissen kleineren und grösseren
Umfangs hatte sich Wessenberg schon damals verschiedentlich
versucht. Abfällige Kritiken über das Veröffentlichte hatten
ihn nicht entmutigt, darin fortzufahren ; doch wünschte er, ehe

er an weitere Veröffentlichungen zu gehen wagte, das Urteil
eines so feinfühligen Dichters und Freundes, Avie Johann Georg
Jacobi es war, zu vernehmen.

Im Jahre 1804 hatte er an Jacobi verschiedene Gedichte
geschickt, denen er am 10. Januar 1805 (oben Brief A) noch
Aveitere beifügte. Er wünschte eine strenge Kritik.

Gleichzeitig aber sandte er dem Freunde einen „Messgesang",
also wohl eine Gruppe von kirchlichen Liedern, die beim
Messgottesdienste des Konstanzer Lyzeums zur Einführung gekommen
Avar. Die Texte hatten bis auf wenige Strophen den Beifall
Wessenbergs nicht ; in besonders kritischen Konstanzer Kreisen
Avurden sie als „kantisch" verschrieen.

Die Melodien hatten nach Wessenberg „feierliche, rührende
Stellen". Sie waren von Sulzer, den Wessenberg (in Brief 0)

„unsern braven Sulzer" nennt. Dr. jur. Johann Anton Sulzer

war Oberamtmann in der Reichsabtei Kreuzungen im Kanton
Thurgau, in unmittelbarer Nähe von Konstanz.- Er war also
kein zünftiger Musiker, aber als gewandter Dilettant veröffentlichte

er u. a. instruktive Violinsonaten und mehrere
Sammlungen geistlicher und Aveltlicher Lieder seiner Komposition ').
Ob und wie weit er, oder auch sein Bruder Joseph, Organist
in Kreuzungen, an dem musikalischen Teile des liturgischen
Gesangbuches beteiligt war, bedarf der Untersuchung.

Jacobi antwortete am 25. März 1805 mit einem Briefe, mit
dem er den bescheidenen Wessenberg für zwölf der seinigen
„reichlich entschädigt" hätte. Die Lyzeums-Messgesänge hatten
auch Jacobi nicht gefallen. Wessenberg schrieb weiter darüber
am 2. April 1805 (Brief B), auch er vermisse darin „die
Salbung, das Rührende, das Herz erhebende, wodurch sich geistliche

Lieder von andern auszeichnen sollten". Er sendet Jacobi

nun andere, von einem jungen Geistlichen, Gottlieb Hage,
herrührende Messgesänge, die er der Zensur des Freiburger Dichters

und Professors unterwirft. Die Angelegenheit beschäftigt
den Bischof aber schon so sehr, dass er einen Preis von zwölf

') Kitner, Quellenlexikon, Band IX, S. 327 f.



— 221 —

Dukaten für die besten Messgesänge aussetzen will. Die
Ausschreibung* ist auch noch im gleichen Jahre erfolgt, und der
Preis fiel dem genannten Geistlichen zu. Ein gleicher Preis
für die „besten deutschen Vesperandachten für das Volk" konnte
nicht erteilt werden.

Im dritten Briefe (C), der uns leider nur in seiner ersten
Hälfte erhalten blieb, hat die Sache bereits festere Gestalt
angenommen. Der Brief ist ohne Zweifel aus dem gleichen Jahr
1805, wie die vorigen1); er ist die Antwort auf einen, wie es

scheint, in einer amtlichen Angelegenheit, vielleicht Pfründensache,

geschriebenen und mit FreundschaftsVersicherungen begleiteten

Brief Jacobis. Hier hören wir nun zum ersten Male:

„ GegenAvärtig beschäftige ich mich auch mit der Idee eines
Gesangbuches für das Bistum". Er sucht also fortan systematisch
nach Liedern für diesen Zweck, und man darf annehmen, dass
auch, seine eigenen Versuche sich in dieser Zeit vielfach auf
liturgische Ersatzstücke für die dem Volke nicht verständlichen
lateinischen Gesänge in Messe und Vesper geworfen haben.
Von dem vorgefundenen Material ist er gar nicht befriedigt.
Die Urteile im einzelnen sind in ihrem knappen Ausdruck
überraschend zutreffend. Gellerts Lieder, nach Wessenbergs Meinung
noch immer das Beste, waren damals schon fast ein halbes
Jahrhundert lang Gemeingut der aufgeklärten deutschen Christenheit

gewesen. Der Erfolg dieser von einem nüchternen, aber
aufrichtigen Gottesglauben und von gesunder und liebenswürdiger

sittlicher Gesinnung getragenen 54 Lieder, die vier Jahre
nach ihrem Erscheinen schon über 250 Melodien hervorgerufen
hatten, hat bis heute vorgehalten, und in katholischen wie
protestantischen Gesangbüchern werden die besten von ihnen,
wie: „Dies ist der Tag", „Gott deine Güte", „Jesus lebt", „Wie
gross ist des Allmächtgen Güte" u. a. wohl noch lange nicht
verschwinden. Auch die Urteile Wessenbergs über „Kramer"
und Lavater zeugen von sicherem Blick. Mit ersterem ist Joh.
Andr. Cramer gemeint, dessen 91 kirchliche „Oden und Lieder"
1784 von dem jüngeren Kunzen, einige schon früher von Schmidlin
komponiert waren, und dessen übersetzte Psalmen in Ph. Eman.
Bach ihren musikalischen Interpreten gefunden hatten. Heute

W. bittet abermals um eine kleine Kritik der drei Oden, die er
„im vorigen Jahre" übersandte.



— 222 —

findet man von ihm und Lavater nur mehr vereinzelte Stücke
in den Kirchengesangbüchern.

Dass Wessenberg hier zufällig nur bei „protestantischen"
Dichtern Umschau hält, kann nicht wundernehmen. Um seine

arme Kirche zu bereichern, suchte und nahm er, was die
dichterisch so hoch gestiegene Zeit nur bieten konnte; aber er
nahm nur mit kritischer Auswahl. Auch die schon sehr populär
gewordenen Salzburger (Landshuter) katholischen Liederbücher
sind samt dem grossen Münchener Buche von Mastiaux (1810)
zu einer ausgiebigen Quelle für das Konstanzer Gesangbuch
geworden, in welchem übrigens auch Cramer und Lavater
durchaus nicht ganz fehlen. Die Umgehung protestantischer
Dichter und ihrer Lieder wäre in damaliger Zeit in grösseren
Sammlungen gar nicht möglich gewesen ; es hätte aber auch
niemand an eine geflissentliche Ausscheidung gedacht. Unter den
818 Liedertexten des Münchener Gesangbuches hat Bäumker,
ohne auf Vollständigkeit Anspruch zu machen, bei 380 Liedern
den „protestantischen Ursprung" nachgewiesen '). Ähnliches
ist bei zahlreichen katholischen Gesangbüchern bis in die
fünfziger Jahre hinein und später zu finden 2).

Charakteristisch für das Konstanzer Gesangbuch ist viel
mehr der andere Umstand, dass gar nicht daran gedacht Avurde,

abgesehen von dem, was in dem gebräuchlichen liturgischen
Choral vorlag, an eine Ausbeutung des älteren, sei es

protestantischen, sei es katholischen Liedersehatzes zu gehen. Man
wollte dem Volk nichts liefern, als was dem für besser gehaltenen

Geschmack der neuen Zeit in Wort und Weise entsprach.
Der archäologische Sinn, der auf frühere klassische Perioden
der Kirchenlieddichtung bewusst zurückgriff, erwachte bei den

katholischen Hymnologen erst viel später : Töplers Alte
Choralmelodien, Köln 1832, das Kölnische Buch für höhere Lehranstalten

von 1837 und Bones Cantate 1847 3), sind die nächsten

') Bäumker a. a. O. Bd. IV, S. 108 ff.
2) Erwähnt sei das Speyerer Diözesangesangbuch von 1842, das unter

Anregung und Mitwirkung des spätem Kardinals und Erzbischofs von
Köln Johannes von Geissei entstand. In Münster i. W. erhielten die „Marianischen

Sodalitäten" noch im Jahre 1855 ein Gesangbuch, in das zwölf
protestantische Kirchenlieder aufgenommen wurden, die in den alten Choral-
Psalmentönen gesungen wurden. Vgl. Bäumker Bd. IV, S. 195, 223. Hierin
waren seit 1807 verschiedene katholische Gesangbücher vorangegangen.

3) Ebenda S. 172, 181, 209.



— 223 —

Hauptetappen einer Bewegung, die zunächst einer Anzahl
protestantischer Lieder, die schon in früheren Jahrhunderten
in katholische Gesangbücher gekommen waren, neuerlich
Aufnahme verschaffte, zuletzt aber in einen Säuberungsprozess
ausartete, durch den die neuesten römisch-katholischen Gesangbücher

in ihrem Liederteil zwar in jeder Beziehung eintöniger,
aber nicht gehaltreicher geworden sind.

Es ist kein blosses Freundschaftskompliment, wenn Wessenberg

Jacobis Aschermittwochslied seinen „Liebling" nennt.
Bei diesem Liede geriet Wessenberg in sein eigenstes Element.
Sein tiefstes seelsorgliches Bedürfnis war es, die unzähligen
gottesdienstlichen Gebräuche, die in seiner grossen Bauerndiözese

gewohnheitsmässig, aber mit wenig Geist gehandhabt
wurden, mit religiös-sittlichem Gedankeninhalt zu erfüllen.
So sollte namentlich das kirchliche Lied zu einer lehrhaften
Erklärung der Ideen und Gebräuche des christlichen Kirchenjahres

mit sittlichem Zwecke werden, zu einer Art Katechismus
oder Predigt in Gesangsform, wie sein Biograph Beck sich
treffend ausdrückt. Das Jacobische Lied hatte nun gerade
diesen Charakter, indem es in poetischer Form gewissermassen
lehrhaft aufzählte, was auf Erden in Staub und Asche vergehen
müsse, und was andererseits unvergänglich bleibe. Genau nach
dieser Idee arbeitete auch Wessenberg; sie bildete die Triebkraft

für die Verbesserungen der geistlichen Praxis, sie gab
auch dem Diözesangesangbuch seinen Gehalt. Man mag diese

„moralisierenden Lehrlieder" l) rationalistisch nennen ; allein
Wessenbergs Berufsinnigkeit Avar eben von der Erkenntnis
getragen, dass gerade diese Seite es war, die der in Formen
erstarrten Frömmigkeit seiner schwäbisch-alemannischen Bauern
fehlte, und dass es richtiger war, statt durch Wegschaffung
anzustossen, die Formen wieder der höheren Sphäre des
religiössittlichen Bewusstseins zuzuführen.

Die Freude, in Jacobis Lied ein der grossen liturgischen
Aufgabe so sehr entsprechendes Muster für einen Einzelanlass
gefunden zu habens), lässt in Wessenberg sofort weitere

') So B. König über Gellerts Lieder, D. Lit. Gesch. '", S. 315.
5) Das Lied musste sich gleichwohl im Gesangbuch eine Kürzung

und sonstige Adaptierung an den kirchlichen Zweck gefallen lassen ; es ist
aber nicht sicher, ob diese Adaptierung aus dem Konstanzerkreis oder von
dem berühmten Jugendschriftsteller Christoph Schmid herrührt. Beiderseits



— 224 —

Wünsche ähnlicher Art rege werden. Er denkt zunächst an
die poetischen Flurprozessionen, die ihm gewiss von seiner
dörflichen Knabenzeit her auch persönlich in unauslöschlicher
Erinnerung geblieben waren. Das Gesangbuch hat für diesen
Anlass vier Lieder, zu jeder „Station" eines:

1. „Es baute, Herr, auf dein Geheiss", nach einem schon
1800 in das katholische Würzburger Gesangbuch aufgenommenen
Liede von J. S. Diterich (1787), der seinerseits wieder nach B.

Ringwaldts Lied: „0 Herr Gott, der du deiner Schar" gearbeitet
hatte.

2. „0 milder Geber aller Gaben".
3. „In dir ruht, Herr! mein ganz Gemute". (Herkunft von

2 und 3 bleibt nachzuweisen.)
4. „Von allen Himmeln tönt dir, Herr!" von J. S. Diterich

nach älterem Muster ; nach anderer Angabe von Chr. Fr. Dan.
Schubart. An das vierte Lied schliesst sich als „Dankgesang1*
das schöne GellertschelAed: „Wenn ich, o Schöpfer! deine Macht".

Wie AA*eit für diese und andere Gesangbuchsachen der
Verkehr zwischen Wessenberg und Jacobi noch nutzbringend
gewesen sei, darüber sind wir nicht unterrichtet. Mit einem

Satzanfang: „Bisher fand ich" bricht der erhaltene Briefverkehr
ab. Im nächsten Jahre, 1806, verabredeten die Freunde ein
Zusammentreffen im Breisgau, um miteinander einige Tage
freundschaftlichen Verkehrs zuzubringen. Entzückt von des Freundes

„liebendem Ruf" antwortet Wessenberg mit einer Ode in antikem
Versmass l). Er sieht sich schon dem Paradies des Bodensees
entrückt ; hinter ihm verschwindet die Pracht der Alpen, vor
ihm tun sich die dunklen Linien des Schwarzwaldes auf, aus
dem sich Jacobi einst die Gattin geholt ; er erklimmt die Höhen,
deren jenseitiger Hang ihn endlich das schöne Breisgau erblicken
lässt. In der Karthause bei Freiburg, „wo einst der Klausner
Psalmen getönt", und wo man jetzt Jacobis Lieder „von Gottes
schöner Natur in der offenen Laube" singt, will er mit dem

Freunde zusammentreffen *). Später soll dieser mit ihm „ins

geschah die Veröffentlichung im Jahre 1807. Vgl. hierzu auch Bäumker,
a. a. O. Bd. IV, S. 88, 99. Wir bieten das Lied unsern Lesern in beiden
Formen S. 216 ff.

') s. S. 216.

*) Hat Jacobi gar in der Karthaus gewohnt oder sie zum
Ferienaufenthalt bezogen? Heute wohnt dort zeitweise Pfarrer Hansjakob.



— 225 —

Dörfchen", Feldkirch im Breisgau, wo Wessenbergs Vater
begraben lag, — die würdigste Stätte, um den „himmlischen Bund
der Freundschaft" zu feiern. Der Gedanke an den Psalmengesang

und an die Stimmung des Aschermittwochsliedes
verlässt Wessenberg auch hier nicht.

Das kommende Jahr (1807) brachte für Konstanz schon
ein erstes „Andachts- und Gesang-Buch" mit Gutheissung des
bischöflichen Ordinariates, mit deutschen Singmessen, Vespern
und Liedern, jedoch ohne Melodien. Bäumkerx), der es für
wahrscheinlich hält, dass Wessenberg der Herausgeber sei
— was aber noch sehr der Untersuchung bedarf — bemerkt
grimmig, dass statt der biblischen Psalmen in den Vespern
^rationalistische" Lieder stehen, die nach den Psalmentönen
gesungen werden sollen. Im Jahre 1808 konnte Wessenberg
schon 23 „Hymnen für den katholischen Gottesdienst",
Übersetzungen lateinischer Kirchenhymnen, unter seinem Namen
herausgeben 2).

Eine vorläufige bischöfliche Verordnung 1809 bestimmte,
wie der Gottesdienst bis zum Erscheinen eines Diözesan-
Gesangbuches gehalten werden sollte: Die Seelsorger könnten
aus den „vorhandenen gutgeheissenen Gesangbüchern" die
Wahl der Lieder selbst treffen ; in Städten könne der deutsche
Messgesang im Hochamt von einer „zweckmässigen Figural-
musik" begleitet averden ; die Vespern (immer deutsch) werden
am zweckmässigsten im Choralton gesungen, „weil er den
feierlichsten Eindruck macht und der allgemeinen Fassungskraft am
angemessensten ist".

Eine ganze Anzahl von Teilandachten aus dem in
Vorbereitung befindlichen grossen Buche veröffentlichte dann der
genannte Pfarrer Strasser in den Jahren 1810 und 1811»), bis
endlich 1812 das grosse „Christkatholische Gesang- und
Andachtsbuch zum Gebrauche bei der Öffentlichen Gottesverehrung
im Bistum Konstanz: Herausgegeben durch das bischöfliche
Ordinariat. Erster Teil. Für den vormittägigen Gottesdienst. Zweiter
Teil. Für den nachmittägigen Gottesdienst. Konstanz, gedruckt bei
Nikol. Thaddäus Waibel."- XII und 844 (unter Einrechnung des

') A. a. O. Bd. IV, S. 98 f.
2) A. a. O. Bd. IV, S. 106.

') A. a. O. Bd. IV, S. 135 f. (Nr. 312—319.)

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1913. 15



— 226 —

auch zum zweiten Teil beigegebenen Anhangs: 940 Seiten 8°)
erschien.

Auch dieses Werk war zunächst ohne Melodien. Die letzteren
wurden von der Herderschen Buchhandlung in Freiburg und
Konstanz in sechs Heften geliefert, und zwar die drei Hefte
für die Vespern, die man für die dringlichsten hielt, zuerst,
nämlich schon 1813, während die zwei Hefte Messgesänge erst
1814 und 1815 erschienen, ein viertes Heft zum zweiten Teil
erst 1817. Die Rokokoweisen finden natürlich den Beifall
Bäumkers nicht, der sie sogar einen Tingel-Tangel nennt. Er
meint1), die Melodien seien zum grössten Teil neu erfunden,
viele von Hans Georg Nägeli in Zürich und Justin Heinrich
Knecht in Biberach geliefert, und nur wenige dem Landshuter
und dem Münchner Gesangbuch entnommen. In der
Verlagsankündigung auf den Umschlägen der Hefte ist aber die Rede

von acht mit Namen genannten, durchweg katholischen
Gesangbuchsquellen und „mehreren anderen"; daneben heisst es

allerdings auch, dass zu mehrern Messen und vielen Liedern
von geschickten Tonsetzern ganz neue Melodien komponiert
wurden. Bemerkenswert sind noch folgende Zusätze auf den

genannten Umschlägen: „Bei der Sammlung sowohl als bei

eigenen Kompositionen hatte man einen doppelten Zweck vor
Augen: a. die möglichste Einfachheit der Melodien, mit
besonderer Rücksicht auf diejenigen, die nach dem blossen
Gehöre im Singen unterrichtet werden müssen ; b. die Befriedigung
derjenigen, die der Figural-Musik einen grösseren Wert als
dem gemeinschaftlichen Volksgesang beilegen. Deswegen wird
man mehrere Melodien darin finden, zu denen sich leicht Stimmen
für die Violine, Hörner usw. setzen lassen."

Tatsächlich sind die Melodien des Konstanzer Gesangbuchs
bis auf wenige dem Landshuter Gesangbuch von 1777

entnommene Messgesänge und einige Festlieder aus dem Gebrauche
der römischkatholischen Gemeinden fast verschwunden; sie

teilen aber dieses Schicksal mit allen übrigen dieser an sich

so reichen und eigentlich schöpferischen Periode. Sie haben mit
unzähligen Texten einem durch das Studium älterer klassischer
Erzeugnisse geläuterten Kunstgeschmacke weichen müssen.

') A. a. 0. Bd. IV, S. 145 unter Berufung auf Kienle, Kleines
kirchenmusikalisches Handbuch. Freiburg i. B. 1893. S. 9.



— 227 —

Stossen wir hier auf einen der Hauptmängel des Buches,
den es aber mit seiner ganzen Zeit zu teilen hat, die nicht
tiefer graben zu können vermeinte, als durch Heranziehung
der besten, aber fast ausschliesslich zeitgenössischen Kräfte, so
darf doch auch der Hauptvorzug gerade des Konstanzer Buches
nicht übersehen werden, seine liturgische Vollständigkeit sowohl
für die Mess- wie insbesondere für die Vespergottesdienste und
ähnliche Anlässe. Hier ist auch die Wirksamkeit des Buches
am stärksten und dauerndsten geblieben. Nicht nur werden
die Konstanzer Vespern mancherorts heute noch unter unzerstörbarer

allgemeiner Beteiligung in römischkatholischen Kirchen
deutsch gehalten, sondern diese Einrichtung hat auch zahlreiche
Nachahmungen, teilweise in wesentlich verbesserter Gestalt,
in den verschiedensten deutschen Bistümern bis in unsere Tage
gefunden.

Eine Reihe von Fragen zur Entstehung des Konstanzer
Gesangbuchs bleibt noch unerledigt. Es wäre durchaus wichtig,
die Herkunft der einzelnen Lieder und Melodien genauer zu
durchforschen. Auch die persönliche Beteiligung Wessenbergs
liesse sich vielleicht noch tiefer ergründen, als es bis jetzt
geschehen ist. Pfarrer Strasser in Göggingen wurde bischöflicher

Vikariatsrat, Stadtdekan und Dompfarrer in Konstanz.
Als solcher verfasste er noch 1826 ein Gebet- und Gesangbuch
für die katholische Schuljugend der Stadt Konstanz1), kurz
nachdem vom grossen Buche die vierte Auflage erschienen war.
Von Wessenberg haben wir noch „Lieder und Hymnen zur
Gottesverehrung des Christen" aus dem Jahre 1825 2) und „Chor-
Lieder zu den christlichen Volksgesängen. Ein Versuch" aus
dem Jahre 1828 s), beides unter seinem Namen. Als eine wirkliche

Ergänzung des liturgischen Bestandes ist der umfangreiche
Ritualentwurf von 1831, in zweiter Auflage 1833 zu betrachten,
bei dem zwar der Name Wessenbergs fehlt, der aber sicher
von ihm persönlich herrührt. Ob ein kleinerer Versuch : „Deutsches

Ritual für katholische Seelsorger", Freiburg und Konstanz

1811, der meist nach Ludwig Busch gearbeitet ist, auch
auf Wessenberg zurückzuführen ist, kann ich nicht entscheiden.
Die weit grössere und sorgfältige spätere Arbeit sollte zugleich

') Bäumker a. a. O. Bd. IV, S. 157.
') Ebenda. 3) A. a. O. S. 165.



- 228 —

ein „Erbauungsbuch für die Gläubigen" sein. Von den
Geistlichen in fast allen deutschen Bistümern wurde es eifrig
gelesen und in der Praxis lange Jahre benutzt. Als Geleitwort
ist eine Stelle aus Sailers Neuen Beiträgen zur Bildung des

Geistlichen (München 1811) beigegeben, worin es als entschieden
angesehen wird, dass „bei Ausspendung der heiligen Sakramente

die deutsche Sprache (mit Genehmigung des Bischofs [!])
eingeführt werden könne, aber nicht bloss in einer Übersetzung,
sondern in einer genauen Revision und Verbesserung". Nur mit
Wehmut liest man, dass der Verfasser damals noch ein solches
Werk „den hochwürdigsten Erz- und Bischöfen, ihren Vikariaten
und der gesamten hochwürdigen Geistlichkeit im katholischen
Deutschland und den künftig von ihnen abzuhaltenden Synoden
zur Prüfung ehrerbietig vorlegen" konnte.

In der Gesangbuchsangelegenheit trat im Erzbistum
Freiburg erst 1839 insofern eine Verschiebung ein, als „mit
erzbischöflicher Genehmigung" ein Auszug aus dem Konstanzer
Buch mit einigen neuen Liedern in Karlsruhe erschien, das im
Grunde wohl hauptsächlich den Zweck hatte, das Wesentliche
der Konstanzer Ordnung auch in den Teilen des neuen Sprengeis

einzuführen, die nicht zum Konstanzer Bistum gehört hatten.
Dieser Zweck ist wohl auch vollständig erreicht worden, nachdem

im Jahre 1840 auch das Melodienbuch dazu erschienen

war. Erst 1892 hatte in der Vorrede zu dem neuen Diözesan-
buch „Magnificat" Erzbischof Roos Anlass nehmen müssen,
seine Diözesanen wegen des „Opfers" zu trösten, dass sie „in
dem Verzichte auf liebgewonnene Gesänge beim sonntäglichen
Gottesdienste" fortan zu bringen haben. Doch hat auch er die

„deutschen Vespern" bestehen lassen und sogar ihre pietätvolle
Weiterpflege angeordnet unter der Begründung, dass sie „als
Volksandachten keiner liturgischen Vorschrift widersprechen"
und also auf „berechtigter Gewohnheit" beruhen. Sie sind denn

auch dem Gesangbuch als Anhang (ohne Melodien) beigefügt').
Diese Begründung entspricht freilich den Intentionen der
ursprünglichen Verfasser und Herausgeber nicht. Sie wäre auch

vom korrekten römischen Standpunkt anfechtbar; mit Recht

mahnt aber auch der selige P. Ambrosius Kienle O. S. B. in
diesem Punkte zur „Milde."

') Bäumker a,, a. O. Bd. IV S. 265. Die A^orrede des Erzbischofs Roos
ist abgedruckt ebenda S. 356 ff.



— 229 —

Liturgie ist ja im allgemeinen eine Kunstform, die sich
mit am langsamsten ändert. Aber nur die intensivste Pietäts-
Avirkung kann die Unzerstörbarkeit dieser Formen aus der
Wessenbergischen Zeit, die durchaus nicht ohne erhebliche
Mängel sind, erklären.

Die Beschäftigung mit der Geschichte des Konstanzer
Gesangbuchs, das sich so sehr als ein lebenskräftiger Bestandteil der
deutschen katholischen Hymnologie und Liturgie des 19.
Jahrhunderts erwiesen hat, weist unwillkürlich auf das grosse
Ganze hin. Was mein verstorbener Studiengenosse Wilhelm
Bäumker auch aus dieser Periode an bibliographischem und
hymnologischem Material herbeigeschafft und im gleichen Rahmen,

wie das Frühere, nach chronologischen, bezw. liturgischen
Gesichtspunkten geordnet hat, grenzt ans Unglaubliche. Bäumker

starb am 3. März 1905, und aus dem Nachlass des fleissigen
Mannes veröffentlichte Dr. Joseph Götzen in Köln am 3. Juni
1911 diese Arbeiten als vierten Band des Werkes: „Das katholische

deutsche Kirchenlied in seinen Singweisen" bei Herder
in Freiburg. Der Herausgeber hat, wie er angibt, nur
verhältnismässig wenig verbessert und ergänzt, dagegen hat er
die Angaben bis auf die neueste Zeit fortgeführt. Wenn eine
kundige und zugleich unabhängige Feder aus diesem in der
vorliegenden Form fast unübersehbaren Stoffe eine systematische

Darstellung schaffen würde, so musste daraus eine
reizvolle Geschichte des intimsten Katholizismus im Deutschtum
des 19. Jahrhunderts werden. Auf dem einen Pole dieses
Geschichtsbildes würde als ein glänzender Stern J. H. von
Wessenberg leuchten, nicht sowohl als grosser Gelehrter oder
tiefgründiger Historiker oder wissenschaftlicher Hymnolog, aber
als priesterliche Kraft ersten Ranges, die allenthalben, im
Liturgischen sowohl wie in der Organisation des Klerus und
der Gemeinden wirksam wurde und wirksam blieb.

Das Ideal, das den feurigen Geistlichen im Anfang der
dreissiger Jahre seines Lebens über die Berge und zu dem
gereiften dichterischen Freunde trieb, um Anregung für seine
dem geistlichen Liede zugewandten Bestrebungen zu empfangen,
es leitete ihn auch bei der Herausgabe des grossen liturgischen
Buches, es inspirierte den fast Sechzigjährigen zur Vorlage
seines Rituals an das katholische Deutschland, es stand auch
dem sterbenden Greise noch deutlich vor Augen : eine in geist-



— 230 —

erfülltem Gottesdienst zusammenhaltende Gemeinde, ein in
verständnisvoller Berufstreue arbeitender Klerus, eine in reinem,
christlichem Geist geleitete und geeinte Diözese, und eine
deutsche katholische Kirche als lebenskräftiger Zweig des

Gesamtkatholizismus. Die Grösse und Herrlichkeit dieses Ideals
lässt es verstehen, wie das Leben und Wirken Wessenbergs
in seltenem Grade den Eindruck eines ruhigen Sichselbstgleichbleibens

hinterlassen konnte. A. Th.


	Zur Entstehungsgeschichte des Konstanzer Diözesangesangbuches

