
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 3 (1913)

Heft: 2

Artikel: Johann Michael Sailers Absetzung an der Akademie zu Dillingen im
Jahre 1794

Autor: Keussen, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403825

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403825
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


172 —

Johann Michael Sailers Absetzung

an der Akademie zu Dillingen im Jahre 1794.

Vor uns liegt ein Buch, das sich als eine Vorarbeit zu
einer grösseren Biographie Sailers bezeichnet1). So dankenswert

wie die Ausführung dieser literarischen Absicht sein würde,
sind auch die Aufschlüsse, die der enger begrenzten
Untersuchung Stölzles über eine der bedeutsamsten Episoden aus
Sailers Leben zu entnehmen sind. Wir glauben daher das
Interesse der Leser dieser Zeitschrift zu finden, wenn wir der
aktenmässigen Darstellung Stölzles das Wichtigste über die

Vorgänge entnehmen, die zu Sailers Absetzung von seinem
Lehrstuhl in Dillingen geführt haben. Ohne weiteres wird sich
dabei die Verwandtschaft mancher Geschehnisse aus jener Zeit
mit Vorgängen aus unserer kirchlich so bewegten Gegenwart
ergeben. Wir brauchen nur an die allerdings erst nach dem
Tode Schells inszenierte Kontroverse des Wiener Prälaten
Commer gegen diesen zu erinnern2).

Sailer war im Jahre 1784 zum Professor der Ethik und
der Pastoraltheologie in Dillingen ernannt Avorden. Seine

literarische Tätigkeit wie auch seine Wirksamkeit als akademischer

Lehrer rechtfertigten diese Berufung im weitesten
Umfang. Nach dem allgemeinen Zeugnis der Zeit galt er schon
bald als der hervorragendste Dozent an der Universität. Auch
bei seiner vorgesetzten Behörde, dem Erzbischof und Kurfürsten
von Trier Klemens Wenzeslaus, fand er wärmste Anerkennung.

') Johann Michael Sailer, seine Massregelung an der Akademie zu

Dillingen und seine Berufung nach Ingolstadt von Dr. Remigius Stölzle.
Kempten-München, Jos. Kösel, 1910 (VIII, 178 S.). Preis brosch. M 4. 40.

a) Doch hat auch der alte schwäbische Donauwinkel um Augsburg
herum in unsern Tagen selbst noch zwei Absetzungen erlebt (Subregens
Wieland und Regens Kohnle), die auffallend an das Sailersche Drama
gemahnen. Red.



— 173 —

So sind denn Sailer selbst diese ersten Dillinger Jahre als die
glücklichsten seines Lebens erschienen. In der von ihm
verfassten Biographie Fenebergs spricht sich diese Stimmung noch
in hinreissenden Worten aus: „0 du selige Zeit — die schönste,
die wirksamste, die segensreichste meines Daseyns — wie un-
vergesslich bist du mir! Die herrlichsten Talente brachen vor
unsern Augen in weissagenden Blüten auf, deren Früchte jetzt
unser deutsches Vaterland geniesst". (Stölzle, S. 7.)

Um Sailers warmherziges Gefühl, das noch die Erinnerung
an seine Dillinger Lehrtätigkeit überstrahlt, den Optimismus
seines Urteils zu verstehen, müssen wir uns in die religiöse
und geistige Atmosphäre hineinversetzen, in der er damals lebte.
Es war der Geist der gemässigten Aufklärung, der in dem
Kreise seiner engeren Freunde herrschte. Ihm gehörten an
die Kantianer Weber, Professor der Physik, Zimmer, Professor
der Dogmatik, Hörmann, Professor der Ästhetik und Rhetorik,
sowie die Gymnasialprofessoren Feneberg und Keller. Was
diesem Kreise sein besonderes, anziehend empfundenes Gepräge
verlieh, war seine Aufgeschlossenheit gegenüber den geistigen
Bewegungen der Zeit, seine humane Aufgeschlossenheit auch
im Verkehr mit den Studierenden. Man stellte im Sinne Sailers
den hierarchischen Autoritätsbegriff zurück und liess statt dessen
den Geist pastoraler Weisheit walten. Man wollte die
Studierenden für ihren künftigen Beruf vorbereiten nicht durch
mechanischen Druck, durch Gewöhnung an eine blinde Subordination,
sondern durch liebevolles Eingehen auf die Individualitäten,
durch Milde und Vertrauen, durch eine das Ehrgefühl weckende
und schonende Behandlung. (Stölzle, S. 15.) Dieser verständnisvollen

Handhabung der Disziplin entsprach die von Sailer
und seinen Freunden eingeschlagene Unterrichtsmethode. Seit
Thomasius in Leipzig zuerst den Bann der lateinischen Sprache
im akademischen Unterricht gebrochen hatte, war namentlich
durch den Einfluss von Christian Wolff die deutsche Sprache
auch als Gelehrtensprache an den Universitäten in Aufnahme
gekommen und nur die katholischen Universitäten und Fakultäten

setzten ihrem Vordrängen noch einen beharrlichen Widerstand

entgegen. Sailer, vor allem auf die lebendige Wirkung
des akademischen Vortrags bedacht, liess auch hier die scholastische

Tradition fallen. Die Beweglichkeit und Impulsivität,
die er in der Entwicklung seiner Gedanken bewährte, duldeten



— 174 —

die Schwerfälligkeit des scholastischen Formelwesens, die logische
Pedanterie in der Einkleidung seiner Gedanken nicht. Deutsch
auch in seinen Vorlesungen und Disputationen zu reden, war
ihm ein Bedürfnis. — Der Wechsel in der Sprache seines Unterrichts

aber Avar nur der Ausdruck für eine tiefgreifende Wandlung

des Geistes, der sich in diesem Unterrichte kundgab. Für
scholastische Spitzfindigkeiten, für eine religiöse Unterweisung,
die nur oder vorwiegend den Verstand in Anspruch nahm,
hatte Sailer nichts übrig; ihm lag allein daran, die einfachen
Gedanken des Evangeliums, ihre sittliche Kraft zur Geltung zu

bringen, ihnen auf alle Verhältnisse des Lebens Anwendung
zu verschaffen. Dieses Bestreben äussert sich überall in Sailers
Ethik und Pastoraltheologie. Das sittliche Pathos, das hinter
der Philosophie Kants und Fichtes steht, ist zwar in seinem

Rigorismus gemildert und bei ihm, dem Katholiken, zu einem
liebenswürdigen Ernst gedämpft, aber ein sittlicher Grundton.
die Absicht, eine sittliche und religiöse Erneuerung seiner
Hörer anzuregen, geht doch durch Sailers literarische und
menschliche Wirksamkeit allgemein hindurch. Im übrigen ist
er weit davon entfernt, seinen apologetischen Bemühungen
Kants Philosophie zugrunde zu legen. Erkenntniskritische
Fragen, soweit sie auf dem Wege zu einer Glaubensphilosophie
liegen können, haben für ihn nur eine geringe Bedeutung
besessen. — Sailers Freunde Weber und Zimmer dagegen
versuchten ähnlich Avie der Würzburger Philosophieprofessor Matern
Reuss eine Verständigung zwischen Kantischer Philosophie und
katholischer Glaubenslehre anzubahnen1). Die unbefangene
Beurteilung Kants, die sie vertraten, erscheint jedoch nur als eine

spezielle Kundgebung des versöhnlichen Geistes, der ganz
allgemein der religiösen und philosophischen Literatur, auch wenn
sie auf protestantischem Boden wurzelte, von Sailer und seinen
Freunden entgegengebracht wurde. Hier wie in so vielen
andern Punkten musste sich alsbald ein scharfer Gegensatz zu
den Vertretern der scholastischen Lehrmethode, den „Altdenkenden"

und „Orthodoxen"8), herausbilden, die unter den Pro-

') M. Reuss war sogar mit einem Stipendium des Fürstbischofs Franz
Ludwig von Erthal versehen im Jahre 1792 nach Königsberg gereist, um
Kant über einige Punkte seiner Lehre persönlich zu befragen, s. 0. Külpe,
J. Kant, 2. Auflage. Leipzig 1908. S. 11.

') Stölzle, S. 13.



— 175 —

fessoren der Universität und des Gymnasiums immer noch ein
zahlenmässiges Übergewicht besässen. Dieser Gegensatz aber
griff alsbald auch auf das Gebiet der persönlichen Beziehungen
über. Neid und Missgunst setzten sich bei den Altgläubigen
in steigendem Masse in Verbindung mit der Beobachtung fest,
dass Sailers Einfluss bei den Studierenden, dass sein literarischer
Ruhm ihre eigene Geltung weit in den Schatten stelle. Dazu
kam noch, dass Sailer sich auch bei dem Kurfürsten Klemens
Wenzeslaus, sowie bei dem Provikar und Geheimrat de Haiden,
der dem Gymnasium und der Universität in Dillingen in einer
Art von Kuratorialstellung vorgesetzt war, des höchsten
Ansehens erfreute.

Schon im Jahre 1787 lief bei der Propaganda in Rom eine

anonyme Denunziation in der Form eines „Promemoria" ein,
die sich sowohl gegen den Kanzler de Haiden wie auch gegen
verschiedene Professoren der Dillinger Universität richtete. Ihr
Verfasser Avar, wie heute feststeht (s. Stölzle, S. 17), der Repetitor

im Konvikt Andreas Forster. Auch in römischen Kreisen
sah man jedoch damals die Augsburger Jesuiten als die
Urheber dieser Beschwerden an. Und das Urteil über ihr
vermeintliches Vorgehen war nicht gerade ein günstiges. Der
päpstliche Nuntius in München, der sich an de Haiden um
Auskunft über die in der Denunziation enthaltenen Anklagepunkte

gewandt hatte, Avies in seinem Schreiben auf die
Notwendigkeit hin, „diese Kanaille, die nur den ZAvist und die
Verfolgung liebe, so schnell wie möglich zum Schweigen zu
bringen" x). — Jedenfalls waren, Avie aus einer Äusserung de
Haidens hervorgeht, die Augsburger Exjesuiten dem Nuntius
als gewohnheitsmässige Denunzianten bekannt. Übrigens hatte
die Anzeige keine Aveiteren Folgen, da man sich in Rom mit
der Rechtfertigung de Haidens zufrieden gab.

Erst die französische Revolution brachte den Gegnern der
Aufklärung eine unerwartete Hülfe. Denn die geistlichen und
weltlichen Fürsten im westlichen und südlichen Deutschland
warfen sich erschreckt durch ihren Verlauf und unter dem
Eindruck ihrer Gräuel alsbald der Reaktion in die Arme 2).

') « pour faire taire cette canaille qui n'aime que la brouillerie et la
persécution ». (Ord.-Arch., Augsburg. Vorläufige Verteidigung des H. Pro-
vicarii de Haiden, 1793, Nr. 3), bei Stölzle, S. 18, Anmerkung.

') « Die französische Geschichte hat die Fürsten misstrauisch selbst



— 176 —

So geschah es auch mit Klemens Wenzeslaus. Aus seinem

geistlichen Kurfürstentum Trier durch die französischen Heere
vertrieben, war er nach Augsburg, seinem Bischofssitz gekommen.
Hier Avusste man den bei ihm rege gewordenen Argwohn gegen
die Aufklärung und den Geist der Neuerung auf das geschickteste

auszunutzen. Insbesondere gelang es, ihn gegen Sailer
und seine Freunde einzunehmen. Gerade dadurch, so behaupteten
ihre Ankläger, sei ihre Wirksamkeit besonders gefährlich, weil
sie auf eine „feine Art" durch alle nur möglichen Wege ihre
Grundsätze zu verbreiten verstündenx). — Die Verdächtigungen
erreichten ihr Ziel. Der Bischof ordnete am 24. April 1793

eine Untersuchung an, der eine Reihe von Denunziationsschriften
zugrunde gelegt wurden, die schon zuvor von den Gegnern
Sailers in Dillingen eingereicht worden waren. Allerdings hatte
auch der Provikar de Haiden am Ende einer ausführlichen
Verteidigungsschrift, die er zugunsten Sailers verfasste, eine
solche Untersuchung dringend gefordert. Die Ausführungen de

Haidens, aus welchen uns Stölzle ausführliche Auszüge mitteilt,
lassen uns einen interessanten Einblick in den Geist und die
Gesinnung der reaktionären Schule in Dillingen tun. Zunächst
bemerkt de Haiden, dass die Untersuchung der im Studienbetrieb

der Akademie hervorgetretenen Missstände zuletzt nur
auf die Fragen beschränkt werden müsse, ob die seit einigen
Jahren neu eingeführte Studienordnung und die Disziplinarstatuten

unzulänglich seien, oder ob die Professoren und
Vorgesetzten ihre Schuldigkeit nicht getan hätten. (Stölzle, S. 27.)

In scharfer Polemik stellt er sodann die alte jesuitische Methode
des Unterrichts der von Sailer und seinen Freunden geübten
Form der theologischen und philosophischen Unterweisung
entgegen. Jene habe mit der Materie de gratia und scientia media
und dem probabilismo, dann der infallibilitate pontificis ganze
Jahre zugebracht und die übrigen Materien nach der
Oberfläche behandelt, wie es auf allen Universitäten gegangen sei,
avo die Jesuiten das Monopolium von Studien gehabt hätten.

gegen die ehrlichen Leute gemacht, und wenn man einen schwarz machen
will, darf man ihn nur einen Jakobiner nennen », schreibt Sailer 1793 an
J. G. Müller. Stölzle, S. 122 f.

') cf. Specht Thomas, Geschichte der ehemaligen Universität Dillingen.
Freiburg, 1902. S. 536.



— 177 —

Diese dagegen wolle im Geiste der w*ahren Aufklärung nützliche

Wahrheit und vor allem die von Gott geoffenbarte Wahrheit
so klar wie möglich machen. Sie dringe daher beider Beförderung
der wahren und klaren Erkenntnis besonders auch auf deren
ZAveck, dass nämlich die Zuhörer das Gute, das sie kennen lernen,
auch lieben und achten und tun, „und dadurch Tugend und
Religion, Gerechtigkeit und Ordnung (welche die Stützen aller
Glückseligkeit sind) immer fester und allgemeiner werden".
(Stölzle, S. 30.) Es sei nur ein Vorzug der Dillinger Universität,

dass sie sich nicht mehr als Filialkirche einer älteren
(der jesuitischen) Lehrmethode erweise, sondern ihre Selbständigkeit

als eine ordentliche Bildungs- und Erziehungsanstalt
würdiger Geistlichen behaupte. •— Nur der Neid, so führt de Haiden
weiter aus, treibe die Gegner Sailers zu ihren Angriffen. Als
Neid dürfe er sich nicht sehen lassen und so kleide er sich in
das GeAvand des Religionseifers. Die parteiischen Freunde der
Jesuiten suchten daher nach Vorwänden religiöser Art, um die
Studenten von Dillingen fernzuhalten. So werde behauptet,
unter den Professoren wolle der eine den Glauben an die Hexen
nicht mehr für einen wesentlichen Glaubensartikel der
katholischen Kirche gelten lassen, der andere habe gar den
Erzengel Gabriel ohne Flügel malen lassen und lehre deutsch,
Avie man deutsch predigen solle ; der dritte mache einen Schulplan,

dass die jungen Leute zuerst das Latein und die Religion,
hernach aber auch das Rechnen, die Geographie, die Natur-
und andere Geschichte lernen sollten, der vierte rede in der
Theologie ein neues Latein und eine andere Sprache als Mon-
schein (Jesuit, Professor der Dogmatik und ehemaliger Kanzler
der Universität Dillingen), auch komme die scientia media
nicht mehr vor in den Thesibus etc. Die Gegner der Dillinger
Professoren wollten eben nicht nur Avie diese selbst katholisch,
sondern die katholische Kirche selbst sein; jeden, der nicht
auf ihrem Boden stehe, möchten sie am liebsten aus dem
Register der Katholiken streichen. „Es würde aber selbst Jesus

Christus, unser göttlicher Heiland, wenn er jetzt lebte, nicht
für katholisch passieren". Die Kritiker der Aufklärung Avurden
ihn als einen Modegelehrten verfehmen, „besonders wenn er
lieber nach seinen lieblichen Gleichnissen, als nach Monschein
predigen sollte". Trotz aller Angriffe hätten die Dillinger
Professoren bisher geschwiegen in dem Glauben, dass eine gerechte

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1913. 12



— 178 —

Sache durch Rechttun und durch Stillschweigen am besten
verteidigt würde. „Sie schwiegen und litten im Stillen, um
nicht dem Geist der Zweytracht gegen Absicht Nahrung zu
geben, und um nicht den gutmeinenden Teil ihrer Gegner bey
seinen vertrauten, wo sie noch viel gutes stiften konnten,
ausser Kredit zu setzen; sie schwiegen, weil ihnen der Stifter
unsers Allerheiligsten Glaubens schweigen lehrte" '). — Nachdem

aber jetzt die Anwesenheit des Bischofs in Augsburg dazu
benutzt werde, die Verdächtigungen gegen die Dillinger
Akademie zu dem Antrage zu verdichten, man möge die der neuen
Lehrmethode sich bedienenden Professoren absetzen, halte er
(de Haiden) es für seine Pflicht, öffentlich für sie Zeugnis
abzulegen und zugleich eine Untersuchung zu fordern, um das
Unrecht der „gegen die Dillingische Lehrart und Lehrer"
erhobenen Anzeigen festzustellen.

Leider war de Haiden in einer schlimmen Täuschung
befangen, wenn er meinte, diese Untersuchung, sowie seine eigene
Verteidigungsschrift werde dem Sailerschen Kreise von Nutzen
sein. Die Seele der vom Bischof berufenen Untersuchungskommission

war der geistliche Rat und Regens des Seminars
zu Pfaffenhausen Rössle. Dieser aber führte die Untersuchung
von vornherein in der Absicht, Sailer und seine Anhänger aus

Dillingen zu verdrängen und ihre Stellen womöglich wieder
mit den Vorkämpfern der alten Richtung, den ehemaligen
Jesuiten, Veit, Zallinger, Zeiler vom Lyzeum zu Augsburg zu
besetzen8). Ausdrücklich heisst es in einer von seiner Hand
stammenden Relation : es sei zu beklagen, dass die Lehrstühle
anderen Männern übertragen worden seien als solchen, „welche
ein feuerliches Gelibd des Gehorsams dazu berufen und das

Gelibd der Armuth salariert hätte. Die Rekrutierung, Auf- oder
Abstellung lag schon in der Verfassung so eines geistlichen

') Aus dem Promemoria de Haidens vom 28. März 1793, bei Stölzle,
S. 33.

*) Stölzle, S. 36, gegen Specht, der die Unparteilichkeit Rössles
behauptet. Das von Stölzle beigebrachte Material lässt in der Tat erkennen,
dass Rössle mit der grössten Voreingenommenheit gegen Sailer vorging.
Ob er sich selbst dabei hat treiben lassen, ist schwer zu entscheiden. Jedenfalls

berichtet Christoph von Schmid in den Erinnerungen aus seinem
Leben, III. Bd., S. 34, Rössle habe zu ihm bei seinem Eintritt in das
Priesterseminar in Pfaffenhausen (1791) mit grosser Verehrung von Sailer
gesprochen.



— 179 —

Körpers und der Provincial brauchete mehr nicht als den Wink
eines Fürstbischofs zu Dillingen, dem ein oder anderer
Professor nicht anständig war, so wars mit einem Paar Buchstaben
geholfen" *). — Ein Mann, der mit einer solchen Gesinnung an
die Untersuchung der gegen die Dillinger Professoren gerichteten
Beschwerden herantrat, kann gewiss nicht als ein unparteiischer
Richter angesehen werden. Seine Grundsätze litten überhaupt
keine geistige Selbständigkeit der Professoren ; er sah in ihnen
ganz im Sinne des hierarchischen Absolutismus nur Kreaturen
der kirchlichen Behörde, die deren Aufträge auf einem bestimmten
Gebiete zu vollziehen hätten. Dazu war Rössle ganz und gar
ein Mann der alten Schule, der in den Jesuiten die Meister
des theologischen Wissens verehrte. Die Aneignung ihrer
dogmatischen und moral-philosophischen Lehrbücher — das erschien
ihm als die Quintessenz des theologischen Studiums. — Wenn
nun die Vertreter einer gleichgerichteten Auffassung bei den
Studierenden der Dillinger Akademie keinen Anklang fanden,
wenn diese lieber Sailers Vorlesungen und Übungen anwohnten,
so sah darin auch Rössle ganz im Sinne der Denunziationen
einzelner neidischer Kollegen Sailers einen Schaden, den man
durch Einschränkung seiner Lehrtätigkeit beheben müsse. Eine
Kurzsichtigkeit des Urteils, die eben nur durch Rössles
Voreingenommenheit und Parteilichkeit erklärt werden kann. „Denn
Kurzsichtigkeit war es zu glauben, durch Hemmung des grossen
Geistes die weit unter Sailer stehenden Lumpert, Wanner und
Hosemann zur Geltung bringen zu können und zu glauben,
man könne durch äussere Machtmittel die mangelnde
Lehrfähigkeit und den fehlenden Geist ersetzen". (Stölzle, S. 89.)

Allein die Schuld liegt in diesem Falle nicht nur bei

*) Stölzle, S. 36. Hier eine scharfe Charakteristik von Rössles
Verhalten gegen Sailer. Wie rücksichtslos Rössle als bischöflicher
Untersuchungskommissär auch bei anderer Gelegenheit verfuhr, zeigt sein
Verhalten gegen Feneberg und Boos. Zur Untersuchung der tumultuarischen
Vorgänge, zu welchen die katholische Erweckungsbewegung im bayrischen
Schwaben geführt hatte, in das Pfarrhaus zu Seeg geschickt, liess Rössle
dort, ohne die Rückkunft des Pfarrers Feneberg, der zu einem kurzen
Besuche ausgegangen war, abzuwarten, « alle Pulte und Schränke aufbrechen
und nahm alle Papiere, A-ertraute Briefe (eigene und fremde), Gewissensund

Herzensgeheimnisse ja die kleinsten Papierschnitzchen, worauf
nur einige Worte geschrieben waren, und neben diesen Papieren allerlei
Bücher mit ». G. Aichinger, Johann Michael Sailer. Freiburg, 1865. S. 277.



— 180 —

Rössle. Gewiss griff er in blindem Eifer zu, nachdem ihm von
seinem Augsburger Bischof der Auftrag zur Untersuchung der
Dillinger Universitätszustände gegeben worden war. Aber bei
seinem Vorgehen war er doch nur der Beauftragte und willige
Diener einer Reaktion, die sich vor der Aufklärung in der
zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts mehr und mehr hatte
zurückziehen müssen. Die Hauptmacht dieser Reaktion waren
und blieben die Jesuiten auch nach der Auflösung des Ordens
im Jahre 1773. So dürften denn Avohl auch die Augsburger
Exjesuiten im gleichen Masse wie die neidischen und
engherzigen Kollegen Sailers dahin gewirkt haben, die Stimmung
und das Urteil der bischöflichen Behörde gegen den Sailerschen
Kreis einzunehmen. — Wie wir vernahmen, hat de Haiden in
den Jesuiten die Urheber der gegen die Dillinger Professoren
gerichteten Denunziationen gesehen — mit Unrecht, wie Stölzle
nachgewiesen hat. Doch glaubt auch er, dass sie das ihrige
dazu getan haben, auf ausseramtlichen Wegen Dillingen in
schlechten Ruf zu bringen *). Den entscheidenden Vorwurf
dagegen, sie hätten unmittelbar das Verfahren gegen Sailer
veranlasst, lehnt er ähnlich wie Specht als eine „Legende" ab.

(S. 130.) Der envähnte Vorwurf geht auf einen Bericht des

bekannten Jugendschriftstellers Christoph von Schmid in seinen

Lebenserinnerungen als letzte Quelle zurück2). G. Aichinger
hat ihn in seine Biographie Sailers ohne Einschränkung
aufgenommen3), und auch Reusch in dem Artikel „Sailer" der

„Allgemeinen deutschen Biographie" behandelt ihn als
glaubwürdig. Hiernach hätten die Augsburger Exjesuiten die
Geldverlegenheiten des Bischofs Klemens Wenzeslaus, dessen
Einkünfte durch die Besetzung seines früheren Kurfürstentums
Trier durch die französischen Heere sehr geschmälert Avorden

Avaren, ausgenützt, um ihre Pläne gegen Sailer und seine
Freunde durchzusetzen. Klemens habe versucht von dem
Augsburger Bankhause Obwexer durch Unterhandlungen, die sein

Minister F. von Duminique führte, eine Anleihe zu erhalten.

') Stölzle, a. a. 0. S. 41.

2) Ch. v. Schmid, Erinnerungen aus meinem Leben. II. Bändchen
(Sailer). S. 166—171.

3) Aichinger, a. a. 0. S. 203. Auch Nielsen, Aus dem innern Leben
der katholischen Kirche im 19. Jahrhundert, S. 297, schildert Sailers
Entlassung in der gleichen Form.



— 181 —

Der Chef des Hauses, ein Bruder oder Oheim eines der
Exjesuiten, habe nun bei den Verhandlungen die Erwartung
ausgesprochen, der Minister werde den Klagen der Patres des

ehemaligen Jesuitenkollegiums von St. Salvator, denen es ja
nur um die Sicherheit und Reinheit der katholischen Religion
zu tun sei, Rechnung tragen und die Professoren Sailer, Weber
und Zimmer von Dillingen entfernen. Der Minister habe darauf
zunächst nur eine Untersuchung der Zustände an der Dillinger
Akademie durch eine besondere Kommission zugesagt. Das
Ergebnis der Untersuchung habe dann den Erwartungen der
Jesuiten nicht entsprochen, vielmehr Sailer und seinen
Anhängern zur Rechtfertigung gereicht. Darauf sei der Chef des

genannten Bankhauses dringlicher geworden und habe
ausdrücklich die Gewährung der Anleihe von der Absetzung der
genannten Professoren abhängig gemacht. Diese sei dann auch
für Sailer und Zimmer durch eine Kabinettsordre erfolgt, während

Webers philosophische Lehrtätigkeit auf die Physik
eingeschränkt wurde.

Diese Darstellung Schmids, deren Bedeutung schon Specht
in seiner Geschichte der Universität Dillingen dahin begrenzen
möchte, dass sie nur den Niederschlag dessen darstelle, „was
man sich im Sailerschen Freundeskreise über die Motive der
Untersuchung von 1793 erzählt habe" *), wird nun von Stölzle
mit einer Reihe nicht unbedeutender Gründe angefochten2).
Wir sehen uns veranlasst, sie hier kurz zu besprechen, da wir
nicht finden können, dass sie durchschlagend genug sind, um
den Bericht von Schmid als unglaubwürdig abzuweisen.
Zunächst bemerkt Stölzle im Anschluss an Specht, die Erinnerungen

Christoph von Schmids an Sailer seien erst ungefähr
60 Jahre nach den in Frage kommenden Geschehnissen
niedergeschrieben. — Aber die Lebenserinnerungen Schmids zeigen
im ganzen ein so vorzüglich ausgebildetes Gedächtnis auch
für Einzelheiten, dass wir annehmen dürfen, auch in seinem
Bericht über Sailers Entlassung habe es ihn nicht getäuscht.
Dagegen wendet Stölzle ein, Schmid habe sich tatsächlich
geirrt, wenn er behaupte, die Untersuchung habe in ihrem
Ergebnis Sailer und seinen Freunden „zur Rechtfertigung"* ge-

") Specht, a. a. O. S. 549.
') Stölzle, S. 129 f.



— 182 —

reicht1). Das trifft allerdings nicht zu; auf der anderen Seite
aber hatten auch Sailers Gegner ihr letztes Ziel — seine
Entfernung von der Universität — zunächst nicht durchsetzen
können'). — Stölzle meint endlich, den unmittelbaren Anstoss
zu der Untersuchung gegen Sailer hätten nicht die Exjesuiten
in Augsburg, sondern die Denunziationsschriften der Kollegen
Sailers gegeben. —¦ Dem Aktenbefunde nach gewiss! Aber ist
es nicht sehr wohl möglich, dass die Augsburger Jesuiten die
ihnen bekannten Verhältnisse an der Dillinger Universität, das
Missverhältnis zwischen den Professoren, für ihre Zwecke

ausnutzt haben? Es bedurfte gewiss nicht vieler Mühe, um
Männer wie Wanner, Hosemann, Lumpert u. a. zu veranlassen,
alle kollegialen Rücksichten an die Seite zu setzen und ihre
Denunziationsschriften gegen Sailer der bischöflichen Behörde
einzureichen. Dazu brauchten die Jesuiten selbst nicht mit
formulierten Anklagen hervorzutreten; sie konnten im Hintergrunde

bleiben. Ihre Geschäfte zu besorgen, war ja Rössle
bereit genug. Ein Symptom, wie die Dinge standen, kann man
Avohl aus der unzweideutigen Äusserung Rössles entnehmen,
es möchten die anstössigen Dillinger Professoren als
Synodalexaminatoren durch Augsburger Jesuiten ersetzt werden. (S. 36.)

— Das stärkste Argument für die Wahrscheinlichkeit der Schmid-
schen Erzählung scheint uns aber dadurch gegeben, dass sie

das Verhalten des Bischofs verständlich macht. Er hat sich
offenbar nur sehr schwer zu dem Verfahren gegen Sailer ent-
schliessen können. Hatte dieser doch zuvor sein Vertrauen in

ganz besonderem Masse besessen. Wiederholt hatte er ihm
durch Auszeichnungen, zuletzt noch durch Verleihung eines

Benefiziums im Oktober 1789, seine huldreiche Gesinnung zu
erkennen gegeben. Mehrfach war Sailer auch bei bischöflichen
Amtshandlungen die Predigt übertragen worden. Selbst Hirtenbriefe

hatte Klemens Wenzeslaus durch Sailer abfassen lassen.

— So ist ein Gesinnungsumschwung des Bischofs kaum erklärlich,

wenn wir als sein Motiv nur die Treibereien und
Denunziationen von Sailers Feinden, die Anklagen und Beschuldi-

') Schmid, a. a. O. S. 171.
2) Übrigens bemerkt Stölzle selbst (S. 125), dass die Gegner Sailers,

insbesondere Rössle, mit dem Ergebnis der Untersuchung vom September
1793 unzufrieden gewesen und daher an Sailers Sturz weiter gearbeitet
hätten.



— 183 —

gungen gelten lassen, wie sie in den von Stölzle mitgeteilten
Akten enthalten sind. Nun glaubt allerdings dieser in einem
auf dem Ordinariat in Regensburg aufgefundenen Briefe Rössles
den Schlüssel für das eigentümliche Verhalten des Bischofs
gefunden zu haben. In diesem an Sailers Freund und Lehrer
Stattler gerichteten Schreiben erzählt Rössle, dass gelegentlich
einer Visitation im Kapitel Hohenwarth der Inquisitionskommission

von dem Dechanten Lüxner ein eigenhändiger Brief
des Priesters Drexel, eines Illuminaten, vorgelegt worden sei,
worin dieser bekannt habe, „dass ihm Sailer jene Bücher
geliehen, aus denen er seine Grundsätze geschöpfet, und er also
seine Kenntnisse dem Hrn. Prof. Sailer schuldig wäre". Nach
Kenntnisnahme der Kommissionsakten habe darauf Se. Chur-
fürstliche Durchlaucht auf der Stelle „motu proprio et ex informata

conscientia die Aufhebung der Pastoral zu Dillingen und
folglich die Amotion des Hrn. Prof. Sailer" verfügt. Der Bericht
Rössles, der von gehässigen und abfälligen Bemerkungen über
Sailer durchsetzt ist, soll nach Stölzles Meinung den akten-
mässigen Beweis dafür erbringen, dass die Angaben, die Christoph
von Schmid über die Gründe von Sailers Entlassung bietet,
unrichtig seien. Dieser Schluss scheint uns zu weit zu gehen.
Die Möglichkeit bleibt unseres Erachtens offen, dass die
finanziellen Bedrängnisse des Bischofs dazu benutzt worden sind,
um auf ihn einen Druck auszuüben. Klemens mag zunächst
gezaudert haben. Um seine Bedenken zu besiegen, wurden
zuerst die Denunziationsschriften der Dillinger Professoren
gegen Sailer vorgebracht, und als die Untersuchung, die darauf
angeordnet und durchgeführt wurde, das gewünschte Ergebnis
nicht erzielte, der Bischof vielmehr bei einer halben
Massregelung stehen blieb, da hat man ihm als letzten Trumpf den
von Rössle erwähnten Brief vorgelegt. Er mag also das Mittel
gewesen sein, die Gewissensbedenken des Bischofs zu beseitigen.
Denn dieser schien damit der peinlichen Notwendigkeit
enthoben, nur aus finanziellen Rücksichten Sailer zu opfern. Man
hatte ihm einen Vorwand geboten, mit dem er sich scheinbar
rechtfertigen und beruhigen konnte. — Dass aber ein Stachel
in seinem Herzen zurückblieb und er sein Vorgehen gegen
Sailer später bereut hat, wissen wir aus einer Äusserung, als
deren Gewährsmann Sailer selbst erscheint. Er erzählt uns,
dass der Bischof kurz vor seinem Tode, als er zufällig Sailers



— 184 —

Werke in dem Bücherschrank eines Pfarrers bemerkte, gegen
diesen geäussert habe: „Diesem Mann ist grosses Unrecht
geschehen" l).

Doch die Untersuchung der Frage, wer in letzter Linie
als Urheber des Verfahrens gegen Sailer zu betrachten ist,
hat uns dem Gang der Ereignisse vorgreifen lassen. Sie werden
uns von Stölzle an der Hand der Akten in dankenswerter
Ausführlichkeit geschildert. Wir wenden uns nunmehr seinem
Berichte wieder zu, um aus ihm eine Reihe von Zügen
hervorzuheben, die das Bild dieses Modernistenprozesses in
charakteristischen Einzelheiten ergänzen. Da ist es nun zunächst
bezeichnend, dass die zur Untersuchung der Dillinger Universi-
tätszustände eingesetzte bischöfliche Kommission unter Führung
Rössles jede Handlung und jede Äusserung Sailers und seiner
Freunde vor allem unter dem Gesichtswinkel prüfte, ob sie

sich nicht gegen sie verwenden lasse. Die Untersuchung war
nur von der Absicht geleitet, aus den vorgebrachten
Beschwerden ein möglichst umfassendes Belastungs- und
Anklagematerial gegen Sailer zusammenzustellen. Diesem wurde
dazu die Möglichkeit, sich zu den einzelnen Anklagepunkten
zu äussern, überhaupt nicht gegeben, ja sie wurden ihm nicht
einmal mitgeteilt2). Sailers Verteidigung konnte sich daher nur
gegen die Gerüchte wenden, die gegen ihn in Umlauf gesetzt
worden waren, und auch das nur, soweit er von ihnen Kenntnis
erhalten hatte8). — Mustert man die Anklagepunkte im
einzelnen, so erhält man den traurigen Eindruck, dass hier Neid,
Gehässigkeit, geistige Beschränktheit und kirchliches Zeloten-
tum Hand in Hand gearbeitet haben, um Sailer zu verdächtigen
und zu Fall zu bringen. — Zum Beweise dessen greifen Avir

einige Punkte heraus. An erster Stelle wurde gegen Sailer
der Vorwurf der „Geheimbündelei" erhoben; er stützte sich
auf die Tatsache, dass er in den Nachmittagsstunden eine
Anzahl Studierender um sich zu versammeln pflegte, um mit
ihnen im Anschluss an die Heilige Schrift religiöse und sittliche
Fragen zu besprechen, ferner auf die Gepflogenheit Sailers,
gelegentlich mit den Studierenden im Walde Predigtübungen

>) G. Aichinger, Joh. Mich. Sailer, S. 219. Auch bei Stölzle, S. 164.

2) Stölzle, S. 47.

') A. a. O., S. 49.



— 185 —

abzuhalten. — Wie beurteilt nun Rössle als Untersuchungskommissar

dieses von den besten Absichten geleitete Verhalten
Sailers? Wir lesen in seinem Gutachten: „Es versteht sich
von selbst, dass auch die Abendlektionen, die sogenannten
Waldpredigten, die der Herr Professor mit den fähigeren
Alumnen hält, wegbleiben mussten. Es lässt das Ding an und
für sich selbst schon sehr klubmässig, stiftet Unordnung und
die stärkste Vermutung, dass besonders in den Abendlektionen
etwas anderes zum Grunde liege als eine pure gemeinnützige
und ganz verdachtlose Absicht, Avie der Herr Professor be-
theuret und mit dem Attestat der Alumnen beweisen avüI l),
die ihm darüber das Zeugnis ausgestellt haben. Proponent
machet nur im Vorbeygehen diese Bemerkung und urtheilet
die wahre Absicht des Herrn Professors durchaus nicht.
Verdacht machet das Ding, und ist dem Hauptzwecke, warum es
zu thun ist, gewiss nicht zuträglich." Eine widerwärtige Art
der Verdächtigung, die hier mit der Beteuerung verbunden
wird, man wolle die wahre Absicht des Gegners keineswegs
einem Urteil unterziehen Mit Recht erklärt Stölzle dieses
Vorgehen für „ein ebenso frivoles als zielstrebig auf Sailers
Verderben berechnetes Manöver". (S. 55.) — An zweiter Stelle
wurde Sailer die Empfehlung verbotener Bücher zum Vorwurf
gemacht. Die Anschuldigung ging in diesem Falle von den
Kollegen Sailers Wanner, Hosemann und Lumpert aus. Unter
den angefochtenen Büchern Avurden genannt: Lavater, Hess,
Pfenninger, Werkmeister, Asmus (Matthias Claudius), die
„Kritische Geschichte der kirchlichen Unfehlbarkeit" und andere. In
Hinsicht auf Claudius stellten soAvohl Hosemann wie der Regens
Prof. Lumpert die abenteuerliche Behauptung auf: er „kanonisiere

den Huss und habe mehrere verliebte schmutzige Stellen".
Hierzu bemerkt ironisch Stölzle, es gehöre doch eine
eigentümliche Phantasie dazu, schmutzige Stellen in Claudius zu sehen.
Übrigens wird von einer Seite, die an den Denunziationen

') Diese Äusserung bezieht sich auf eine Erklärung einer Anzahl
Studierender, die an Sailers Abendrepetitionen teilgenommen hatten; sie
enthielt eine ausführlich begründete Rechtfertigung Sailers. — Specht,
hier wie anderwärts ein Muster ultramontaner Geschichtsschreibung,
deutet in verschleierten Worten an, möglicherweise sei Sailer selbst der
Verfasser dieser Erklärung. Geschichte der Universität Dillingen, S. 537,
Anmerkung.



— 186 —

gegen Sailer nicht beteiligt war1), der Kreis der von ihm
empfohlenen verbotenen Bücher noch beträchtlich erweitert.
Hiernach hätte er den Studierenden auch Lessing, Mendelssohn,

Jacobi, Garve, Feder, Kant, Herder u. a. zugänglich
gemacht, eine Behauptung, die indessen bei der ablehnenden
Stellung Sailers gegen den philosophischen Rationalismus und
die kritische Philosophie durchaus unglaubwürdig erscheint.
Welche Bücher er nun im einzelnen auch empfohlen haben

mag, die Tatsache dürfte nicht bestritten werden können, dass

Sailer von der lauteren Absicht geleitet war, durch die von
ihm empfohlenen Schriften seine Hörer zur Erfassung des

lebendigen Christusgeistes anzuregen. Dass er einen toten
Buchstabenglauben, der sich in scholastischen Distinktionen
und Subtilitäten erging, dass er einen grossen Teil der
gebräuchlichen theologischen Lehrbücher unter dieser Voraussetzung

stillschweigend ausschaltete, mag ihm von dogmatischen
Eiferern als Verbrechen ausgelegt worden sein, der unbefangen
urteilende Historiker wird ihm keinen Vorwurf daraus machen,
dass er das Gemeinsam-Christliche auch jenseits der konfessionellen

Schlagbäume zu würdigen wusste.

Doch die Weitherzigkeit, die Sailer auf literarischem Gebiete
bekundete, habe ihn, so lautet eine weitere Beschuldigung, gegen
eine Reihe von Grundsätzen und Einrichtungen seiner Kirche
gleichgültig werden lassen, und diese Gleichgültigkeit habe
sich alsdann auch auf die unter seinem Einfluss stehenden
Studierenden übertragen. Missachtung des kirchlichen
Fastengebotes und des Breviergebetes wurde ihm wenigstens
mittelbar schuld gegeben, ferner eine zu laue Verteidigung des

Zölibatgebotes und endlich eine zu milde Anleitung für die
Buss- und Beichtpraxis. Stölzle hat im einzelnen nachgewiesen,
wie nichtssagend und dürftig die Tatsachen waren, auf die

man sich zum Belege dieser Behauptungen berief. (S. 64—69.)
Auch mit dem Verdacht der Ketzerei, der Verbreitung
„gefährlicher" Grundsätze hat man gegen Sailer nicht
zurückgehalten. Doch selbst Rössle musste zugeben, dass die von
Sailer angeblich oder wirklich geäusserten dogmatischen Sätze

') J. Salat, Denkwürdigkeiten betreffend den Gang der Wissenschaft
und Aufklärung im südlichen Deutschland. Landshut 1823, S. 230. Bei
Specht, a. a. O., S. 543, Anmerkung 2.



— 187 —

an und für sich einem Glaubensartikel nicht widersprächen
und nur darum anfechtbar seien, weil einzelne seiner Schüler
von ihnen einen gefährlichen Gebrauch gemacht hätten1).

Allein die ganze geistige Armseligkeit und Rückständigkeit
der Gegner Sailers tritt in jenen Beschuldigungen zutage, die
sich gegen seine Lehrtätigkeit als solche richten. Es ist immer
wieder dieselbe Litanei, die von Sailers engherzigen und
zugleich unfähigen Kollegen vorgetragen wird: er habe die
Pastoraltheologie zum allbeherrschenden Mittelpunkt des
theologischen Studiums gemacht, die Geltung ihres Lehrfaches
dagegen so sehr herabgedrückt, dass sie bei den Studierenden
kaum noch willige Hörer fänden. So äusserte sich der
Professor des Kirchenrechts Wanner: „Die Pastoral, die ein
Nebenstudium ist, wird zum Hauptstudium gemacht, und die
Schüler darin so beschäftiget, dass sie zu andern Studien, die
in der Pastoral adplicirt werden sollen, keine Zeit und Lust
mehr haben." Und noch deutlicher offenbart sich dieses Kanonisten

Seele in dem Vorschlag: „Wie ist aber zu helfen? Die
Akademie stund lange in Flor und Ehren, ehe hier die Pastoral
gegeben wurde, sie ist also um so unnothwendiger, als sie
vielmehr ins Seminarium nach Pfaffenhausen gehörig ist. Oder ist
dieser Schritt zu auffallend, so halte man Sailer an, seine Sache
lateinisch zu geben. Würde der Befehl genau befolget, so würde
die Glorie bald ein Ende haben." Auf das gleiche Auskunftsmittel,
den Einfluss Sailers zu paralysieren, verfiel auch der Präfekt
der Alumnen Wegner: „Würden alle Wissenschaften lateinisch
dociert, so würde das Reizbare der Pastoral, wenn sie je eine
nothwendige Wissenschaft, faUen und andere gewinnen." Der
Studiendirektor und Professor des Hebräischen Schneller lässt
in seine Anklageschrift die bezeichnende Erzählung einfliessen :

„Ich könnte noch beifügen, Avie dass einer meiner Kapläne,
der in der Dillinger Aufklärungsschule zum pastor animarum
gebildet worden, ein gewester Alumnus in meiner Abwesenheit
vor meinen Domestiquen über verschiedene Religionssachen
solche Ausdrücke geäussert, dass sie von der Überzeugung
und Standhaftigkeit seines Herzens in Hinsicht auf die katholische

Religion nicht ohne Grund Bedenken tragen mussten.
Sie merkten, er habe mit der Anfechtung der Freydenkerey

') Stölzle, a. a. O., S. 73 ff., S. 77.



— 188 —

zu kämpfen, und doch hatte er zu Dillingen Antideistik *)

gehöret." Hierzu bemerkt Stölzle: „Domestiken sind jedenfalls
besonders kompetent, um über religiöse Äusserungen (wir
fügen hinzu: besonders, wenn diese von der Anfechtung der
Freidenkerei handeln) ein richtiges Urteil zu fällen." (S. 82.)
— Die Wünsche aller Gegner des Sailerschen Freundeskreises
fasst schliesslich Weng in die Worte zusammen: „Wie gut
Aväre es, wenn alle diese dreyä) weit von Dillingen wären:
fìat quod placitum est in oculis dei. Wegen mir aber, wie ich
schon mich aufrichtig geäusseret, soll ja keiner von allen
diesen unglücklich oder missgetröst Averden." (S. 83.)

Das Gutachten, das Rössle zu diesen BeschAverden abgab,
war ganz auf ihren Ton gestimmt. Der Gedanke, dass etwa
die Unfähigkeit der Kollegen Sailers an ihrem mangelnden
Lehrerfolg schuld sein könne, wird weit abgewiesen. Der
„verzärtelte Geschmack" der Studierenden, ihre „überaus
seuchte Kenntnis des Latein" werden als Gründe dafür
angegeben, dass sie den Vorlesungen über Kirchenrecht,
Dogmatik und Moraltheologie kein Interesse entgegenbrächten. Am
meisten jedoch habe Sailer ihre Ausbildung geschädigt und
sie von der Theologie abgezogen —¦ durch seine
Pastoraltheologie. Daher müsse ihr Studium eingeschränkt werden.
Auch solle Sailer die Verpflichtung auferlegt werden, die
Moralphilosophie nicht mehr in deutscher, sondern in
lateinischer Sprache zu lesen. Auf diese Weise würde „dem
Pastoralisten, dem von andern Lehrern der Vorwurf gemacht wird,
dass er auf Unkosten ihres Ansehens und ihres Lehrfaches
seine süsse Waare an Mann zu bringen das Monopolium zu
errichten gewusst, mit Recht der Weg abgeschnitten, die
Herzen junger Leute zu fesseln, sie an sich — und von der
Theologie abzuziehen" s). Ein unglaubliches Gutachten, wenn

') Antideistik (polemica antideistica) war eine Vorlesung Sailers, in
der wesentlich apologetische Fragen behandelt wurden. S. Specht, a. a. 0.,
S. 517 f.; vergi, auch Stölzle, S. 85, Anmerkung 2.

') Die Professoren Zimmer, Weber und Sailer.
3) Bezeichnend für Rössle ist es, dass er am Schlüsse der Sitzung

der Untersuchungskommission, in der gegen Sailer verhandelt worden
war, diesem die Hand drückte mit den Worten : « Es Avird alles zu Ihrer
Ehre ausfallen. » S. Stölzle, S. 139. Fast gleichzeitig schrieb er das oben
mitgeteilte Gutachten.



— 189 —

man nebenher die Tatsache erfährt, dass keiner der Dillinger
Professoren in der Lage gewesen war, der Anforderung zu
entsprechen, ein Vorlesungsbuch als Text für seine
Vorlesungen abzufassen — ausser Sailer. Nichts anderes weiss
Rössle kundzugeben als die subalterne Regierungsweisheit, die
sich für verpflichtet hält, durch Unterdrückungsmassregeln
den Geist zu dämpfen, der durch seine Regsamkeit andere
anzieht und Leben und Bewegung schafft. Im vorliegenden
Falle erscheint sie mit Rössles Worten als „eine Sünde an
der Theologie und Kirche, der man nicht mit Beförderung und
Hebung von Nullen, nicht mit Unterdrückung der hohen Geister
dient". (S. 89.)

Nur in kurzen Worten möchten wir aus dem Anklagematerial

gegen Sailer diejenigen Punkte herausgreifen, die
den Verfall von Sitte und Zucht unter den Studierenden zum
Inhalte haben. Was hier in den Beschwerdeschriften von
Schneller und Riss gerügt wird, sind Ausschreitungen und
Disziplinwidrigkeiten, die wohl zu allen Zeiten als beklagenswerte

Begleiterscheinungen des akademischen Lebens sich
einstellen mögen. Dass sie Sailer dafür zum Sündenbock
machten, war durch nichts zu rechtfertigen. Ein Avenig anders
scheint es nach Stölzles Ausführungen mit dem gegen Sailer
erhobenen Vorwurf zu stehen, er habe durch sein Verhalten
eine Lockerung der Disziplin unter den Alumnen des Konvikts
bewirkt. Geht man aber den Gründen für die Haltung Sailers
nach, so müssen ihm seine Ankläger selbst Avieder ein Ehrenzeugnis
ausstellen. In der Erklärung des Präfekten im Konvikt Wegner
finden sich die bezeichnenden Sätze : „Das verderbliche System,
von welchem Sailer der erste Vertheidiger ist, alles in Liebe
zu richten, und das zu viele Nachgeben und die allzu grosse
Nachsicht und Schonung, mit welcher man junge Leute
behandelt — dieses sind auch Quellen, die zum Verfalle der
Sitten und der Disziplin gewiss nicht wenig beitragen." Und
der Regens des Seminars Lumpert äusserte sich dahin: „Sailer
hatte unter allen Professoren bey den Alumnen fast das einzige
Vertrauen (die Professoren, die noch neben Sailer Vertrauen
hatten, hatten es Avegen ihm, Aveil sie auf seiner Partine waren),
er behandelte die Alumnen äusserst schonend und liebevoll,
und wollte sie auch so A'on mir behandelt Avissen" x). GeAA-iss

') Stölzle, S. 95.



— 190 —

scheint es nun, dass Sailer wiederholt sich straffälliger Alumnen
gegen ihre Vorgesetzten angenommen hat, dass er bestrebt
war, die Härten der bestehenden Hausordnung und der
Disziplinarstrafen tunlichst zu mildern. Wenn er dabei in einzelnen
Fällen auch pädagogische Missgriffe begangen haben mag,
seine Absicht war in jedem Falle eine edle, von Milde und
Menschenfreundlichkeit getragene. Sein Handeln zu einem
Vergehen zu stempeln, das in offizielle Anklageschriften
hineingehöre, konnte nur dem bewussten Übelwollen gelingen. —
Zwar ist die Reihe der gegen Sailer von seinen Kollegen und den
Beamten des Konvikts erhobenen Vorwürfe hiermit noch nicht
erschöpft; für unsern Zweck aber dürften sie genügend deutlich
geschildert sein, um den Geist erkennen zu lassen, der sich
in ihnen offenbart. Blinder Fanatismus, kleinlicher Neid und
die Kurzsichtigkeit reaktionären Denkens sind in ihm
verschmolzen.

Wir haben nunmehr das Ergebnis der von der bischöflichen
Kommission geführten Untersuchung in einigen Sätzen
darzustellen. Im ganzen entsprach es den Wünschen der Gegner
Sailers, wenn es auch ihrer frommen Absicht, Sailer von
Dillingen entfernt zu sehen, zunächst noch nicht entgegenkam.
In dem Regulativ, das nach mannigfachen Vorverhandlungen
am 16. September 1793 von dem Bischof genehmigt und am
24. September in einer zu diesem Zweck berufenen Versammlung

aller Mitglieder des Lehrkörpers an Akademie und
Gymnasium veröffentlicht wurde, werden zunächst die kirchlichen
und bischöflichen Bestimmungen über die Lektüre verbotener
Bücher erneuert und zur Beachtung eingeschärft. Im
Zusammenhang damit wird namentlich die „Oberdeutsche Literaturzeitung"

verboten. Ferner wird die Verpflichtung in Erinnerung
gebracht, alle literarischen Publikationen der bischöflichen
Zensur zur Begutachtung einzureichen. Als Unterrichtssprache
soll an der Akademie in allen Vorlesungen (Pastoraltheologie
und Mathematik ausgenommen) das Lateinische in Anwendung
kommen; insbesondere sollte Sailer künftig auch die Ethik
lateinisch vortragen. Der Besuch der Vorlesungen über
Pastoraltheologie, der sich bisher über 6 Semester erstreckt hatte,
wird auf die beiden letzten Semester eingeschränkt. Die
Vorlesungen über Antideistik sollten der Theologie überwiesen
werden, d. h. in Zukunft überhaupt Avegfallen. So lauten in



— 191 —

der Hauptsache die Bestimmungen, die Sailers Lehrtätigkeit
lahmlegen sollten. Ihnen schliesst sich das Verbot, Kantische
Philosophie zu lehren, an ; doch richtete sich dieses wesentlich
gegen Sailers Kollegen und Freunde: Zimmer und Weber.
Auch ist es merkwürdigerweise nur in einer bedingten Form
ausgesprochen. Es heisst nämlich in dem in Frage kommenden
Abschnitt (XII), das Verbot solle so lange gelten, „bis Wir
nieht durch den Vorgang mehrerer katholischen Universitäten
und die vorwiegende Einstimmung der Gelehrten beruhigt,
auch ein Muster einer allgemein anerkannten, gut katholischen
und dennoch mit den Kantischen Grundsätzen vereinbarlichen
Theologie werden gesehen und sodann unsere ausdrückliche
Genehmigung werden gegeben haben* *). — Übrigens war die
Gefahr in dem vorliegenden Falle auch nicht sehr gross. Denn
Weber, der allein in einer Schrift aus dem Jahre 1793 sich
als Anhänger Kants bekannt hatte2), erklärte schon im Januar
1794 in einem Promemoria, dass er die Kantische Philosophie
zu widerlegen bereit sei. Mit einer für einen Professor der
Philosophie recht seltsamen Naivität bekennt er: durch
bedenkliche Schriften Kants aufmerksam gemacht und „durch
das neueste Regulativ veranlasst, habe er das Kantische System
nochmal durchdacht und wirklich schwache Seiten in
demselben und schlimme Folgen aus demselben entdeckt"3). —
In dem von Rössle zu diesem Promemoria abgegebenen
Gutachten wurde Weber unter etwas ironischer Anerkennung
seiner Bereitwilligkeit, „sich so schnell zu reformieren",
gnädig dahin beschieden, er möge es bei der Refutation
der Kantischen Philosophie durch den Exjesuiten Stattler
und andere Gelehrte bewenden lassen und sich darauf, soviel
nötig, beziehen. „Übrigens lässt man dem Herrn Professor
für seinen Eifer in der genauesten Beobachtung des
gnädigsten Regulativs Gerechtigkeit widerfahren, und man wird
es seiner Zeit Ihro Kurfürstliche Durchlaucht geziemend an-
zurühmen wissen" 4). Trotz dieser Zusicherungen traute man
Weber offenbar doch nicht ganz. Denn seine Lehrtätigkeit

') Specht, a. a. O., S. 555.
s) < Versuch, die harten Urteile über die Kantische Philosophie zu

mildern etc.»
3) Specht, a. a. 0., S. 577.
4) Specht, S. 578.



— 192 —

wurde auf die Physik beschränkt, die Philosophie als Lehrfach
ihm dagegen entzogen. — Im ganzen Avurde durch das
kurfürstliche Regulativ die jesuitische Unterrichtspraxis am
Gymnasium und an der Akademie wieder zur Einführung gebracht,
die gemässigte Aufklärung dagegen, die in Sailer ihren Mittelpunkt

gefunden hatte, zurückgedrängt. Rössle hat offenbar
gehofft, Sailer werde sich durch die getroffenen Massnahmen
veranlasst fühlen, seine Professur niederzulegenl). Das geschah
indessen nicht. — Er hielt aus, trotzdem der neu ernannte
Direktor des akademischen Hauses Wanner darauf ausging,
ihm durch kleinliche Vexationen seine Lage noch empfindlicher
zu machen. Aber gerade in diesen Tagen zeigte sich, dass

Sailer trotz seiner Aveichen Natur religiöser Heroismus nicht
fremd war. So hielt er seine Seele frei von Verbitterung.
„Der Herr stellte mich recht und wird lösen, was der Neid
gebunden hat. Victoria! Für mich war dieses Jahr die stärkste
Prüfung — der Herr aber stärkte mich an Leib und Seele
und wird an meinem Wirkungskreise wieder erweitern, was
Befehle der Menschen verengen" 2).

Doch die Krisis war noch nicht zu Ende. Die Gegner
Sailers wollten einen vollen Triumph, und sie glaubten ihn
erst dann erreicht zu haben, Avenn er aus seinem Lehramt
entlassen werde. So wurde denn jene Intrige eingefädelt,
deren Geschichte wir bereits erzählt haben. Wir vertreten
gegen Stölzles Ausführungen die Meinung, dass an ihrer
Durchführung die Exjesuiten in Augsburg nicht unbeteiligt
gewesen zu sein scheinen. Doch ist zuzugeben, dass diese

Meinung nicht mit \Töllig sichern Beweismitteln gestützt werden
kann. Wie es aber damit auch stehen mag, die Intrige
erreichte ihr Ziel. Durch ein vom Generalvikariat in Augsburg
ausgefertigtes Dekret vom 28. Oktober 1794 wurde Sailer
mitgeteilt, dass der Kurfürst sich entschlossen habe, die Professur
für Pastoraltheologie aufzuheben, und da die Vorlesungen über
Moralphilosophie von anderen Professoren übernommen Averden

könnten, so wolle Se. Kurfürstliche Durchlaucht Sailer das

') « Es wird sich zeigen, wie der Herr Professor Sailer die Abänderung

aufnehme und nicht etwa gar die Professur niederlegen werde. »

S. Stölzle, S. 117.

3) Stölzle, S. 123. Aus einem Briefe Sailers an Lavater.



— 193 —

Beneficium zu Aislingen verleihen. Dieser Erlass wurde Sailer
unter der provozierenden Adresse „An Herrn Johann Michael
Sailer, Beneficiaten und Frühemesser zu Ayslingen, der Zeit
in Dillingen" durch Wanner übermittelt. Schon am folgenden
Tage verliess Sailer Dillingen, um sich zu seinem Freunde
Winkelhofer zu begeben, der kurz zuvor Hofprediger bei
St. Michael in München geworden war. Hier fand er eine
warmherzige Aufnahme, die ihn über die Unbill der letzten
Zeit um vieles leichter hinwegkommen liess. Mochte man seine
öffentliche Wirksamkeit schmählich verkannt und unterdrückt
haben, hier wurde ihm bewusst, dass wie er sich selbst und
seinem Gewissen, so auch seine Freunde ihm treu geblieben
waren. „Begnüge du dich damit," sagte ihm Winkelhofer,
.„dass dein Freund, dein Gewissen und dein Gott dich nicht
verdammen. Die drei verketzern dich nicht; das merk' du dir
.und das sei dir genug" J).

Den Verdächtigungen seiner Gegner entging jedoch Sailer
auch in München nicht. Man verstand es, den Kurfürsten Karl
Theodor von Bayern so gegen ihn einzunehmen, dass dieser
vorübergehend sogar seine AusAveisung verfügen wollte. Nur
dem Eingreifen des Ministers von Hertling gelang es, den schon
erlassenen Befehl wirkungslos zu machen. Doch musste Sauer
•erkennen, dass seines Bleibens in München nicht war, und so

folgte er gerne der Einladung seines Freundes Beck nach
Ebersberg. Hier hat er die Jahre der Musse zu literarischen
Arbeiten benützt, unter welchen besonders seine Übersetzung
der „Nachfolge Christi" mit ihrer von ihm verfassten
herrlichen Einleitung hervorragt.

Die Thronbesteigung des Kurfürsten Max Joseph im Jahre
1799 brachte für Bayerns geistiges Leben einen völligen
Umschwung. Eine der ersten Taten des liberalen Ministeriums
Montgelas war die Neueinrichtung der Universität Ingolstadt
¦und in Verbindung damit die Rehabilitierung Sailers und
seiner Freunde Zimmer und Weber. Sailer wurde zum ordentlichen

Professor der Moral- und Pastoraltheologie, Zimmer zum
Professor der Dogmatik und Weber zum Professor der Physik
und Chemie ernannt. Zwar hat die bischöfliche Behörde in
Augsburg zuletzt noch alles getan, um diese Ernennung zu

') S. Aichinger, J. M. Sailer, S. 225.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1913. 13



— 194 —

hintertreiben — aber vergeblich. Die Universität wurde schon
1800 nach Landshut verlegt, und hier hat Sailer die
unbeschränkte Gelegenheit gefunden, sich ganz im Sinne seines
Ideals edler und christlicher Humanität auszuwirken. Seine
segensvolle Tätigkeit kann in mancher Hinsicht dem Wirken
Wessenbergs in Baden und in der Schweiz an die Seite gestellt
werden. Die Tendenz war jedenfalls bei beiden Männern die
gleiche : Vertiefung des Katholizismus, Hervorkehrung der
sittlichhumanen Züge in ihm. Leider aber ist ihrem Streben ein voller
Erfolg nicht beschieden gewesen. Vielmehr haben die „alten
Feinde mit neuem Gesicht", die blinden Fanatiker unter den
Jesuiten und ihren Helfershelfern immer wieder ihre Kräfte
eingesetzt, um eine geistige Wiedergeburt des Katholizismus
zu verhindern. Sailers Absetzung in Dillingen ist in diesem
Sinne nur eine Episode in dem Kampfe des freier gerichteten
Denkens gegen die jesuitisch-scholastische Reaktion in der
katholischen Kirche Deutschlands.

Bonn. Rud. Keussen.


	Johann Michael Sailers Absetzung an der Akademie zu Dillingen im Jahre 1794

