
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 3 (1913)

Heft: 2

Artikel: Ausschau : Neues und Altes zur Gestaltung der Kirche

Autor: A.T.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403823

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403823
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


n ^ Â

S»;>
:a
-r.tt-~>

S Ä*^

S:¦»*¦

^



145 —

AUSSCHAU.

Neues und Altes zur Gestaltung der Kirche.

IL
Eine sehr interessante und kluge Erwiderung, die der

Grenzboten-Artikel von A. Berg in Nr. 20 der gleichen Wochenschrift

vom 15. Mai 1912 gefunden hat, und mit welcher die
Behandlung des Gegenstandes in jener Zeitschrift vorläufig
abgeschlossen ist, rührt von Herrn B. von Pcellnitz-Weimar her.
Über die Persönlichkeit des Verfassers ist uns nichts bekannt
geworden ; literarisch hat er sich aber gelegentlich der grossen
Reichstagskrise 1906 bis 1907 durch ein „Offenes Wort eines
deutschen Katholiken" ') hervorgetan, in welchem er gegen die
damalige Stellung des Zentrums und der Zentrumspresse,
insbesondere auch gegen jede Verbindung mit der Sozialdemokratie
Stellung nimmt, für eine Sammlung der Antizentrums-Katholiken
eintritt und überhaupt seine deutschen Glaubensgenossen von
unverfälschtem römisch-katholischem Standpunkt aus, also auch
unter Abweisung jeglicher Art von „Modernismus" an ihre
„deutschen Pflichten" gemahnt. Eine wirkliche Einigung der
deutschen Katholiken, wie sie in der Zentrumspresse für die
damals bevorstehende Generalversammlung in Würzburg
gewünscht wurde, könne nur fussen, so schliesst der Verfasser,
„auf voller Hingebung an unsere Kirche und an Kaiser und
Reich".

Man darf annehmen, dass Herr von Pœllnitz im wesentlichen

von diesem vergleichsw*eise unabhängigen, übrigens durchweg

vornehm verfochtenen Standpunkt nicht abgewichen ist.

') Zentrum und Deutschtum. Offenes Wort eines deutschen Katholiken,

Oldenburg. — Leipzig, Gerhard Stalling, 36 S.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1913. 10



— 146 —

In politischer Beziehung betont er auch in seinem neuem Aufsatz

die „Notwendigkeit", alle bürgerlichen Elemente zur
Abwehr der Sozialdemokratie zu einen. Wie er sich im übrigen
zu den Wendungen der „katholischen" Politik jetzt stelle, nachdem

ein Zentrumsführer, der ihm sonst wohl mit am nächsten
stand, Ministerpräsident im zweitgrössten deutschen Bundesstaate

geworden ist, und andererseits ein eifriger Beförderer
des taktischen Zusammengehens mit den Sozialdemokraten
den Bischofsstuhl des heiligen Korbinian inne hat, geht aus
seinem neuen Aufsatze nicht hervor. Es interessiert uns aber
auch nicht; wir beschränken unsere Besprechung auf das

Kirchlich-Religiöse.
Der Aufsatz trägt denselben Titel wie der vorangegangene

von A. Berg: „Eine deutsche katholische Kirche"; nur steht
ein Fragezeichen dahinter, und die Beantwortung fällt
verneinend aus. Um dieses Resultat von vorneherein gegen jede
Diskussion möglichst sicherzustellen, lässt der Verfasser gleich
im Anfang einfliessen, dass er nur für nichtkatholische Leser
Verständnis für den Standpunkt der Katholiken wecken wolle,
da für diese die Frage der von Rom losgelösten deutschen
katholischen Kirche längst (in negativem Sinne) feststehe.
Anknüpfend an den Satz Bergs von den „geseheiterten Versuchen"
der Altkatholiken, Deutschkatholiken usw. betont von Pœllnitz
zunächst auch seinerseits das „Missglücken"1 der altkatholischen
Bewegung. Sodann glaubt er den Grund dieses Scheiterns in
der Sache selbst, d. h. in den beiden Grundprinzipien der
katholischen Kirche zu finden, dem der Universalität und dem der
Autorität von oben, d. h. von der päpstlichen Spitze. Endlich
bemüht er sich, die nun einmal nicht wegzudisputierende kirchliche

Abhängigkeit der deutschen Katholiken von Rom als an
sich politisch ungefährlich für die Staaten, zunächst für das

deutsche Reich, darzustellen, wobei er allerdings zugibt, dass

die Macht des Zentrums mehrfach nicht in nationalem Sinne

Verwendung gefunden habe, und zuletzt von den Katholiken
verlangt, nicht zu vergessen, dass wir in einem paritätischen
und nicht in einem katholischen Staate leben, und ein auf
gegenseitiger Rücksichtnahme begründeter modus vivendi „für
Deutschland das einzig Mögliche" sei.

Uns interessieren, wie gesagt, hauptsächlich die ersten
beiden Punkte, die den Altkatholizismus und die Prinzipien des



— 147 —

katholischen Kirchentums betreffen; es ist uns aber dennoch
sehr willkommen, dass wir hier mit einem Politiker zusammentreffen,

der auf einem aufrichtig kirchengläubigen Standpunkte
doch eine höhere Warte einnimmt, die ihn von dem Gros der
streitenden Parteien merklich abrückt.

Inwiefern aber ist nach von Pcellnitz die „altkatholische
Bewegung der siebziger Jahre" missglückt, obschon sie, wie
mit Recht gegen Berg geltend gemacht wird, aus den Kreisen
der Katholiken heraus entsprungen ist, und obschon ausserdem
die Chancen für die Abtrennung der deutschen Katholiken von
Rom „nie günstiger standen, als damals" Wir erhalten darüber
keine direkte Antwort, vielmehr nur eine Appellation an die
Altkatholiken selbst, „die noch vorhanden sind", und die im
eigensten Innern wohl sich selbst nicht darüber hinwegtäuschen,
dass die Bewegung missglückt ist.

Hier sind aber zwei Dinge vermischt, die unbedingt von
einander zu trennen sind. Wenn die Lostrennung der deutschen
Katholiken oder einer Grosszahl derselben von Rom ein nach
der Meinung vieler erstrebenswertes Ziel ist, dem wir bis jetzt
nicht merklich näher gekommen sind, so ist dieses Misslingen
noch lange nicht ein Misslingen der altkatholischen Bewegung.
Den Altkatholiken konnte und kann heute noch jenes Ziel in
deutschen Landen als ein heisser patriotischer Wunsch
vorschweben, aber ihre eigentliche Aufgabe war doch eine andere,
nach aussen hin weit enger begrenzt, nach der innern,
religiösen Seite hin aber um so intensiver. Die katholische Welt
sah sich 1870 einer grundstürzenden Katastrophe, einer bis dahin

unerhörten Revolution von oben gegenüber. Die Lehren
von einer päpstlichen Unfehlbarkeit und einer das alte Bischofsamt

illusorisch machenden päpstlichen Allgewalt, längst von
den Kurialisten gelehrt und soweit möglich angewandt, aber
nie und nirgendwo allgemein anerkannt, mancherorts nicht
einmal bekannt, war als Lehre des Evangeliums, als Glaubenssatz,

für jeden Christen verbindlich, proklamiert worden. Das
vatikanische Konzil, innerlich und äusserlich unfrei, hatte sich
im Widerspruch zur kirchlichen Vergangenheit, diese Lehren
aufdrängen lassen. Ihre Anerkennung wurde durch
Exkommunikationen erzwungen. „Die Altkatholiken der siebziger
Jahre" erblickten in diesen Vorgängen eine Zerstörung der
bisherigen katholischen Kirche in Verfassung und Lehre, und



— 148 —

eine Gefährdung des Friedens zwischen Kirche und Staat; sie
erblickten aber vor allem in den Anathemen, Exkommunikationen

und verwandten, teils ausgeführten, teils in Aussicht
stehenden Massnahmen eine Bedrohung des eigenen Gewissens
und daher die unabweisbare Nötigung, für sich und andere die
Aufrechterhaltung der bisherigen katholischen Seelsorge zu
sichern. Die Erreichung dieses Zieles ist nicht misslungen, wie
dies viele Tausende altgläubiger Katholiken seit mehr als vierzig

Jahren zu ihrem reichen Tröste an sich erfahren durften.
Wenn deren Zahl schon im Anfange der Bewegung kleiner

geblieben ist, als manche gehofft und manche gefürchtet hatten,
und wenn auch heute die altkatholische Organisation, wenigstens

im Reiche, den Umfang nicht gewonnen hat, dass die
Politiker genötigt wären, sich ernstlicher mit ihr zu beschäftigen,
so wäre immerhin zu fragen, ob die Ursache hierfür, wie Herr
von Pcellnitz meint, in der Sache selbst, oder ob sie in
Persönlichkeiten oder in mehr oder weniger vorübergehenden
Zeitumständen zu suchen wäre. In bezug auf die Befreiung der
deutschen Katholiken im ganzen vom römischen Papsttum,
genauer: von dem heutigen, infallibilistischen und über jeden
Gläubigen bischöfliche Jurisdiktion beanspruchenden Papsttum,
hegen die Altkatholiken die weitgehendsten Hoffnungen, aber
sie sind auch auf tausend Enttäuschungen gefasst. Sie haben
aus der Geschichte gelernt, dass sich auch die höchsten Wahrheiten

und die edelsten und notwendigsten Bestrebungen durch
brutale Gewalt bis zur Vernichtung verdrängen lassen. Selbst

vor dem Schicksal, sich gegenseitig aufzuzehren, wie es jeder
menschlichen Organisation droht, sind sie nicht absolut
gesichert. Aber sie wissen, dass die von ihnen vertretene Wahrheit

immer wieder aus dem Boden sprossen Avird. Unterdessen
werden die Altkatholiken, „die noch vorhanden sind", den

Seitenblick des Herrn von Pcellnitz damit beantworten, dass sie
dem Verächter Trutz bieten. Dieser „Trutz" wird darin bestehen,
dass sie sich nach wie vor in dem einen Namen versammeln,
dessen gottmenschlicher Träger das ewige, unsichtbare und
doch gottlob immer noch hinreichend sichtbare Oberhaupt der
katholischen Kirche und der christlichen Menschheit überhaupt
ist. In diesem Tun werden sie sich denn auch als wahre Glieder

der katholischen Kirche fühlen trotz aller Anathème. Nach
dem Evangelium gehören dazu nur zwei oder drei; aber wo



— 149 —

eine seelsorgliche Notwendigkeit vorhanden ist, werden sie
fortfahren, sich zu Gemeinden zusammenzuschliessen und diese zu
Bistümern zu vereinen nach altkirchlicher Ordnung. Wie weit
das nun neben dem ersten rein seelsorglichen Zwecke zugleich
einer allgemeinen Befreiung der katholischen Kirche von
römischer Bevormundung dienen könne, das ist der höheren
Führung des Lenkers der Weltgeschichte anzuvertrauen. Dass
dazu eine schärfere Betonung des altkatholischen Prinzips und
der Unhaltbarkeit der vatikanischen Grundsätze gehört, findet
längst Aveit über die Kreise der gegenwärtigen Altkatholiken
hinaus Anerkennung. Ebenso sicher ist es aber auch, dass der
Erfüllung dieser Aufgabe die Entbindung weit grösserer
sittlicher Kräfte vorausgehen musste, als sie der deutschen Nation
gegenwärtig zur Verfügung zu stehen scheinen. Herr von Pcellnitz

meint, dass die Chancen für die Abtrennung der deutschen
Katholiken von Rom niemals günstiger gewesen seien, als nach
1870. Das ist insofern richtig, als damals die christlichen
Gewissen gerade durch Rom in einer unerhörten Weise aufgerüttelt
worden waren. Aber stärker als die christlichen Gewissen
erwiesen sich fortan unaufschiebbare grosse politische und sozial-
Avirtschaftliche Aufgaben, die den ohnehin schwer verwundeten
religiösen Sinn nach der materiellen Seite hin ablenkten. Heute
regen sich religiöse Gedanken und kirchliche Schmerzen weit
mehr als 1870, d. h. in Aveit grössern Kreisen. Aber noch weit
Aveniger als damals ist die Frage gelöst, wohin diese Regungen
die grossen Massen innerhalb der Nationen führen werden.

Herr von Pcellnitz Aveist nun aber alle Erwägungen,
Wünsche und Bestrebungen dieser Art von vornherein ab. Sie
sind ihm auf katholischem Boden grundsätzlich unmöglich, w*eil
die katholische Kirche „ihrer ganzen Verfassung, ihrer ganzen
Geschichte nach eine Weltkirche und eine hierarchisch organisierte

Kirche' ist. Demgemäss könnte also von Landeskirchen
nur in dem Sinne die Rede sein, dass man die Bistümer eines
Landes organisatorisch zusammenfasst, diese Gesamtorganisation
aber wieder dem Papste unterstellt. Gilt dies im grossen, so

muss auch im einzelnen z. B. den Altkatholiken der Name
katholisch abgesprochen werden. Ausdrücke dieser Art sind

„Usurpationen", die logisch nicht haltbar sind.
Wir unsererseits wollen nun mit dem Politiker nicht rechten,

dessen Schema allerdings sehr einfach ausgefallen ist, aber



- 150 —

den Theologen und Kirchenmann, überhaupt den religiösen
Menschen etwas roh gezimmert anmutet. Von Pœllnitz selbst
hat eine leise Ahnung davon, dass die griechisch-katholische
Kirche sich nicht so einfach in sein Schema einfügen lässt; er
hilft sich mit der Ausrede, dass diese „keineswegs das kirchliche

Autoritätsprinzip" negiere, vergisst aber dabei, zu sagen,
dass die Millionen orientalischer Christen, die ihre
Kirchenorganisation unmittelbar auf die christliche Urzeit zurückführen,
sehr einmütigen Protest gegen das Postulat einlegen würden,
dass „jede Ausübung der christlichen Funktionen innerhalb der
Kirche" nach katholischer Lehre auf der „Autorisation des

Papstes" beruhe. Vielleicht unterhält er sich hierüber einmal
mit dem Professor am erzbischöflichen Priesterseminar zu Köln,
Prinzen Max zu Sachsen.

Allein, wie gesagt, wir wollen einmal zugeben, dass sich
mit den beiden Grundprinzipien des Herrn von Pœllnitz das
Wesen der katholischen Kirche nach ihrer formal-organisatorischen

Seite hin im allgemeinen richtig, wenn auch nicht
vollständig, für normale Zeiten und Verhältnisse bezeichnen lasse.
Für Zuständlichkeiten und Ereignisse, die ein tieferes
Eindringen erfordern, reichen sie aber nicht aus. Der ungeheure
Kreis von Rechten, die man dem Papste zuschreiben will, lässt
sich, wie auch Herr von Pœllnitz richtig sagt, nur auf Grund
der Organisation, die Christus seiner Kirche gegeben hat,
rechtfertigen und bestimmen, und jedem Recht steht für seine
Ausübung auch eine Verantwortlichkeit zur Seite, vor allem gegenüber

demjenigen, der das Recht gegeben hat. Es ist im
Zusammenhange damit nicht richtig, zu sagen, dass in der
katholischen Kirche hinter dem Papste keine höhere Autorität mehr
stehe, selbst nicht mit der Einschränkung, dass wenigstens kein
menschliches Recht höher sei als das des jeweiligen Papstes.
Die katholische Kirche erschöpft sich gar nicht in ihrem
gegenwärtigen Personalbestand, sondern sie umfasst zugleich ihre
ganze Vergangenheit bis auf ihren Stifter zurück; diejenigen,
die in ihr zu lehren und zu organisieren haben, sind, wenn sie

katholisch bleiben wollen, auch dem Geiste verantwortlich, der
aus den Zeiten des Altertums und des Ursprungs der Kirche
spricht, und die Gläubigen, die Entschliessungen und Verordnungen

des zeitlichen Papstes zwar entgegennehmen, aber mit
dem, was sie von Jugend auf als katholische Lehre und Ein-



— 151 —

richtung kennen, gewissenhaft vergleichen und danach ihre
Entschliessungen einrichten, hören damit noch nicht ohne
weiteres auf, katholisch zu sein, wenn sie auch mit dem Papst in
Widerspruch geraten. Dass dies eine für den Fortbestand der
katholischen Kirche in Deutschland wichtige, ja unentbehrliche
Wahrheit ist, das beweisen zahlreiche Verordnungen des
gegenwärtigen Papstes und die ungünstige Aufnahme, die sie im
Volke bis hinauf zu den Bischöfen und den (womöglich noch
„höher" stehenden) politischen Vertretern gefunden haben. Es
muss doch auch wichtig sein, das offen zu sagen, wenn so
absolut ergebene Herren wie Kardinal Fischer sei. und Bischof
Keppler von Rottenburg es für ihre Pflicht erachten, die
Gläubigen von höchster Warte herunter darüber aufzuklären und
zu beruhigen, der eine in seinem Hirtenbrief, den wir das letzte
Mal besprochen, der andere in einer feierlichen Rede auf dem

Katholikentage.
Das grosse Volk ist also im Zusammenhang der Ereignisse

vielleicht aufmerksamer auf solche Dinge geworden, als es
1870 war. Bei den Altkatholiken wird man nun wohl sagen,
dass es sich da um weit wichtigere Dinge, um entscheidende
Glaubenssachen gehandelt habe ; darum sei die Verantwortlichkeit

viel grösser. Gut, aber diese grössere Verantwortlichkeit
ist wie die „kleinere" beidseitig; und wenn der Papst einmal
mit Anathem und Exkommunikation vorgeht, also aus der Kirche
ausschliesst, ausserhalb welcher „kein Heil" ist, so steht er Mann
gegen Mann mit dem letzten Taglöhner, dessen unsterbliche
Seele nach der Lehre des Heilandes vor Gott genau soviel
wert ist, wie die seinige. Je wichtiger und grundsätzlicher die
Sache, desto grösser ist auch des Papstes Verantwortlichkeit,
und mit dem Exkommunikationsspruch Roms ist keineswegs
causa finita, sondern die Verantwortung fängt für Rom, wenn
es gewissenhaft und „katholisch" denken will, erst recht an.

Aber freilich, weder in Rom, noch an den meisten
deutschen Bischofssitzen hatte man 1870 auch nur eine Ahnung
von der Zartheit, womit die nachmaligen Führer der altgläubigen

Katholiken an der Kirche hingen und alles vermieden,
was als freiwillige Losreissung hätte gedeutet werden können.
Wir erinnern nur an Reusch, der nach seiner Suspension durch
den Erzbischof Melchers sich eine verborgene Ecke in der
Stiftskirche zu Bonn aussuchte, wo er allsonntäglich mitten unter



— 152 -
Laien seinen Platz nahm, aber vergeblich von seinem Pfarrer
die Kommunion in laikaler Form erbat. Jetzt, nachdem mehr
als ein Menschenalter darüber hingegangen ist, wird es dem
Herrn von Pœllnitz freilich leichter, die Altkatholiken, die nun
auf sich selbst angewiesen sind und ihre Wege nach bestem
Wissen und Gewissen suchen mussten, nicht nur munter mit
zu exkommunizieren, sondern auch glaubhaft zu verkünden,
dass die Altkatholiken „logischerweise zu den Protestanten
gehören". Ja, er fügt hier noch merkwürdige Sätze bei, um die
auf die Seite gedrückten womöglich noch weiter abzuschieben.
Er sagt: „Sie sind nur dogmatisch noch nicht so freiheitlich
entwickelt wie diese. Diese Entwicklung kann aber eintreten
und wird es vermutlich auch tun. Es steht ihr jedenfalls kein
Hindernis mehr im Wege, wenn man erst durch Trennung von
dem katholischerseits als höchste kirchliche Autorität geltenden
Papsttum das Autoritätsprinzip selbst durchbrochen hat." Wirklich

kein Hindernis? Also der Glaube besitzt bei „Katholiken"
in sich selbst keine Kraft, sieh zu erhalten? Bei dem gläubigen
Menschen hängt sonst die Autorität am Glauben, nicht der
Glaube an der Autorität. Die Altkatholiken ihrerseits haben
es nie für ihre Aufgabe gehalten, verbindliche Glaubensdekrete
zu machen, und dabei wird es wohl auch sein Bewenden haben.
Ihr Bekenntnis bleibt orientiert an dem Glaubensgehalt der
christlichen Kirchen aller Jahrhunderte als des wahren und
vollständigen Katholizismus, und an dem Fundamente, das
dafür gelegt ist in dem Evangelium Christi unseres Herrn; und
dieser ihr Glaube bekundet sich täglich in ihrem Gottesdienst
und in ihren verfassungsmässigen Einrichtungen.

Das ist „freiheitlich" genug und doch auch wohl „katholisch"

genug. Auf den Satz aber: „die Altkatholiken gehören
logischerweise zu den Protestanten", antworten wir mit der
Gegenfrage : Wohin gehören denn die Protestanten Und unser
alter Gewährsmann Pius IX. soll es uns sagen: Sie gehören
in gewissem Sinne auch zum Papste. So in dem Briefe von
1873 an Kaiser Wilhelm, einer typischen Urkunde intimster
römischer Dogmatik und fieberhaft gehegter Zukunftswünsche.
Die Protestanten zählen also „in einem gewissen Sinne" in der
katholischen Kirche mit. Vielleicht ist es gar ihr grösster Fehler,
dass sie dort nicht mitzählen wollend Wer könnte sie sonst
hindern, den Papst beim Wort zu nehmen und ihn gegebenen-



— 153 —

falls an seine durch die Trennung nicht aufgehobene
Mitverantwortung zu erinnern? Was sich, wenn auch noch so
bescheiden, ein Kardinal Fischer an Einsprachen gegen päpstliche
Massnahmen erlaubt hat, das sollte doch auch den Millionen
Protestanten zustehen, wenn sogar der Papst selbst „in
gewissem Sinne" eine Gemeinschaft des Rechts zugibt. Jedenfalls
wäre es auch nach vierhundert Jahren noch nicht zu spät,
abgerissene Fäden wieder aufzunehmen und verschüttete
Weltverbindungen wenn möglich wieder herzustellen.

Herr von Pœllnitz gibt sich, ein echter Politiker des Tages,
in diesem Punkte viel zu bescheiden ; denn er spricht nur von
der kirchlichen Abhängigkeit eines Teiles des deutschen Volkes
von Rom, während wir eher bereit wären, dem weitausschauenden

schwärmerischen Verlangen Pius' IX. uns anzuschliessen
und einer geordneten Verbindung der ganzen Nation, ja aller
christlichen Völker, mit einem Zentrum und Einheitspunkte das
Wort zu reden, nur dass das Abhängigkeitsverhältnis sich in
ein Verhältnis der gegenseitigen Verantwortlichkeit für den

seelsorglichen Zweck verwandle. Für diesen Zweck allein ist
ja der ganze kirchliche Apparat da, und anders, als durch
gegenseitige Hülfe darf man diesen Zweck unter bewussten
Christen nie erreichen wollen.

Auf der scheinbar so ebenen Flur, auf der wir Altgläubigen
ehemals friedlich mit dem Papste gewandelt sind, ist in den
vier letzten Jahrzehnten auch schon eine unglaubliche Menge
von trennenden Schuttmassen, ja sind ganze Gebirge von
unwegsamen Felstrümmern aufgehäuft. Kaum dass es uns Älteren
gelingt, ein schwieriges Alpenpfädchen zu finden, das etwa
ein Zusammentreffen ermöglichen könnte. Die Jüngeren sind
vielfach geneigt, die mühsame Kletterei gleich gar nicht
einmal mehr zu versuchen. Wir werden daran erinnert durch
eine Bemerkung unserer Freunde im „Neuen Jahrhundert",
Nr. 5, 1913, nach der die altkatholische Bewegung „dadurch,
dass sie sich vom grossen Ganzen trennte", „sich des Einflusses
auf die Entwicklung des Katholizismus begeben" habe. Nun,
abgesehen von einer Reihe der allerschwierigsten und
einschneidendsten trennenden Fragen ist doch auch schon die
Modernismus-Enzyklika selbst ein artiges Felsenungetüm, das
den Weg zur Einflussnahme auf die Entwicklung des neuesten
Katholizismus denen, die davon betroffen sind, nicht sonderlich
erleichtert hat.



— 154 —

Man kann auf der andern Seite nicht gerade sagen, dass
die päpstlichen Ingenieure sich an Abräumungsarbeiten
verschiedener Art nicht beteiligen wollten. Die Tätigkeit der
Bibelkommission, die unleugbar sehr umfangreiche Reformarbeit am
kanonischen Recht, und verschiedene liturgische Verbesserungsmassregeln

zeigen wenigstens, dass die Notwendigkeit dafür
auch in Rom nicht verkannt wird. Es kommt aber auf die
Richtung an, sonst kommen die ausgeebneten Weglinien und
Tunnelstrecken doch nicht zusammen. Wenn nun wir Altkatholiken

unserer Pflicht, die Felstrümmer wegzuräumen oder zu
durchbohren, auf unserer Seite genügen wollen, so werden wir
nicht anders können, als immer wieder dem Ausgangspunkte
unserer notgedrungenen Sonderexistenz zuzusteuern. Das gibt
fortgesetzt weitausschauende Arbeit, obschon nicht ein halbes
Jahrhundert inzwischen liegt. Dass wir dabei die Bemühungen
der sogenannten modernistischen Katholiken freudig und dankbar

begrüssen, die den neuen Ereignissen und dem römischen
Kirchenwesen auch der gegenwärtigen Generation weit näher
stehen, als wir es beim besten Willen könnten, brauchen wir
nicht abermals zu versichern. Doch ist uns, wie wir oft
betont haben, jedes selbständige Wort eines Bischofs, jede
gewissenhafte Arbeit der wahrlich nicht auf Rosen gebetteten
deutschen römisch-katholischen Theologie, und sind uns die

Gewissensregungen in den Unterströmungen der katholischen
deutschen Laienschaft wertvolle Mithülfe, die, wenn sie uns
auch nicht zugedacht ist, doch der Stützung unseres Rechtsbodens

zugutekommen muss. Zu ihrer gedeihlichen Blüte
genügt freilich für die Altkatholiken ein noch so festes formelles
Recht nicht; hier hilft ihnen nichts, als dass sie sich befähigt
zeigen, „den Beweis des Geistes und der Kraft" zu leisten und die
ihnen gegebenen Kräfte grosszügig in den Dienst des Ganzen
zu stellen. Und das hoffen wir zu Gott.

Nach aussen hin aber, insbesondere mit den Streckenarbeitern

des intransigenten Infallibilismus und Absolutismus,
den man heute katholische Kirche nennt, können und wollen
wir Altkatholiken nirgendwo anders, als in der Axe des 18. Juli
1870 zusammentreffen. Ob das in horizontaler Linie und geradlinig

möglich oder nützlich ist, das hängt von den Resultaten
der beiderseitigen Bohrarbeit ab. Hier ist ein „in der Sache
liegendes" Gesetz, also ein höherer, göttlicher Wille massgebend,



— 155 —

der vielleicht beide Seiten zwingt, sachlich und zeitlich tiefer zu
graben, zeitlich etwa bis in die Nähe der Glaubensmänner
des sechzehnten Jahrhunderts, oder darüber hinaus bis zu
den mittelalterlichen Reformkonzilien, oder gar bis zu den
griechischen Patriarchen, einem Michael Cärularius, einem
Photius, oder bis zum hl. Cyprian, oder bis zu dem Völkerapostel
Paulus, der — sehr „katholisch" — allen alles sein wollte und
doch — bedenklich „protestantisch" oder „altkatholisch" —
dem damaligen „Papste" ins Angesicht widerstand. Überall
würden wir auf Leute stossen, die nach Pius IX. in gewissem
Sinne dem Papste angehören, und immer kämen wir auch
noch nicht zu spät, um dem zehnten Pius oder irgend einem
spätem in dem Streben, alles in Christo zu erneuern, „omnia
in Christo instaurare", in unserer Art nach besten Kräften be-
hülflich zu sein. Zu fürchten ist nur, dass Rom aus altem
Instinkte just nach der entgegengesetzten Seite zu graben
versuchen wird, solange es eben geht. Dabei kann es dem
Verhängnis auf die Dauer nicht entgehen, dass man gerade in ihm
jenes Sektentum finden wird, dessen es alle anderen bezichtigt,
wie ihm ähnliches schon in früher Väterzeit prophezeit wurde. —

Noch einmal müssen wir uns unserm Politiker zuwenden.
Da, wo er die vermeintliche Gefährlichkeit der Abhängigkeit
der deutschen Katholiken von Rom zu widerlegen versucht,
argumentiert er mit dem Gedanken, dass man die
Existenzberechtigung den deutschen Katholiken doch wohl „beim
besten Willen" nicht bestreiten könne, und sie also nehmen
müsse, wie sie eben sind, wie sie nicht anders sein können.
In der Tat ist bei der augenblicklichen Lage der Dinge in
Deutschland nicht zu befürchten, dass ein zweiter Minister
Colbert von jener Existenzberechtigung die Meinung aussprechen
könnte : ich sehe dafür keine Notwendigkeit, je n'en vois pas
la nécessité. Eine gelinde Angst vor einer solchen Möglichkeit
könnte nur Platz greifen, wenn der Papst noch lange mit
Massnahmen fortführe, die geeignet wären, nicht bloss den Frieden
zwischen den Konfessionen ernstlich zu gefährden, sondern
auch die weiten Kreise der eigenen Anhänger so in ihrem
Gewissen zu beunruhigen, dass auch das blödeste Auge eine
Revision des Abhängigkeitsprinzips als notwendig erkennen musste.

Im letzten Absätze ändert von Pœllnitz seine Adresse. Er
wendet sich jetzt an die Katholiken und sagt, sich selbst ein-



— 156 —

schliessend: „Wir Katholiken dürfen nicht vergessen, dass

wir in einem paritätischen und nicht in einem katholischen
Staate leben, dass wir also auch auf den nichtkatholischen
Bevölkerungsteil Rücksicht zu nehmen haben, um so mehr, als
wir nur dann auch für uns Rücksicht verlangen können. Wir
können nicht beanspruchen, dass in Deutschland die katholischen

Anschauungen die massgebenden seien, ebensowenig, wie
wir dies den evangelischen zugestehen. Ein auf gegenseitige
Rücksichtnahme, Achtung der beiderseitigen Überzeugungen
begründeter modus vivendi ist für Deutschland das einzig
Mögliche."

Unbescheiden ist dieser Appell an die Glaubensgenossen
nicht zu nennen. Vorher, wo der Verfasser zu den Niehtkatholiken

spricht, klingt es schon viel entschiedener. Da heisst es :

es muss jedem der beiden Teile sein Recht werden, man darf
keinen rechtmässigen Grund zum Klagen geben, man muss die

Anschauung aus der Welt schaffen, die dem Zentrum im wesentlichen

seine Macht gegeben hat, „dass alle und jede Freiheit,
welche die katholische Kirche in Deutschland besitzt, der
Regierung und den Parlamenten durch das Zentrum abgerungen
werden sei, und dass, wenn das Zentrum lahmgelegt würde,
das katholische Volk und die katholische Kirche schutzlos den

Angriffen der Gegenpartei ausgesetzt wären".
Da können sich denn die Politiker und Regierungsmänner

die Zähne dran ausbeissen, die sich für die freie Stellung, die
die katholische Kirche in Deutschland im Gegensatz zu den
meisten katholischen Ländern verfassungsmässig und tatsächlich

geniesst, sogar auf das Urteil des Papstes glauben berufen
zu können.

Man sieht, ganz leise vermag schon Herr von Pœllnitz
nicht aufzutreten. Wie mag es erst bei seinen Glaubensgenossen
aussehen, an deren „nationales Bestwoilen" er appelliert, die
nicht vergessen sollen, dass sie Rücksicht zu nehmen haben
usw. Viele sind gewiss aufrichtig friedfertig und tolerant,
besonders in der Laienschaft; viele möchten nicht als intolerant
gelten, auch in der Geistlichkeit. Ganz anders aber ist es mit
denen, die mit voller Bewusstheit die Ziele des römischen
Kirchenregiments verfolgen; und das sind die Herrschenden
und Tonangebenden. Diese könnten ihm, leise, aber deutlich,
zu verstehen geben, dass er in Gefahr sei, selbst zu vergessen,



— 157 -
was er andern so eindringlich vorhält : „EntAveder unter päpstlicher

Autorität und Führung, oder nicht mehr katholisch."
Der Papst aber hat nie anerkannt, und wird es nie anerkennen,
dass irgendwo der „Irrtum" gleiches Recht mit der „Wahrheit"
haben dürfe; legt er doch heute noch den Bischöfen als
eidliche Pflicht auf, die Ketzer nach Möglichkeit zu verfolgen und
zu bekämpfen. Der glühende Wunsch und das nie ruhende
Ziel derer, die wahrhaft dem Papste untergeben sein wollen,
muss also nicht das sein, dass wir kein einseitig protestantisches
Regiment bekommen, sondern dass langsam, aber sicher an
dem endlichen Aufhören des protestantischen Kirchentums
gearbeitet werde.

Den Schlusssatz, ein auf Achtung der beiderseitigen
Überzeugungen begründeter modus vivendi sei „für Deutschland das

einzig Mögliche", lassen also die „wahren" Katholiken dem
Herrn von Pœllnitz nur für heute gelten. Grundsätzlich und
„logischerweise" ist dies ein „protestantischer" Gedanke ; auf
die Dauer wird er das Schicksal des Gedankens einer „deutschen

katholischen Kirche" zu teilen haben, weil er wie dieser
an „innerer Inkonsequenz" leidet, und es könnte kommen, dass

sich mit Herrn von Pœllnitz auch die katholischen Glieder
„paritätischer" Staatsministerien über kurz oder lang ebenso
als „Ketzer" gezeichnet sähen, wie die Protestanten, Altkatholiken

und Modernisten.
Dann werden die Herren wohl auch den Spaten in die

Hand nehmen müssen, und die erste Sektion bei den immer
schwieriger werdenden Abgrabungen müssen dann sie
übernehmen. Wir reichen ihnen die Bruderhand. A. Th.


	Ausschau : Neues und Altes zur Gestaltung der Kirche

