
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 3 (1913)

Heft: 1

Artikel: Die serbische Kirche in Alt-Serbien

Autor: Ilitsch, Jordan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403820

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403820
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


45

Die serbische Kirche in Alf-Serbien.

Die Wiege des serbischen Volkes, avo die erste serbische
politische und Kirchengeschichte entstand, war in den bisherigen
Provinzen der europäischen Türkei, die jetzt Alt-Serbien genannt
werden. Diese Länder Messen früher: Illyrien, Dardanien,
Mazedonien, Misien, Tribalien, Albanien etc. Nach der Ansiedelung
der slavischen Volksstämme bekamen sie den Volksnamen „Slo-
vinia" und Avährend der Regierung der serbischen Kaiser und
Patriarchen — deren Hauptstädte Prisren, Skoplie, Ipek waren
— ersetzte ihn der Name: „Die serbischen Länder", der in
seinem Begriff alle Provinznamen umfasste. Die gänzliche
Eroberung der serbischen Länder durch die Türkei im Jahre 1459

vernichtete diesen Namen nicht ; er erhielt sich so lange, bis er
durch den neuen Namen eines idealen Staates „Serbien" ersetzt
wurde, Avelchen das serbische Volk unter dem Einfluss der
lebendigen Erinnerungen an den heroischen Volkskampf gegen
die Aiel grösseren türkischen Armeen in seiner Seele geschaffen
hatte. Auf Errichtung dieses idealen Staates hatte die serbische
kirchliche Autonomie grossen Einfluss, besonders das erneuerte
Patriarchat von Ipek, die einzige Organisation, welche mit
kleinen Ausnahmen das ganze serbische Volk vereinigte. Die
Grenzen dieses Patriarchats wurden auf gutem Boden errichtet ;

es umfasste die ethnisch rein serbischen Länder von Budini
bis Welesse und vom Fluss Timok bis zum adriatischen Meer.
Die serbischen Patriarchen und Bischöfe organisierten die
erneuerten und neubegründeten Bistümer und sie betrachteten
es als ihre grosse Pflicht, alles zu tun, Avas dem Volk die
Sklaverei erleichtern konnte. Sie teilten Schmerzen und Kummer
mit ihrem unterdrückten Volk, sie sorgten für sein Bestehen und
seine Bedürfnisse und schützten es vor den Verfolgungen der
grausamen Türken und den Plünderungen der wilden Amanten.



— 46 —

Viele Kirchen, Schulen und Klöster wurden erneuert und
Druckereien in Skadar, Mileschewo usw. erbaut. Das neue
Leben und den Volksaufschwung bemerkte man sofort, und
der Fortschritt der Serben erreichte in dieser Zeit auch eine
erfreuliche Stufe. Die sorgsame Arbeit der Bischöfe und der

ganzen Priesterschaft hielt das serbische Volk aus den verschiedenen

Gebieten des grossen türkischen Reiches zusammen und
die grosse Hoffnung auf Befreiung und Vereinigung, auf eine
bessere Zukunft, die sie ihm einflössten, erfüllte das ganze
Leben des gequälten Volkes. Die Idee von der Befreiung und
Vereinigung war nicht mehr ein künstliches Werk, ein
phantastischer Traum zur Erleichterung der Volksqualen, oder ein

Objekt der Volkspoesie, welches auch den deutschen Goethe
begeisterte. Sie wurde die lebendige und unverzügliche Notwendigkeit,

welche die breiten Volksmassen mit den serbischen
Patriarchen an der Spitze ergriff', und welche sie zu den
unaufhörlichen und mutigen Befreiungskämpfen anspornte. Diese
Idee bewegte sie auch zu jenen verhängnisArollen Schritten der
Übersiedelung nach Österreich und Russland, nachdem die
türkische Regierung Griechen für die serbischen Patriarchate und
Bistümer anstellte. Die Aussichten auf die glänzende serbische
Zukunft verdunkelten sich, die Volksführer verminderten sich,
weil die besseren serbischen Priester durch die Türken und
Griechen verfolgt Avurden, und die Zahl der Kirchen und Schulen
wurde kleiner. Im Memorandum des letzten serbischen
Patriarchen Basilius Brkitsch (1763—1765) an die russische Regierung
heisst es: „Wir Serben und Bulgaren haben keine Schulen,
wenig Kirchen und noch weniger Klöster, an Pfarrern und
Mönchen haben wir sehr grossen Mangel."

Die griechischen Bischöfe-Phanarioten ') konnten sich nie
in ihre geistliche Herde einleben, weil sie kein Mitgefühl mit
ihren Qualen und ihrem Elend hatten. Sie identifizierten die
Interessen der Kirche mit ihren eigenen, und ihre Hauptsorgen
waren gute Einnahmen. Bei ihnen entstand zudem der Plan
der Errichtung von Gross-Griechenland, „die grosse Tat", >vie
sie ihn nannten. Den Anfang zu dessen Verwirklichung sahen
sie in der Unterdrückung der Slaven und besonders in der Ver-

*) Phanarioten Averden sie nach einer Strasse in Konstantinopel
genannt, wo die reichen Griechen lebten, aus denen geAvöhnlich die höheren
Kirchenbeamten gewählt wurden.



— 47 —

nichtung des Patriarchats von Ipek und des Archiepiskopats atoh
Ochrid. Unermüdlich arbeiteten sie an ihrem Ziel, und sie
erreichten es fast während der Regierung des Patriarchen Samuel I
(1764—1768) von Konstantinopel. Der Patriarch erwirkte bei
der türkischen Pforte, dass die beiden Kirchen im Jahre 1766
mit der ökumenischen Kirche vereinigt wrurden, und dass man
die schwarze Herrschaft der griechischen Geistlichen in den
südslavischen Gebieten noch mehr befestigte. Diese Herrschaft
verschlimmerte die traurige Lage der Slaven noch mehr, und
gerade als die Phanarioten grosse Vorbereitungen machten, um
auf der Balkanhalbinsel eine Revolution — zu derselben Zeit
wie in Frankreich — hervorzurufen, stand ein Teil des
serbischen Volkes auf und befreite sich noch in den ersten
Jahrzehnten des vorigen Jahrhunderts von den Türken und von den
Griechen. Der neugebildete Staat und die Kirche trugen die
Namen „Serbien" und „serbisch". Der grössere unbefreite Teil,
der unter der alten Herrschaft blieb, hiess fortan Alt-Serbien
zum Unterschied vom neuen Serbien.

Die stolzen Griechen setzten in Alt-Serbien ihre geistliche
Politik fort. Die kräftige Unterdrückung der slavischen
Bevölkerung und ihre Anstrengungen, die slavische Kirchensprache

durch die griechische zu ersetzen, bewirkten, dass

unbeständigere Leute Schutz bei den türkischen Gewalthabern

und besonders in ihrer mohammedanischen Religion
suchen mussten. „Es geschah" — schreibt der serbische
Geschichtsforscher M. Setschewitsch in der Weltgeschichte S. 672

— „dass nicht nur die Christen slavischer Nation, sondern auch
ihre Pfarrer zum Islam übertraten, weil sie die Wut der
Phanarioten nicht mehr ertragen konnten." Es geschah auch —

sagt der serbische Vertreter zu Skoplje Iwanitsch in der
„Bossanka Wila" (bosnischen Fee) 1905, Nr. 3 — dass ganze
Gebiete: Gora bei Prisren, das Katschanikgebiet im Kossowo-
land und andere Teile zum Islam übertraten. Die
Nachkommen dieser Slaven nennen sich jetzt nach ihrer Religion
Türken, verstehen aber Aveder ein türkisches Wort, noch haben
sie türkischen Volkscharakter. — Ein interessantes Beispiel aus
der kirchlichen Geschichte der Phanarioten brachte die „Srpske
Nowina" (die serbische Volkszeitung) im Jahre 1844 in Nr. 50 :

„Benedikt II, Bischof von Nisch, ein Grieche, geboren in
Konstantinopel, war ein stolzer, lasterhafter und verdriesslicher



— 48 —

Mensch, der nur für sein eigenes Interesse und mit Widerwillen
gegen die Heiligkeit seines Berufes seine geistliche Herde

leitete, sie aber nicht kannte. Ihm, als einem Griechen, sieht
man an, dass ihm der Nutzen der Kirche und des Volkes nicht
am Herzen liegt, damit Avird das vernachlässigt, was unter
einem guten Pascha ausgeführt werden könnte, und dem die
Paschas auch nicht abgeneigt Avaren. Interessant ist auch, dass

der Bischof immer durch Nisch reitet und dabei neben dem
Pferd zwei bis vier Priester wie Groome gehen. Einer davon

trägt vor ihm her ein Zeichen, einen goldenen Apfel auf einem

Stab, welchen die Bischöfe der ganzen Türkei zur Auszeichnung
und zur Sicherheit vom Sultan bekamen, und ein anderer
ein mehr als ein Klafter langes Tabakspfeifenrohr mit grossem
Bernstein darauf. Die Auszeichnung soAvie das Rohr tragen die
Priester hoch, damit man schon von ferne sehen kann, dass

der Bischof kommt. In der schönen Kirche, in der auf einer
Seite griechisch und auf der andern Seite slavisch gesungen
wird, steht der Bischof während des Gottesdienstes im Bischofsstuhl.

Ich kann nicht unterlassen, zu sagen, dass dieser Bischof
die schlechte GeAvohnheit hat, den Priester, der nach ihm in
die Kirche kommt und sich tief vor ihm neigen muss, vor dem

ganzen in der Kirche versammelten Volk während des
Gottesdienstes öffentlich zu tadeln und ihn nicht nur Esel und Schurke
zu nennen, sondern auch mit dem Bischofstab auf den Rücken
zu schlagen. So vernichtet er selbst die Würde der Priester, der
Kirche und des Gottesdienstes. Es ist selbstverständlich, dass
dieser Bischof für die Priesterausbildung nicht sorgt, er Avünscht

nur, von seinem elenden, bedrückten Volk und der Geistlichkeit
seine Taschen zu füllen und dann ein besseres Bistum zu
bekommen. Jeder Priester muss dem Bischof von seinem geringen
Lohn geben. Sein Geiz ist so gross, dass er immer und für
jeden bereit ist, mit seiner ganzen Geistlichkeit Gottesdienst
zu halten, Avenn man ihm dafür 5 if% Zwanziken (Fr. 4.40)
bezahlt." Wie dieser Grieche-Phanariot Benedikt, so waren auch
andere Bischöfe in den anderen neubefreiten serbischen
Gebieten, in Bulgarien, Alt-Serbien und Mazedonien, und das wird
zum richtigen Verständnis der bulgarischen nationalkirchlichen
BeAvegung genügen. — Die Sorge für die Bedürfnisse des Volkes, für
seine Selbsterhaltung und Ausbildung konnte den höheren
Kirchenbeamten nicht mehr übertragen Averden. Sie wurde



—- 49 —

der Volkseinsicht überlassen. Die einzigen Unterrichtsanstalten
Avaren die serbischen Klöster. Sie Avaren gleichzeitig die
serbischen Volkskirchen und Schulen, wie die theologischen
Seminare, avo sich die Schüler zum Priesteramt vorbereiteten.
In den Klosterschulen lehrte man gewöhnlich das Abc Buch,
das Horologium (Kirchenbuch), den Psalter, die Kirchenregel
und Gesang. "Wer darin gut Bescheid wusste, hatte die
Qualifikation zum Priester. Archimandrit N. Dutschitsch schreibt
in seiner serbischen Kirchengeschichte, S. 202, dass die
griechischen Bischöfe auch solche für Geld weihten, die kaum in
den Kirchenbüchern lesen konnten. Sie schickten sie in bessere
Klöster, avo sie die Kirchenregeln und den hl. Sakramentsdienst
lernten. Solche Schulen waren in den Klöstern Dewitsch, Grat-
schaniza, Lesnowo, Leschak, Treskawaz und Sleptsche bei Prilep.
Der Hieromonach Gedeon Jurischitsch envähnt in seinem Werk
„Detschanski Prwenaz" (Der Erstling vom Kloster Detschani),
Neusatz 1852, die Klosterschulen zu Detschani und Ipek, avo

die serbische Priesterschaft die nötigen Kenntnisse seit uralter
Zeit bekam. Im vorigen Jahrhundert bestanden in Alt-Serbien
und Mazedonien neben den Klosterschulen noch serbische
Volksschulen. Ihre Zahl Avar am Ende der ersten Hälfte des vorigen
Jahrhunderts über 30 und die Zahl der bulgarischen 4 (A. Pvva.

nitsch „Bossanska Wila" 1905, S. 58). Die Türken Hessen die

Gründung und Vermehrung der Schulen geschehen, weil sie

von ihnen weniger fürchteten als von den Kirchen. Auf die
serbischen Kirchen aber sahen sie Avie auf ein revolutionäres
Element in ihrem Kaiserreich, das sie nicht dulden dürften. Die
serbischen Kirchenorganisationen Avaren die kräftigsten Träger
der serbischen Ideen und Bundesbestrebungen: sie sorgten am
meisten für eine bessere Zukunft des unterdrückten Volkes,
deshalb Avurden sie durch die Türken und ihre Helfershelfer die
Griechen und Bulgaren im ganzen 19. Jahrhundert immer mehr
vernichtet. — Die stärkere Bewegung für die Begründung und
den Unterhalt der serbischen Kirchen und Schulen und das

lebendigere Interesse des amtlichen Serbiens für die Organisation

der serbischen Bevölkerung in der Türkei beginnt erst
in der ZAveiten Hälfte des vorigen Jahrhunderts. Im Jahr
1868 wurde in Belgrad durch den Vertreter des serbischen
Fürsten Johann Ristitsch ein Ausschuss für die Sorge um
die serbischen Kirchen und Schulen in der Türkei gebildet

Internat. MreM. Zeitschrift, Heft 1, 1918. 4



— 50 —

(vgl. die äusseren Beziehungen Serbiens 1868—1872, III,
Belgrad 1901). Im Jahr 1872 arbeitete man an der Erneuerung
der kirchlichen Vereinigung des serbischen Volkes im
Patriarchat Ipek. Die serbische Regierung und der Metropolit
Michael versuchten zu erreichen, dass in den serbischen
Bistümern der Türkei wenigstens serbische Kandidaten Bischöfe
Averden sollten, aber alles blieb erfolglos. Der mächtige
russische General N. J. IgnatieAV, dem die Bulgaren während seines
Lebens ein Denkmal zu Warna erstellten, nahm sich um das

bulgarische Exarchat an und \*erhinderte jede Bewegung für
die serbische gerechte Sache. Er gehörte zu jenen russischen
Politikern, die in der grossen bulgarischen Kirche die Ver-
Avirklichung ihrer Begehrlichkeiten sahen. — Nach diesen
erfolglosen Versuchen musste das serbische Volk die ähnliche bulgarische

nationalkirchliche Bewegung freudig aufnehmen, Aveil es

hoffte, dass seine Nation, seine Kirchen und Schulen im Exarchat

besser beschützt sein würden. Die bulgarische Bewegung

Avar am Anfang rein slavisch, nicht bulgarisch; so
predigten auch die bulgarischen Agitatoren. Der bulgarische Kampf
war — wie P.Balkanski sagt - - ein Kampf der Slaven gegen die
Hellenen, oder ein Kampf der Slaven in der Türkei gegen die
griechische Hierarchie und Sprache in den slavischen Kirchen
und Gemeinden. Überall beteiligten sich die Serben an der
Gründung des Exarchats, überall gaben sie ihre Unterschrift,
damit die Bulgaren ZAvei Drittel Stimmen erhielten und sie
nach § 10 des Fermans des Sultans bulgarische Bischöfe
bekommen könnten. Im Jahr 1872 wurde ihr Wunsch erfüllt, sie
bekamen durch den Ferman des Sultans die Bistümer in Skoplie
und Ochrid. Bald nachher — Avährend des serbisch-türkischen
Krieges im Jahre 1876 — Aviderrief die türkische Pforte den
§ 10 des Fermans und annullierte die Anstellung der Bischöfe
in den erwähnten Städten.

Das neue bulgarische Kirchenregiment und seine Versuche,
in Alt-Serbien und Mazedonien die serbischen Volkssitten und
Nationalgefühle gänzlich zu unterdrücken, und die herrlichen
Erinnerungen an die berühmte serbische Vergangenheit, an die
Volkshelden und heroischen Kämpfe für die Selbsterhaltung,
die das Volk selbst in seinen Volksliedern besang, zu
vernichten, schufen bei der slavischen Bevölkerung in Alt-Serbien
und Mazedonien bald ZAvei kirchliche Parteien. Die einen



— 51 -
glaubten, die bulgarische Kirche, hinter der sie Russland sahen,
Averde ihnen Befreiung bringen — sie nannten sich „Exarchisten",
— die andern erhielten ihre alten Sitten, sie begeisterten sich
au den heroischen Volkskämpfen und erwarteten ihre
Befreiung von den befreiten kleinen serbischen Staaten, Serbien
und Montenegro. Sie blieben unter dem Patriarchat und nannten
sich „Patriarchisten". Die ersten Kämpfe zwischen den
Patriarchisten und Exarchisten wurden in Serbien und Montenegro
nicht bemerkt, weil ihre Blicke nach einer andern Seite gerichtet
waren. Sie machten grosse Vorbereitungen auf den Krieg mit
den Türken. — Die öfteren serbischen Aufstände und
unaufhörlichen Kämpfe mit den Türken bewirkten, dass das Wort
„Serbe" bei den Türken nie beliebt wurde und es im 19.
Jahrhundert den Sinn von Aufwiegier erhielt. Das geschah besonders

nach dem serbisch-türkischen Krieg (1876—1878), seitdem
niemand in der Türkei seinen serbischen Namen sagen durfte,
und die Christen entweder Bulgaren oder Griechen sein mussten.
„Dieser Krieg trug viel bei zu den Erfolgen des bulgarischen
Exarchats", sagt der Russe N. DurnoAvo in seinem Buch „Die
Staaten und Völker". Über die Vernichtung der serbischen
Schulen in der Türkei schreibt er: „Die serbischen Schulen,
die bis zum Jahr 1878 in Kumanowo, Skoplie, Tetowo, Deber,
KitscheAvo, Bitolj, Ochrid, Kratowo, Tern, Bresnik, Welesse und
ihren Kreisen waren, wurden geschlossen. Viele schuldlose
serbische Lehrer schickte man im Einverständnis mit den
Bulgaren in die Verbannung nach Kleinasien und Afrika. Von
den 146 serbischen Schulen — so viel besässen die Serben vor
dem Krieg — blieben nach dem Krieg nur 19. Alle andern
wurden entweder bulgarisch oder sie wurden geschlossen." Vgl.
Iwanitsch „Bosnische Fee" 1905, S. 378.

Die Bulgaren benutzten die türkische Neigung für ihre
Propaganda und sorgten dafür, dass die Türkei alle Slaven in
ihrem Kaiserreich Bulgaren nannte. Ebenso besorgten sie bei
der Bevölkerung, dass der Name „Bugarin", das heisst Rajah
(Arbeiter) — vgl. P. IretkoAvitsch „Srpska Sastawa" (Die
serbische Fahne) 1898 — zuerst mit dem Namen „Christen"
identifiziert und später wegen Ähnlichkeit mit ihrem Volksnamen
in „Bulgarin" verändert wurde. Sie begannen dann
zusammen mit den Türken einen grausamen Kampf gegen die
Serben (Patriarchisten) und setzten ihn so lange fort, bis die



— 52 —

Türkei zur Besinnung kam und sah, dass ihr von den Bulgaren
die gleiche Gefahr drohte. Im Jahr 1892 ging sie auf eine

Berücksichtigung der serbischen Begehren ein und traf mit den
Serben ein Übereinkommen, nach welchem in den serbischen
Bistümerm in der Türkei die vom serbischen Volk gewählten
Kandidaten Bischöfe werden sollten. Es wurden ferner dem

serbischen Volk die Privilegien der Schulinspektion gegeben.
Diese Rechte sollte das ökumenische Patriarchat dem serbischen
Volk einräumen. Das Volk, dem das Schicksal bestimmt hatte,
fünf Jahrhunderte unter grausamer GeAvalt Sklave zu sein, fand
in seinem Glauben, in seiner Volkskirche den grössten Trost.
Die Religion stärkte und erhob es, sie gab ihm die Kraft, allen
Versuchungen zu Aviderstehen, so dass es seinen Glauben und
seine Nationalität erhalten konnte. Die griechische Geistlichkeit

mit ihrem stolzen Betragen, mit ihren gegnerischen
Ansprüchen, gab dem Geschichtslauf des serbischen Volkes eine
andere Richtung, die das serbische VolksbeAvusstsein nicht
erlauben durfte. Viele Geistliche bemühten sich nicht, die
serbische Sprache zu lernen. Allgemein ist der Fall bekannt, dass

der Metropolit Partenie von Prisren, w*eleher kein serbisches
Wort verstand, einmal auf dem Friedhof die Verstorbenen mit
den türkischen Worten: „F.pissi Alach rachmetrle" (Für Alle
von Gott Verzeihung) segnen musste. Die ganze griechische
Geistlichkeit setzte die Phanarspolitik der Verdrängung der
serbischen Priesterschaft und Kirchensprache durch die
griechische fort und erregte dadurch immer die Volksunzufriedenheit,

die besonders in den letzten Jahrzehnten des vorigen
Jahrhunderts zunahm. Das serbische Volk führte einen
unausgesetzten Kampf, um auf die Bischofstühle in der Türkei Serben
zu bekommen, Aveil nur solche Bischöfe die Wahrung der
serbischen Interessen garantieren können. — Diese kräftige
BeAvegung Avuchs nach dem Tode des letzten Griechen, des
Metropoliten Me'entie in Prisren, und umfasste das ganze Bistum.
Von allen Seiten tönte es energisch: „Einen Serben als
Metropoliten und ausser einem Serben Averden Avir keinen andern
annehmen." Mit der diplomatischen Hülfe Russlands, Serbiens
und Montenegros und unter dem Druck der türkischen Pforte
Avählte die Synode von Konstantinopel im Januar 1895 den Kandidaten

des serbischen Volks, den Archimandriten Dionissie Petso-
Avitsch zum Metropoliten des Bistums von Prisren. und am 25. des-



selben Monats bekam er die Bischofsweihe. Gleichzeitig* verbreitete

sich eine ähnliche Bewegung im Bistum ATon Skoplje, nur dass
der dortige Kampf viel stärker AArai*. Am 16. November 1896 starb
unerwartet der dortige Metropolit Metodie, der ein Grieche aber
doch ein guter Freund der Serben geAvesen war. Nach seinem Tode
stellte das ökumenische Patriarchat sofort den Presbanmetro-
politen Amrossie an, der zur Untersuchung eines Streites gerade
in Skoplje Avar. Das erregte Volk demonstrierte — Avie das

„Wesnik Srpske Zrkwe" (Der Bote der serbischen Kirche) im
Jahr 1896, S. 1035, schrieb — gegen die Anstellung des neuen
Metropoliten und verwehrte ihm den Eintritt in das
Metropolitenhaus, weshalb er sich in der griechischen Schule
verborgen hielt. Nach der Demonstration versiegelte der Metropolit

die serbische Kirche, dass sie dem slavischen Gottesdienst

nicht mehr dienen könnte. Das Volk zertrümmerte
aber die Kirchentüre, und slavischer Gottesdienst wurde
sofort abgehalten. Die serbischen und montenegrinischen
Vertreter zu Konstantinopel protestierten bei der türkischen Pforte
gegen dieses Vorgehen des ökumenischen Patriarchats und
beanspruchten, dass in Skoplje auch ein Angehöriger der
serbischen Nation Metropolit werde. Der Sultan ersuchte das

Patriarchat, die Wahl des neuen Metropoliten für ungültig zu

erklären, aber die Synode blieb bei ihrem Entscheid und
erklärte, dass die Wahl regelrecht sei und sie sie nicht
rückgängig machen könne. Die türkische Regierung stellte 1898
den serbischen Archimandriten Phirmilian als Administrator
des Skoplje-Bistums an, und das verminderte ein wenig die
gerechte Volkserbitterung, aber hatte auch das zur Folge, dass
ein Mitglied der hl. Synode seine Demission einreichte.

Am Ende des vorigen Jahrhunderts erfolgte eine kräftige
und einstimmige Bewegung um einen serbischen Bischof im
Weles-Deber-Bistum. Das Patriarchat stellte den Griechen
Polykarp Theologidis an, der die serbische Sprache kannte
und ein guter Freund der Serben war. Gegen seine Weihe
protestierten die Bulgaren. Die bulgarische Zeitschrift „Zer-
kowen Wjestnik" (Der kirchliche Bericht) 1900 vorurteilte das
Patriarchat wegen der "Wahl des Bischofs Polykarp von Weles-
Deber und behauptete, dass es in diesem Bistum weder Serben noch
Griechen gebe, weil „alle Christen Anhänger des bulgarischen
Exarchats seien". Noch mehr protestierten die Bulgaren gegen



— 54 —

die Wahl des serbischen Administrators Phirmilian zum Skolpje-
metropoliten am 18. Oktober 1899 und besonders gegen seine

Bischofsweihe im Jahre 1902. Sie bewaffneten sogar die
Komitscharen (Freiwillige), damit diese einen guten Boden für ihre
kirchliche und nationale Vereinigung vorbereiteten. Auf der
serbischen Seite Avurde die gleiche Aktion hervorgerufen, und
in der Zeit, als die Verhandlungen zur Versöhnung der Serben
und Bulgaren geführt wurden, trugen sich in Alt-Serbien und
Mazedonien blutige Komitatskämpfe zu. Aus allen serbischen
Gegenden gingen FreiAvillige nach Mazedonien und durch ihre
Opferwilligkeit gaben sie unvergleichliche Beispiele. Die Komitatskämpfe

und die schulkirchlichen Organisationen hoben das
serbische Bewusstsein und stärkten das Selbstvertrauen des
serbischen Volkes in der Türkei. Viele von den exarchistischen
Serben kehrten zurück, und das fachte den Kampf noch mehr
an, der bis zur Proklamation der Türkei als konstitutioneller
Staat — am 11. Juli 1908 ¦— andauerte. Jetzt erst führte die
neue türkische Politik nicht nur den serbisch-bulgarischen,
sondern auch den griechischen Streit zu Ende. Sie brachte die
gänzliche Versöhnung und den Bund der Balkanvölker; sie
brachte auch die Befreiung der christlichen Völker in der
europäischen Türkei, die sie seit fünfhundert Jahren erwarteten.
Der Kirchenstreit zwischen den Serben und Griechen wurde
in dem ersten Jahrzehnt dieses Jahrhunderts etwas gemildert,
und die Verhandlungen zwischen ihnen werden seit längerer
Zeit geführt. Nach dem Tode des Prisrenmetropoliten Dionissie
— den 6. Dezember 1900 — verlaugte das Volk energisch den
serbischen Kandidaten: „Den Serben zum Metropoliten und
zwar Nikiphor Peritsch" hiess es in den Gesuchen an das
Patriarchat. Die hl. Synode erfüllte den Volkswunsch und Avählte
am 17. Januar 1901 den Volkskandidaten Nikiphor. Ebenso
verfuhr man nach dem Tode des tüchtigen serbischen Hirten
Phirmilian im Jahr 1904. Die hl. Synode Avählte Sew*astian
DebeljakoAvitsch, aber er kam nicht nach Skoplje. Ein ganzes
Jahr musste er in Konstantinopel auf den Ferman des Sultans
Avarten. Da traf ihn der Tod am 13. Januar 1905, und die
ökumenische Synode Avählte am 11. Oktober in demselben Jahr den
Skopljemetropoliten Wikentie Krgitsch. Die gerechten
serbischen Wünsche Avurden auch im Weles-Deber Bistum durch
die einstimmige Wahl des serbischen Archimandriten Warnawa



DO

Rossitsch im Jahr 1910 erfüllt. Einen grösseren Konflikt zwischen
dem ökumenischen Patriarchat und dem serbischen Volk rief im
vorigen Jahr die Demission des Metropoliten ATon Prisren hervor.

Der Metropolit Nikiphor sorgte besonders für die
Reorganisation des theologischen Seminars zu Prisren und für die
Bewahrung der patriarchischen Privilegien in der schulkirchlichen
Arbeit und ihre Selbständigkeit. Als von der türkischen
Regierung diese Privilegien Aviderrufen wurden, entstand ein Konflikt

des serbischen Metropoliten mit der türkischen Regierung.
Nach langem Kampfe musste Metropolit Nikiphor unterliegen,
weil das ökumenische Patriarchat ihm in diesem gerechten
Kampf nicht helfen Avollte. Daraufhin reichte er seine Demission

ein, die angenommen Avurde. Das ökumenische Patriarchat
sollte jetzt dem serbischen Kandidaten Bogdan Radenkowitsch
die Bischofsweihe geben, aber es Avählte einen andern Kandidaten,

den Archimandriten Gawrilo Dositsch. Das rief grosse
Erbitterung und Proteste im Volk hervor, vgl. „Int. kirchl.
Zeitschrift", S. 257, 1912. Das ökumenische Patriarchat blieb
bei seiner Entscheidung, dass Metropolit Dositsch den Bischofsstuhl

zu Prisren einnehmen müsse, doch er blieb bis heute
unbesetzt.

Die serbischen Bischöfe in der Türkei sind Schüler der
höheren griechischen theologischen Schulen. Ihre Arbeiten
auf dem Gebiet der Organisation der serbischen Bistümer, —
die in geAvisser Abhängigkeit vom ökumenischen Patriarchat
sind und doch ihre Selbständigkeit haben — der Schule, Kirche,
Volksangelegenheiten und der neuen serbischen Literatur sind
sehr gross. Die ersten Arbeiten zur Förderung der
Volksbildung erschienen im vorigen Jahrhundert kurz nach der Gründung

des theologischen Seminars (1871). Die serbischen
Zeitschriften „Zarigradski Glasnik" (Der Botschafter von
Konstantinopel) und „Golub" (Die Taube), die zuerst in
Konstantinopel erschienen, Avaren die ersten Boten für eine bessere
Zukunft des unterdrückten Volkes. Später wurde das Zentrum
der Unterrichtsarbeit in die ehemalige erste Residenz des
serbischen Patriarchats Skoplje verlegt. Hier erschienen ausserdem

die Zeitschriften „Wardar", „Sakonidost" (Die Gesetzlichkeit)

und die pädagogische Zeitschrift „Srpska Sehkola" (Die
serbische Schule). Ebenso hatte die Arbeit der serbischen
Bischöfe grosse Erfolge im serbischen Kirchen- und Schulwesen



— 56 —

in der Türkei. In sehr kurzer Zeit vermehrte sich die Zahl der
Kirchen und Schulen so, dass ihr der schlechte ökonomische Stand

derdortigenBevölkerungnicht mehr nachkommen konnte. Neueste
statistischeDaten über die Kirchen und Klöster enthält die
Zeitschrift „Golub", Skoplje 1911, S. 69—91, und über die Schulen die

„Bossanska Wila", Nr. 20—22, Sarajewo 1910. Nach diesen
Statistiken gibt es im Prisrenbistum — wo 15 Erzpriesterbezirke
sind — Prisren, Pristina, Gilane, Wutschitern, Mitrowitza, Ipek,
Nowi-Pasar, Sjeuiza, Nowa-Warosch, Prijepolje, Pripoj, Plewlje,
Belo-Polje, Berane und Skadar — 127 Kirchen, 5 Klöster,
108 Primarschulen und 163 Lehrer und Lehrerinnen. In Prisren

gibt es noch ein theologisches Seminar mit 14 und eine
untere Handelsschule mit 8 Lehrern, in Plewlje ein Unter-
gymnasium mit 10 Lehrern und eine Haushaltungsschule mit
5 Lehrerinnen. Die Zahl der Pfarrer und Mönche wird nicht
erwähnt, aber nach der Zahl der Geistlichkeit in andern
serbischen Bistümern würden es nach der Zahl der Kirchen und
Klöster ungefähr 15 Erzpriester, 150 Pfarrer und 6 Mönche
sein. Im Skopljebistum, Avelches 7 Erzpriesterbezirke hat: Skoplje

(Üsküb), Preschewo, Kumanowo, Tetowo, Gostiwar, Kra-
toAvo, Palanka und ein Vikariat in Kotschane, gibt es 81.

Kirchen, 2 Kapellen, 10 Klöster, 8 Erzpriester, 121 Pfarrer,
2 Diakone, 3 Archimandriten, 2 Igumen, 1 Epytrop, 5 Hiero-
monachen, 2 Mönche, 85 Schulen und 127 Lehrer und
Lehrerinnen. Es gibt zu Skoplje noch ein Lehrerseminar mit 12, ein
Gymnasium mit 25 Lehrern und eine Haushaltungsschule mit
10 Lehrerinnen. — Das Weles-Deber Bistum umfasst 3

Erzpriesterbezirke: KitscheAvo, Poretsch, Wclesse, und 2 Vikariate,
Deber und Rekan. In ihm gibt es nach der Statistik im „Golub"
1911 74 Kirchen, 3 Erzpriester, 45 Pfarrer, 1 Diakon, 3 Klöster
und 1 Archimandriten. — Eine solche Vermehrung in der Zahl
der Kirchen und Pfarrer konnte das serbische Weles-Deber-Bistum
im Jahr 1910, ein Jahr nach seiner Organisation, aufAveisen. In
diesem Bistum gibt es noch 35 Schulen, 43 Lehrer und Lehrerinnen

und in Welesse ein Untergymnasium mit 5 Lehrern, in
den südlichen Gebieten des Bitoljlandes — in den Kreisen Bitolj,
Ochrid, Prilep, Kruschewro und Ressan — ebenso im Tessalonik-
land gibt es viele rein serbische Dörfer ohne Kirchen und
Schulen, die in den Statistiken im „Golub" und „Srpska Zrkwa"
nicht erwähnt sind. Es sind die gemischten Dörfer auch nicht



erwähnt, in denen es serbische Häuser gibt, deren Menge es bewirkt,
dass nach der amtlichen Meldung des bulgarischen Vertreters
in Tessalonik — vgl. S. 397,1912 — die Zahl der Serben im Bitolj -

land viel grösser erscheint. In den erwähnten Statistiken werden
noch gezählt: 15 rein serbische Kirchen, 1 Erzpriester, 28 Pfarrer,
33 Schulen und 54 Lehrer im Bitoljland, und 1 Kirche, 1

Erzpriester, 1 Archimandrit, 3 Schulen und 14 Lehrer im Tessa-
lonikland. Es gibt noch ein Untergymnasium zu Bitolj mit
12 und eines in Prilep mit 5 Lehrern und 3 umstrittene Klöster:
Treskavaz, Srse, Sleptsche bei Prilep. — Die statistischen Daten
über die Bevölkerungsstärke eines Volkes in der europäischen
Türkei sind noch schwerer festzustellen. Sowohl die amtlichen als
auch die privaten Statistiken sind sehr unsicher. Das rührt A*on

den örtlichen Kreuzungen der Interessen verschiedener ßalkan-
völker und von der falschen Führung der amtlichen Statistiken

her. Für die serbische Bevölkerung in der Türkei haben
A\ir im letzten Jahrzehnt dieses Jahrhunderts einige Zusammenstellungen

von den slavischen Professoren L. Niderle und T.
D. Florenski und den Serben J. Iwanitsch und J. Erdeljano-
Avitsch. Alle richten sich in ihren Arbeiten nach der
administrativen Einteilung der europäischen Türkei in „Wilajete"
(Länder), weshalb wir auch dieser Einteilung folgen. Der
böhmische Professor L. Niderle berechnet in seiner Arbeit
„Obosrjenie sawremenavo slawjanstwa" (Übersicht der
gegenwärtigen Slaven), Petersburg 1909, die Zahl der Serben in der
Türkei auf Ende 1900. Neben den amtlichen Daten benützt
er die privaten Statistiken der einzelnen Kirchen und
Persönlichkeiten. Als serbische Gebiete in der Türkei betrachtet er
das KosoAvoland — ausser den Gebieten um TetoAvo, Skoplje
und KratoAvo — und einige Gebiete im Skadarland. Der
russische Professor Florinski dehnt in der Schrift „Slawjanskoe
plemja" (Der slavische Volksstamm), Kiew 1907, die Grenzen
der Serben über das ganze Kossowoland aus. Er stützte sich
meistens auf die Berechnungen von Professor Niderle als Grundzahl

und rechnet mit der Mittelzahl des jährlichen Zuwachses
der Serben und Kroaten die Zahl der Serben auf Ende 1906
aus. Die neueren amtlichen Daten benützt er ebenfalls. Diese
beiden Statistiken berücksichtigen die Trennung der
mazedonischen Slaven in Patriarchisten (Serben) und Exarchisten
(Bulgaren) nicht. Ausserdem nimmt Professor Niderle an, class



— 58 —

es im Skadarland und in den nächsten Gebieten Albaniens
(„Obosrenie" S. 117) 100000 Serben gebe. Florinski nimmt zu dieser
Zahl den jährlichen Zuwrachs und berechnet die Zahl der Serben
im Skadarland viel höher — 109 600 („Slawjanskoe plemja",
S. 92), als sie in Wirklichkeit ist. Deshalb kann keine dieser
Zahlenangaben der Serben in der Türkei genügen. Viel
bessere statistische Berechnungen der serbischen Bevölkerung in der
Türkei haben wir vom früheren serbischen Vertreter in Skoplje
Iwan Iwanitsch und besonders Aron Professor Johann Erdeljano-
Avitsch. Iwanitsch benützt bei der Ausarbeitung seines Werkes
„Mazedonien und Mazedonen" neben den amtlichen Statistiken
noch die verlässlichen Daten der verschiedenen Konsuln und
kirchlichen Behörden. Er gibt bis 1900 die besten Daten
für das Kossowoland, die ersten statistischen Daten über
die Zahl der Patriarchisten und Exarchisten im Bitoljland, die
er alle als Serben betrachtet und eine einzige brauchbare
Angabe über die Serben im Janinaland. Professor Erdeljanowitsch
nimmt in seinem Artikel „Die Zahl der Serben und Kroaten"
— „Knji GeAvi Glasnik" (Der literarische Botschafter) 1911 —
die Berechnungen von Iwanitsch in den erwähnten Ländern als
Grundzahlen, und durch die Mittelzahl des jährlichen Zu-
Avachses für die orthodoxen Serben in Serbien (1,57 %) unci
die Mohammedaner in Bosnien (l,u%) rückt er den
Zahlenbestand noch um fünf Jahre Aveiter bis Ende 1905. Er rechnet
die Patriarchisten als Serben und die Exarchisten als
Bulgaren, aber er muss gestehen, dass es unter den Patriarchisten
auch solche gibt, die nach ihren ethnischen Eigentümlichkeiten

den Bulgaren näher stehen, und unter den Exarchisten
viele mit serbischen ethnischen Eigenschaften. Es Avird noch
betont, dass diese Einteilung als Notbehelf zu gelten habe.
Professor ErdeljanoAvitsch bringt für das Skadarland die
zuverlässigsten Daten, Aveil er die neuesten ethnologischen
Untersuchungen (1910) aus diesem Gebiet benützt. Seine
Statistik der Serben (Patriarchisten) im Tessalonikland ist die
erste. Seine Berechnung stützt sich auf die drei besten Statistiken
der neuesten Zeit, auf die von Cleantes Nikolaides:
„Mazedonien", Berlin 1899, S. 27—28, von Klontschow: „Mazedonien",
Sofia 1900, S. 282, und von Hilmi Pascha: „Mazedonien" II von
Iwanitsch, S. 32. Alle drei stimmen in der allgemeinen Statistik
der Bevölkerung dieser Länder mit kleinen Ausnahmen überein.



— 59 —

Sie lautet auf ungefähr 1,307,830 Seelen. Die Zahl bei Nikolaides
und Hilmi Pascha stimmt auch für die Exarchisten, bei ersterem
203,301, bei letzterem (acht Jahre später) 220,366. In der
Statistik von Klontschow ist aber die genaueste Zahl der
christlichen Slaven im Tessalonikland mit 454,180 angegeben.
Von diesen sind nach Professor ErdeljanoAvitsch 203,301
Exarchisten, so dass er laut einer Angabe ATon Nikolaides für die
Patriarchisten die Zahl 250,879 am Ende des vorigen
Jahrhunderts findet. Dazu zählt er die Mittelzahl des
jährlichen Zuwachses für fünf Jahre. Nach ErdeljanoAvitsch gab
es Ende 1905 serbische Patriarchisten: in Kossowo 368,000,
Bitolj 160,000, Tessalonik 270,000, Janina 6000 und Skadarland

2700, zusammen 806,700. Von Iwanitsch Averden im Kosso-
woland am Ende des vorigen Jahrhunderts noch 10,000
römischkatholische Serben gezählt. Erdeljanowitsch vergrössertc diese
Zahl bis 1905 auf 12,000. Weder der erste noch der ZAveite

rechnet zu den Serben die zu Arnauten geAvordene serbische
l'ömischkatholische Bevölkerung in den nördlichen Gebieten
des Skadarlandes. Es ist ZAveifellos, dass in älterer Zeit der
grössere Teil des Skadarlandes rein serbisch Avar. Das bezeugt
die Vergangenheit des alten serbischen „Seta" (Montenegro)
und der Hauptstadt Skadar (Skutari). Das beweisen noch die
zahlreichen Reste der serbischen Bauwerke, geographische
Namen und die vielen serbischen Volkssitten in den dortigen
Volksstämmen der iloti und Grosi. Ausser den serbischen
Patriarchisten und Römischkatholischen gibt es noch serbische
-Mohammedaner. Nach KlontschoAA waren es am Ende des

vorigen Jahrhunderts im Bitoljland 36,069 und im Tessalonikland

97,620. Die Teilung der Mohammedaner in Serben und
Pulgaren ist sclnverer zu bestimmen, denn bei ihnen gibt es
keinen solchen Masstab, wie wir ihn bei der Einteilung der
christlichen Slaven in Patriarchisten und Exarchisten besitzen.
ErdeljanoAvitsch nimmt eine Hälfte als Serben und die andere
als Bulgaren. In beiden Ländern wären es 66,845
mohammedanische Serben. Zu dieser Zahl kommen noch 200,000,
die iAvanitsch im KossoAVoland zählt. So Aväre die Zahl der
mohammedanischen Serben am Ende des vorigen Jahrhunderts
266,845. Der Zuzug der angesiedelten mohammedanischen Serben

aus Montenegro, Bosnien und HerzegoAvina und der
fünfjährige Zuwachs macht nach Erdeljanowitsch ungefähr 29,155;



_ 60 —

somit beträgt nach seiner Berechnung am Ende 1905 die Zahl
der mohammedanischen Serben 296,000. Wenn Avir jetzt die
erwähnten Daten der serbischen Kirchen, der Priesterschaft,
Schulen und Lehrer nehmen, ferner den fünfjährigen
Zuwachs — für die Orthodoxen und Römischkatholischen 1,57%
und für Mohammedaner l,u% — zu den Berechnungen von
Professor ErdeljanoAvitsch zählen und die Vermehrung durch
die angesiedelten Mohammedaner aus den andern serbischen
Ländern und bekehrten Exarchisten mitrechnen, so ergeben
sich Ende 1910 in Alt-Serbien und Mazedonien folgende

Statistische Daten:

Länder

Tempel
Priesterschaft

[ Schulen Lehrer Serben

0
.a0 m

<u
tu

M
a
:0

cä

&

0«

OT> A
*-> S

2 E*"<

3§
a ü CS

3 Pu

" 3

Patriarchisten Kathol.

1 *

Skadar. 2 2 1 2 4 2,700

1

5,500
Janina —- — — —

|

~~~ — — — 6,500 — _
Kossowo 223 16 304 20 191 8 286 89 400,000 13,000 235,500

Bitolj 74 5 68 2 68 2 97 17 175,800 — 21,000
Tessalonik

Zusammen

1 _ 1 1 3 14 — 295,000 — 55,000

300 21
-

375 24 264 10 401 106 880,000 13,000 317,000

8iil 3!)9 2**4 5()7 1 ,210,00 3

Es ist noch zu erwähnen, dass die politisch-geographischen
Aufstellungen einiger europäischer Staaten im südAvestlichen Teil
der bisherigen europäischen Türkei nur ein Westbulgarien,
Mazedonien und Albanien mit verbreitetem Territorium kennen. Sie
sch Hessen Alt-Serbien aus dem Territorium der europäischen Türkei
aus. Kritische und gelehrte Untersuchungen aber geben Alt-
Serbien in der letzten Zeit immer mehr und mehr seinen
rechten Charakter. Wahrscheinlich ist, dass seine Grenzen
noch nicht genau bestimmt werden konnten, Aveil es mit den
erwähnten Ländern mit kleinen Ausnahmen immer ein
politisches Ganzes bildete, so dass geteilte Meinungen entstehen
mussten. Einige sind dafür, dass die mazedonischen Slaven
entweder Bulgaren oder Serben seien, sie dehnen die Grenzen



— Gl —

dieser Völker auf alle slavischen Gebiete der Türkei aus.
Andere nehmen an, unter den Serben, Bulgaren und Griechen
lebe ein anderes slavisch-mazedonisches Volk. Der serbische
Professor Dr. Johann ZAvijitsch, der Autor der Werke
„Betrachtung über die Ethnographie der mazedonischen Slaven"
und „Die geographische Lage von Mazedonien und Alt-Serbien",
Avelche in verschiedene europäische Sprachen übersetzt sind,
erklärt sich mit starken Argumenten gegen die Meinung, die
mazedonischen Slaven seien Bulgaren, und der Begriff Alt-
Serbien umfasse nur die nordAvestlichen serbischen Gebiete in
der Türkei. Er sagt: Den Begriff von Alt-Serbien und Maze
donien kann man im gelehrten Sinn nur auf Grund jener
geographischen Karten umschreiben, die bis zu den ersten
Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts — bis zur Befreiung Serbiens
— erschienen sind." So erweiterte er diesen Begriff noch
auf den Skopljekreis und auf Boretsch. In die Grenzen Alt-
Serbiens müssen aber ausserdem die Umgebungen von Bitolj,
Ochrid, Prilep u. a. mit einbezogen Averden, an Avelche die
serbischen Volkslieder und Traditionen am stärksten gebunden
sind, und avo der Geburtsort und die Hauptstadt des grössten
und beliebtesten Volkshelden, Marko Kraljewitsch, ist. Der
grösste Teil der dortigen Bevölkerung, der heute noch kirchlich

griechisch organisiert ist, erwartet sehnsüchtig seine
Befreiung und Vereinigung durch die heldenmütigen Kämpfe der
serbischen Armee, ebenso die Gründung eines serbischen
Bistums, das die Städte Ochrid, Bitolj, Prilep und andere
umfassen Avurde. Der Begriff Alt-Serbien muss das ganze
serbische Volk in der bisherigen Türkei umfassen und die
Begriffe Westbulgarien, Mazedonien und Albanien müssen ihren
ursprünglichen Charakter behalten.

Jordan Ilitsch.


	Die serbische Kirche in Alt-Serbien

