Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 3 (1913)

Heft: 1

Artikel: De ecclesia Christi

Autor: E.H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403819

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403819
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Seit dem 18, Juli 1870 geniigt dic gewohnliche Darstellung
der Lehre von der Kirche, die man sonst in den dogmatischen
Handbiichern fand, nicht mehr. Es konnte den Vertretern der
katholischen Dogmatik auch nicht ganz leicht sein, den Gegen-
stand nun so zu behandeln, dass er der vatikanischen Lehre
vollkommen entspricht.  Daher kann man es nur lebhaft be-
griissen, dass ein so Kompetenter Dogmatiker wie der Jesuit
Anton Straub an der Universitit Innsbruck in cinem umfang-
reichen Werk Y dariiber Aufschluss gibt, wie nunmehr auf
Grund der vatikanischen Dekrete die Lehre von der Kirche
sich gestaltet. Das Werk ist in streng scholastischer Manier
abgefasst. Die vatikanischen Dogmen und die darauf sich
stitzenden péapstlichen Frlasse werden ohne Abschwiichung so
aufgefasst, wie sie gemeint sind. Wer daher die heutige romisch-
kKatholische Lehre von der Kirche kennen lernen will, diirfte
kKaum ein Werk finden, das ihm korrektern und zuverlissigern
Aufscehluss verschaftt.

Die Methode, nach welcher romischkatholische Apologeten
sowohl in der miindlichen Lehrverkindigung wie in litera-
rischen Arbeiten gewohnlich verfahren, ist bekannt und schein-
bar sehr cinleuchtend: Christus hat eine Kirche gestiftet; Stell-
vertreter Christi ist der Apostel Petrus; Nachfolger dieses
Apostels und Inhaber der gleichen Wiirde und Befugnisse ist
der romische Papst. Es handelt sich daher wesentlich darum,
den Nachweis zu leisten, dass Christus im Apostel Petrus das
Papsttum gestiftet hat. Ist das bewiesen, so ergibt sich alles
librige ganz leicht.

1Y Antonius Straub S. J., Theolog. in Universitate Oenipontana Prof.:
De  Beclesia Christi, vol. 1 et 11, Oeniponte, Typ. et sumptibus Feliciani
Rauch, 1912, XCII u. 500 u. 916 Seiten.

Internat. kirehl. Zeitschrift, Heft 1, 1913.

w2



— 34 -

Nach dieser Methode verfihrt auch Straub. Allein er
nimmt mit Recht das Verdienst fir sich in Anspruch, dass er
viele Punkte, die teils von ,Kirchenfeinden“ angefochten, teils
sogar innerhalb der Kirche in Zweitel gezogen werden, ncu
untersucht und genauer dargestellt habe. Dazu gehoren fol-
gende Dinge: Petrus, nicht Paulus, war Bischof von Rom; sein
Episkopat war von Anfang an der monarchische; der Kirch-
liche Primat ist von der Stadt Rom unzertrennlich; die pépst-
liche Gewalt erstreckt sich nicht nur auf das dussere Verhalten,
sondern auch auf Gedanken und Gesinnung der Menschen;
nach unfehlbarem pépstlichem Ausspruch ist die weltliche Herr-
schaft des romischen Papstes notwendig. Dazu kommen der
Syllabus des Papstes Pius IX. und viele andere Dokumente,
die frither teils noch nicht existierten, teils nicht so griindlich
erortert werden konnten. Der erste Band enthélt auf S. VII bis
LXXXIX ein sehr einldssliches Namen- und Sachregister, das
den Gebrauch des ganzen Werkes ausserordentlich erleichtert.

Ohne grosse Mithe konnten wir daher von den 1488 Ka-
piteln, in die das Werk abgeteilt ist, sehr viele namhaft machen,
in denen wir mit dem Verfasser nicht einig gehen. Dass dem
so ist, darf man als selbstverstindlich bezeichnen. Dagegen
ist es doch einigermassen {iiberraschend, dass im Jahr 1912 ein
Universititsprofessor ausfithrlich von den Ausspriichen reden
darf, mit denen Jesus den Jurisdiktionsprimat eingesetzt haben
soll und die angeblich von Anfang an in diesem Sinne ver-
standen worden seien, ohne auch nur ein einziges Mal das
Werk zu beriicksichtigen, mit dem Langen dargetan hat, dass
jene Ausserungen von den Kirchenviitern niemals in dem heu-
tigen romischen Sinne aufgefasst worden sind. Auch die vom
gleichen Verfasser herrithrende ,Geschichte der romischen
Kirche“, die recht eigentlich die Entwicklung des Papsttums
zum (egenstande hat, scheint dem Innsbrucker Dogmatiker
unbekannt zu sein. Ebensowenig weiss dieser, wie der Leser
annehmen muss, etwas von Schultes Untersuchungen iiber die
»Macht der romischen Péipste“ und iiber die ,Stellung der Kon-
zilien, der Pipste und Bischofe“; auch Schulte ist nicht ein ein-
ziges Mal zitiert. Auch mit Dollinger und Friedrich ldsst sich
Straub lieber auf gar keine Diskussion ein, obwohl sich das
,Papsttum“ (Janus) der beiden sehr nennenswerten Gelehrten
recht intensiv mit der vatikanischen Lehre beschiftigt. Noch



ey OB e

weniger berticksichtigt Straub nattirlich die Schriften, mit denen
Reinkens den romischen Primat, die Lehre von der Einheit der
Kirche, die kirchliche Stellung Cyprians usw. beleuchtet hat.
Dagegen wiederholt er die Schrift- und Véterstellen, die man
in der romischen Kirche von jeher ohne Riicksicht auf den
Sprachgebrauch der betreffenden Schriftsteller und ohne Riick-
sicht auf den Zusammenhang und die betreffenden Zeitverhilt-
nisse fiir den romischen Primat in Anspruch genommen hat. Wer
darum das Werk einer eingehenden Priifung unterwerfen wollte,
héitte ein Buch zu schreiben, das mindestens doppelt so um-
fangreich wiire, wie die beiden vorliegenden Béinde.

Nicht ungeschickt beginnt der Verfasser damit, dass er
nachzuweisen sucht, Christus habe die Kirche dadurch gestiftet,
dass er Apostel auswihlte und ihnen seine Sendung iibertrug.
Allein schon diese Behauptung bedarf doch sehr der Ein-
schriankung. Die Apostel waren ja schon lingst ausgewiihlt,
als Jesus davon sprach, dass er die Kirche bauen werde (oixodo-
wew, Matth. 16, 18). Und wenn, wie Straub annimmt, die
Rede Matth. 18, 15—20 speziell an die Apostel gerichtet ist,
so ist doch sicher die ,Kirche® nicht identisch mit der Gesamt-
heit der Apostel; denn die Angeredeten erhalten die Weisung,
sich an die ,Kirche* zu wenden, wenn ein gefallener Bruder
auf ihre Mahnung nicht achtet. Auch hat der Bericht iiber
das Apostelkonzil zur Voraussetzung, dass zwar die besondern
Befugnisse der Apostel und der Presbyter allgemein anerkannt
waren, diese aber weder als die . Kirche“ noch auch nur als
die Herren der Kirche angesehen wurden. Der Beschluss wird
von den Aposteln und Presbytern ,und der ganzen Kirche* ge-
fasst (Apg. 15, 22). Wenn Straub die paulinische Lehre vom
»Leibe Christi“ gelten liesse, so wiirde er wohl verstehen, dass
ein Organismus sehr wichtige und notwendige Organe haben
kann, jedoch weder mit diesen Organen identisch ist, noch von
ihnen regiert wird. Allein wir begreifen, dass dieser Gedanke
moglichst in den Hintergrund gedringt wird. Wiirde der Jesuit
naher darauf cingehen, so kidme er dazu, mit dem Apostel
Paulus als das ewige und einzige Haupt der Kirche den ver-
klarten Herrn selbst anerkennen zu miissen und den heiligen
Geist nicht als das Privilegium einer besondern Kaste oder
gar nur eines einzigen Wiirdentridgers, sondern als die be-
lebende Seele des ganzen Organismus anzusehen.



— 36 —

Indem aber Straub nicht den Glauben an Christus und die
Einverleibung in die Korperschaft der Christgliubigen in der
Form der Taufe, sondern die Unterwerfung unter dic Autoritiit
des von Christus eingesetzten Apostolates zur ersten und eigent-
lichen Bedingung der Zugehorigkeit zur christlichen Kirche
macht, gewinnt er den Boden, auf dem er nun gleich auch
den im Apostel Petrus eingesetzten Primat, den Inbegriff aller
apostolischen Autoritiit, als die Grundlage bezeichnen kann, auf
der die christliche Kirche aufgebaut ist. Hat er aber einmal
die den Primat betreffende These ,bewiesen®, so fillt es ihm
nicht mehr schwer, alles andere zu ,beweisen“, was nach
romischkatholischen Begriffen irgendwie mit der Lehre von
der Kirche zusammenhiingt. Es lidsst sich ja kaum mehr ein
dogmatisches, moralisches, kirchenrechtliches ocder kirchen-
disziplinédres Problem denken, fiir dessen gultige LoOsung nicht
irgend ein piipstlicher Erlass angerufen werden kénnte. Ist
aber ein solcher gefunden, so haben Zweifel und Diskussion
cin Ende. Man muss dem Verfasser das Zeugnis geben, dass
er mit verbliiffender Ruhe und Sicherheit auch mit den Kund-
cebungen der allerletzten Piipste argumentiert. So versteht
man vollkommen, warum Straub die Exegeten, die die von ihm
zitierten Schriftstellen anders auslegen, die Kirchenrechtslehrer,
die an die Verfassung der apostolischen und okumenischen
Kirche erinnern, die Historiker, die die Zeugnisse der alten
Konzilien und Kirchenviter sorgfiiltig prifen und nach ihrer
zeitgeschichtlichen Bedeutung wiirdigen, einfach ignoriert. Was
liegt denn daran, wenn diese — vielleicht von , Wissensstolz*“
beherrschten, jedenfalls aber nur auf ihr Wissen und Gewissen
vertrauenden — Gelehrten bei ihren Forschungen zu Resul-
taten gelangen, die der pipstlichen Lehre direkt widersprechen?
Massgebend ist und bleibt die pépstliche Entscheidung, denn
sonst wiirde ja die vom Papst mit aller apostolischen Autoritiit
regierte Kirche auseinanderfallen. Selbst das Wort der Hei-
ligen Schrift hat nur Giiltigkeit in dem Sinne, in welchem der
Papst es versteht.

Immerhin sollten wir also nun doch bestimmt wissen, dass
Christus dem Apostel Petrus eine so unbegrenzte Jurisdiktion
verlichen hat und dass diese unvermindert auf den Bischof von
Rom {ibergegangen ist und sich unvermindert durch den Wahl-
akt des spiitmittelalterlichen Kardinalkollegiums jeweilen von



e 837 e

einem Papst auf den andern verpflanzt. Mit andern Worten:
Ich méchte wissen, ob nach Christi Wort der romische Bischof
unfehlbar sei und mir in religiésen und Kirchlichen Dingen mit
absoluter Machtvollkommenheit zu befehlen habe. Darauf be-
komme ich zur Antwort: Das steht fest, denn der unfehlbare
und mit absoluter Machtvollkommenheit ausgeriistete Bischof
von Rom befiehlt dir, Christi Wort im angegebenen Sinhne zu
verstehen. Das ist keine sehr tberzeugende Beweistithrung.
Es verhilt sich damit genau so wie mit der vatikanischen Un-
fehlbarkeitserklarung selbst. Dillinger meinte schon am Vor-
abend des Konzils, nur der Papst selbst konne dogmatisch fest-
stellen, dass er unfehlbar sei; denn wiirde ein Konzil, das
seinerseits nach neuromischer Lehre dem Irrtum unterwortfen ist,
dem Papst cin solches Zeugnis geben, so hitte dieses keinen
dogmatischen Wert. Man hat das 1870 in Rom sehr wohl be-
griffen und darum die Konzilsbeschliisse so formuliert, dass der
Papst als der Sprechende erscheint, wie denn auch tatsiichlich
in der entscheidenden Sitzung Pius IX. selbst die Siitze ver-
kiindet hat, in denen dem Papst der Jurisdiktionsprimat dog-
matisch zuerkannt wird. Dollinger war freilich der Ansicht,
auch das Zeugnis, das sich der Papst selbst ausstellt, habe keinen
dogmatischen Wert: ist er unfehlbar, so wire sein Zeugnis
allerdings wahr; ist er aber in Wirklichkeit nicht unfehlbar,
so ist vielleicht auch seine Aussage iiber die cigenc Unfehl-
barkeit nur cine torichte menschliche Einbildung; seine Aus-
sage bringt uns um Kkeinen Zoll weiter.

Immerhin beruft sich nun Straub, nachdem er der Defini-
tion des vatikanischen Konzils gedacht hat, auf die bekannten
neutestamentlichen Stellen, mit denen die rémische Theologie
sbeweist*, dass Christus den Jurisdiktionsprimat cingesetzt hat
(S. 39 ff.). In erster Linie wird DMatth. 16, 16—19 erortert.
Hier habe Jesus dem Apostel Petrus den ,Jurisdiktionsprimat®
terheissen. Der Verfasser driickt sich sehr bestimmt aus. Is
handle sich nicht bloss um einen Ehrenvorrang, nicht bloss
um eine Gewalt, die Petrus mit den tibrigen Aposteln teilen
wiirde, nicht bloss um eine Autoritit, die zunichst der Kirche
zukime und von dieser auf den Bischof von Rom tiberginge,
sondern um eine unmittelbar und ausschliesslich dem Apostel
Petrus und seinen Nachfolgern von Gott verliehene Jurisdiktion
iber die ganze Kirche. Das ergebe sich aus der angefiihrten



Stelle mit einer Deutlichkeit, die mit keinen Kiinsteleien (arte
nulla) verdunkelt werden konne: Petrus selbst ist der ,Fels®,
auf den Christus seine Kirche bauen will. Bei der Erlduterung
dieses Satzes sucht Straub immer wieder zu beweisen, dass die
Auszeichnung dem Apostel Petrus persinlich (Petro ut personce a
reliquis distinctee S. 51) gelte, natiirlich aber doch auch den in
der Person des Petrus mitzuverstehenden Nuachfolgern. Wenn
aber Bestand und Einheit der Kirche durch Petrus und seine
Nachfolger bedingt sind, so hat der Papst den Jurisdiktions-
primat tber die ganze Kirche. — Das ist der Kern der sehr
weitschweifigen ,Beweisfiihrung®. Straub setzt also als selbst-
verstindlich voraus, dass Petrus mit Ricksicht auf die ihm
spdter zu ibertragende Gewalt von Jesus das Zeugnis erhalte:
,Du bist Fels; auf diesen Felsen etc.“ Is liegt, wie uns scheint,
doch bedeutend néher, die Auszeichnung aus dem Bekenntnis
herzuleiten, das Petrus abgelegt hatte, und ihn als das ,Fun-
dament* der Gemeinschaft der Christgliubigen anzusehen, weil
er der erste Gliubige oder der erste Verkiindiger des Glaubens
an Christus ist. So wird ja doch das Bild auch Ephes. 2, 20
gebraucht. Und mit Recht betont namentlich Awgustin immer
wieder, wie sich die Auszeichnung Matth. 16, 17 ff. aus der
gliubigen Aneignung der erhaltenen goéttlichen Offenbarung
erklire, so habe sich der gleiche Petrus die unmittelbar der
Auszeichnung folgende scharfe Zurechtweisung durch seine
menschlichen Wiinsche und Gedanken zugezogen. Wenn Petrus
trotz der erhaltenen Auszeichnung zu einem ,Satan“ werden
konnte, so liesse sich das bei einem Bischof von Rom vielleicht
sogar dann denken, wenn dieser wirklich als der Universalerbe
der Befugnisse des Apostels Petrus gelten konnte, was wir
nicht zugeben.

Die Bildreden ,Dir gebe ich die Schliissel* und ,Was Du
binden wirst etc.* haben nach Straub den gleichen Sinn und
sind beigefiigt, damit die oberste Jurisdiktionsgewalt des Apo-
stels Petrus noch deutlicher charakterisiert werde. Dic heu-
tigen romischen Theologen sind dem Geiste des Evangeliums
so entfremdet, dass sie kein Gefiihl mehr dafiir haben, dass es
eine Verunehrung Christi ist, ihm Satzungen in den Mund zu
legen, die fiir ein Reich ,von dieser Welt* passend sein konnten,
im Himmelreich jedoch, das Christus griinden wollte, keine
Anwendung finden diirfen. Straub weiss (S. 64), dass Luk. 11,



. 839 __

52 auch den jidischen Schriftgelehrten eine Schliisselgewalt zu-
erkannt wird und diese von der ihnen verliehenen Erkenntnis
zu verstehen ist. Warum sollten die ,Sechliissel® des Petrus,
dem der himmlische Vater eine unendlich wichtige Wahrheit
geoftenbart hat, nicht auch von der Krkenntnis verstanden
werden diirfen, die Petrus zu verwerten hat, sobald dafiir die
Zeit gelkommen sein wird? Was aber das ,Binden und Losen
betrifft, so wird es kaum angehen, hier die bildlichen Ausdriicke
anders zu verstehen als Matth. 18, 18. Dort aber ist von der
Versohnung grober Siinder mit Gott und der Kirche die Rede,
nicht von (pépstlichen) Dekreten und Dispensationen. Was
Straub (S. 80 ff.) dagegen vorbringt, ist vollig nichtssagend.
Dass Matth. 18, 15—20 speziell vom Apostelkollegium die Rede
sei, ist eine willkiirliche Annahme. In V. 18 sind diejenigen
angeredet, die die ,Kirche“ bilden. Die ,Kirche* (die organi-
sierte Gemeinschaft der ,Briider®) aber ist nach V. 15—17 die
oberste Instanz. Diese oberste Instanz der Autoritiat des Apo-
stels Petrus unterstellen zu wollen, ist ebenso unbegriindet, wie
die Annahme, auch Matth. 18, 18 rede Jesus von der Befugnis,
verbindliche Gesetze zu erlassen, beziehungsweise davon zu
dispensieren.

Die Stelle Luk. 22, 31, 32 sieht Straub als eine Wieder-
holung der nach Matth. 16, 16 ff. dem Apostel Petrus gegebenen
Verheissung an. Selbstverstindlich findet er aber in dieser
Wiederholung namentlich eine Bestidtigung der dem genannten
Apostel zukommenden Unfehlbarkeit. Die ,Beweisfithrung®
(8. 88—101) ist dieselbe, die man seit 1870 von allen rémischen
Kanzeln hort. Namentlich erlaubt sich der Verfasser (S. 89)
auch die bekannte Taschenspielerei, den ,Glauben“, von dem
Jesus spricht, mit der ,Zustimmung des Intellekts zu den von
Gott geoffenbarten Wahrheiten* zu identifizieren. Den ,Intellekt®
des Apostels Petrus hat der Satan in der Nacht, da Jesus ver-
raten wurde, nicht gefahrdet, wohl aber das starkmiitige Ver-
trauen, dass Jesus auch in seiner Erniedrigung der Messias sei.
Dieses Vertrauen kann auch da vorhanden sein, wo der Christ-
glaubige manchen Irrtiimern in Sachen der geoffenbarten Glau-
benslehre anheimgefallen ist. Der Papst wére also noch nicht
unfehlbar, auch wenn er sich wirklich rithmen diirfte, der spe-
zielle Nachfolger des Apostels Petrus zu sein und den ,,Glauben”
zu besitzen, den Jesus durch seine Fiirbitte diesem Apostel



A0 —

nicht ganz verloren gehen liess. Ubrigens ist ja auch wohl
anzunehmen, dass der romische Bischof an Jesu Erniedrigung
in Schmach und Tod nicht Argernis nehme wie die Jiinger,
da der Herr von ihnen genommen wurde. Er bedart also in
dieser Hinsicht der Fiirbitte nicht. Und ebensowenig wie die
Fiirbitte tur den Apostel Petrus auch dem Bischof von Ronr
gilt, darf dieser die Mahnung: ,Stirke deine Briider“, als eine
auch speziell ihm gegebene Auszeichnung betrachten. Auch
mit der bei Luk. 22, 31—32 angeblich wiederholten Verheis-
sung des Primates ist es nichts.

Die formliche Verleihung des Jurisdiktionsprimates aber
soll mit den Worten, die Johannes 21, 15—17 mitteilt, statt-
gefunden haben. Eine Erklarung dieser Stelle gibt Straub
S. 102—116. Der auferstandene Erloser rede an der zitierten:
Stelle so klar, dass seine Worte einfach nichts anderes bedeuten
konnten als die Ubertragung der Jurisdiktion iiber die ganze
christliche Kirche: Wieder werde nur Petrus angeredet. Das
ist doch wohl selbstverstiindlich; denn nur Petrus hatte den
Herrn dreimal verleugnet! — Die Frage: . Liebst du mich mehr
als diese?“ sei eine Mahnung, auch gegen Schismatiker und
Haretiker Milde zu iiben! Also nicht eine demiitigende Erinne-
rung an das allzugrosse Selbstgefiihl, von dem Joh. 13, 37;
Mark. 14, 29 die Rede ist! — Die Schafe und die Lémmer seien
die gewohnlichen Gldaubigen und die kirchlichen Vorsteher;
tiber die ganze Herde werde Petrus zum Hirten cingesetzt und
die Mahnung: ,Weide meine Schafe® sei nicht bloss, wie Au-
gustin immer wieder erkldrt, eine Wiedereinsetzung in den
Apostolat, den der schwache Jinger mit seiner dreimaligen
Verleugnung preisgegeben hatte! Ks bedart grosser Geniig-
samkeit, um sich mit derartiger Schriftauslegung zufrieden zu
geben. Allein der romische Katholik darf an der Richtigkeit
dieser Auslegung nicht zweiteln; denn wie zum Schlusse (S. 114)
ganz geziemend in Erinnerung gerufen wird, hat nicht bloss
Pius IX. auf dem vatikanischen Konzil, sondern auch Leo XIII.
in der Bulle de unitate Ecclesice das ., Weide meine Schafe® in
dem angegebenen Sinne gedeutet. KEs geht also nicht mehr
an, die Worte des Erlosers etwa so zu verstehen, wie sie noch
Augustin an fast zahllosen Stellen gedeutet hat und wie sie

nach dem Zusammenhang verniinftigerweise verstanden werden
miissen. |



41 —

Das sind kurze Andeutungen des Verfahrens beim Gebrauch
von Bibelstellen. Der uns zur Verfiigung stehende Raum ge-
stattet nicht, auf die zahllosen patristischen Zeugnisse néher
einzugehen, die Straub fiir seine Behauptungen in Anspruch
nimmt. Er unterscheidet sich in dieser Hinsicht von andern
romischen Apologeten lediglich durch die Hiufung von kritiklos
aneinander gereihten Zitaten. Aber man begegnet tberall den
gleichen alten Bekannten, die schon dem Seminaristen vorge-
stellt worden sind, oder vielmehr den gleichen Masken, mit
denen schon das Mittelalter das Gesicht der Kirchenviter ver-
unstaltet hat.

Aber wir wollen nicht bestreiten, dass doch das vorliegende
Werk in gewissem Sinne modern ist. Wo wire z. B. ein alter
Kirchenschriftsteller zu finden, der auf den Gedanken gekommen
wire, zu den fiir einen Katholiken verbindlichen Glaubenslehiren
auch die zu rechnen, dass der Inhaber des in Petrus gestifteten
Jurisdiktionsprimats seinen Wohnsitz in Rom habe und haben
miisse. Friither lehrten romischkatholische Theologen, Petrus
wiirde auch dann einen legitimen Nachfolger haben, wenn Rom
protestantisch wiirde oder ganz vom Erdboden verschwinde.
Straub kennt die Sache besser: KEs ist cine von Gott geoffen-
barte und von jedem Katholiken gliubig anzuerkennende Wahr-
heit, dass der Primat unzertrennlich mit der Stadt Rom ver-
bunden ist. Die .,Beweisfiihrung® aus Schrift und Tradition
wird hier schwierig, und nicht leicht ist es fiir einen in der
,Welt“ aufgewachsenen und unterrichteten Leser, iiberall den
scholastischen Jargon zu verstehen, in den bei Behandlung so
schwieriger Probleme Straub seine Auseinandersetzung kleidet.
Wir kénnen daher nur ecinige wenige Argumente namhaft
machen, mit denen Straub die angefiihrte These erldutert und
nbeweist“, Petrus hat bekanntlich aus Rom fliehen wollen,
um dem Martyrertod zu entgehen; allein da ist ihm Christus
entgegengetreten und hat ihn bewogen, zurickzukehren und
sich in Rom Kkreuzigen zu lassen. Daraus ergibt sich, dass
Petrus nach dem Willen des Herrn seinen Primat in fom
hinterlassen musste (S. 477)! Es ist auch sonst nicht anzu-
nehmen, dass Jesus eine Bestimmung dariiber, wo der Primat
seinen Sitz haben sollte, dem natiirlichen Gang der Dinge iiber-
lassen habe. Auch die alttestamentliche Kirche hatte ja in
Jerusalem ecinen durch Gottes Anordnung bestimmten Mittel-



e B

punkt; warum sollte das in der neutestamentlichen Kirche nicht
auch der Fall sein? Es war sehr erwiinscht, dass schon die
ersten Verkiindiger des Evangeliums sagen konnten, wo die
von ihnen bekehrten Voélker den Nachfolger Petri zu suchen
hitten (S. 480). Nach dem vatikanischen Konzil kann die Sache
aber gar nicht mehr zweifelhaft sein. Dieses Konzil hat dog-
matisch festgestellt, dass der Apostel Petrus als Trager des
Juridiktionsprimates Nachfolger habe und dass Nachfolger des
Petrus derjenige sei, der den rdmischen Stuhl innehabe. Indem
das Konzil das unter Androhung des Anathems zu glauben be-
fahl, gab es zu erkennen, dass es sich hier nicht bloss um eine
aus der geoffenbarten Wahrheit herzuleitende, sondern geradezu
um eine geoffenbarte Wahrheit handle (S. 483). Straub findet
(S. 484 £.), dass gegen diese Anschauung nichts Triftiges ein-
gewendet werden konne. Allerdings ,,scheine* die Heilige Schrift
itber den fraglichen Punkt zu schweigen; aber auch die Tra-
dition sei eine Quelle, aus der man die von Gott geoffenbarte
Wahrheit schopfen konne. Gegen die Annahme, dass hier eine
von Gott geoffenbarte und darum mit religivsem Glauben an-
zunehmende Wahrheit vorliege, spreche auch nicht der Um-
stand, dass die Verlegung des Primats nach der Stadt Rom
eine historische und darum auch ohne Gottesoffenbarung zu
erkennende Tatsache sei; denn auch historische Tatsachen
konnten Gegenstand gottlicher Offenbarung sein. Endlich kénne
man auch nicht einwenden, dass die Uberlieferung, Rom habe
als Sitz des Primates zu gelten, nicht in den ersten Anfang
zuriickreiche; denn in der allerersten Zeit sei Rom eben noch
nicht der Sitz Petri gewesen; die ,Hinterlage des Glaubens“
sel erst mit dem Tode der Apostel zum Abschluss gelangt.
Ubrigens sei sehr wahrscheinlich, dass der auferstandene Er-
loser vor der Himmelfahrt den Aposteln nebst andern wich-
tigen Dingen auch den Ratschluss mitgeteilt habe, Petrus habe
seine Residenz in Rom zu nehmen und diese Stadt fiir immer
zam Sitz des Primates zu machen!

Mit diesen Erorterungen héingt enge zusammen, was uns
Straub im zweiten Band seines Werkes (S. 538—hH89) iiber die
weltliche Macht des roémischen Papstes zu sagen weiss. Die
Anschauung, die er vertritt, ist freilich sehr einfach: Die Kirche
ist eine ,vollkommene Gesellschaft® (societas perfecta), d. h.
auf dem Gebiet, das sie fir sich in Anspruch nimmt, von keiner



P - I

andern Macht abhéiingig; der Papst besitzt die ganze Fiille der
Gewalt iiber die ganze Kirche und alle ihre Glieder in allen
Dingen, die den Glauben, die Sitten, die Kirchendisziplin und
Kirchenregierung betreffen; daher darf er in der Ausiibung
dieser Gewalt von keiner weltlichen Regierung abhiingig sein;
unabhingig ist er nur, wenn er selbst Regent des Staates ist,
in welchem er seine Residenz hat und seine Regierungskolle-
gien sich befinden. Nicht ganz leicht aber scheint es zu sein,
diese Anschauung aus Schrift und Tradition zu begriinden und
fir die Katholiken zu einer Sache des Glaubens zu machen.
Der Verfasser muss zugeben, dass es sich hier nicht um ein
eigentliches Dogma handelt, sondern nur um ,eine mit der Offen-
barung eng verbundene Wahrheit, die eben darum im Kreis der
heiligen Unfehibarkeit inbegriffen ist* (S. b52). Wie sich aus dem
Wesen des Primates ergebe, gehore zu den geoffenbarten Wahr-
heiten die, dass der Papst von jeder weltlichen Macht unab-
hingig sein miisse. Ibenso gehore zu den von Gott geoffen-
barten und von der Kirche bereits hinreichend definierten Wahr-
heiten die, dass der Papst in der Ausiibung seiner Rechte vollig
frei sein und iiber die notwendigen Mittel, in vollster Freiheit
zu regieren, verfiigen miisse. Zu diesen Mitteln gehore die
weltliche Macht. Uber diesen Punkt hitten sich die Pépste
so bestimmt ausgesprochen, dass die Notwendigkeit der welt-
lichen Macht des Papstes als eine mit Unfehlbarkeit festge-
stellte Wahrheit anzusehen sei. Es sei wohl zuzugeben, dass
die Papste nicht gerade das rdomische Territorium als dasjenige
bezeichnet hiitten, das fiir ihre weltliche Herrschaft absolut
notig sei; allein da nach Gottes Willen der Bischof von Rom
der Trager des Jurisdiktionsprimats sei und der Papst eben
doch da frei sein miisse, wo er tatsiichlich seinen Sitz habe,
so sei seine weltliche Herrschaft von Rom nicht zu trennen.
Das ist wunderbar logisch; aber wir andere denken an Gottes-
listerung, wenn man den Namen Gottes und die Offenbarung
Gottes in Christo Jesu mit solchen Dingen in Deziehung bringt.
Straub hingegen ist von der Richtigkeit seiner Ansichtso iiberzeugt,
dass er in zwei Abschnitten noch extra nachweist, der Papst
konne auf die weltliche Macht nicht verzichten und seine Ver-
zichtleistung wiire nicht gitiltig. Da némlich der Statthalter
Christi seine Rechte von Christus bekommen habe, miisste eine
dem Willen Christi widersprechende Verzichtleistung als per-



44 —

sonlicher Akt angesehen werden, dem keine prinzipielle Be-
deutung zukame. In diesem Falle also lisst der Jesuit die
Irrtumsfihigkeit des Papstes — wenigstens hypothetisch — zur
Geltung kommen. |

An diesen Mitteilungen moge es geniigen, um die unergriind-
liche Tiefe zu beleuchten, in die der Leser hinabsteigen muss,
wenn er verstehen will, wie die neurémische Kirchenlehre mit
dem Evangelium Jesu Christi harmoniert! Am 25. Januar 1871
schrieb Bischof Hefele an einen Bonner Freund (Reuseh): ,Erst
in Rom wurde mir recht klar, dass das, was man dort treibt
und Ubt, nur mehr Schein und Namen des Christentums hat,
nur die Schale; der Kern ist entschwunden, alles total ver-
dusserlicht* (vgl. Schulte, ,Der Altkatholizismus®, S. 227 f..
Wer sich von dieser tragischen Wahrheit tiberzeugen will, stu-
diere das vorliegende Werk des Innsbrucker Dogmatikers.

Allein nichtsdestoweniger begriissen wir das Erscheinen
dieses Werkes. Iis ist eine Darstellung der ,speziellen Dog-
matik“, die heute in den korrekten Schulen der romischen
Kirche gelehrt wird und gelehrt werden muss. Wenn auch
Straub von der altkatholischen lL.iteratur gar keine Notiz nimmt
und die protestantische hdchstens dann beriicksichtigt, wenn
cr daraus irgend ein zweckdienliches Argument herleiten kann,
so wiire es nun doch nicht recht, es mit seiner Arbeit ebenso
zu halten und sie zu ignorieren. Nein, wir empfehlen den Ver-
tretern der Exegese, Kirchengeschichte und systematischen
Theologice, das vorliegende Werk zu beriicksichtigen. Besser
konnen sie sich, wie wir wiederholen, kaum irgendwo iiber das
unterrichten, was man theologisch und kirchlich Romanismus
nennt, und die ungeheure Verschiedenheit wiirdigen lernen,
die zwischen Romanismus und katholischem Cristentum vor-
handen ist. E. H.




	De ecclesia Christi

