
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 3 (1913)

Heft: 1

Artikel: De ecclesia Christi

Autor: E.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403819

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403819
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


De Ecclesia Christi.

Seit dem 18. Juli 1870 genügt die gewöhnliche Darstellung
der Lehre von der Kirche, die man sonst in den dogmatischen
Handbüchern fand, nicht mehr. Es konnte den Vertretern der
katholischen Dogmatik auch nicht ganz leicht sein, den Gegenstand

nun so zu behandeln, dass er der vatikanischen Lehre
vollkommen entspricht. Daher kann man es nur lebhaft
begrüssen, dass ein so kompetenter Dogmatiker wie der Jesuit
Anton Straub an der Universität Innsbruck in einem umfangreichen

Werk1; darüber Aufschluss gibt, wie nunmehr auf
Grund der vatikanischen Dekrete die Lehre von der Kirche
sich gestalte!. Das Werk ist in streng scholastischer Manier
abgefasst. Die vatikanischen Dogmen und die darauf sich
stützenden päpstlichen ßrlasse werden ohne Abschwächung so

aufgefasst, wie sie gemeint sind. Wer daher die heutige
römischkatholische Lehre von der Kirche kennen lernen will, dürfte
kaum ein Werk finden, das ihm korrektem und zuverlässigem
Aufschluss verschafft.

Die Methode, nach welcher römischkatholische Apologeten
sowohl in der mündlichen Lehrverkündigung wie in
literarischen Arbeiten gewöhnlich verfahren, ist bekannt und scheinbar

sehr einleuchtend: Christus hat eine Kirche gestiftet;
Stellvertreter Christi ist der Apostel Petrus; Nachfolger dieses
Apostels und Inhaber der gleichen Würde und Befugnisse ist
der römische Papst. Es handelt sich daher wesentlich darum,
den Nachweis zu leisten, dass Christus im Apostel Petrus das

Papsttum gestiftet hat. Ist das bewiesen, so ergibt sich alles
übrige ganz leicht.

') Antonius Straub S. J., Theolog*, in Universitate Oenipontana Prof. :

De Ecclesia Christi, vol. I et II, Oeniponte, Typ. et sumptibus Feliciani
Rauch, 1912, XCII u. 500 u. 916 Seiten.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1913. 3



— 34 —

Nach dieser Methode verfährt auch Straub. Allein er
nimmt mit Recht das Verdienst für sich in Anspruch, dass er
viele Punkte, die teils von „Kirchenfeinden" angefochten, teils
sogar innerhalb der Kirche in Zweifel gezogen werden, neu
untersucht und genauer dargestellt habe. Dazu gehören
folgende Dinge : Petrus, nicht Paulus, wrar Bischof von Rom ; sein

Episkopat war von Anfang an der monarchische; der kirchliche

Primat ist von der Stadt Rom unzertrennlich; die päpstliche

Gewalt erstreckt sich nicht nur auf das äussere Verhalten,
sondern auch auf Gedanken und Gesinnung der Menschen;
nach unfehlbarem päpstlichem Ausspruch ist die weltliehe
Herrschaft des römischen Papstes notwendig. Dazu kommen der
Syllabus des Papstes Pius IX. und viele andere Dokumente,
die früher teils noch nicht existierten, teils nicht so gründlich
erörtert werden konnten. Der erste Band enthält auf S. VII bis
LXXXIX ein sehr einlässliches Namen- und Sachregister, das
den Gebrauch des ganzen Werkes ausserordentlich erleichtert.

Ohne grosse Mühe könnten wir daher von den 1488

Kapiteln, in die das Werk abgeteilt ist, sehr viele namhaft machen,
in denen wir mit dem Verfasser nicht einig gehen. Dass dein
so ist, darf man als selbstverständlich bezeichnen. Dagegen
ist es doch einigermassen überraschend, dass im Jahr 1912 ein
Universitätsprofessor ausführlich von den Aussprüchen reden
darf, mit denen Jesus den Jurisdiktionsprimat eingesetzt haben
soll und die angeblich von Anfang an in diesem Sinne
verstanden worden seien, ohne auch nur ein einziges Mal das
Werk zu berücksichtigen, mit dem Langen dargetan hat, dass
jene Äusserungen von den Kirchenvätern niemals in dem
heutigen römischen Sinne aufgefasst worden sind. Auch die vom
gleichen Verfasser herrührende „Geschichte der römischen
Kirche", die recht eigentlich die Entwicklung des Papsttums
zum Gegenstande hat, scheint dem Innsbrucker Dogmatiker
unbekannt zu sein. Ebensowenig weiss dieser, wie der Leser
annehmen muss, etwas von Schultes Untersuchungen über die
„Macht der römischen Päpste" und über die „Stellung der
Konzilien, der Päpste und Bischöfe" ; auch Schulte ist nicht ein
einziges Mal zitiert. Auch mit Döllinger und Friedrich lässt sich
Straub lieber auf gar keine Diskussion ein, obwohl sich das
„Papsttum" (Janus) der beiden sehr nennenswerten Gelehrten
recht intensiv mit der vatikanischen Lehre beschäftigt. Noch



— 35 —

weniger berücksichtigt Straub natürlich die Schriften, mit denen
Reinkens den römischen Primat, die Lehre von der Einheit der
Kirche, die kirchliche Stellung Cyprians usw. beleuchtet hat.
Dagegen wiederholt er die Schrift- und Väterstellen, die man
in der römischen Kirche von jeher ohne Rücksicht auf den
Sprachgebrauch der betreffenden Schriftsteller und ohne Rücksicht

auf den Zusammenhang und die betreffenden Zeitverhältnisse

für den römischen Primat in Anspruch genommen hat. Wer
darum das Werk einer eingehenden Prüfung unterwerfen wollte,
hätte ein Buch zu schreiben, das mindestens doppelt so

umfangreich wäre, wie die beiden vorliegenden Bände.
Nicht ungeschickt beginnt der Verfasser damit, dass er

nachzuweisen sucht, Christus habe die Kirche dadurch gestiftet,
dass er Apostel auswählte und ihnen seine Sendung übertrug.
Allein schon diese Behauptung bedarf doch sehr der
Einschränkung. Die Apostel waren ja schon längst ausgewählt,
als Jesus davon sprach, dass er die Kirche bauen werde (olxoâo-
ui',010, Matth. 16, 18). Und wenn, wie Straub annimmt, die
Rede Matth. 18, 15—20 speziell an die Apostel gerichtet ist,
so ist doch sicher die „Kirche" nicht identisch mit der Gesamtheit

der Apostel ; denn die Angeredeten erhalten die Weisung,
sich an die „Kirche" zu wenden, wenn ein gefallener Bruder
auf ihre Mahnung nicht achtet. Auch hat der Bericht über
das Apostelkonzil zur Voraussetzung, dass zwar die besondern
Befugnisse der Apostel und der Presbyter allgemein anerkannt
waren, diese aber weder als die „Kirche", noch auch nur als
die Herren der Kirche angesehen wurden. Der Beschluss wird
von den Aposteln und Presbytern „und der ganzen Kirche"
gefasst (Apg. 15, 22). Wenn Straub die paulinische Lehre vom
„Leibe Christi" gelten liesse, so würde er wohl verstehen, dass
ein Organismus sehr wichtige und notwendige Organe haben
kann, jedoch weder mit diesen Organen identisch ist, noch von
ihnen regiert wird. Allein wir begreifen, dass dieser Gedanke
möglichst in den Hintergrund gedrängt wird. Würde der Jesuit
näher darauf eingehen, so käme er dazu, mit dem Apostel
Paulus als das ewige und einzige Haupt der Kirche den
verklärten Herrn selbst anerkennen zu müssen und den heiligen
Geist nicht als das Privilegium einer besondern Kaste oder
gar nur eines einzigen Würdenträgers, sondern als die
belebende Seele des ganzen Organismus anzusehen.



— 36 —

Indem aber Straub nicht den Glauben an Christus und die

Einverleibung in die Körperschaft der Christgläubigen in der
Form der Taufe, sondern die Unterwerfung unter die Autorität
des von Christus eingesetzten Apostolates zur ersten und eigentlichen

Bedingung der Zugehörigkeit zur christlichen Kirche
macht, gewinnt er den Boden, auf dem er nun gleich auch
den im Apostel Petrus eingesetzten Primat, den Inbegriff aller
apostolischen Autorität, als die Grundlage bezeichnen kann, auf
der die christliche Kirche aufgebaut ist. Hat er aber einmal
die den Primat betreffende These „bewiesen", so fällt es ihm
nicht mehr schwer, alles andere zu „beweisen*', was nach
römischkatholischen Begriffen irgendwie mit der Lehre von
der Kirche zusammenhängt. Es lässt sich ja kaum mehr ein
dogmatisches, moralisches, kirchenrechtliches oder kirchen-
disziplinäres Problem denken, für dessen gültige Lösung nicht
irgend ein päpstlicher Erlass angerufen werden könnte. Ist
aber ein solcher gefunden, so haben Zweifel und Diskussion
ein Ende. Man muss dem Verfasser das Zeugnis geben, dass

er mit verblüffender Ruhe und Sicherheit auch mit den
Kundgebungen der allerletzten Päpste argumentiert. So versteht
man vollkommen, warum Straub die Exegeten, die die von ihm
zitierten Schriftstellen anders auslegen, die Kirchenrechtslehrer,
die an die Verfassung der apostolischen und ökumenischen
Kirche erinnern, die Historiker, die die Zeugnisse der alten
Konzilien und Kirchenväter sorgfältig prüfen und nach ihrer
zeitgeschichtlichen Bedeutung würdigen, einfach ignoriert. Was
liegt denn daran, wenn diese — vielleicht von „Wissensstolz**
beherrschten, jedenfalls aber nur auf ihr Wissen und Gewissen
vertrauenden — Gelehrten bei ihren Forschungen zu Resultaten

gelangen, die der päpstlichen Lehre direkt widersprechen?
Massgebend ist und bleibt die päpstliche Entscheidung, denn
sonst würde ja die vom Papst mit aller apostolischen Autorität
regierte Kirche auseinanderfallen. Selbst das Wort der
Heiligen Schrift hat nur Gültigkeit in dem Sinne, in welchem der
Papst es versteht.

Immerhin sollten wir also nun doch bestimmt wissen, dass
Christus dem Apostel Petrus eine so unbegrenzte Jurisdiktion
verliehen hat und dass diese unvermindert auf den Bischof von
Rom übergegangen ist und sich unvermindert durch den Wahlakt

des spätmittelalterlichen Kardinalkollegiums jeweilen von



— 37 —

einem Papst auf den andern verpflanzt. Mit andern Worten:
Ich möchte wissen, ob nach Christi Wort der römische Bischof
unfehlbar sei und mir in religiösen und kirchlichen Dingen mit
absoluter Machtvollkommenheit zu befehlen habe. Darauf
bekomme ich zur Antwort: Das steht fest, denn der unfehlbare
und mit absoluter Machtvollkommenheit ausgerüstete Bischof
von Rom befiehlt dir, Christi Wort im angegebenen Sinne zu
verstehen. Das ist keine sehr überzeugende Beweisführung.
Es verhält sich damit genau so wie mit der vatikanischen
Unfehlbarkeitserklärung selbst. Döllinger meinte schon am
Vorabend des Konzils, nur der Papst selbst könne dogmatisch
feststellen, dass er unfehlbar sei ; denn würde ein Konzil, das
seinerseits nach neurömischer Lehre dem Irrtum unterworfen ist,
dem Papst ein solches Zeugnis geben, so hätte dieses keinen
dogmatischen "Wert. Man hat das 1870 in Rom sehr wrohl

begriffen und darum die Konzilsbeschlüsse so formuliert, dass der
Papst als der Sprechende erscheint, wie denn auch tatsächlich
in der entscheidenden Sitzung Pius IX. selbst die Sätze
verkündet hat, in denen dem Papst dei* Jurisdiktionsprimat
dogmatisch zuerkannt wird. Döllinger war freilich der Ansicht,
auch das Zeugnis, das sich der Papst selbst ausstellt, habe keinen
dogmatischen Wert : ist er unfehlbar, so wäre sein Zeugnis
allerdings wahr ; ist er aber in Wirklichkeit nicht unfehlbar,
so ist vielleicht auch seine Aussage über die eigene Unfehlbarkeit

nur eine törichte menschliche Einbildung; seine Aussage

bringt uns um keinen Zoll weiter.
Immerhin beruft sich nun Straub, nachdem er der Definition

des vatikanischen Konzils gedacht hat, auf die bekannten
neutestamentlichen Stellen, mit denen die römische Theologie
„beweist", dass Christus den Jurisdiktionsprimat eingesetzt hat
(S. 39 ff.). In erster Linie wird Matth. 16, 16—19 erörtert.
Hier habe Jesus dem Apostel Petrus den „Jurisdiktionsprimat"
verheissen. Der Verfasser drückt sich sehr bestimmt aus. Es
handle sich nicht bloss um einen Ehrenvorrang, nicht bloss
um eine Gewalt, die Petrus mit den übrigen Aposteln teilen
würde, nicht bloss um eine Autorität, die zunächst der Kirche
zukäme und von dieser auf den Bischof von Rom überginge,
sondern um eine unmittelbar und ausschliesslich dem Apostel
Petrus und seinen Nachfolgern von Gott verliehene Jurisdiktion
über die ganze Kirche. Das ergebe sich aus der angeführten



— 38 —

Stelle mit einer Deutlichkeit, die mit keinen Künsteleien (arte
nulla) verdunkelt werden könne: Petrus selbst ist der „Fels",
auf den Christus seine Kirche bauen will. Bei der Erläuterung
dieses Satzes sucht Straub immer wieder zu beweisen, dass die

Auszeichnung dem Apostel Petrus persönlich (Petro ut personœ a

reliquis distinctes S. 51) gelte, natürlich aber doch auch den in
der Person des Petrus mitzuverstehenden Nachfolgern. Wenn
aber Bestand und Einheit der Kirche durch Petrus und seine

Nachfolger bedingt sind, so hat der Papst den Jurisdiktions-
primat über die ganze Kirche. — Das ist der Kern der sehr

weitschweifigen „Beweisführung". Straub setzt also als
selbstverständlich voraus, dass Petrus mit Rücksicht auf die ihm
später zu übertragende Gewalt von Jesus das Zeugnis erhalte:
„Du bist Fels; auf diesen Felsen etcA Es liegt, wie uns scheint,
doch bedeutend näher, die Auszeichnung aus dem Bekenntnis

herzuleiten, das Petrus abgelegt hatte, und ihn als das
„Fundament" der Gemeinschaft der Christgläubigen anzusehen, weil
er der erste Gläubige oder der erste Verkündiger des Glaubens
an Christus ist. So wird ja doch das Bild auch Ephes. 2, 20

gebraucht. Und mit Recht betont namentlich Augustin immer
wieder, wie sich die Auszeichnung Matth. 16, 17 ff', aus der
gläubigen Aneignung der erhaltenen göttlichen Offenbarung
erkläre, so habe sich der gleiche Petrus die unmittelbar der
Auszeichnung folgende scharfe Zurechtweisung durch seine
menschlichen Wünsche und Gedanken zugezogen. Wenn Petrus
trotz der erhaltenen Auszeichnung zu einem „Satan" werden
konnte, so liesse sich das bei einem Bischof von Rom vielleicht
sogar dann denken, wenn dieser wirklich als der Universalerbe
der Befugnisse des Apostels Petrus gelten könnte, was wir
nicht zugeben.

Die Bildreden „Dir gebe ich die Schlüssel" und „Was Du
binden wirst etc." haben nach Straub den gleichen Sinn und
sind beigefügt, damit die oberste Jurisdiktionsgewalt des Apostels

Petrus noch deutlicher charakterisiert werde. Die
heutigen römischen Theologen sind dem Geiste des Evangeliums
so entfremdet, dass sie kein Gefühl mehr dafür haben, dass es
eine Verunehrung Christi ist, ihm Satzungen in den Mund zu
legen, die für ein Reich „von dieser Welt" passend sein könnten,
im Himmelreich jedoch, das Christus gründen wollte, keine
Anwendung finden dürfen. Straub weiss (S. 64), dass Luk. 11,



— 39 —

52 auch den jüdischen Schriftgelehrten eine Schlüsselgewalt
zuerkannt wird und diese von der ihnen verliehenen Erkenntnis
zu verstehen ist. Warum sollten die „Schlüssel" des Petrus,
dem der himmlische Vater eine unendlich wichtige Wahrheit
geoffenbart hat, nicht auch von der Erkenntnis verstanden
werden dürfen, die Petrus zu verwerten hat, sobald dafür die
Zeit gekommen sein wird? Was aber das „Binden und Lösen"
betrifft, so wird es kaum angehen, hier die bildlichen Ausdrücke
anders zu verstehen als Matth. 18, 18. Dort aber ist von der
Versöhnung grober Sünder mit Gott und der Kirche die Rede,
nicht von (päpstlichen) Dekreten und Dispensationen. Was
Straub (S. 80 ff.) dagegen vorbringt, ist völlig nichtssagend.
Dass Matth. 18, 15—20 speziell vom Apostelkollegium die Rede
sei, ist eine willkürliche Annahme. In V. 18 sind diejenigen
angeredet, die die „Kirche" bilden. Die „Kirche" (die organisierte

Gemeinschaft der „Brüder") aber ist nach V. 15—17 die
oberste Instanz. Diese oberste Instanz der Autorität des Apostels

Petrus unterstellen zu wollen, ist ebenso unbegründet, wie
die Annahme, auch Matth. 18, 18 rede Jesus von der Befugnis,
verbindliche Gesetze zu erlassen, beziehungsweise davon zu
dispensieren.

Die Stelle Luk. 22, 31, 32 sieht Straub als eine Wiederholung

der nach Matth. 16, 16 ff. dem Apostel Petrus gegebenen
Verheissung an. Selbstverständlich findet er aber in dieser
Wiederholung namentlich eine Bestätigung der dem genannten
Apostel zukommenden Unfehlbarkeit. Die „Beweisführung"
(S. 88—101) ist dieselbe, die man seit 1870 von allen römischen
Kanzeln hört. Namentlich erlaubt sich der Verfasser (S. 89)
auch die bekannte Taschenspielerei, den „Glauben", von dem
Jesus spricht, mit der ^Zustimmung des Intellekts zu den von
Gott geoffenbarten Wahrheiten" zu identifizieren. Den „Intellekt"
des Apostels Petrus hat der Satan in der Nacht, da Jesus
verraten wurde, nicht gefährdet, wohl aber das starkmütige
Vertrauen, dass Jesus auch in seiner Erniedrigung der Messias sei.
Dieses Vertrauen kann auch da vorhanden sein, wo der
Christgläubige manchen Irrtümern in Sachen der geoffenbarten
Glaubenslehre anheimgefallen ist. Der Papst wäre also noch nicht
unfehlbar, auch wenn er sich wirklich rühmen dürfte, der
spezielle Nachfolger des Apostels Petrus zu sein und den „Glauben"
zu besitzen, den Jesus durch seine Fürbitte diesem Apostel



— 40 —

nicht ganz verloren gehen liess. Übrigens ist ja auch wohl
anzunehmen, dass der römische Bischof an Jesu Erniedrigung
in Schmach und Tod nicht Ärgernis nehme wie die Jünger,
da der Herr von ihnen genommen wurde. Er bedarf also in
dieser Hinsicht der Fürbitte nicht. Und ebensowenig wie die
Fürbitte für den Apostel Petrus auch dem Bischof von Rom

gilt, darf dieser die Mahnung: „Stärke deine Brüder", als eine
auch speziell ihm gegebene Auszeichnung betrachten. Auch
mit der bei Luk. 22, 31—32 angeblich wiederholten Verheissung

des Primates ist es nichts.
Die förmliche Verleihung des Jurisdiktionsprimates aber

soll mit den Worten, die Johannes 21, 15—17 mitteilt,
stattgefunden haben. Eine Erklärung dieser Stelle gibt Straub
S. 102—116. Der auferstandene Erlöser rede an der zitierten
Stelle so klar, dass seine Worte einfach nichts anderes bedeuten
könnten als die Übertragung der Jurisdiktion über die ganze
christliche Kirche : Wieder werde nur Petrus angeredet. Das
ist doch wohl selbstverständlich; denn nur Petrus hatte den
Herrn dreimal verleugnet! — Die Frage : „Liebst du mich mehr
als diese?" sei eine Mahnung, auch gegen Schismatiker und
Häretiker Milde zu üben Also nicht eine demütigende Erinnerung

an das allzugrosse Selbstgefühl, von dem Joh. 13, 37;
Mark. 14, 29 die Rede ist! — Die Schafe und die Lämmer seien
die gewöhnlichen Gläubigen und die kirchlichen Vorsteher ;

über die ganze Herde werde Petrus zum Hirten eingesetzt und
die Mahnung: „Weide meine Schafe" sei nicht bloss, wie
Augustin immer wieder erklärt, eine Wiedereinsetzung in den
Apostolat, den der schwache Jünger mit seiner dreimaligen
Verleugnung preisgegeben hatte! Es bedarf grosser
Genügsamkeit, um sich mit derartiger Schriftausiegung zufrieden zu
geben. Allein der römische Katholik darf an der Richtigkeit
dieser Auslegung nicht zweifeln; denn wie zum Schlüsse (S. 114)

ganz geziemend in Erinnerung gerufen wird, hat nicht bloss
Pius IX. auf dem vatikanischen Konzil, sondern auch Leo XIIL
in der Bulle de unitate Ecclesiœ das Weide meine Schafe'- in
dem angegebenen Sinne gedeutet. Es geht also nicht mehr
an, die Worte des Erlösers etwa so zu verstehen, wie sie noch
Augustin an fast zahllosen Stellen gedeutet hat und wie sie
nach dem Zusammenhang vernünftigerweise verstanden w*erden
müssen.



— 41 —

Das sind kurze Andeutungen des Verfahrens beim Gebrauch
von Bibelstellen. Der uns zur Verfügung stehende Raum
gestattet nicht, auf die zahllosen patristischen Zeugnisse näher
einzugehen, die Straub für seine Behauptungen in Anspruch
nimmt. Er unterscheidet sich in dieser Hinsicht von andern
römischen Apologeten lediglich durch die Häufung von kritiklos
aneinander gereihten Zitaten. Aber man begegnet überall den

gleichen alten Bekannten, die schon dem Seminaristen vorgestellt

worden sind, oder vielmehr den gleichen Masken, mit
denen schon das Mittelalter das Gesicht der Kirchenväter
verunstaltet hat.

Aber wir wollen nicht bestreiten, dass doch das vorliegende
Werk in gewissem Sinne modern ist. Wo wäre z. B. ein alter
Kirchenschriftsteller zu finden, der auf den Gedanken gekommen
wäre, zu den für einen Katholiken verbindlichen Glaubenslehren
auch die zu rechnen, dass der Inhaber des in Petrus gestifteten
Jurisdiktionsprimats seinen Wohnsitz in Rom habe und haben
müsse. Früher lehrten römischkatholische Theologen, Petrus
würde auch dann einen legitimen Nachfolger haben, wenn Rom

protestantisch würde oder ganz vom Erdboden verschwände.
Straub kennt die Sache besser: Es ist eine von Gott geoffenbarte

und von jedem Katholiken gläubig anzuerkennende Wahrheit,

dass der Primat unzertrennlich mit der Stadt Rom
verbunden ist. Die „Beweisführung" aus Schrift und Tradition
wird hier schwierig, und nicht leicht ist es für einen in der
„Welt" aufgewachsenen und unterrichteten Leser, überall den
scholastischen Jargon zu verstehen, in den bei Behandlung so

schwieriger Probleme Straub seine Auseinandersetzung kleidet.
Wir können daher nur einige wenige Aigumente namhaft
machen, mit denen Straub die angeführte These erläutert und

„beweist". Petrus hat bekanntlich aus Rom fliehen wollen,
um dem Martyrertod zu entgehen; allein da ist ihm Christus
entgegengetreten und hat ihn bewogen, zurückzukehren und
sich in Rom kreuzigen zu lassen. Daraus ergibt sich, dass

Petrus nach dem Willen des Herrn seinen Primat in Rom
hinterlassen musste (S. 477) Es ist auch sonst nicht
anzunehmen, dass Jesus eine Bestimmung darüber, wro der Primat
seinen Sitz haben sollte, dem natürlichen Gang der Dinge
überlassen habe. Auch die alttestamentliche Kirche hatte ja in
Jerusalem einen durch Gottes Anordnung bestimmten Mittel-



_ 42 —

punkt ; warum sollte das in der neutestamentlichen Kirche nicht
auch der Fall sein? Es war sehr erwünscht, dass schon die
ersten Verkündiger des Evangeliums sagen konnten, wo die

von ihnen bekehrten Völker den Nachfolger Petri zu suchen
hätten (S. 480). Nach dem vatikanischen Konzil kann die Sache
aber gar nicht mehr zweifelhaft sein. Dieses Konzil hat
dogmatisch festgestellt, dass der Apostel Petrus als Träger des

Juridiktionsprimates Nachfolger habe und dass Nachfolger des

Petrus derjenige sei, der den römischen Stuhl innehabe. Indem
das Konzil das unter Androhung des Anathems zu glauben
befahl, gab es zu erkennen, dass es sich hier nicht bloss um eine
aus der geoffenbarten Wahrheit herzuleitende, sondern geradezu
um eine geoffenbarte Wahrheit handle (S. 483). Straub findet
(S. 484 f.), dass gegen diese Anschauung nichts Triftiges
eingewendet werden könne. Allerdings „scheine" die Heilige Schrift
über den fraglichen Punkt zu schweigen; aber auch die
Tradition sei eine Quelle, aus der man die von Gott geoffenbarte
Wahrheit schöpfen könne. Gegen die Annahme, dass hier eine

von Gott geoffenbarte und darum mit religiösem Glauben
anzunehmende Wahrheit vorliege, spreche auch nicht der
Umstand, dass die Verlegung des Primats nach der Stadt Rom
eine historische und darum auch ohne Gottesoffenbarung zu
erkennende Tatsache sei; denn auch historische Tatsachen
könnten Gegenstand göttlicher Offenbarung sein. Endlich könne
man auch nicht einwenden, dass die Überlieferung, Rom habe
als Sitz des Primates zu gelten, nicht in den ersten Anfang
zurückreiche; denn in der allerersten Zeit sei Rom eben noch
nicht der Sitz Petri gewesen; die „Hinterlage des Glaubens"
sei erst mit dem Tode der Apostel zum Abschluss gelangt.
Übrigens sei sehr wahrscheinlich, dass der auferstandene
Erlöser vor der Himmelfahrt den Aposteln nebst andern wichtigen

Dingen auch den Ratschluss mitgeteilt habe, Petrus habe
seine Residenz in Rom zu nehmen und diese Stadt für immer
zum Sitz des Primates zu machen!

Mit diesen Erörterungen hängt enge zusammen, was uns
Straub im zweiten Band seines Werkes (S. 538—589) über die
weltliche Macht des römischen Papstes zu sagen weiss. Die
Anschauung, die er vertritt, ist freilich sehr einfach : Die Kirche
ist eine „vollkommene Gesellschaft" (societas perfecta), d. h.
auf dem Gebiet, das sie für sich in Anspruch nimmt, von keiner



— 43 —

andern Macht abhängig; der Papst besitzt die ganze Fülle der
Gewalt über die ganze Kirche und alle ihre Glieder in allen
Dingen, die den Glauben, die Sitten, die Kirchendisziplin und
Kirchenregierung betreffen; daher darf er in der Ausübung
dieser Gewalt von keiner weltlichen Regierung abhängig sein;
unabhängig ist er nur, wenn er selbst Regent des Staates ist,
in welchem er seine Residenz hat und seine Regierungskollegien

sich befinden. Nicht ganz leicht aber scheint es zu sein,
diese Anschauung aus Schrift und Tradition zu begründen und
für die Katholiken zu einer Sache des Glaubens zu machen.
Der Verfasser muss zugeben, dass es sich hier nicht um ein
eigentliches Dogma handelt, sondern nur um „eine mit der
Offenbarung eng verbundene Wahrheit, die eben darum im Kreis der
heiligen Unfehlbarkeit inbegriffen ist" (S. 552). Wie sich aus dem
Wesen des Primates ergebe, gehöre zu den geoffenbarten Wahrheiten

die, dass der Papst von jeder Aveltlichen Macht
unabhängig sein müsse. Ebenso gehöre zu den von Gott geoffenbarten

und von der Kirche bereits hinreichend definierten Wahrheiten

die, class der Papst in der Ausübung seiner Rechte völlig
frei sein und über die notwendigen Mittel, in vollster Freiheit
zu regieren, verfügen müsse. Zu diesen Mitteln gehöre die
weltliche Macht. Über diesen Punkt hätten sich die Päpste
so bestimmt ausgesprochen, dass die Notwendigkeit der
weltlichen Macht des Papstes als eine mit Unfehlbarkeit festgestellte

Wahrheit anzusehen sei. Es sei wohl zuzugeben, dass

die Päpste nicht gerade das römische Territorium als dasjenige
bezeichnet hätten, das für ihre weltliche Herrschaft absolut
nötig sei ; allein da nach Gottes AVillen der Bischof von Rom
der Träger des Jurisdiktionsprimats sei und der Papst eben
doch da frei sein müsse, wo er tatsächlich seinen Sitz habe,
•so sei seine weltliche Herrschaft von Rom nicht zu trennen.
Das ist wunderbar logisch; aber wir andere denken an
Gotteslästerung, wenn man den Namen Gottes und die Offenbarung
Gottes in Christo Jesu mit solchen Dingen in Beziehung bringt.
Straub hingegen ist von der Richtigkeit seiner Ansicht so überzeugt,
dass er in zwei Abschnitten noch extra nachweist, der Papst
könne auf die Aveltliche Macht nicht verzichten und seine
Verzichtleistung Aväre nicht gültig. Da nämlich der Statthalter
Christi seine Rechte von Christus bekommen habe, musste eine
dem Willen Christi widersprechende Verzichtleistung als per-



_ 44 —

sönlicher Akt angesehen werden, dem keine prinzipielle
Bedeutung zukäme. In diesem Falle also lässt der Jesuit die

Irrtumsfähigkeit des Papstes — Avenigstens hypothetisch — zur
Geltung kommen.

An diesen Mitteilungen möge es genügen, um die unergründliche

Tiefe zu beleuchten, in die der Leser hinabsteigen muss,
Avenn er verstehen Avili, Avie die neurömische Kirchenlehre mit
dem Evangelium Jesu Christi harmoniert! Am 25. Januar 1871

schrieb Bischof Hefele an einen Bonner Freund (Reusch) : „Erst
in Rom wurde mir recht klar, dass das, was man dort treibt
und übt, nur mehr Schein und Namen des Christentums hat,
nur die Schale; der Kern ist entschwunden, alles total ver-
äusserlicht" (vgl. Schulte, „Der Altkatholizismus". S. 227 f.).
Wer sich von dieser tragischen Wahrheit überzeugen will,
studiere das vorliegende Werk des Innsbrucker Dogmatikers.

Allein nichtsdestoweniger begrüssen Avir das Erscheinen
dieses Werkes. Es ist eine Darstellung der „speziellen
Dogmatik", die heute in den korrekten Schulen der römischen
Kirche gelehrt wird und gelehrt Averden muss. Wenn auch
Straub von der altkatholischen Literatur gar keine Notiz nimmt
und die protestantische höchstens dann berücksichtigt, wenn
er daraus irgend ein ZAveckdienliches Argument herleiten kann,
so Aväre es nun doch nicht recht, es mit seiner Arbeit ebenso
zu halten und sie zu ignorieren. Nein, Avir empfehlen den
Vertretern der Exegese, Kirchengeschichte und systematischen
Theologie, das vorliegende Werk zu berücksichtigen. Besser
können sie sich, wie wir AAiederholen, kaum irgendwo über das

unterrichten, was man theologisch und kirchlich Romanismus
nennt, und die ungeheure Verschiedenheit würdigen lernen,
die ZAvischen Romanismus und katholischem Cristentum
vorhanden ist. E. H.


	De ecclesia Christi

