
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 3 (1913)

Heft: 1

Artikel: Christentum - Politik - soziales Leben

Autor: Zelenka, E.K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403818

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403818
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christentum - Politik - soziales Leben.

Im öffentlichen Leben unserer Zeit bemühen sich in
wachsender Zahl Verbände und Vereinigungen Einfluss zu gewinnen,
die ihre Forderungen für die äussere Ordnung des Lebens aus
ihren religiösen Anschauungen ableiten und mit ihnen begründen;
als Beispiel mögen dienen die „christlichen Demokraten" und
die „christlich-sozialen" Vereinigungen, weil sie am deutlichsten,
schon in ihrem Namen, diese ihre Eigenart zum Ausdruck
bringen. Dadurch erklärt es sich, dass die Frage nach dem
Rechte solcher „Verquickung von Religion und Politik"* in
unserer Zeit vielfach, meist vom Standpunkte politischer Parteien
aus, erörtert wird. Auch hier soll dieser Frage, freilich in dem
etwas weiteren Sinne einer Frage nach der Bedeutung des

Christentums für Politik und soziales Leben, nachgegangen
werden, nicht in akademisch-wissenschaftlicher Untersuchung,
daher ohne Beziehung zur vorhandenen Literatur und ohne

Auseinandersetzung mit ihr, sondern nur in der einfachen
Bemühung eines Kirchenmannes, über diese Frage mit sich ins
Reine zu kommen, um die Richtung zu gewinnen, in welcher
er den bescheidenen Einfluss eines Seelsorgers geltend zu
machen hat.

1.

Zuvörderst werden da die Begriffe, mit denen es diese
Überlegung zu tun hat, klar zu erfassen sein, und vom Wesen des
Christentums soll die Prüfung ausgehen. Das Christentum ist die
auf Christus Jesus gegründete Ausgestaltung der Religion. Religion

allgemein ist nicht religiöse Gemeinschaft, nicht Kircher
Dogma, Kultus, diese alle sollen der Religion dienen, aber sie sind
nicht die Religion selbst; daher kann auch sehr wohl ein und
dieselbe Religion gleichzeitig in mehreren Gemeinschaften eine
verschiedene äussere Gestaltung erfahren, wie das Christentum in



— 10 —

den verschiedenen Kirchen. Religion selbst, Religion schlechthin
ist persönliche Beziehung zwischen Gott und Mensch, also von
äusseren Verhältnissen unabhängig, jenseits der Aussenseite der
Dinge gelegen, rein innerlich. Die Art dieser Beziehung ist
mannigfaltig verschieden: es finden sich Verhältnisse wie die
des Käufers zum Verkäufer, ja des Bestechers zum Bestochenen
auf niederer Stufe religiösen Erlebens, auf etwas höherer Stufe
andere wie die des Unfreien zu seinem Zwingherrn, des

Angeklagten zu seinem Richter, des Schuldners zum Gläubiger,
des Pächters zum Grundherrn, des Kriegers zu seinem Herzog.
Im Deismus verblasst die Stellung des Menschen zu Gott zu
einem ehrerbietigen Grussverhältnis. Jesus nun hat uns nicht
nur gelehrt, sondern durch die Erlösung zugleich ermöglicht,
Gott als unserem Vater zu nahen: er hat das religiöse
Verhältnis zwischen Gott und Mensch zum Liebesverhältnis zwischen
Vater und Kind geläutert und veredelt. Christentum ist also
als Religion überhaupt etwas rein Innerliches, die innere Richtung

des Menschen auf Gott; als diese eine bestimmte und
eigentümliche Ausgestaltung der Religion ist es — im Unterschied

zu fast allen andern — ein die ganze Persönlichkeit
ergreifendes und durchdringendes Lebensverhältnis, so innig
und unlöslich, wie das zwischen Vater und Kind.

In einem ganz anderen Daseinsbereich liegen die
Beziehungen, Vorgänge, Erscheinungen, die von den Begriffen der
Politik und des sozialen Lebens erfasst werden ; sie liegen innerhalb

der wahrnehmbaren Welt, diesseits jener Grenze, hinter
der die Innenwelt beginnt. Politik und soziales Leben begreifen
äussere Lebensverhältnisse, Politik begreift das Gebiet der
Rechtsbeziehungen der einzelnen Menschen zueinander und
zu Gruppen von Menschen und solcher Gruppen zueinander,
das soziale Leben begreift die gesellschaftlichen und wirtschaftlichen

Beziehungen der Menschen untereinander. Oder, da
Rechtsbeziehungen nie von selbst bestehen, sondern gesetzt
werden, gesellschaftliche und wirtschaftliche Bedürfnisse aber
mit den Menschen gegebene Tatsachen sind, so begreift die
Politik die künstlichen, das soziale Leben die natürlichen
äusseren Lebensverhältnisse der Menschen.

So gehören auf der einen Seite die Religion, auf der anderen
Seite Politik und soziales Leben deutlich verschiedenen und
getrennten Gebieten an, jene der Innenwelt, diese der Aussen-



— 11 —

welt. Es besteht sicherlich zwischen ihnen eine im gewissen
Sinne unüberbrückbare Kluft: es lassen sich die inneren
Lebensnotwendigkeiten der einen Welt, — die wir Menschen gern
„Gesetze" nennen, wiewohl sie eben nicht willkürlich „gesetzt"
sind — nicht einfach auf die andere Welt übertragen. Denn
die Innenwelt ist die Welt der Freiheit ; hier ist nur das, was ist.

Nichts kann erzwungen, nichts vorgetäuscht werden. Glaube,
Überzeugung, Gewissheit, Erlebnis — sie sind oder sie sind

nicht; erzwungen, vorgetäuscht werden können sie nur der
Aussenwelt, für die Innenwelt sind sie dann einfach nicht
vorhanden. Die Aussenwelt ist die Welt des Zwanges und des

Scheins; sie muss das Erkennbare, also auch das Vorgetäuschte
als Tatsache hinnehmen ; sie sieht die Gabe, nicht den Willen
des Gebers, sie sieht die Verrichtung des Bürgers, nicht seine

Gesinnung, sie urteilt nach der Gesetzlichkeit, nicht nach dem
sittlichen Wert der Tat; und sie tut das nicht aus Böswilligkeit,

sondern weil sie nicht anders kann. Es fehlt ihr an einem
Werkzeuge der Wahrnehmung, um des Willens, der Gesinnung
des einzelnen inne zu werden. Nicht umsonst mahnt der
Heiland, nicht Unmögliches zu wollen : Richtet nicht — Dieses
Auseinanderfallen der Religion hier, der Politik und des sozialen
Lebens dort darf keinen Augenblick übersehen werden.

Trotzdem gibt es zwischen den beiden Welten einen
Berührungspunkt ; er liegt in der Seele jedes einzelnen Menschen.
Jeder Mensch begreift ein Stücklein der Innenwelt und der
Aussenwelt und verschmilzt sie in sich zu einer Persönlichkeit,
oder in Wahrheit: er fühlt, dass er sie verschmelzen sollte.
Tatsächlich fällt ihm das sehr schwer, meist bleibt er spröde
und „brüchig" ; Innenwelt und Aussenwelt, des Apostel Paulus
„Geist" und „Fleisch", bröckeln und klaffen auseinander. Wohl,
aber je höher er steht, umso tiefer leidet er unter diesem
innerlichen Zerfall, um so deutlicher vernimmt er die gebieterische
Forderung seines inneren Lebensgefühls, nach Einheit,
Geschlossenheit, Ganzheit zu streben. Er darf und kann gar nicht
mehr in sich eine Scheidewand errichten, die Religion auf die
Seite der reinen Jenseitigkeit verweisen, sein Verhalten in
Politik und sozialem Leben dagegen auf der anderen Seite der
reinen Diesseitigkeit abhandeln. Diejenige Religion, die in seinen
Anteil an der inneren Welt hineinragt, verlangt nach einem
Ausgleich, einem Gegengewicht in seinem Anteile an der aus-



— 12 —

seren Welt; sie verlangt nach sittlich geordnetem, nach
verantwortlichem Handeln in der Aussenwelt. Die Religion hat somit
eine mit dem Menschen gegebene äussere Seite: die Sittlichkeit.

— Ist diese Religion nun das Christentum, so kann es

kein Gebiet der Aussenwelt geben, das nicht unter dem
sittlichen Verantwortlichkeitsbewusstsein des Menschen stände,
denn der Christ weiss, dass er alles : Leib, Leben, Fähigkeiten,
Umwelt, aus der Vaterhand Gottes erhalten hat; er muss sie
deshalb wert halten und ihren Gebrauch vor dem Vater
verantworten. In der Seele des einzelnen Christen tritt somit die
Religion durch die sittliche Verantwortung sogar in die engste
Verknüpfung auch mit Politik und sozialem Leben.

Vom Christentum wird hier gesprochen. Nicht als ob nicht
auch andere Religionen ihre sittliche Verantwortung und damit
ihre natürliche Verknüpfung mit Politik und sozialem Leben
hätten. Nur wird die Art dieser Verknüpfung mit der Art des-

religiösen Systems sich wandeln ; sie muss anders sein etwa
im Herrschbereich einer Nationalreligion, in der die Zugehörigkeit

zu Volk und Stamm mit religiöser Weihe umkleidet ist,
und das Bekenntnis eben dieser Religion völkisches Unter-
scheidungsmerkmal wird, anders in einer Menschheitsreligion
wie dem Christentum, die aus allen Völkern die Erlösten zur
höheren Einheit des Reiches Gottes zusammenfasst. So kann
die Frage nicht für die Religion im allgemeinen, sondern nur
für eine bestimmte Religion, hier also das Christentum,
beantwortet werden.

2.

Was nun zunächst die Beziehung zwischen Religion und
Politik angeht, so wurzelt diese für das Christentum also in der
Stellung des Menschen zu Gott als seinem Vater. Aus Vaterhand

hat der Mensch alles, was sein ist. Ein Vater aber will
das beste seiner Kinder, er leitet sie nicht nach Willkür und
Laune zu ihrer Unruhe und Qual, sondern nach einem weisen
Plan zu ihrem Frieden und Heil, er stattet sie aus mit Gaben
nicht nach einem blinden Zufall, sondern nach ihren Bedürfnissen

mit weiser Güte und darf erwarten, dass sie diese Gaben
mit Dankbarkeit und liebevoller Ehrfurcht annehmen, bewahren,
pflegen, sodass er sich zu jeder Zeit überzeugen kann, dass
sie „in Ehren gehalten" sind. Das bestimmt ohne weiteres die



Stellung des Menschen zu seinem gesamten Besitz an Geist,
Leib, Fähigkeiten, Kräften, Gesundheit, Blut, Familie, Stamm,
Volk und Gütern; es gibt ihm nämlich die Pflicht der
dankbaren, liebevollen, ehrfürchtigen Anhänglichkeit an Volk, Vaterland,

Rasse, eine Pflicht zur gewissenhaften Fürsorge für sie;
zugleich zwingt es ihn zur Anerkennung der gleichen Pflicht
für jeden anderen Menschen als seinen Bruder. So steht also
der Christ mit dem religiös verankerten Bewusstsein seiner
Pflicht, nach bestem Wissen und Gewissen dem Wohle seines
Volkes und seines Vaterlandes zu dienen, im politischen Leben :

dazu gehört offenbar, dass er die Fragen des politischen Lebens
erforscht und zu verstehen sucht, und dass er seinen Einfluss
und seine Rechte unter Wahrung aller Rechte anderer, also
nicht durch Nötigung, durch Betrug, durch Kränkung, in der
Richtung zur Geltung bringt, in der nach seinem besten Wissen
und Gewissen die Entwicklung zum Wohle seines Volkes
verlaufen muss. Daraus folgt, dass für den Christen politische
Gleichgültigkeit, Teilnahmslosigkeit und Tatenlosigkeit, wie sie
sich z. B. in dem Fernbleiben weiter Kreise von den politischen
Wahlen äussern, ausgeschlossen sein mussten, zugleich freilich
auch alle demagogischen Unarten; eine tiefinnere Erneuerung
könnte und sollte dem heutigen politischen Treiben mit seiner
Stumpfheit, Pflichtvergessenheit und eigennützigen Abschliessung

auf der einen Seite, mit seiner verhetzenden und
verlogenen Unverantwortlichkeit auf der anderen, aus solchem
christlich-sittlichen Verantwortlichkeitsgefühl, aus solchem
christlich-religiös vertieften Gemeinschaftsbewusstsein erwachsen.
Aber unvorstellbar ist und bleibt dabei immer noch, wie
daraus ein allgemeingültiges christliches Parteiprogramm sich
solle entwickeln lassen ; denn auf ihrem Gewissen steht jede
Menschenseele allein vor ihrem Gott, nur durch sie hindurch
geht der Weg von der Innenwelt zur Aussenwelt; keine
äussere Autorität, auch kein Parteiprogramm kann die
Notwendigkeit der Selbstveramnvortung ersetzen. Dabei kann der
Gedanke nicht beirren, dass auf diese Weise, ohne ein „christliches

Parteiprogramm" Christen als Politiker Entgegengesetztes
an Einzelforderungen, jeder auf Grund seines christlich-sittlich
verantworteten Wollens, verfechten werden.

„Bist du doch nicht Regente,
Der alles führen soll,
Gott sitzt im Regimente
Und führet alles wohl."



_ 14 —

Der Christ wird in Besonnenheit Verständnis anderer und
damit Verständigung suchen, aber Gottes als des Weltenlenkers
ist es, die widerstrebenden Kräfte so zu einem Parallelogramm
der Kräfte zu ordnen, dass sie in der Richtung seines ewigen
Weltplans wirksam w*erden. Nur der Ultramontanismus sagt
den Menschen, loas sie in der Politik tun sollen von Fall zu
Fall, das Christentum sagt den Menschen, ivie sie in der Politik
handeln sollen ein für allemal ; der Ultramontanismus schreibt
Parteiprogramme vor und verordnet „sittliche Zustände", das
Christentum erzieht sittliche Persönlichkeiten.

Aber der Ultramontanismus beruft sich für seine
Forderungen doch auf das Christentum. Es ist daher notwendig, sich
zunächst klar zu machen, wie der Ultramontanismus sich aus
dem Christentume entwickelt hat. Diese Entwicklung* war
beeinflusst durch die andere Entwicklung des VerhältnissesTD s

zwischen Kirche und Staat, deren Verlauf in aller Kürze
bezeichnet werden muss. Christi Lehre hatte auf den Staat nur
die eine ganz allgemeine Beziehung, dass er die Erfüllung der
Bürgerpflichten dem Staate gegenüber auch seinerseits zur
Pflicht machte; auch die älteste christliche Gemeinde hatte
deswegen als solche überhaupt keine Stellung zum Staate, es
sei denn, dass sie von ihm wregen Verletzung der Staatsreligion
verfolgt wurde. Erst nach der Zeit der Verfolgungen ergaben
sich die ersten Wechselbeziehungen zwischen Staat und
religiöser Gemeinschaft. Einmal suchte die Kirche jetzt Macht
zu gewinnen, um sich gegen weitere Verfolgungen zu schützen,
und strebte deshalb nach Einfluss im Staate; dann aber erschien
es in der Zeit der grossen Lehrstreitigkeiten jeder Partei
vorteilhaft, den Staat und seine Gewalt gegen den theologischen
Gegner ausspielen zu können ; um diesen Preis der Hülfe gegen
den innerkirchlichen Gegner lieferte die Kirche sich selbst an
die Staatsgewalt aus. Umgekehrt hatte der Staat den
Überzeugungsmut der Christen schätzen gelernt und hielt es für
nützlich, sich die Mithülfe der Kirche durch Entgegenkommen
zu sichern, und schliesslich erhoben christlich gesinnte Kaiser
das Christentum zur Staatsreligion. Das mit, gegen und durch
einander gerichtete Streben aus diesen genannten drei
Beweggründen hatte verschiedene Ergebnisse. Im Morgenlande kam
es zur Entwürdigung der christlichen Kirche zur Staatskirche,
zur Staatsanstalt; in dieser Ausgestaltung wird aber der Eigen-



__ 15 —

art des Christentums als Menschheitsreligion Gewalt angetan
und die sich hier etwa zeigenden Beziehungen zwischen Religion
und Politik sind gequält und bleiben unterhalb des Bereiches
dieser Überlegung. Im Abendlande verlief der Weg der
Entwicklung anders: das anfängliche Streben nach Macht, um
einen Schutz gegen Verfolgungen zu gewinnen, verführte die
Kirche dazu, sich selbst als Organisation zu überschätzen ; sie

begann daher, in sich selbst nicht mehr bloss das Mittel zum
Zweck, nicht mehr bloss die Dienerin christlicher Religion zu
sehen, sondern sich als Selbstzweck und die ihr erwiesenen
Dienste als etwas um ihrer selbst willen Verdienstliches zu
betrachten. Im Gegensatze zu ihrer Entwürdigung im Morgenlande

bekam auf diese Weise im Abendlande die Kirche eine
falsche, ihr nicht zustehende Würde. Es entstand allmählich
ein System, das in der Zugehörigkeit zu der eigenen
äusseren Religionsgemeinschaft, in dem Untergeordnetsem unter
die Spitze dieser Gemeinschaft die unerlässliche Vorbedingung
wahrhaft religiösen Lebens, ja den ersten wesentlichen
Bestandteil dieses Lebens selbst sieht. Das ist der heute in der
römischkatholischen Kirche herrschende Ultramontanismus.

Der Ultramontanismus stellt nun eine ganz besonders
innige Verknüpfung von Religion und Politik dar ; er ist es auch,
der infolge seiner Vertretung durch machtvolle Parteigebilde
unsere Zeit in erster Reihe zwingt, nach der Berechtigung
solcher Verknüpfung zu fragen. Der Ultramontanismus beruht
auf dem christlichen Gedanken der Gotteskindschaft; aber er
versetzt das religiöse Verhältnis zwischen Gott und Mensch
aus der Innenwelt in die Aussenwelt, er setzt zufolge menschlicher

Willkür dem Vater in den Himmeln einen Stellvertreter
auf Erden im heiligen Vater und überträgt die Forderung
kindlicher Abhängigkeit der Menschen auf das Verhältnis der
Menschen gegenüber diesem irdischen Stellvertreter Gottes.
Der göttliche Vater der Innenwelt gebietet als Geist den
Geistern, der heilige Vater der Aussenwelt lebt in dieser, wird
von ihren Rechtsbeziehungen, ihren sozialen Beziehungen
erfasst, ist ein Teil von ihr ; wenn er gebietet, gebietet er Bürgern,
Bürgern dieser Welt und ihrer Staaten. Gott herrscht gemäss den
Daseinsnotwendigkeiten der Innenwelt, er herrscht nach dem
Gesetz der Freiheit und gebietet : Sei gut, damit ich an deinem
Handeln, an den Auswirkungen deines Seins Wohlgefallen habe;



lö —

und die Menschenseelen gehorchen in Freiheit zu ihrer Beseligung*

oder scheiden sich in Freiheit von Gott in gewollter
Selbstvernichtung ; der Stellvertreter Gottes, ein Glied der Aussenwelt,

kann gar nicht anders, als nach den Daseinsnotwendigkeiten

dieser Aussenwelt zu herrschen ; auch ihm fehlt wie der
ganzen Aussenwelt ein Werkzeug der Wahrnehmung für die
inneren Lebensvorgänge des Menschen, er kann nicht anders
herrschen als nach dem Gesetz des Zwanges und des Scheins ;

er gebietet : Wie du bist, kann ich nicht wissen, aber gehorche,
füge dich für die Welt des Scheins, tue nach meinen Befehlen.
So kommt es, dass der Ultramontanismus Überzeugungen
erzwingen will, dass er Glaube, Liebe, Hoffnung, dass er Gebet,
Opfer, Sakrament durch die Fesseln von Rechtsformen
vergewaltigt, dass er die sittlich-freie Persönlichkeit ihrer
Verantwortung vor Gott durch ein stellvertretendes Gewissen beraubt,
dass er also alles das für die Innenwelt des Seins ertötet. Er
vermisst sich, Gott aus der Innenwelt in die Aussenwelt zu
tragen, und die Folge so vermessener Willkür ist es, dass er
die Lebenswerte der Innenwelt zu Scheinwerten der Aussenwelt

verdirbt. Damit erweist sich der Ultramontanismus als
der Feind, der Vernichter religiöser Kultur. Weiter: Gott in
der Innenwelt gibt eine sittliche Ordnung, sein Stellvertreter,
der in der Aussenwelt wirkt, gibt eine Rechtsordnung. So

kommt es wieder, dass der Ultramontanismus das Eherecht,
die Schulordnung und so vieles andere Weltliche zu bestimmen
für sich in Anspruch nimmt, dass er ein parteipolitisches
Programm entwickelt und dass dieses Programm für das kirchliche

Oberhaupt politische Rechte fordert. Die Setzung einer
stellvertretend-göttlichen Gewalt auf Erden schliesst überdies
jede andere absolute Gewalt in der Aussenwelt, schliesst den
Gedanken der Souveränität des Staates aus: der Ultramontanismus

nimmt die Leitung der Staaten für sich in Anspruch
und übte und übt sie in der Tat, zur Zeit des Absolutismus
durch die Beichtväter der Fürsten, zur Zeit des Parlamentarismus

und des allgemeinen Wahlrechtes durch die „Beichtväter
der Massen", die Volkstribunen, die politischen Führer. Damit
ist der Ultramontanismus auch der Feind nationaler Kultur, und
diese nationale Kultur ist doch wohl, wenn die Lehre der
bisherigen Welt- und Menschheitsgeschichte nicht trügt, Gott-ge-
wollt. Eine so schädliche, vernichtende Wirkung der im Ultra-



_ 17 —

montanismus gebotenen Verquickung von Religion und Politik
würde ihren Mangel an Berechtigung auch dann beweisen,

wenn nicht die Geschichte bewiese, dass die zugrundeliegende
Setzung eines göttlichen Stellvertreters auf Erden dem Aberwitz

menschlicher Willkür entsprang. So soll, darf, kann die

sinngemässe Beziehung von Religion und Politik nicht
beschaffen sein.

Eine eigenartige Erscheinung ist es nun, dass neben dem

Ultramontanismus noch eine andere Geistesrichtung im
politischen Leben zu gewaltiger Bedeutung gekommen ist, die
gerade wie der Ultramontanismus den Schwerpunkt des Seins in
die Aussenwelt verlegt und wie der Ultramontanismus daraus
ihre politischen Forderungen ableitet: die Sozialdemokratie.
Die religiöse Stellung der Sozialdemokratie wird vielfach
verkannt, der Satz „Religion ist Privatsache" wird immer wieder
so behandelt, als sei er irgendwann einmal von der
sozialdemokratischen Partei als Leitsatz, gleichsam als Programm
religiöser Unparteilichkeit aufgestellt worden, selbst
sozialdemokratische Unterführer behandeln ihn in diesem Sinne.
Das ist ein Irrtum, der nur durch die Oberflächlichkeit unserer
Zeitungskultur diese weite Verbreitung hat finden können ; er
muss auf das nachdrücklichste bekämpft werden. Dieses Schlagwort

„Religion ist Privatsache" ist das Missverständnis eines
Satzes des Erfurter Programms der deutschen sozialdemokratischen

Partei; dieses Erfurter Programm nämlich fordert „die
Erklärung der Religion zur Privatsache", das heisst also: es
fordert die Trennung von Kirche und Staat. Damit ist natürlich

noch nicht das mindeste über die religiöse Stellung der
Sozialdemokratie gesagt. Wenn diese bestimmt werden soll,
so ist eher an das Wort eines ihrer ersten Führer zu erinnern:
Die Sozialdemokratie ist religiös Atheismus, politisch
Republikanismus, sozial Kommunismus. Es ist freilich zu bedenken,
dass — wie die römische Kirche nicht ohne weiteres mit dem
Ultramontanismus zusammenfällt, weil viele ihrer Gläubigen
ihn nicht verstehen und nicht ahnen, wie sie ihm unwissend
dienen — auch in der sozialdemokratischen Partei zwischen
Praxis und Dogma zu unterscheiden ist; mit dem Dogma hat
es die vorliegende Untersuchung zu tun. In der Partei leben
ohne Zweifel tausende ernster Christen, aber das sozialdemokratische

Dogma beruht ebenso zweifellos auf dem Atheismus ;

Internat, kirchl Zeitschrift, lieft 1. 1913. 2



— 18 —

es geht aus von der Bestreitung jeglicher Jenseitigkeit. Sein
Grundgedanke ist, dass die Diesseitigkeit das einzig Wirkliche
ist, dass also in der Diesseitigkeit zu seinem Recht und Anteil
kommen muss, wer nicht um sein Leben betrogen sein will.
Daher stammt die kulturlose Gleichmacherei, daher der Kampf
gegen Vorrechte und Monarchien. Wenn die Praxis — nicht
immer nur aus taktischen Gründen — das auch nicht immer
bestätigt, das sozialdemokratische Dogma muss im Christentum
wie in jeder Religion, die die grosse Wirklichkeit der Innenwelt

nicht übersieht, den gefährlichsten Gegner sehen, denn
es verneint seine Voraussetzung. Der Christ steht daher
notwendig in Kampfstellung gegen das sozialdemokratische Dogma,
nicht ebenso notAvendig gegen die sozialdemokratischen
politischen Forderungen. Die Forderung der Trennung von Kirche
und Staat haben sehr fromme Christen vertreten; auch der
Wiener Altkatholiken-Kongress hat sie sich angeeignet,
wiewohl Zweifel walten können, ob in seiner Erörterung die Frage
genügend tief erwogen worden ist. Republikaner kann ebenso
der frömmste Christ sein. Der Christ wird also die
Sozialdemokratie bekämpfen, nicht weil sie Trennung von Kirche
und Staat und weil sie die republikanische Staatsform fordert,
sondern sofern sie ihre Forderungen mit atheistischer
Weltanschauung und der Leugnung der Innenwelt begründet.

Damit eröffnet sich die Frage nach der Stellung des Christentums

zu gewissen Forderungen und Behauptungen, die in der
Erörterung der Beziehung zwischen Religion und Politik
auftauchen, z. B. des sehr geläufigen, dass Thron und Altar sich
gegenseitig zu stützen berufen sind. Das ist offenbar eine ganz
willkürliche Annahme, durchaus nicht begründet in dem
Verhältnis des Menschen zu Gott als seinem Vater, sondern
geboren aus den Beziehungen zwischen Staat und Kirche, wie
sie sich geschichtlich entwickelt haben. In einer abgeschwächten
Wiederholung der morgenländischen Entwicklung kam es im
Kirchenstreite des sechzehnten Jahrhunderts zur Bildung der
evangelischen Landeskirchen; diese sind vorzüglich die Träger
jenes Gedankens vom Schutz- und Trutzbündnis zwischen Thron
und Altar. Sie haben mit dem Erbe der vorreformatorischen
Zeit auch schon Keime des Ultramontanismus in ihr neues
selbsterrichtetes kirchliches Heim hinübergenommen und dort
unter dem Einflüsse des landesherrlichen Summepiskopates in



— 19 —

ihrer Weise zu dieser Frucht entwickelt. An sich versteht es

sich ja doch ganz von selbst, dass ein Republikaner ein genau
ebenso guter, frommer Christ sein kann, wie ein Monarchist,
und daran kann sich nichts dadurch ändern, dass etwa der
Freund der republikanischen Staatsform in einer Monarchie
wohnt und der Freund der monarchischen Staatsform in einer
Republik. Sogar darin muss ihn sein religiöses Verhältnis zum
Vater der Geister nicht notwendig hindern, sondern es kann
im Gegenteil unter Umständen ihn noch darin bestärken, für
die Einführung der von ihm für besser gehaltenen Staatsform
tätig und bemüht zu sein. Erst in der Wahl der Mittel wird
ein solcher politischer „Umsturzmann" durch sein Christentum,
durch seine Pflicht der Verantwortung vor Gott beengt und
beschränkt. Aber auch hier — darin liegt der Schwerpunkt
der ganzen Überlegung — lässt sich nicht allgemeingültig,
programmatisch, gesetzmässig sagen, wo das Christentum die
Grenze zieht; ganz ausschliesslich in der Einzelpersönlichkeit
wird die sittliche Entscheidung ausgetragen, es kann ihr nicht
von aussen her vorgegriffen werden. Dieser Gedanke hat bei
vielen Menschen Widerstände, allerdings mehr des Empfindens
als des Denkens, zu überwinden, aber diese Widerstände werden
geringer, wenn die Tatsache recht gegenwärtig ist, wie sehr
wir dem Erfolge überlassen müssen zu entscheiden, wo Recht,
wo Unrecht ist. Der Erfolg gibt Recht, denn die Weltgeschichte
ist das Weltgericht, und wo Gott seinen Segen dazu gibt, da
lernen die Menschen verstehen, dass der sittliche Kern der
Sache gesund ist. Fiel Wilhelm Teil nach dem Schuss auf
G essler in die Hände der Schergen und nahm der Gewalthaber
für diese Tat Rache an seinen Volksgenossen, dann war Teil
— ein politischer Meuchelmörder; nun seine Tat die Geburtsstunde

für seines Volkes Freiheit wurde, verehrt ihn ein ganzer
tüchtiger, rechtschaffener, gottesfürchtiger Volksstamm als
Urbild seines eigenen inneren Adels ; wäre Yorks Konvention zu
Tauroggen zum Unglücke seines Volkes ausgeschlagen, so
bliebe er ewig ein Abenteurer der Treulosigkeit; da das
Geschick ihm Recht gab, lebt er ewig fort als der Held des Mutes
zur Verantwortung. So zeigt sich auch hier: es gibt nur
religiös-sittliche Persönlichkeiten, es kann keine äussere religiössittliche

Ordnung geben, keine „sittlichen Zustände", kein
christlich-politisches Programm. Die Aussenwelt kennt nur Gesetz



„. 20 —

und Recht, die sittliche Persönlichkeit hat sich in ihnen und
ihnen gegenüber zu bewähren ; wenn das Gewissen ruft, auch
sie zu zerbrechen.

Eine zweite Frage des Staatslebens, für welche gern die
Antwort aus religiösen Gedankengängen abgeleitet wird, ist die
Rassenfrage. Es soll und kann keinen Augenblick bestritten
werden, dass dieser Frage wissenschaftlich noch sehr schwer
an die Wurzel zu kommen ist, aber so viel steht doch fest,
dass gewisse physische und psychische Merkmale des Menschen
nicht Eigenart der Einzelpersönlichkeit sind, sondern durch
Vererbung ihm und allen Trägern gleicher Blutmischung
gleichmässig eignen, und weiter: dass grosse geschichtliche
Bewegungen stets von den Trägern bestimmter gleichartiger
Blutmischung getragen worden sind. Nennen wir die Träger solcher
gleichartiger Blutmischungen Rassen, ohne die Frage zu
berühren, ob sie Wurzeln oder ob sie vielmehr Früchte geschichtlicher

Entwicklung sind, so besteht kein Zweifel mehr an den
tiefen Unterschieden zwischen diesen Rassen. Die ultramontane

Anschauung, die sich hier wie auch sonst manchmal in
einem Teile des evangelischen Landeskirchentums wiederfindet,
wird mit diesem Rassebegriff nicht fertig, er ist ihr eine
Erinnerung aus dem Tierleben ; sie überträgt wieder den Gedanken
der Gleichheit aller Menschen als Kinder Gottes aus der Innenwelt

in die Aussenwelt, ihr sind alle Rassen als gehorsame
Kinder des Stellvertreters Gottes gleich wert. Die innere
Gleichschätzung vor Gott wird zur äusseren Gleichsetzung im Recht.
Aus diesem Gedanken macht ein Teil der Mission die
seltsamsten Missgriffe, und im deutschen Reichstage wollten die
Vertreter des Ultramontanismus die Ehe zwischen Weissen und
Farbigen ausdrücklich gutheissen. Eine solche Verquickung
von Religion und Politik wird der missbilligen, der sich auf
seine Gotteskindschaft und auf die Verpflichtung gewissenhafter,
verantwortlicher Verwaltung seiner Lebensgaben besinnt. Auch
Rasse ist Gabe; die Blutmischung, die uns Gott mitgibt, kann uns
zu den höchsten Herrscheraufgaben berufen, die Blutmischung,
die wir unsern Kindern vermitteln, kann aber umgekehrt bei
unserer Gewissenlosigkeit das Mittel sein, mit dem Gott —
nach seinem furchtbar ernsten Wort — die Sünden der Väter
heimsucht an den Kindern bis ins dritte und vierte Glied.
Solche religiöse Grundanschauung wird zu Massnahmen zur



— 21 —

Heilighaltung und Bewahrung des Blutes und der Rasse im
politischen Leben treiben und wie gegenüber der ältesten Zeit
der Menschengeschichte den Begriff der Blutschande, so gegenüber

einer späteren Zeit den Begriff der Rassenschande

entwickeln; sie wird der höher stehenden Rasse keine Willkür-
rechte gegenüber der niederen einräumen, wohl aber das Recht
der Leitung und Bevormundung, so wie in der Familie den

älteren, kräftigeren und befähigteren Geschwistern oft eine
halbelterliche Vormundschaft über die anderen übertragen wird.
An solcher Einzelfrage wird der Unterschied zwischen
sinngemässer und sinnwidriger Verbindung von Religion und Politik
deutlich.

In einer grossen Gruppe von Fragen des Staatslebens muss
sich endlich das Christentum sehr oft anführen lassen zur Stütze
von Meinung und Gegenmeinung, in allen den Fragen nämlich,
die das Recht zur Gewalttat erörtern: Krieg, Zweikampf,
bewaffneter Aufstand, Tötung in Notwehr, Todesstrafe, Tötung
des weniger Wertvollen um des Wertvolleren (des ungeborenen
Kindes um der durch die Geburt gefährdeten Mutter) willen,
Tötung des keimenden Lebens, Tötung Unheilbarer, Selbstmord.
Alle diese Gewalttaten haben ihre Verurteiler und ihre
Verteidiger gefunden; wie verfehlt es ist, aus eigenem
Verantwortlichkeitsgefühl heraus kurzer Hand allgemeine Regeln und
Werturteile abzuleiten, ergibt sich daraus, dass sehr oft die
gleichen ernsten Menschen das Recht auf Krieg, Zweikampf
und Todesstrafe bestreiten, aber das Recht auf bewaffneten
Aufstand, Tötung des keimenden Lebens und Unheilbarer
fordern oder verteidigen und umgekehrt. Eine so vornehme Seele
wie Moltke hat dem Traum vom ewigen Frieden die Schönheit
abgesprochen und ein in allem seinem Handeln sich so tief
seiner Verantwortlichkeit vor Gott bewusster Mann wie
Bismarck hat auch als reifer Mann den Zweikampf nicht
vermieden, wohlgemerkt den ernsten Zweikampf, nicht etwa das
Waffenspiel studentischer Mensur, das gar nicht hierher gehört,
sondern in eine Reihe mit dem Faust- und Ringkampf. Solche
Beispiele mahnen zur äussersten Vorsicht des Urteils, die
ultramontane Neigung zur Aufstellung allgemeingültiger Sitten-„Ge-
setze" muss hier vollständig versagen ; aber ebensowenig kann
die Art Anspruch auf Anerkennung machen, wie eine gewisse
Sorte von Menschlichkeitsaposteln das Leben als der Güter



— 22 —

höchstes einschätzen, wertvoller als Ehre, Würde und solche
inneren Güter. Der Christ wird die Tötung Unheilbarer und
des keimenden Lebens sowie den Selbstmord wohl immer als
unvereinbar mit der Stellung alles Lebens zu Gott empfinden,
Tötung zur Bewahrung des eigenen oder fremden wertvolleren
Lebens (Notwehr) und Todesstrafe wird er in gewissen Fällen
zu verantworten sich getrauen. Krieg, bewaffneter Aufstand
und Zweikampf sind sehr schwer zu verantworten, aber sicher
liegen hier die Dinge so, dass der Christ dem, der sie auf sich
nimmt, nicht sagen kann : Du sündigst, sondern gegebenenfalls
ihm nur entgegenhalten kann: ich für meine Person würde glauben
zu sündigen. Dagegen wird freilich der Christ als Staatsbürger
aus erzieherischen Gründen dahin streben müssen, die Last der
Verantwortung, die in diesen Dingen liegt, im Gesetze deutlich
zum Ausdrucke zu bringen, weil jede Gewalttat eine ungeheure
Gefahr der Verführung ist, auch die aus reinen Beweggründen
erstandene. Es liegt etwas Vorbildliches darin, dass jeder
Kommandant eines deutschen Kriegsschiffes vor das Kriegsgericht
gestellt wird, wenn er den Untergang seines Schiffes überlebt;
so läge es durchaus in der Richtung christlichen Denkens, den,
der in Notwehr tötet, den Arzt, der durch Tötung des Kindes
die Mutter rettet, den verantwortlichen Staatsmann, der einen
Krieg auf sich nimmt, vor Gericht zu stellen und ihn erst durch
den Spruch des Gerichtes von der Last seiner Verantwortung
zu befreien ; in den noch schwierigerenFällen des Zweikampfes
und des Aufstandes und den ähnlich liegenden der Tötung aus

Not, Verzweiflung, und zur Wahrung der Familienehre kann
auch sein heiligstes Mitleid den Christen nicht veranlassen,
Befreiung von der Strafe gutzuheissen : Hier muss der, der aus
höherer sittlicher Pflicht das Recht zerbrechen zu müssen glaubt,
die Strafe als stiller Held tragen ; Freispruch musste die Bande
der Ordnung lösen.

Damit ist der letzte Punkt dieser Überlegung erreicht.
Es gibt ohne Zweifel Fälle, in denen die Religion zwingen
kann, staatliches Recht zu verletzen. Man muss Gott mehr
gehorchen als den Menschen. Das gilt im grossen wie im
kleinen. Der Christ wird sich im Bekenntnisse seiner
Überzeugung durch kein Staatsgesetz verhindern und durch keine
heruntergelassene Schranke oder durch kein Verbot des
Betretens von einem Werke der Nächstenliebe abhalten lassen ;



— 23 —

der Zwischenstufen gibt es viele. Aber der Ultramontanismus
geht hier weiter: er fordert nicht nur für das, was Gott,
sondern auch für das, was sein Stellvertreter gebietet, nicht nur
von seinen Gläubigen Gehorsam, sondern vom Staate freies
Recht und Straffreiheit, fordert weiter, dass der Staat nach
der Vorschrift des Ultramontanismus Andersdenkenden die

gleiche Freiheit versagt. Er klagt über „Christenverfolgung",
wenn er nicht ungestraft die bürgerliche Ehe ein unsittliches
Verhältnis nennen darf, er fordert, dass Ungläubige gezwungen
«erden, ihre Kinder in Religionslehren, die sie ablehnen,
erziehen zu lassen. Anders der Christ: als Gottes Kind bleibt er
sich treu, doch wo er das Recht bricht, trägt er willig die
Strafe als Prüfung. Denn immer bleibt die Ordnung — auch
wenn sie in Einzelheiten unvollkommen ist — als Ganzes
gottgesetzt.

Nach alledem lässt sieh rückschauend und zusammenfassend

sagen: Es gibt sehr wohl sinngemässe Beziehungen zwischen
Religion und Politik. Die christliche Religion fordert von ihren
Gläubigen eine unausweichliche Verantwortung jeder politischen
Stellungnahme; sie erzieht daher Bürger, wie sie jeder Staat
in Fülle zu besitzen wünschen muss, der, wie die nationalen
Staaten unserer Tage, auf die bewusste Zusammenarbeit aller
Bürger sich gründet. Der Ultramontanismus dagegen ist eine
Verquickung von Religion und Politik, die in gleicher Weise
die religiösen Werte der Innenwelt durch Veräusserung tötet
und die Daseinsbedingungen nationaler Kulturstaaten vernichtet.
Das ist das Ergebnis der gepflogenen Überlegung.

3.

Näher als die politischen liegen den meisten Menschen die
sozialen Verhältnisse; kann er sich gegen jene künstlich ver-
schliessen, diese nehmen ihn unter allen Umständen in
Anspruch und verlangen von ihm täglich — als Verkäufer oder
Käufer, als Hersteller oder Verbraucher, als Vermieter oder
Mieter, als Arbeitgeber oder Arbeitnehmer — Entscheidungen,
die über den Kreis seiner persönlichen Angelegenheiten hinaus
Einfluss und Wirkung haben. Darum ist vielleicht noch
bedeutungsvoller als die bisher behandelte die Frage nach den
Beziehungen zwischen Religion und sozialen Verhältnissen.
Hierüber ist freilich richtig das eine zu sagen, dass die sot



— 24 —

zialen Verhältnisse für den Christen nicht den Wert des Lebens
bestimmen können und dürfen. Christus hat den Menschen
das Leben, ein wahres, wirkliches, ewiges Leben gebracht;,
damit sie dessen teilhaftig werden, führt er sie zu Gott als
ihrem Vater; in der Gemeinschaft mit ihm sind sie erhaben
über irdische Machthaber und frei von ihrer Gewalt, frei
deshalb auch von der Furcht vor ihnen. Irdische Gewalt kann dem

Christen Gut, Ehre, seine Lieben, Gesundheit und schliesslich noch,

den Leib, das irdische Leben nehmen, aber an ihn selbst, an
seine Persönlichkeit kann sie nicht heran : der Christ ist
durchgedrungen zur herrlichen Freiheit der Kinder Gottes! Ihr gegenüber

ist seine äussere Lage, sind seine diesseitigen Verhältnisse
vollständig gleichgültig, sie haben für ihn weder Gewinn- noch
Verlustwert, weil er das unschätzbare und unverlierbare Gut
eines jenseitigen Lebens, eines Lebens jenseits der Aussendinge

besitzt, das nur nach ewigen Massstäben gewertet
werden kann — ein ewiges Leben. Erhält also die „soziale
Frage" die einfältige Form : wie es zu erreichen sei, dass alle
Menschen zufrieden und glücklich sind, dann ist gewiss zu
antworten: nur dadurch, dass jene Freiheit der Kinder Gottes für
alle Menschen Wirklichkeit werde. Ohne sie wird niemand
zufrieden, niemand glücklich, ohne sie wird für keinen einzelnen
diese „soziale Frage" gelöst; mit ihr und durch sie ist sie für
jeden einzelnen unter allen Umständen sofort gelöst. Aus solcher
Lebensanschauung erwächst die Überlegenheit über die
„Tyrannei der Bedürfnisse" ; solche Menschen „müssen" nicht ihr
bestimmtes Mass von Rauschmitteln, von Genuss,. von Bequemlichkeit

haben, sie kommen nicht in die Gefahr, statt zu haben
vielmehr „gehabt zu werden", statt Geld und Gut zu besitzen,
von ihnen besessen zu werden, statt über sie zu herrschen
vielmehr ihnen als Unfreie zu dienen.

Dieser Gedanke vom Mehrwerte des Innenlebens wird dem
Christen in der Stellungnahme zu sozialen Fragen immer die
Hauptrichtung geben, aber er erschöpft denn doch ihre Schwierigkeiten

nicht. Der Christ fühlt sich in voller, tiefer
Lebensgemeinschaft mit Gott, alles empfängt er aus seiner Hand, in
allem ist ihm Gottes Liebe lebendig; aber alles bekommt er zu
freier Verwaltung, in seinen Willen ist die Ausgestaltung der
Welt mit gelegt, durch seine sittlichen Entschlüsse wird diese
Ausgestaltung zum Guten oder Bösen mit bestimmt, er ist für



— 25 —

sie zu seinem Teil verantwortlich und kann sich mit ihr nur
zufrieden geben, wenn sie unter dem Menschenwrerk die Spuren
göttlicher Herkunft nicht verliert: Liebe und Gerechtigkeit
müssen ihrer Ordnung Vesten sein, Kraft, Gedeihen, Wachstum
muss in ihr wohnen, ein Treiben und Drängen zur Besserung
und Vervollkommnung muss in ihr zu spüren sein, ein
Vorwärts und ein Aufwärts. Sind die Kinder Gottes geschaffen,
um seinem Bilde ähnlich zu worden, ist ihre Erdenaufgabe die

Entwicklung und Vollendung, der Aufbau und Ausbau ihrer
Persönlichkeit, so muss der Christ um seiner und aller Menschen
willen von den sozialen Verhältnissen verlangen, dass diese
dazu — trotz Leid und Übel — die Bahn freilassen. Und ist
dem Christen Dasein Pflicht, so dürfen dem Menschen nicht
durch die Wirtschaftsordnung die Voraussetzungen des Daseins,
Nahrung, Kleidung und Behausung vorenthalten werden. Das
gibt also dem Christen im sozialen Leben sehr bestimmte, religiös

zu verantwortende Pflichten, nämlich die: Sorge zu tragen,
soviel in seiner Kraft steht, dass jene Voraussetzungen des
Daseins und der inneren Entwicklung für alle Menschen erfüllt
werden.

Diese Verantwortlichkeit gegenüber den sozialen Verhältnissen

findet ihren allgemeinsten Ausdruck im christlichen
Begriff von Eigentum; der eigentliche Eigentumsbegriff in der
römisch-rechtlichen Auffassung, der Eigentumsbegriff, der die
völlig unbeschi änkte Willkür des Eigentümers im Auge hat,
ein Recht zum Gebrauch und zum Missbrauch, — der hat keinen
Raum in der christlichen Vorstellungswelt. Dem Christen ist
vielmehr Eigentum nur Gottesleihe, Gotteslehen; er weiss, dass
er Rechenschaft zu geben haben wird von seiner Verwaltung.
Im besonderen nötigt diese Vorstellung den bewussten Christen,
sich nicht nur darüber Rechenschaft zu geben, ob er nicht
durch sein Verhalten im sozialen Leben die Pflicht der
Ehrlichkeit verletzt, sondern vor allem auch darüber, ob er nicht
durch sein —vielleicht sittlich ganz bedeutungslos scheinendes —
Verhalten, Schwierigkeiten der allgemeinen sozialen Ordnung
schaffen hilft, unter der irgendwelche Mitmenschen leiden
müssen. Selbstverständlich ist solches „Leiden müssen" nicht
schon in der Armut oder genauer: in dem Weniger-haben als
andere begründet; Unterschiede des Besitzes an sich dürfen
den Christen gleichgültig lassen, denn nicht in den Gütern der



— 26 —

Aussenwelt, sondern in denen der Innenwelt liegt des Lebens
Schwerpunkt. Anders ist es, wenn eine Wirtschafts- und
Gesellschaftsordnung Verhältnisse schafft, unter denen gewisse
Kreise von Menschen überhaupt davon ausgeschlossen sind,
ein der Innenwelt würdiges Dasein zu führen. Solche
Verhältnisse bestehen heute wieder: „Kulturvölker1' leben heute
in Wohnungsverhältnissen, in denen Tausende geschlechtlich
verwildern müssen, Tausende der Alkoholkrankheit anheimfallen

müssen, Tausende durch Volksseuchen für die Erfüllung

ihrer Lebensaufgaben geschwächt werden müssen,
Tausende schon als Säuglinge sterben, Tausende schon als
Jugendliche straffällig werden müssen, Tausende die Vorstellungen

von Vaterhaus und Heimat und Vaterland niemals
begreifen können und deshalb auch keine Möglichkeit haben, die

Vorstellung einer himmlischen Heimat zu erfassen und etwa

gar sich von ihr ergreifen zu lassen, Tausende mit dem Begriff
„Vater" nur die Vorstellung von Trunkenheit, Gemeinheit und
Gewalttat verbinden und daher den Gedanken an Gott als den
Vater nie als etwas Hohes, Heiliges, Erhebendes und
Veredelndes auch nur ahnend begreifen können; „Kulturvölker"
leben heute in allgemeinen Avirtschaftlichen Verhältnissen, in
denen Tausende die Mittel zur eigenen Lebensführung und
Aufzucht des jungen Geschlechtes nicht erschwingen können und
deshalb zur Unterernährung gezwungen sind und der
Versuchung zur Geburtenbeschränkung erliegen, in denen Tausende
aus lauter Arbeitsfrone nie zur Selbstbesinnung und damit zum
Eintritt in die Innenwelt kommen können, und in denen gleichzeitig

andere Menschen in arbeitslos erworbenem und verwaltetem

Besitz ebenfalls Schaden nehmen an ihrer Seele, indem
sie in Pflichtenlosigkeit ersticken mit ihrem inneren Menschen.
Für das Bestehen solcher Verhältnisse ist ein jeder
verantwortlich, der irgend etwas für oder gegen ihr Bestehen zu tun
in der Lage ist, und das ist in der Zeit der parlamentarischen
Politik jeder Mensch, teils als Wähler, teils als Mensch, der
Wähler aufzuklären, zu belehren, in ihren Forderungen zu
beeinflussen fähig ist. Der Christ muss sich dieser Verantwortung
als Gotteskind wohl bewusst sein und die Pflicht fühlen, an
der Gesundung einer Gesellschaftsordnung mitzuwirken, die
Millionen Menschen zum geistig-sittlichen Untergang verurteilt.
Diese Verantwortung darf ihre Kraft nicht in christlicher Liebes-



tätigkeit erschöpfen, denn diese bedeutet in der Sache ein Herumheilen

an den Krankheitsanzeichen, nicht an der Krankheit
Wurzel, in Hinsicht auf die Person sehr oft nur ein Einschläfe-
rungsmittel für das Gewissen: „auf dass etwas zu geschehen
scheine". Daher liegt in solcher Liebestätigkeit die Gefahr der
Unwahrhaftigkeit, weil sie Ungerechtigkeit bestehen lassen und
Liebe üben will: das schliesst sich aber aus. Erst Gerechtigkeit,

dann Liebe, ohne Gerechtigkeit — keine Liebe.
Dem Bedürfnis des Christen nach religiöser Beurteilung

der sozialen Verhältnisse, wie wir es hier entwickelt haben,
kommt der Ultramontanismus entgegen. Er geht von dem
Gedanken aus, der soeben erörtert wurde, dass mit dem
gottgegebenen Dasein des Menschen auch bestimmte Daseinsvoraussetzungen

gegeben sein müssen; ist Dasein Pflicht, so müssen
vom Menschen Nahrung, Kleidung, Behausung auch in
ausreichendem Masse erworben werden können. Sein Ausgangspunkt

ist mithin der gleiche wie der, von dem aus das christliche

Gewissen seinen Weg durch diese Fragen sucht. Aber
wie alles, wras der Ultramontanismus berührt, so wandelt sich
auch diese Lebensnotwendigkeit zu einem Rechtsbegriff: der
Ultramontanismus spricht von den Forderungen des
„Naturrechtes". Dieses Naturrecht ist ein Teil der göttlichen
Offenbarung, der Papst ist der unfehlbare Lehrer der göttlichen
Offenbarung, also auch des Naturrechtes. Somit ist wieder eine
Autorität der Aussenwelt zum Sammelgewissen der Christenheit

gemacht, somit ist wieder die Neigung, nein, die Notwendigkeit

gegeben, wie politische Parteien auf religiöser Grundlage,
so auch wirtschaftliche Verbände der gleichen Art (christliche
Gewerkschaften, Arbeitervereine usw.) zu gründen, und die Aus:
bildung „christlicher Lohntarife" nach Art eines „christlichen
Parteiprogramms" ist nur mehr eine Frage der Zeit und der
Umstände, nicht des Grundsatzes. Damit ist nun wieder der Adel
der Selbstverantwortung des christlichen Gewissens zerstört,
und aus der religiösen Beurteilung der wirtschaftlichen
Verhältnisse wird für den Gläubigen eine würdelose Unterwürfigkeit

unter kirchliche Bevormundung. Damit erweist sich aber
der Ultramontanismns als untauglich für die Befriedigung des
christlichen Bedürfnisses nach Bewährung der Gotteskindschaft
auch im sozialen Leben.

Ihm zur Seite steht auch hier — von überragender Be-
4eutung selbstverständlich für jede Behandlung sozialer Fragen



— 28 —

— die Sozialdemokratie. Hatte der Ultramontanismus den

gleichen Ausgangspunkt mit der christlichen Betrachtung dieser

Dinge, so stimmt die Sozialdemokratie mit christlicher
Anschauungsweise in dem einen Urteil überein: sie verneinen
beide den Eigentumsbegriff. Aber während das Christentum
hier wie immer aus der Vorstellung des Innenlebens urteilt,
willkürliche Eigentumsrechte ausschliesst, um das
Verantwortlichkeitsgefühl über das nach Gottes Willen verschieden
bemessene Gotteslehen zu vertiefen, macht die Sozialdemokratie
dieses Verhältnis zu einer Einrichtung der Aussenwelt: sie

schafft das Privateigentum ab. Ihre Verneinung der Innenwelt,
ihre reine Diesseitigkeit lässt sie die irdischen Güter als die

einzig vorhandenen Güter beurteilen und deshalb um der
Gerechtigkeit willen nach einem Wege suchen, allen Menschen
in gleicher Weise und im gleichen Masse Anteil an ihrem
Genüsse zu gewähren ; auch hier bew*ährt sie sich als das blinde
materialistische Gleichheits- und Einerleiheitsstreben, das mit
den Unterschieden das Leben tötet. So wenig das Christentum
aus religiösen Gründen den Gedanken allgemeiner Gütergemeinschaft

notwendig ablehnen musste, so sehr muss es sich gegen
die hier vorliegenden Beweggründe wenden.

Das christlich geleitete Streben zu einer Arbeit an der
Gesellschafs- und Wirtschaftsordnung wird sich überhaupt nicht
in erster Reihe auf die Zustände, sondern auf die Menschen
richten. Das erste muss sein, die Menschen für eine religiössittliche

Beurteilung des Lebens zu gewinnen, solche Menschen
schaffen dann — ihrer Verantwortung bewusst — von selbst
die rechten Zustände. Nicht auf Mehrbesitz und Wenigerbesitz
kommt es an, sondern auf uneigennützigen Besitz statt
selbstsüchtigen Besitzes. Es kommt darauf an, aus Mammonsknechten,
Armen wie Reichen, Mammonsfreie zu machen, den Reichen
zur Armut im Reichtum zu erziehen, den Armen zu behüten
vor der Sucht nach Reichtum.

Will der Christ im einzelnen Stellung zu der sozialen Frage
nehmen, so wird er sich zuerst klar machen müssen, dass sie
eine äussere und eine innere Seite hat, eine wirtschaftliche und
eine gesellschaftliche. Die wirtschaftliche Seite der Frage
umfasst die Verteilung der wirtschaftlichen Güter und fragt
nach der gesunden und gerechten Art dieser Verteilung; auf
der gesellschaftlichen Seite handelt es sich um die andere



Frage, wie weit die Verschiedenheit des Anteils am Güterbesitz

auch einen verschiedenen Wert, eine Abstufung in der
Würde des Besitzers mit sich bringt, mit sich bringen kann
und darf. Die wirtschaftliche Seite hat es mehr mit „Zuständen",
die gesellschaftliche nur mit Personen zu tun ; dort werden
Änderungen am Bestehenden nur durch allmähliche Entwicklungen

zu erreichen sein, hier kann jeder Mensch in jedem
Augenblicke etwas bessern, indem er sich selbst bessert.

Diese gesellschaftliche Seite der Frage tritt vielfach
allzusehr in den Hintergrund ; sie sei deswegen hier an die erste
Stelle gesetzt. Für den Christen gibt es da nur die eine Wahrheit,

dass die Menschenwürde nicht von äusseren Merkmalen
abhängig sein kann ; Unterschiede der Menschenwürde liegen
ausschliesslich in der grösseren oder geringeren Nähe zu Gott;
diese kann die Welt aber nicht beurteilen. Für den Christen
kann es deswegen nur ZAvei Klassen von Menschen — gemessen
an ihrem Verhalten in der Welt — geben: anständige und
unanständige. Die unanständigen wird er meiden, sofern er
nicht berufen und fähig ist, sie zu erziehen. Unter den
anständigen aber wird er keine Unterschiede des Ranges, Standes,
des Besitzes und der Würde anerkennen. Jedem wird er
zunächst selbst mit der gleichen freundlichen Güte, mit der gleichen
natürlichen Selbstverständlichkeit begegnen. Der Christ wird
aber vor allem nicht dulden, dass er als Träger eines besseren
Rockes bei Behörden und in Geschäften vor schlichteren
bevorzugt wird, denn in solcher Bevorzugung liegt ein schweres
Unrecht gegen die Menschenwürde des Mannes im einfachen
Rock, das dieser auch stets sehr deutlich empfindet. Der Christ
wird dem Vorgesetzten nicht schmeicheln und von seiner
Ansprache sich nicht, nur weil es der Vorgesetzte ist, geschmeichelt
fühlen. Er wird aber auch nicht die Unechtheit seiner Gesinnung

darin verraten, dass er zu Untergebenen oder gesellschaftlich
Niedereren „sich herablässt*', denn, Herablassung enthält

immer den unchristlichen Anspruch eigener höherer Würde.
Nichts ist ein so untrügliches Merkmal für die Echtheit christlicher

Gesittung wie die Probe im Verkehr mit Angehörigen
anderer Klassen, und ein Pfarrer z. B., dem es schrecklich
dünkt, mit seinem Messner verwechselt zu werden, spricht sich
selbst ein vernichtendes Urteil; der Gast, der seinen Wirtshausaufenthalt

ohne Rücksicht auf den übermüdeten Kellner aus-



— 30 -
dehnt, die Hausfrau, die ihre Einkäufe auf die späte Abendstunde

oder auf den Sonntag schiebt und damit die Wahrscheinlichkeit

der Einführung einer ausreichenden Ruhezeit der
Angestellten mindert, sie beweisen ihre sittliche Rückständigkeit.

Insonderheit kennt der Christ nicht die weitverbreitete
Anschauung, dass Schmutzarbeit die Menschenwürde mindert,
denn es kommt nicht darauf an, ob die Arbeit schmutzig ist
oder nicht, sondern ob der Arbeiter sie in schmutziger oder
vornehmer Gesinnung tut. Es kann ein Kaminkehrer seine
Arbeit in der Reinheit strenger Pflichterfüllung, fleissigen Eifers
und verantwortungsbewusster Genauigkeit tun und es kann ein
Priester, ein Gelehrter, ein Künstler seinen Beruf durch
Gewinnsucht, Eifersucht und Augendienerei beschmutzen. Deshalb

sieht der Christ auch in den Dienstboten, die zur Schmutzarbeit

noch die Bürde persönlicher Dienstleistung auf sich
nehmen, immer die Menschen mit dem Adel der Gotteskindschaft;

er dankt ihm, auch wo der Dienende Befohlenes tut, er
dankt auch dem Kellner, selbst wenn das dem „guten Ton"
widerspricht, er achtet das Selbstgefühl des Dienenden, indem er
ihn nicht vor Zeugen tadelt und schilt, er duldet nicht, dass

Kinder ihm befehlen, sondern fordert ausnahmslos, dass die
Kinder ihn bitten. Das berührt schon die Stellung des Christen
als Arbeitgebers. Er wird als solcher seinen Angestellten nie
zumuten, was seinem eigenen Gefühl von Würde nicht
entsprechen würde ; gewissenhafter Gesundheitsschutz, anständiger
Frühstücksraum, Höflichkeit im persönlichen Verkehr und im
Wortlaut der geschäftlichen Anordnungen, — das alles sind
dem Angestellten Beweise, dass er als Mensch von Ehre und
Würde eingeschätzt wird ; das sind Pflichten des Christen, auch
ohne dass er einsieht, dass es Forderungen der Klugheit sind ;

denn solches Verhalten eröffnet „die seelische Kraftquelle der
Muskelarbeit", die auf befriedigtem Ehrgefühl aufgebaute
Arbeitsfreudigkeit. Umgekehrt als Arbeiter oder überhaupt in
niederer gesellschaftlicher Stellung wird der Christ sich seiner
eigenen Würde stets bewusst bleiben; er wird erfahrene
Zurücksetzung nie in ihrer Bedeutung überschätzen, weil er weiss,
dass sein Wert nicht von der Schätzung der Menschen,
sondern allein von Gott abhängt ; er wird auch nicht dem Klassenhochmut

verfallen und anderer Menschen Arbeit, weil sie anders
ist als seine, deshalb auch für weniger wertvoll ansehen, nicht:



— 31 —

für seine Klasse Vorrechte fordern und nicht im Angehörigen
einer höheren Klasse von vornherein einen minderwertigen
Menschen sehen. — Zu allem dem ist dem Christen der Weg ganz
von selbst gewiesen; es leuchtet ein, wieviel das zu einer
ehrlichen Vergesellschaftung der Menschheit beizutragen vermag.

Nun bleibt endlich die wirtschaftliche Seite der sozialen
Frage zu prüfen ; hier besagt das Christentum über die äusseren
Verhältnisse selbst nichts, aber für die Menschen in diesen
Verhältnissen fordert es Gerechtigkeit und Liebe, fordert es

Lebens- und Aufzuchtmöglichkeit. Als Glied der unteren Klassen
ist der Christ frei von Neid, frei von der Tyrannei der Bedürfnisse,

frei von Mammonsgeist, der fähig ist, im Ringen um
wirtschaftliche Besserstellung höhere Güter, Güter des Innenlebens
zu opfern ; als Arbeitgeber ist der Christ frei von jener falschen
Wohlfahrtspflege, die dem Untergebenen durch Zuckerbrot das
Recht der Selbstbestimmung abkaufen will. Im allgemeinen
kann kein Christ die Besserung wirtschaftlicher Zustände darin
suchen, dass er für seinen eigenen Stand zum Nachteil anderer
Sondervorteile zu erlangen sucht, sondern er wird stets das
Wohl des Ganzen im Auge haben; er wird versuchen, an die
Wurzel des Übels vorzudringen, an dem unsere gesamte
Wirtschaftsordnung krankt, des Übels, das die breiten Massen der
Heimat, des Vaterhauses, der leiblichen, geistigen und sittlichen
Gesundheit beraubt und das in gleicher Weise eine bestimmte
Oberschicht durch arbeitslos erworbenen Besitz sittlich verdirbt,
er wird einen Weg wirtschaftlicher Gesundung suchen, der für
das Volksganze, für alle Stände Vorteile bringt. Der Christ
wird daher nicht nur an „Zuständen" herumverbessern, sondern
das wirtschaftliche Leben durchackern mit sittlichen Gedanken.
So wird er den Gedanken säen von der Unehrlichkeit des
erspielten Besitzes gegenüber dem erarbeiteten, den Gedanken
von der Unehrenhaftigkeit solcher Staats- und Gemeinwesen,
die Schulden aufnehmen und zugleich verschwenderische
Geschenke machen, indem sie die Wertsteigerung des Bodens, die
von der Gesamtheit erzeugt wird, dem zufälligen Besitzer des
Bodens überlassen. Der Christ wird weiter den Gedanken säen,
dass die Erde, die Gott der Menschheit gab, auch aller Menschheit

unveräusserlich gehört, während die Güter, die des Menschen
Hand mit Gottes Gnade bildet, dem Menschen zu eigen fallen.
Durch solche sittliche Durchseelung des Wirtschaftslebens, wie



sie ähnlich die Bücher des Alten Bundes erkennen lassen, wie
sie heute als Bodenreformbewegung einen neuen edlen Ton in
die wirtschaftlichen Kämpfe trägt, wird das Christentum von
innen heraus die wirtschaftlichen Verhältnisse der Gesundung
entgegenführen.

So sind die Beziehungen des Christentums zur Politik und

zum sozialen Leben beschaffen.
Höchstgesteigertes Verantwortlichkeitsgefühl ist die Frucht

des Christentums und macht den Christen geradezu zum Träger
wahrer Kultur in Politik, in Gesellschafts- und Wirtschaftsleben.
Zwei gewaltige Gegner hat er dabei zu bestehen, Ultramontanismus

und Sozialdemokratie. Das Christentum ein Leben der
Innenwelt, sie beide Systeme reiner Diesseitigkeit; das Christentum,

die Bildnerin verantwortlicher Persönlichkeiten, sie beide
Vernichter des Gewissens um des Papstes oder um der
Solidarität im Klassenkampfe willen. Die Ähnlichkeit beider
Erscheinungen ist erstaunlich. Beide sind Demagogenparteien,
beide gegliedert in einen kleinen Kreis von Führern, die allein
das System durchschauen und klar sehen, wohin der Weg geht,
und der grossen durch Schlagworte geführten Masse, die, ohne
Kenntnis und Verständnis des Systems, oft ein aufrichtiges
Christentum damit zu vereinigen suchen, beide international
und Feinde des nationalen Staatsgedankens, also wenn man
so will, Umsturzparteien, beide mit einer Reformpartei, den
Reformkatholiken und den Revisionisten, welche die starre
Form des Dogmatismus zu zerbrechen suchen, beide bisher
noch immer gegen diese Angriffe von innen siegreich. Das
Christentum kann den Kampf gegen sie nur führen durch
Überwindung in der inneren Welt; erweist es die Diesseitigkeit
der Aussenwrelt als unwert gegenüber der Innenwelt, so hat
es damit beide Gegner wehrlos gemacht, entwurzelt. Macht
die Menschen zu Christen und Ihr gründet edelste Menschheitskultur,

pflegt die heilige Religion der Gotteskindschaft und Ihr
treibt die wirksamste Politik und Sozialreform.

E. K. Zelenka.


	Christentum - Politik - soziales Leben

