Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 3 (1913)

Heft: 1

Artikel: Christentum - Politik - soziales Leben
Autor: Zelenka, E.K.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403818

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403818
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christentum — Politik - soziales Leben.

Im offentlichen Leben unserer Zeit bemiihen sich in wach-
sender Zahl Verbinde und Vereinigungen Einfluss zu gewinnen,.
die ihre Forderungen fiir die dussere Ordnung des Lebens aus.
ihren religiosen Anschauungen ableiten und mit ihnen begrinden;
als Beispiel mogen dienen die ,christlichen Demokraten“ und
die . christlich-sozialen" Vereinigungen, weil sie am deutlichsten,
schon in ihrem Namen, diese ihre Kigenart zum Ausdruck
bringen. Dadurch erklart es sich, dass die Frage nach dem
Rechte solcher ,Verquickung von Religion und Politik® in un-
serer Zeit vielfach, meist vom Standpunkte politischer Parteien
aus, erortert wird. Auch hier soll dieser Frage, freilich in dem
etwas weiteren Sinne einer Frage nach der Bedeutung des.
Christentums fiir Politik und soziales Leben, nachgegangen
werden, nicht in akademisch-wissenschaftlicher Untersuchung,
daher ohne Beziehung zur vorhandenen Literatur und ohne
Auseinandersetzung mit ihr, sondern nur in der einfachen Be-
miithung eines Kirchenmannes, iiber diese Frage mit sich ins
Reine zu kommen, um die Richtung zu gewinnen, in welcher
er den bescheidenen FEinfluss eines Seelsorgers geltend zu
machen hat.

1.

Zuvérderst werden da die Begriffe, mit denen es diese Uber-
legung zu tun hat, klar zu erfassen sein, und vom Wesen des
Christentums soll die Priifung ausgehen. Das Christentum ist die
auf Christus Jesus gegriindete Ausgestaltung der Religion. Reli-
gion allgemein ist nicht religivse Gemeinschaft, nicht Kirche,
Dogma, Kultus, diese alle sollen der Religion dienen, aber sie sind
nicht die Religion selbst; daher kann auch sehr wohl ein und die-
selbe Religion gleichzeitig in mehreren Gemeinschaften eine ver-
schiedene #ussere Gestaltung erfahren, wie das Christentum in



= I —

den verschiedenen Kirchen. Religion selbst, Religion schlechthin
ist personliche Beziehung zwischen Gott und Mensch, also von
fusseren Verhiltnissen unabhiingig, jenseits der Aussenseite der
Dinge gelegen, rein innerlich. Die Art dieser Beziehung ist
mannigfaltig verschieden: es finden sich Verhiltnisse wie die
des Kédufers zum Verkéufer, ja des Bestechers zum Bestochenen
auf niederer Stufe religiosen Lirlebens, auf etwas hoherer Stufe
andere wie die des Unfreien zu seinem Zwingherrn, des An-
geklagten zu seinem Richter, des Schuldners zum Gliubiger,
des Pachters zum Grundherrn, des Kriegers zu seinem Herzog.
Im Deismus verblasst die Stellung des Menschen zu Gott zu
einem ehrerbietigen Grussverhiltnis. Jesus nun hat uns nicht
nur gelehrt, sondern durch die Erlosung zugleich ermoglicht,
Gott als unserem Vater zu nahen: er hat das religiose Ver-
hiiltnis zwischen Gott und Mensch zum Liebesverhéltnis zwischen
Vater und Kind geldutert und veredelt. Christentum ist also
als Religion tiberhaupt etwas rein Innerliches, die innere Rich-
tung des Menschen auf Gott; als diese eine bestimmte und
eigentiimliche Ausgestaltung der Religion ist es — im Unter-
schied zu fast allen andern — ein die ganze Personlichkeit
ergreifendes und durchdringendes Lebensverhéiltnis, so innig
und unloslich, wie das zwischen Vater und Kind.

In einem ganz anderen Daseinsbereich liegen die Be-
ziehungen, Vorginge, Erscheinungen, die von den Begriffen der
Politik und des sozialen Lebens erfasst werden ; sie liegen inner-
halb der wahrnehmbaren Welt, diesseits jener Grenze, hinter
der die Innenwelt beginnt. Politik und soziales Leben begreifen
dussere Lebensverhaltnisse, Politik begreift das Gebiet der
Rechtsbeziehungen der einzelnen Menschen zueinander und
zu Gruppen von Menschen und solcher Gruppen zueinander,
das soziale Leben begreift die gesellschaftlichen und wirtschaft-
lichen Beziehungen der Menschen untereinander. Oder, da
Rechtsbeziehungen nie von selbst bestehen, sondern gesetzt
werden, gesellschaftliche und wirtschaftliche Bediirfnisse aber
mit den Menschen gegebene Tatsachen sind, so begreift die
Politik die kiinstlichen, das soziale Leben die natiirlichen &us-
seren Lebensverhéiltnisse der Menschen.

So gehoren auf der einen Seite die Religion, auf der anderen
Seite Politik und soziales Leben deutlich verschiedenen und
getrennten Gebieten an, jene der Innenwelt, diese der Aussen-



— 1] e

welt. Is besteht sicherlich zwischen ihnen eine im gewissen
Sinne uniiberbriickbare Kluft: es lassen sich die inneren Lebens-
notwendigkeiten der einen Welt, — die wir Menschen gern
,Gesetze* nennen, wiewohl sie eben nicht willkiirlich ,gesetzt*
sind — nicht einfach auf die andere Welt libertragen. Denn
die Innenwelt ist die Welt der Freiheit; hier ist nur das, was ist.
Nichts kann erzwungen, nichts vorgetiuscht werden. Glaube,
Uberzeugung, Gewissheit, Erlebnis — sie sind oder sie sind
nicht; erzwungen, vorgetiuscht werden konnen sie nur der
Aussenwelt, fiir die Innenwelt sind sie dann einfach nicht vor-
handen. Die Aussenwelt ist die Welt des Zwanges und des
Scheins; sie muss das Erkennbare, also auch das Vorgetiuschte
als Tatsache hinnehmen; sie sieht die Gabe, nicht den Willen
des Gebers, sie sieht die Verrichtung des Biirgers, nicht seine
Gesinnung, sie urteilt nach der Gesetzlichkeit, nicht nach dem
sittlichen Wert der Tat; und sie tut das nicht aus Boswillig-
keit, sondern weil sie nicht anders kann. Es fehlt ihr an einem
Werkzeuge der Wahrnehmung, um des Willens, der Gesinnung
des einzelnen inne zu werden. Nicht umsonst mahnt der Hei-
land, nicht Unmdogliches zu wollen: Richtet nicht! — Dieses
Auseinanderfallen der Religion hier, der Politik und des sozialen
Lebens dort darf keinen Augenblick iibersehen werden.
Trotzdem gibt es zwischen den beiden Welten einen Be-
rithrungspunkt; er liegt in der Seele jedes einzelnen Menschen.
Jeder Mensch begreift ein Stiicklein der Innenwelt und der
Aussenwelt und verschmilzt sie in sich zu einer Personlichkeit,
oder in Wahrheit: er fiihlt, dass er sie verschmelzen sollte.
Tatséchlich fallt ihm das sehr schwer, meist bleibt er sprode
und ,briichig“; Innenwelt und Aussenwelt, des Apostel Paulus
»Geist® und ,Fleisch, brockeln und klaffen auseinander. Wohl,
aber je hoher er steht, umso tiefer leidet er unter diesem inner-
lichen Zerfall, um so deutlicher vernimmt er die gebieterische
Forderung seines inneren Lebensgefiihls, nach Einheit, Ge-
schlossenheit, Ganzheit zu streben. Er darf und kann gar nicht
mehr in sich eine Scheidewand errichten, die Religion auf die
Seite der reinen Jenseitigkeit verweisen, sein Verhalten in
Politik und sozialem Leben dagegen auf der anderen Seite der
reinen Diesseitigkeit abhandeln. Diejenige Religion, die in seinen
Anteil an der inneren Welt hineinragt, verlangt nach einem
Ausgleich, einem Gegengewicht in seinem Anteile an der iius-



— 12

seren Welt; sie verlangt nach sittlich geordnetem, nach verant-
wortlichem Handeln in der Aussenwelt. Die Religion hat somit
eine mit dem Menschen gegebene fdussere Seite: die Sittlich-
keit. -— Ist diese Religion nun das Christentum, so kann es
kein Gebiet der Aussenwelt geben, das nicht unter dem sitt-
lichen Verantwortlichkeitsbewusstsein des Menschen sténde,
denn der Christ weiss, dass er alles: Leib, Leben, Fahigkeiten,
Umwelt, aus der Vaterhand Gottes erhalten hat; er muss sie
deshalb wert halten und ihren Gebrauch vor dem Vater ver-
antworten. In der Seele des einzelnen Christen tritt somit die
Religion durch die sittliche Verantwortung sogar in die engste
Verkniipfung auch mit Politik und sozialem Leben.

Vom Christentum wird hier gesprochen. Nicht als ob nicht
auch andere Religionen ihre sittliche Verantwortung und damit
ihre natiirliche Verkntpfung mit Politik und sozialem Leben
hitten. Nur wird die Art dieser Verkniipfung mit der Art des
religiosen Systems sich wandeln; sie muss anders sein etwa
im Herrschbereich einer Nationalreligion, in der die Zugehorig-
keit zu Volk und Stamm mit religioser Weihe umkleidet ist,
und das Bekenntnis eben dieser Religion volkisches Unter-
scheidungsmerkmal wird, anders in einer Menschheitsreligion
wie dem Christentum, die aus allen Volkern die Erlosten zur
héheren Einheit des Reiches Gottes zusammenfasst. So kann
die Frage nicht fiir die Religion im allgemeinen, sondern nur
fiir eine bestimmte Religion, hier also das Christentum, beant-
wortet werden.

2,

Was nun zunichst die Beziehung zwischen Religion und
Politik angeht, so wurzelt diese fiir das Christentum also in der
Stellung des Menschen zu Gott als seinem Vater. Aus Vater-
hand hat der Mensch alles, was sein ist. Ein Vater aber will
das beste seiner Kinder, er leitet sie nicht nach Willkir und
Laune zu ihrer Unruhe und Qual, sondern nach einem weisen
Plan zu ihrem Frieden und Heil, er stattet sie aus mit Gaben
nicht nach einem blinden Zufall, sondern nach ihren Bediirf-
nissen mit weiser Giite und darf erwarten, dass sie diese Gaben
mit Dankbarkeit und liebevoller Ehrfurcht annehmen, bewahren,

pflegen, sodass er sich zu jeder Zeit iiberzeugen kann, dass
sie ,in Ehren gehalten* sind. Das bestimmt ohne weiteres die



SR | Q-

Stellung des Menschen zu seinem gesamten Besitz an Geist,
Leib, Fihigkeiten, Kriften, Gesundheit, Blut, Familie, Stamm,
Volk und Giitern; es gibt ihm néimlich die Pflicht der dank-
baren, liebevollen, ehrfiirchtigen Anhénglichkeit an Volk, Vater-
land, Rasse, eine Pflicht zur gewissenhaften Fiirsorge fiir sie;
zugleich zwingt es ihn zur Anerkennung der gleichen Pflicht
fiir jeden anderen Menschen als seinen Bruder. So steht also
der Christ mit dem religios verankerten Bewusstsein seiner
Pflicht, nach bestem Wissen und Gewissen dem Wolle seines
Volkes und seines Vaterlandes zu dienen, im politischen Leben:
dazu gehort offenbar, dass er die Fragen des politischen Lebens
erforscht und zu verstehen sucht, und dass er seinen Einfluss
und seine Rechte unter Wahrung aller Rechte anderer, also
nicht durch Nétigung, durch Betrug, durch Kriankung, in der
Richtung zur Geltung bringt, in der nach seinem besten Wissen
und Gewissen die Entwicklung zum Wohle seines Volkes ver-
laufen muss. Daraus folgt, dass fir den Christen politische
Gleichgtiltigkeit, Teilnahmslosigkeit und Tatenlosigkeit, wie sie
sich z. B. in dem Fernbleiben weiter Kreise von den politischen
Wahlen #dussern, ausgeschlossen sein miissten, zugleich freilich
auch alle demagogischen Unarten; eine tiefinnere Erneuerung
konnte und sollte dem heutigen politischen Treiben mit seiner
Stumpfheit, Pflichtvergessenheit und eigenniitzigen Abschlies-
sung auf der einen Seite, mit seiner verhetzenden und ver-
logenen Unverantwortlichkeit auf der anderen, aus solchem
christlich-sittlichen Verantwortlichkeitsgefiihl, aus solchem christ-
lich-religios vertieften Gemeinschaftsbewusstsein erwachsen.
Aber unvorstellbar ist und bleibt dabei immer noch, wie
daraus ein allgemeingiiltiges christliches Parteiprogramm sich
solle entwickeln lassen; denn auf ihrem Gewissen steht jede
Menschenseele allein vor ihrem Gott, nur durch sie hindurch
geht der Weg von der Innenwelt zur Aussenwelt; keine
fAussere Autoritit, auch kein Parteiprogramm kann die Not-
wendigkeit der Selbstverantwortung ersetzen. Dabei kann der
Gedanke nicht beirren, dass auf diese Weise, ohne ein ,christ-
liches Parteiprogramm® Christen als Politiker Entgegengesetztes
an Einzelforderungen, jeder auf Grund seines christlich-sittlich
verantworteten Wollens, verfechten werden.

»Bist du doch nicht Regente,
Der alles fithren soll,

Gott sitzt im Regimente

Und fithret alles wohl.“



S I

Der Christ wird in Besonnenheit Verstindnis anderer und
damit Verstindigung suchen, aber Gottes als des Weltenlenkers
ist es, die widerstrebenden Kriifte so zu einem Parallelogramm
der Kriifte zu ordnen, dass sie in der Richtung seines ewigen
Weltplans wirksam werden. Nur der Ultramontanismus sagt
den Menschen, was sie in der Politik tun sollen von Fall zu
Fall, das Christentum sagt den Menschen, wie sie in der Politik
handeln sollen ein fiir allemal; der Ultramontanismus schreibt
Parteiprogramme vor und verordnet ,sittliche Zustinde®, das
Christentum erzicht sittliche Persoénlichkeiten.

Aber der Ultramontanismus beruft sich fiir seine Forde-
rungen doch auf das Christentum. Es ist daher notwendig, sich
zunichst klar zu machen, wie der Ultramontanismus sich aus
dem Christentume entwickelt hat. Diese Entwicklung war
beeinflusst durch die andere Entwicklung des Verhiltnisses
zwischen Kirche und Staat, deren Verlauf in aller Kiirze be-
zeichnet werden muss. Christi Lehre hatte auf den Staat nur
die eine ganz allgemeine Beziehung, dass er die Erfiillung der
Birgerpflichten dem Staate gegeniiber auch seinerseits zur
Pflicht machte; auch die &lteste christliche Gemeinde hatte
deswegen als solche iliberhaupt keine Stellung zum Staate, es
sel denn, dass sie von ihm wegen Verletzung der Staatsreligion
verfolgt wurde. Erst nach der Zeit der Verfolgungen ergaben
sich die ersten Wechselbeziehungen zwischen Staat und reli-
gioser Gemeinschaft. Einmal suchte die Kirche jetzt Macht
zu gewinnen, um sich gegen weitere Verfolgungen zu schiitzen,
und strebte deshalb nach Einfluss im Staate; dann aber erschien
es in der Zeit der grossen Lehrstreitigkeiten jeder Partei vor-
teilhaft, den Staat und seine Gewalt gegen den theologischen
Gegner ausspielen zu kénnen; um diesen Preis der Hiilfe gegen
den innerkirchlichen Gegner lieferte die Kirche sich selbst an
die Staatsgewalt aus. Umgekehrt hatte der Staat den Uber-
zeugungsmut der Christen schiitzen gelernt und hielt es fir
niitzlich, sich die Mithuilfe der Kirche durch Entgegenkommen
zu sichern, und schliesslich erhoben christlich gesinnte Kaiser
das Christentum zur Staatsreligion. Das mit, gegen und durch
cinander gerichtete Streben aus diesen genannten drei Beweg-
griinden hatte verschiedene Ergebnisse. Im Morgenlande kam
es zur Entwiirdigung der christlichen Kirche zur Staatskirche,
zur Staatsanstalt; in dieser Ausgestaltung wird aber der Eigen-



— 8 —

art des Christentums als Menschheitsreligion Gewalt angetan
und die sich hier etwa zeigenden Beziehungen zwischen Religion
und Politik sind gequéilt und bleiben unterhalb des Bereiches
dieser Uberlegung. Im Abendlande verlief der Weg der Ent-
wicklung anders: das anfiingliche Streben nach Macht, um
einen Schutz gegen Verfolgungen zu gewinnen, verfithrte die
Kirche dazu, sich selbst als Organisation zu tiberschiitzen; sie
begann daher, in sich selbst nicht mehr bloss das Mittel zum
Zweck, nicht mehr bloss die Dienerin christlicher Religion zu
sehen, sondern sich als Selbstzweck und die ihr erwiesenen
Dienste als etwas um ihrer selbst willen Verdienstliches zu
betrachten. Im Gegensatze zu ihrer Entwiirdigung im Morgen-
lande bekam auf diese Weise im Abendlande die Kirche eine
falsche, ihr nicht zustehende Wiirde. Es entstand allméhlich
ein System, das in der Zugehorigkeit zu der eigenen ius-
seren Religionsgemeinschaft, in dem Untergeordnetsein unter
die Spitze dieser Gemeinschaft die unerlassliche Vorbedingung
wahrhaft religiosen Lebens, ja den ersten wesentlichen Be-
standteil dieses Lebens selbst sieht. Das ist der heute in der
romischkatholischen Kirche herrschende Ultramontanismus.
Der Ultramontanismus stellt nun eine ganz besonders in-
nige Verkniipfung von Religion und Politik dar; er ist es auch,
der infolge seiner Vertretung durch machtvolle Parteigebilde
unsere Zeit in erster Reihe zwingt, nach der Berechtigung
solcher Verkniipfung zu fragen. Der Ultramontanismus beruht
auf dem christlichen Gedanken der Gotteskindschaft; aber er
versetzt das religiose Verhaltnis zwischen Gott und Mensch
aus der Innenwelt in die Aussenwelt, er setzt zufolge mensch-
licher Willkiir dem Vater in den Himmeln einen Stellvertreter
auf Erden im heiligen Vater und tibertrigt die Forderung kind-
licher Abhéngigkeit der Menschen auf das Verhéiltnis der
Menschen gegeniiber diesem irdischen Stellvertreter Gottes.
Der gottliche Vater der Innenwelt gebietet als Geist den
Geistern, der heilige Vater der Aussenwelt lebt in dieser, wird
von ihren Rechtsbeziehungen, ihren sozialen Beziehungen er-
fasst, ist ein Teil von ihr; wenn er gebietet, gebietet er Biirgern,
Biirgern dieser Welt und ihrer Staaten. Gott herrscht gemiiss den
Daseinsnotwendigkeiten der Innenwelt, er herrscht nach dem
Gesetz der Freiheit und gebietet: Sei gut, damit ich an deinem
Handeln, an den Auswirkungen deines Seins Wohlgefallen habe;



1o —

und die Menschenseelen gehorchen in Freiheit zu ihrer Beseli-
gung oder scheiden sich in Freiheit von Gott in gewollter
Selbstvernichtung; der Stellvertreter Gottes, ein Glied der Aussen-
welt, kann gar nicht anders, als nach den Daseinsnotwendig-
keiten dieser Aussenwelt zu herrschen; auch ihm fehlt wie der
ganzen Aussenwelt ein Werkzeug der Wahrnehmung fiir die
inneren Lebensvorginge des Menschen, er kann nicht anders
herrschen als nach dem Gesetz des Zwanges und des Scheins;
er gebietet: Wie du bist, kann ich nicht wissen, aber gehorche,
fige dich fur die Welt des Scheins, tue nach meinen Befehlen.
So kommt es, dass der Ultramontanismus Uberzeugungen er-
zwingen will, dass er Glaube, Liebe, Hoffnung, dass er Gebet,
Opfer, Sakrament durch die Fesseln von Rechtsformen verge-
waltigt, dass er die sittlich-freie Personlichkeit ihrer Verant-
wortung vor Gott durch ein stellvertretendes Gewissen beraubt,
-dass er also alles das fiir die Innenwelt des Seins ertotet. Er
vermisst sich, Gott aus der Innenwelt in die Aussenwelt zu
tragen, und die Folge so vermessener Willkiir ist es, dass er
die Lebenswerte der Innenwelt zu Scheinwerten der Aussen-
welt verdirbt. Damit erweist sich der Ultramontanismus als
der Feind, der Vernichter religioser Kultur. Weiter: Gott in
der Innenwelt gibt eine sittliche Ordnung, sein Stellvertreter,
der in der Aussenwelt wirkt, gibt eine Rechtsordnung. So
kommt es wieder, dass der Ultramontanismus das Eherecht,
die Schulordnung und so vieles andere Weltliche zu bestimmen
fir sich in Anspruch nimmt, dass er ein parteipolitisches Pro-
gramm entwickelt und dass dieses Programm fir das kirch-
liche Oberhaupt politische Rechte fordert. Die Setzung einer
stellvertretend-gottlichen Gewalt auf Erden schliesst tiberdies
jede andere absolute Gewalt in der Aussenwelt, schliesst den
Gedanken der Souveridnitiat des Staates aus; der Ultramon-
tanismus nimmt die Leitung der Staaten fir sich in Anspruch
und tbte und tibt sie in der Tat, zur Zeit des Absolutismus
durch die Beichtviiter der Fiirsten, zur Zeit des Parlamentaris-
mus und des allgemeinen Wahlrechtes durch die ,Beichtviiter
der Massen“, die Volkstribunen, die politischen Fiihrer. Damit
ist der Ultramontanismus auch der Feind nationaler Kultur, und
diese nationale Kultur ist doch wohl, wenn die Lehre der bis-
herigen Welt- und Menschheitsgeschichte nicht trigt, Gott-ge-
wollt. Eine so schidliche, vernichtende Wirkung der im Ultra-



e 1T =

montanismus gebotenen Verquickung von Religion und Politik
wiirde ihren Mangel an Berechtigung auch dann beweisen,
wenn nicht die Geschichte bewiese, dass die zugrundeliegende
Setzung eines gottlichen Stellvertreters auf Erden dem Aber-
witz menschlicher Willkiir entsprang. So soll, darf, kann die
sinngemisse Beziehung von Religion und Politik nicht be-
schaffen sein. |
Eine eigenartige Erscheinung ist es nun, dass neben dem
Ultramontanismus noch einec andere Geistesrichtung im poli-
tischen Leben zu gewaltiger Bedeutung gekommen ist, die ge-
rade wie der Ultramontanismus den Schwerpunkt des Seins in
die Aussenwelt verlegt und wie der Ultramontanismus daraus
ihre politischen Forderungen ableitet: die Sozialdemokratie.
Die religiosc Stellung der Sozialdemokratie wird vielfach ver-
kannt, der Satz ,Religion ist Privatsache* wird immer wieder
so behandelt, als sei er irgendwann einmal von der sozial-
demokratischen Partei als Leitsatz, gleichsam als Programm
religioser Unparteilichkeit aufgestellt worden, sclbst sozial-
demokratische Unterfitlhrer behandeln ihn in diesem Sinne.
Das ist ein Irrtum, der nur durch die Oberflichlichkeit unserer
Zeitungskultur diese weite Verbreitung hat finden konnen; er
muss auf das nachdriicklichste bekiampft werden. Dieses Schlag-
wort ,Religion ist Privatsache“ ist das Missverstindnis eines
Satzes des Erfurter Programms der deutschen sozialdemokra-
tischen Partei; dieses Erfurter Programm némlich fordert ,die
Erklarung der Religion zur Privatsache“, das heisst also: es
fordert die Trennung von Kirche und Staat. Damit ist natiir-
lich noch nicht das mindeste iiber die religiose Stellung der
Sozialdemokratie gesagt. Wenn diese bestimmt werden soll,
so ist cher an das Wort eines ihrer ersten Fiihrer zu erinnern:
Die Sozialdemokratie ist religids Atheismus, politisch Republi-
kanismus, sozial Kommunismus. Es ist freilich zu bedenken,
dass — wie die romische Kirche nicht ohne weiteres mit dem
Ultramontanismus zusammenfallt, weil viele ihrer Gliaubigen
ihn nicht verstehen und nicht ahnen, wie sie ihm unwissend
dienen — auch in der sozialdemokratischen Partei zwischen
Praxis und Dogma zu unterscheiden ist; mit dem Dogma hat
es die vorliegende Untersuchung zu tun. In der Partei leben
ohne Zweifel tausende ernster Christen, aber das sozialdemo-
kratische Dogma beruht ebenso zweifellos auf dem Atheismus;
Internat. kirchl Zeitsehrift, Heft 1, 1913, 2



— 18 —

es geht aus von der Bestreitung jeglicher Jenseitigkeit. Sein
Grundgedanke ist, dass die Diesseitigkeit das einzig Wirkliche
ist, dass also in der Diesseitigkeit zu seinem Recht und Anteil
kommen muss, wer nicht um sein Leben betrogen sein will.
Daher stammt die kulturlose Gleichmacherei, daher der Kampf
gegen Vorrechte und Monarchien. Wenn die Praxis — nicht
immer nur aus taktischen Griinden — das auch nicht immer
bestitigt, das sozialdemokratische Dogma muss im Christentum
wie in jeder Religion, die die grosse Wirklichkeit der Innen-
welt nicht {ibersieht, den gefihrlichsten Gegner sehen, denn
es verneint seine Voraussetzung. Der Christ steht daher not-
wendig in Kampfstellung gegen das sozialdemokratische Dogma,
nicht ebenso notwendig gegen die sozialdemokratischen poli-
tischen Forderungen. Die Forderung der Trennung von Kirche
und Staat haben sehr fromme Christen vertreten; auch der
Wiener Altkatholiken-Kongress hat sie sich angeeignet, wie-
wohl Zweifel walten konnen, ob in seiner Erdrterung die Frage
geniigend tief erwogen worden ist. Republikaner kann ebenso
der frommste Christ sein. Der Christ wird also die Sozial-
demokratie bekimpfen, nicht weil sie Trennung von Kirche
und Staat und weil sie die republikanische Staatsform fordert,
sondern sofern sie ihre Forderungen mit atheistischer Welt-
anschauung und der Leugnung der Innenwelt begriindet.
Damit eroffnet sich die Frage nach der Stellung des Christen-
tums zu gewissen Forderungen und Behauptungen, die in der
Erorterung der Beziehung zwischen Religion und Politik auf-
tauchen, z. B. des sehr gelaufigen, dass Thron und Altar sich
gegenseitig zu stiitzen berufen sind. Das ist offenbar eine ganz
willkiirliche Annahme, durchaus nicht begriindet in dem Ver-
hiiltnis des Menschen zu Gott als seinem Vater, sondern ge-
boren aus den Beziehungen zwischen Staat und Kirche, wie
sie sich geschichtlich entwickelt haben. In einer abgeschwiichten
Wiederholung der morgenlidndischen Entwicklung kam es im
Kirchenstreite des sechzehnten Jahrhunderts zur Bildung der
evangelischen Landeskirchen; diese sind vorziiglich die Triager
jenes Gedankens vom Schutz- und Trutzbiindnis zwischen Thron
und Altar. Sie haben mit dem Erbe der vorreformatorischen
Zeit auch schon Keime des Ultramontanismus in ihr neues
selbsterrichtetes Kkirchliches Heim hinlibergenommen und dort
unter dem Einflusse des landesherrlichen Summepiskopates in



19

ihrer Weise zu dieser Frucht entwickelt. An sich versteht es
sich ja doch ganz von selbst, dass ein Republikaner ein genau
ebenso guter, frommer Christ sein kann, wie ein Monarchist,
und daran kann sich nichts dadurch dndern, dass etwa der
Freund der republikanischen Staatsform in einer Monarchie
wohnt und der Freund der monarchischen Staatsform in einer
Republik. Sogar darin muss ihn sein religioses Verhiltnis zum
Vater der Geister nicht notwendig hindern, sondern es kann
im Gegenteil unter Umstiéinden ihn noch darin bestirken, fir
die Einfithrung der von ihm fiir besser gehaltenen Staatsform
tiitig und bemiitht zu sein. Erst in der Wahl der Mittel wird
ein solcher politischer ,Umsturzmann durch sein Christentum,
durch seine Pflicht der Verantwortung vor Gott beengt und
beschrinkt. Aber auch hier — darin liegt der Schwerpunkt
der ganzen Uberlegung — ldsst sich nicht allgemeingiiltig,
programmatisch, gesetzméssig sagen, wo das Christentum die
Grenze zieht; ganz ausschliesslich in der Einzelpersonlichkeit
wird die sittliche Entscheidung ausgetragen, es kann ihr nicht
von aussen her vorgegriffen werden. Dieser Gedanke hat bei
vielen Menschen Widerstéinde, allerdings mehr des Empfindens
als des Denkens, zu tiberwinden, aber diese Widerstinde werden
geringer, wenn die Tatsache recht gegenwiirtig ist, wie sehr
wir dem Erfolge iiberlassen miissen zu entscheiden, wo Recht,
wo Unrecht ist. Der Erfolg gibt Recht, denn die Weltgeschichte
ist das Weltgericht, und wo Gott seinen Segen dazu gibt, da
lernen die Menschen verstehen, dass der sittliche Kern der
Sache gesund ist. Fiel Wilhelm Tell nach dem Schuss auf
Gessler in die Hiinde der Schergen und nahm der Gewalthaber
fir diese Tat Rache an seinen Volksgenossen, dann war Tell
— ein politischer Meuchelmorder; nun seine Tat die Geburts-
stunde fiir seines Volkes Freiheit wurde, verehrt ihn ein ganzer
tichtiger, rechtschaffener, gottesfiirchtiger Volksstamm als Ur-
bild seines eigenen inneren Adels; wiire Yorks Konvention zu
Tauroggen zum Ungliicke seines Volkes ausgeschlagen, so
bliebe er ewig ein Abenteurer der Treulosigkeit; da das Ge-
schick ihm Recht gab, lebt er ewig fort als der Held des Mutes
zur Verantwortung. So zeigt sich auch hier: es gibt nur reli-
gios-sittliche Personlichkeiten, es kann keine #ussere ‘religids-
sittliche Ordnung geben, keine ,sittlichen Zustinde“, kein christ-
lich-politisches Programm. Die Aussenwelt kennt nur Gesetz



00

und Recht, die sittliche Personlichkeit hat sich in ihnen und
ihnen gegentiber zu bewihren; wenn das Gewissen ruft, auch
sie zu zerbrechen.

Eine zweite Frage des Staatslebens, fiir welche gern die
Antwort aus religiosen Gedankengiingen abgeleitet wird, ist die
Rassenfrage. Es soll und kann keinen Augenblick bestritten
werden, dass dieser Frage wissenschaftlich noch sehr schwer
an die Wurzel zu kommen ist, aber so viel steht doch fest,
dass gewisse physische und psychische Merkmale des Menschen
nicht Eigenart der Einzelpersonlichkeit sind, sondern darch
Vererbung ihm und allen Tréagern gleicher Blutmischung gleich-
miéissig eignen, und weiter: dass grosse geschichtliche Bewe-
gungen stets von den Trigern bestimmter gleichartiger Blut-
mischung getragen worden sind. Nennen wir die Tréiger solcher
gleichartiger Blutmischungen Rassen, ohne die Frage zu be-
rithren, ob sie Wurzeln oder ob sie vielmehr Friichte geschicht-
licher Entwicklung sind, so besteht kein Zweifel mehr an den
tiefen Unterschieden zwischen diesen Rassen. Die ultramon-
tane Anschauung, die sich hier wie auch sonst manchmal in
einem Teile des evangelischen Landeskirchentums wiederfindet,
wird mit diesem Rassebegriff nicht fertig, er ist ihr eine Erin-
nerung aus dem Tierleben; sie tlibertriagt wieder den Gedanken
der Gleichheit aller Menschen als Kinder Gottes aus der Innen-

welt in die Aussenwelt, ihr sind alle Rassen als gehorsame
Kinder des Stellvertreters Gottes gleich wert. Die innere Gleich-

schiitzung vor Gott wird zur #dusseren Gleichsetzung im Recht.
Aus diesem Gedanken macht ein Teil der Mission die selt-
samsten Missgriffe, und im deutschen Reichstage wollten die
Vertreter des Ultramontanismus die Ehe zwischen Weissen und
Farbigen ausdriicklich gutheissen. FEine solche Verquickung
von Religion und Politik wird der missbilligen, der sich auf
seine Gotteskindschaft und auf die Verpflichtung gewissenhafter,
verantwortlicher Verwaltung seiner Lebensgaben besinnt. Auch
Rasse ist Gabe; die Blutmischung, die uns Gott mitgibt, kann uns
zu den hochsten Herrscheraufgaben berufen, die Blutmischung,
die wir unsern Kindern vermitteln, kann aber umgekehrt bei
unserer (Gewissenlosigkeit das Mittel sein, mit dem Gott —
nach seinem furchtbar ernsten Wort — die Siinden der Vider
heimsucht an den Kindern bis ins dritte und vierte Glied.
Solche religiose Grundanschauung wird zu Massnahmen zur



B

Heilighaltung und Bewahrung des Blutes und der Rasse im
politischen Leben treiben und wie gegeniiber der éltesten Zeit
der Menschengeschichte den Begriff der Blutschande, so gegen-
iiber einer spiteren Zeit den Begriff der Rassenschande ent-
wickeln; sie wird der hoher stehenden Rasse keine Willkiir-
rechte gegeniiber der niederen einriumen, wohl aber das Recht
der Leitung und Bevormundung, so wie in der Familie den
dlteren, Kkriiftigeren und befithigteren Geschwistern oft eine
halbelterliche Vormundschaft iiber die anderen {ibertragen wird.
An solcher Einzelfrage wird der Unterschied zwischen sinn-
gemiisser und sinnwidriger Verbindung von Religion und Politik
deutlich.

In einer grossen Gruppe von Fragen des Staatslebens muss
sich endlich das Christentum sehr oft anfiihren lassen zur Stiitze
von Meinung und Gegenmeinung, in allen den Fragen namlich,
die das Recht zur Gewalttat erértern: Krieg, Zweikampf, be-
waffneter Aufstand, Totung in Notwehr, Todesstrafe, Totung
des weniger Wertvollen um des Wertvolleren (des ungeborenen
Kindes um der durch die Geburt gefihrdeten Mutter) willen,
Totung des keimenden Lebens, Totung Unheilbarer, Selbstmord.
Alle diese Gewalttaten haben ihre Verurteiler und ihre Ver-
teidiger gefunden; wie verfehlt es ist, aus eigenem Verant-
wortlichkeitsgefiihl heraus kurzer Hand allgemeine Regeln und
Werturteile abzuleiten, ergibt sich daraus, dass sehr oft die
gleichen ernsten Menschen das Recht auf Krieg, Zweikampf
und Todesstrafe bestreiten, aber das Recht auf bewaffneten
Aufstand, Totung des keimenden Liebens und Unheilbarer for-
dern oder verteidigen und umgekehrt. Line so vornehme Seele
wie Moltke hat dem Traum vom ewigen Frieden die Schoénheit
abgesprochen und ein in allem seinem Handeln sich so tief
seiner Verantwortlichkeit vor Gott bewusster Mann wie Bis-
marck hat auch als reifer Mann den Zweikampf nicht ver-
mieden, wohlgemerkt den ernsten Zweikampf, nicht etwa das
Waffenspiel studentischer Mensur, das gar nicht hierher gehort,
sondern in eine Reihe mit dem Faust- und Ringkampf. Solche
Beispiele mahnen zur dussersten Vorsicht des Urteils, die ultra-
montane Neigung zur Aufstellung allgemeingiiltiger Sitten-,Ge-
setze“ muss hier vollstindig versagen; aber ebensowenig kann
die Art Anspruch auf Anerkennung machen, wie eine gewisse
Sorte von Menschlichkeitsaposteln das Leben als der Giiter



hochstes einschitzen, wertvoller als Ehre, Wirde und solche
inneren Giter. Der Christ wird die Tétung Unheilbarer und
des keimenden Lebens sowie den Selbstmord wohl immer als
unvereinbar mit der Stellung alles Lebens zu Gott empfinden,
Toétung zur Bewahrung des eigenen oder fremden wertvolleren
Lebens (Notwehr) und Todesstrafe wird er in gewissen Fiillen
zu verantworten sich getrauen. Krieg, bewaffneter Aufstand
und Zweikampf sind sehr schwer zu verantworten, aber sicher
liegen hier die Dinge so, dass der Christ dem, der sie auf sich
nimmt, nicht sagen kann: Du siindigst, sondern gegebenenfalls
ihm nur entgegenhalten kann: ich fiir meine Person wiirde glauben
zu siindigen. Dagegen wird freilich der Christ als Staatsbiirger
aus erzieherischen Griinden dahin streben miissen, die Last der
Verantwortung, die in diesen Dingen liegt, im (Giesetze deutlich
zum Ausdrucke zu bringen, weil jede Gewalttat eine ungeheure
Gefahr der Verfihrung ist, auch die aus reinen Beweggriinden
erstandene. s liegt etwas Vorbildliches darin, dass jeder Kom-
mandant eines deutschen Kriegsschiffes vor das Kriegsgericht
gestellt wird, wenn er den Untergang seines Schiffes tiberlebt;
so ldge es durchaus in der Richtung christlichen Denkens, den,
der in Notwehr totet, den Arzt, der durch Toétung des Kindes
die Mutter rettet, den verantwortlichen Staatsmann, der einen
Krieg auf sich nimmt, vor Gericht zu stellen und ihn erst durch
den Spruch des Gerichtes von der Last seiner Verantwortung
zu befreien; in den noch schwierigerenFillen des Zweikampfes
und des Aufstandes und den &hnlich liegenden der Totung aus
Not, Verzweiflung, und zur Wahrung der Familienehre kann
auch sein heiligstes Mitleid den Christen nicht veranlassen, Be-
freiung von der Strafe gutzuheissen: Hier muss der, der aus
hoherer sittlicher Pflicht das Recht zerbrechen zu miissen glaubt,
die Strafe als stiller Held tragen; Freispruch miisste die Bande
der Ordnung losen.

Damit ist der letzte Punkt dieser Uberlegung erreicht.
Es gibt obne Zweifel Fille, in denen die Religion zwingen
kann, staatliches Recht zu verletzen. Man muss Gott mehr
gehorchen als den Menschen. Das gilt im grossen wie im
kleinen. Der Christ wird sich im Bekenntnisse seiner Uber-
zeugung durch kein Staatsgesetz verhindern und durch keine
heruntergelassene Schranke oder durch kein Verbot des Be-
tretens von einem Werke der Néachstenliebe abhalten lassen;



. 923 __

der Zwischenstufen gibt es viele. Aber der Ultramontanismus
geht hier weiter: er fordert nicht nur fir das, was Gott, son-
dern auch fiir das, was sein Stellvertreter gebietet, nicht nur
von seinen Glidubigen Gehorsam, sondern vom Staate freies
Recht und Straffreiheit, fordert weiter, dass der Staat nach
der Vorschrift des Ultramontanismus Andersdenkenden die
cleiche Freiheit versagt. Er klagt tiber ,Christenverfolgung®,
wenn er nicht ungestraft die birgerliche Ehe ein unsittliches
Verhiltnis nennen darf, er fordert, dass Unglidubige gezwungen
werden, ihre Kinder in Religionslehren, die sie ablehnen, er-
ziehen zu lassen. Anders der Christ: als Gottes Kind bleibt er
sich treu, doch wo er das Recht bricht, tragt er willig die

Strafe als Prifung. Denn immer bleibt die Ordnung — auch
wenn sie in Kinzelheiten unvollkommen ist — als Ganzes gott-
gesetzt.

Nach alledem ldsst sich rickschauend und zusammenfassend
sagen: ILs gibt sehr wohl sinngemisse Bezichungen zwischen
Religion und Politik. Die christliche Religion fordert von ihren
Glaubigen eine unausweichliche Verantwortung jeder politischen
Stellungnahme; sie erzieht daher Biirger, wie sie jeder Staat
in Kiille zu besitzen wiinschen muss, der, wie die nationalen
Staaten unserer Tage, auf die bewusste Zusammenarbeit aller
Biirger sich griindet. Der Ultramontanismus dagegen ist eine
Verquickung von Religion und Politik, die in gleicher Weise
die religiosen Werte der Innenwelt durch Veridusserung totet
und die Daseinsbedingungen nationaler Kulturstaaten vernichtet,
Das ist das Ergebnis der gepflogenen Uberlegung.

3.

Nédher als die politisechen liegen den meisten Menschen die
sozialen Verhiltnisse; kann er sich gegen jene kiinstlich ver-
schliessen, diesec nehmen ihn unter allen Umstinden in An-
spruch und verlangen von ihm tiglich — als Verkiufer oder
Kéufer, als Hersteller oder Verbraucher, als Vermieter oder
Mieter, als Arbeitgeber oder Arbeitnehmer — Entscheiduﬁgen,
die uber den Kreis seiner persénlichen Angelegenheiten hinaus
finfluss und Wirkung haben. Darum ist vielleicht noch be-
deutungsvoller als die bisher behandelte die Frage nach den
Beziehungen zwischen Religion und sozialen Verhiltnissen.
Hiertber ist freilich richtig das eine zu sagen, dass die so-



924

zialen Verhiiltnisse fiir den Christen nicht den Wert des Lebens
bestimmen koénnen und diirfen. Christus hat den Menschen
das Leben, ein wahres, wirkliches, ewiges Leben gebracht;
damit sie dessen teilhaftig werden, fiihrt er sie zu Gott als
ihrem Vater; in der Gemeinschaft mit ihm sind sie erhaben
iiber irdische Machthaber und frei von ihrer Gewalt, frei des-
halb auch von der Furcht vor ihnen. Irdische Gewalt kann dem
Christen Gut, Ehre, seine Lieben, Gesundheit und schliesslich noch
den Leib, das irdische Leben nehmen, aber an ihn selbst, an
seine Personlichkeit kann sie nicht heran: der Christ ist durch-
gedrungen zur herrlichen Freiheit der Kinder Gottes! Ihr gegen-
iiber ist seine idussere Lage, sind seine diesseitigen Verhiiltnisse
vollstiandig gleichgiiltig, sie haben fiir ihn weder Gewinn- noch
Verlustwert, weil er das unschitzbare und unverlierbare Gut
eines jenseitigen Lebens, eines Lebens jenseits der Aussen-
dinge besitzt, das nur nach ewigen Massstiben gewertet
werden kann — ein ewiges Leben. Erhilt also die ,soziale
Frage“ die einfiiltige Form: wie es zu erreichen sei, dass alle
Menschen zufrieden und gliicklieh sind, dann ist gewiss zu ant-
worten: nur dadurch, dass jene Freiheit der Kinder Gottes fiir
alle Menschen Wirklichkeit werde. Ohne sie wird niemand
zufrieden, niemand gliicklich, ohne sie wird tiir keinen einzelnen
diese ,soziale Frage“ gelost; mit ihr und durch sie ist sie fir
jeden einzelnen unter allen Umsténden sofort gelost. Aus solcher
Lebensanschauung erwichst die Uberlegenheit iiber die ,Ty-
rannei der Bediirfnisse“; solche Mensechen ,miissen* nicht ihr
bestimmtes Mass von Rauschmitteln, von Genuss, von Bequem-
lichkeit haben, sie kommen nicht in die Gefahr, statt zu haben
vielmehr ,gehabt zu werden*, statt Geld und Gut zu besitzen,
von ihnen besessen zu werden, statt iiber sie zu herrsehen viel-
mehr ihnen als Unfreie zu dienen.

Dieser Gedanke vom Mehrwerte des Innenlebens wird dem
Christen in der Stellungnahme zu sozialen Fragen immer die
Hauptrichtung geben, aber er erschopft denndoeh ihre Schwierig-
keiten nicht. Der Christ fihlt sich in veller, tiefer Lebens-
gemeinschaft mit Gott, alles empfingt er aus seiner Hand, in
allem ist ihm Gottes Liebe lebendig; aber alles bekommt er zu
freier Verwaltung, in seinen Willen ist die Ausgestaltung der
Welt mit gelegt, durch seine sittlichen Entschliisse wird diese
Ausgestaltung zum Guten oder Bisen mit bestimmt, er ist fiir



sie zu seinem 'Teil verantwortlich und kann sich mit ihr nur
zufrieden geben, wenn sie unter dem Menschenwerk die Spuren
gottlicher Herkunft nicht verliert: Liebe und Gerechtigkeit
miissen ihrer Ordnung Vesten sein, Kraft, Gedeihen, Wachstum
muss in ihr wohnen, ein Treiben und Driingen zur Besserung
und Vervollkommnune muss in ihr zu spiiren sein, ein Vor-
wirts und ein Aufwiarts. Sind die Kinder Gottes geschaffen,
um seinem Bilde #hnlich zu werden, ist ihre Erdenaufgabe die
Entwicklung und Vollendung, der Aufbau und Ausbau ihrer
Personlichkeit, so muss der Christ um seiner und aller Menschen
willen von den sozialen Verhiéltnissen verlangen, dass diese
dazu — trotz Leid und Ubel — die Bahn freilassen. Und ist
dem Christen Dasein Pflicht, so diirfen dem Menschen nicht
durch die Wirtschaftsordnung die Voraussetzungen des Daseins,
Nahrung, Kleidung und Behausung vorenthalten werden. Das
gibt also dem Christen im sozialen Leben sehr bestimmte, reli-
gios zu verantwortende Pflichten, namlich die: Sorge zu tragen,
soviel in seiner Kraft steht, dass jene Voraussetzungen des
Daseins und der inneren Entwicklung fir alle Menschen erfullt
werden.

Diese Verantwortlichkeit gegeniiber den sozialen Verhélt-
nissen findet ihren allgemeinsten Ausdruck im christlichen Be-
griff von Eigentum; der eigentliche Eigentumsbegriff in der
romisch-rechtlichen Auffassung, der Eigentumsbegriff, der die
vollig unbeschriinkte Willkiir des Eigentiimers im Auge hat,
ein Recht zum Gebrauch und zum Missbrauch, — der hat keinen
Raum in der christlichen Vorstellungswelt. Dem Christen ist
vielmehr Eigentum nur Gottesleihe, Gotteslehen; er weiss, dass
er Rechenschaft zu geben haben wird von seiner Verwaltung.
Im besonderen nétigt diese Vorstellung den bewussten Christen,
sich nicht nur daritber Rechenschaft zu geben, ob er nicht
durch sein Verhalten im sozialen Leben die Pflicht der Ehr-
lichkeit verletzt, sondern vor allem auch dartiber, ob er nicht
durch sein — vielleicht sittlich ganz bedeutungslos scheinendes —
Verhalten, Schwierigkeiten der allgemeinen sozialen Ordnung
schaffen hilft, unter der irgendwelche Mitmenschen leiden
mussen. Selbstverstindlich ist solches ,Leiden miissen“ nicht
schon in der Armut oder genauer: in dem Weniger-haben als
andere begriindet; Unterschiede des Besitzes an sich diirfen
den Christen gleichgiiltig lassen, denn nicht in den Giitern der



— 96 ——

Aussenwelt, sondern in denen der Innenwelt liegt des Lebens
Schwerpunkt. Anders ist es, wenn eine Wirischafts- und Ge-
sellschaftsordnung Verhiiltnisse schafft, unter denen gewisse
Kreise von Menschen iiberhaupt davon ausgeschlossen sind,
ein der Innenwelt wiirdiges Dasein zu fithren. Solche Ver-
hiltnisse bestehen heute wieder: ,Kulturvolker* leben heute
in Wohnungsverhiltnissen, in denen Tausende geschlechtlich
verwildern miissen, Tausende der Alkoholkrankheit anheim-
fallen miissen, Tausende durch Volksseuchen fiir die FErfil-
lung ihrer Lebensaufgaben geschwicht werden miissen, Tau-
sende schon als Siuglinge sterben, Tausende schon als
Jugendliche straffiillig werden miissen, Tausende die Vorstel-
Iungen von Vaterhaus und Heimat und Vaterland niemals be-
greifen kdnnen und deshalb auch keine Moglichkeit haben, die
Vorstellung einer himmlischen Heimat zu erfassen und etwa
gar sich von ihr ergreifen zu lassen, Tausende mit dem Begriff
. Vater* nur die Vorstellung von Trunkenheit, Gemeinheit und
(Gewalttat verbinden und daher den Gedanken an Gott als den
Vater nie als etwas Hohes, Heiliges, Erhebendes und Ver-
edelndes auch nur ahnend begreifen kénnen; ,Kulturvolker*
leben heute in allgemeinen wirtschaftlichen Verhéltnissen, in
denen Tausende die Mittel zur eigenen Lebensfihrung und Auf-
zucht des jungen Geschlechtes nicht erschwingen Zonnen und
deshalb zur Unterernihrung gezwungen sind und der Ver-
suchung zur Geburtenbeschrinkung erliegen, in denen Tausende
aus lauter Arbeitsfrone nie zur Selbstbesinnung und damit zum
Eintritt in die Innenwelt kommen kdénnen, und in denen gleich-
zeitig andere Menschen in arbeitslos erworbenem und verwal-
tetem Besitz ebenfalls Schaden nehmen an ihrer Seele, indem
sie in Pflichtenlosigkeit ersticken mit ihrem inneren Menschen.
Fiir das Bestehen solcher Verhiiltnisse ist ein jeder verant-
wortlich, der irgend etwas fiir oder gegen ihr Bestehen zu tun
in der Lage ist, und das ist in der Zeit der parlamentarischen
Politik jeder Mensch, teils als Wihler, teils als Mensch, der
Wihler aufzuklidren, zu belehren, in ihren Fbrderungen zu be-
einflussen fiahig ist. Der Christ muss sich dieser Verantwortung
als Gotteskind wohl bewusst sein und die Pflicht fiihlen, an
der Gesundung einer Gesellschaftsordnung mitzuwirken, die
Millionen Menschen zum geistig-sittlichen Untergang verurteilt.
Diese Verantwortung darf ihre Kraft nicht in christlicher Liebes-



tatigkeit erschopfen, denn diese bedeutet in der Sache ein Herum-
heilen an den Krankheitsanzeichen, nicht an der Krankheit
Wurzel, in Hinsicht auf die Person sehr oft nur ein Einschliife-
rungsmittel fiir das Gewissen: ,auf dass etwas zu geschehen
scheine“. Daher liegt in solcher Liebestitigkeit die Gefahr der
Unwahrhaftigkeit, weil sie Ungerechtigkeit bestehen lassen und
Liebe iiben will: das schliesst sich aber aus. Erst Gerechtig-
keit, dann IL.iebe, ohne Gerechtigkeit — keine Liebe.

Dem Bediirfnis des Christen nach religioser Beurteilung
der sozialen Verhiiltnisse, wie wir es hier entwickelt haben,
kommt der Ultramontanismus entgegen. Er geht von dem Ge-
danken aus, der soeben ersrtert wurde, dass mit dem gottge-
gebenen Dasein des Menschen auch bestimmte Daseinsvoraus-
setzungen gegeben sein miissen; ist Dasein Pflicht, so miissen
vom Menschen Nahrung, Kleidung, Behausung auch in aus-
reichendem Masse erworben werden konnen. Sein Ausgangs-
punkt ist mithin der gleiche wie der, von dem aus das christ-
liche Gewissen seinen Weg durch diese Fragen sucht. Aber
wie alles, was der Ultramontanismus beriihrt, so wandelt sich
auch diese Lebensnotwendigkeit zu einem Rechtsbegriff: der
Ultramontanismus spricht von den Forderungen des ,Natur-
rechtes“. Dieses Naturrecht ist ein Teil der gottlichen Offen-
barung, der Papst ist der unfehlbare Lehrer der gottlichen
Offenbarung, also auch des Naturrechtes. Somit ist wieder cine
Autoritat der Aussenwelt zum Sammelgewissen der Christen-
heit gemacht, somit ist wieder die Neigung, nein, die Notwendig-
keit gegeben, wie politische Parteien auf religioser Grundlage,
80 auch wirtschaftliche Verbiinde der gleichen Art (christliche
Gewerkschaften, Arbeitervereine usw.) zu griinden, und die Aus-
bildung »christlicher Lohntarife* nach Art eines ,christlichen
Parteiprogramms* ist nur mehr eine Frage der Zeit und der Um-
stande, nicht des Grundsatzes. Damit ist nun wieder der Adel
der Selbstverantwortung des christlichen Gewissens zerstort,
und aus der religigsen Beurteilung der wirtschaftlichen Ver-
héltnisse wird fir den Glaubigen eine wiirdelose Unterwiirfig-
keit unter kirchliche Bevormundung. Damit erweist sich aber
der Ultramontanismns als untauglich fiir die Befriedigung des
christlichen Bediirfnisses nach Bewithrung der Gotteskindschaft
-auch im sozialen Leben. |

Ihm zur Seite steht auch hier — von iiberragender Be-
deutung selbstverstindlich fir jede Behandlung sozialer Fragen



98 —

— die Sozialdemokratie. Hatte der Ultramontanismus den
gleichen Ausgangspunkt mit der christlichen Betrachtung dieser
Dinge, so stimmt die Sozialdemokratie mit christlicher An-
schauungsweise in dem einen Urteil iberein: sie verneinen
beide den Eigentumsbegriff. Aber wiahrend das Christentum
hier wie immer aus der Vorstellung des Innenlebens urteilt,
willkiirliche Eigentumsrechte ausschliesst, um das Verantwort-
lichkeitsgefiihl iiber das nach Gottes Willen verschieden be-
messene Gotteslehen zu vertiefen, macht die Sozialdemokratie
dieses Verhiltnis zu einer Einrichtung der Aussenwelt: sie-
schafft das Privateigentum ab. Thre Verneinung der Innenwelt,
ihre reine Diesseitigkeit lisst sie die irdischen Giiter als die
einzig vorhandenen Giiter beurteilen und deshalb um der Ge-
rechtigkeit willen nach einem Wege suchen, allen Menschen
in gleicher Weise und im gleichen Masse Anteil an ihrem Ge-
nusse zu gewihren; auch hier bewihrt sie sich als das blinde
materialistische Gleichheits- und Einerleiheitsstreben, das mit
den Unterschieden das Leben totet. So wenig das Christentum
aus religiosen Griinden den Gedanken allgemeiner Giitergemein-
schaft notwendig ablehnen miisste, so sehr muss es sich gegen
die hier vorliegenden Beweggriinde wenden.

Das christlich geleitete Streben zu einer Arbeit an der
Gesellschafs- und Wirtschaftsordnung wird sich tiberhaupt nicht
in erster Reihe auf die Zustdnde, sondern auf die Menschen
richten. Das erste muss sein, die Menschen fiir eine religios-
sittliche Beurteilung des Lebens zu gewinnen, solche Menschen
schaffen dann — ihrer Verantwortung bewusst — von selbst
die rechten Zustinde. Nicht auf Mehrbesitz und Wenigerbesitz
kommt es an, sondern auf uneigenniitzigen Besitz statt selbst-
siichtigen Besitzes. Es kommt darauf an, aus Mammonsknechten,
Armen wie Reichen, Mammonsfreiec zu machen, den Reichen
zur Armut im Reichtum zu erziehen, den Armen zu behiiten
vor der Sucht nach Reichtum.

Will der Christ im einzelnen Stellung zu der sozialen Frage:
nehmen, so wird er sich zuerst klar machen miissen, dass sie
cine dussere und eine innere Seite hat, eine wirtschaftliche und
eine gesellschaftliche. Die wirtschaftliche Seite der Frage
umfasst die Verteilung der wirtschaftlichen Giiter und fragt
nach der gesunden und gerechten Art dieser Verteilung; auf
der gesellschaftlichen Seitc handelt es sich um die andere



S Te B

Frage, wie weit die Verschiedenheit des Anteils am Giiter-
besitz auch einen verschiedenen Wert, eine Abstufung in der
Wiirde des Besitzers mit sich bringt, mit sich bringen kann
und darf. Die wirtschaftliche Seite hat es mehr mit ,Zusténden®,
-die gesellschaftliche nur mit Personen zu tun; dort werden
Anderungen am Bestehenden nur durch allmiihliche Entwick-
lungen zu erreichen sein, hier kann jeder Mensch in jedem
Augenblicke etwas bessern, indem er sich selbst bessert.
Diese gesellschaftliche Seite der Frage tritt vielfach all-
zusehr in den Hintergrund; sie sei deswegen hier an die erste
Stelle gesetzt. Fiir den Christen gibt es da nur die eine Wahr-
heit, dass die Menschenwiirde nicht von #usseren Merkmalen
abhingig sein kann; Unterschiede der Menschenwiirde liegen
ausschliesslich in der grosseren oder geringeren Nihe zu Gott;
diese kann die Welt aber nicht beurteilen. Fir den Christen
kann es deswegen nur zwei Klassen von Menschen — gemessen
an ihrem Verhalten in der Welt — geben: anstindige und
unanstindige. Die unanstandigen wird er meiden, sofern er
nicht berufen und fihig ist, sie zu erziehen. Unter den an-
stindigen aber wird er keine Unterschiede des Ranges, Standes,
des Besitzes und der Wirde anerkennen. Jedem wird er zu-
néchst selbst mit der gleichen freundlichen Giite, mit der gleichen
natiirlichen Selbstverstindlichkeit begegnen. Der Christ wird
aber vor allem nicht dulden, dass er als Tréger eines besseren
Rockes bei Behorden und in Geschiften vor schlichteren be-
vorzugt wird, denn in solcher Bevorzugung liegt ein schweres
Unrecht gegen die Menschenwiirde des Mannes im einfachen
Rock, das dieser auch stets sehr deutlich empfindet. Der Christ
wird dem Vorgesetzten nicht schmeicheln und von seiner An-
sprache sich nicht, nur weil es der Vorgesetzte ist, geschmeichelt
fihlen. Er wird aber auch nicht die Unechtheit seiner Gesin-
nung darin verraten, dass er zu Untergebenen oder gesellschaft-
lich Niedereren ,sich herabliisst, denn, Herablassung enthilt
immer den unchristlichen Anspruch eigener hoherer Wiirde.
Nichts ist ein so untriigliches Merkmal fiir die Echtheit christ-
licher Gesittung wie die Probe im Verkehr mit Angehorigen
anderer Klassen, und ein Pfarrer z B., dem es schrecklich
dinkt, mit seinem Messner verwechselt zu werden, spricht sich
selbst ein vernichtendes Urteil; der Gast, der seinen Wirtshaus-
aufenthalt ohne Riicksicht auf den iibermiideten Kellner aus-



dehnt, die Hausfrau, die ihre Einkédufe auf die spite Abend-
stunde oder auf den Sonntag schiebt und damit die Wahrschein-
lichkeit der Einfilhrung einer ausreichenden Ruhezeit der
Angestellten mindert, sie beweisen ihre sittliche Riickstindig-
keit. Insonderheit kennt der Christ nicht die weitverbreitete
Anschauung, dass Schmutzarbeit die Menschenwiirde mindert,
denn es kommt nicht darauf an, ob die Arbeit schmutzig ist
oder nicht, sondern ob der Arbeiter sie in schmutziger oder
vornehmer Gesinnung tut. Es kann ein Kaminkehrer seine
Arbeit in der Reinheit strenger Pflichterfiillung, fleissigen Eifers
und verantwortungsbewusster Genauigkeit tun und es kann ein
Priester, ein Gelehrter, ein Kiinstler seinen Beruf durch Ge-
winnsucht, Eifersucht und Augendienerei beschmutzen. Des-
halb sieht der Christ auch in den Dienstboten, die zur Schmutz-
arbeit noch die Biirde personlicher Dienstleistung auf sich
nehmen, immer die Menschen mit dem Adel der Gotteskind--
schaft; er dankt ihm, auch wo der Dienende Befohlenes tut, er
dankt auch dem Kellner, selbst wenn das dem ,guten Ton*
widerspricht, er achtet das Selbstgefiihl des Dienenden, indem er
ihn nicht vor Zeugen tadelt und schilt, er duldet nicht, dass
Kinder ihm befehlen, sondern fordert ausnahmslos, dass die
Kinder ihn bitten. Das bertihrt schon die Stellung des Christen
als Arbeitgebers. Er wird als solcher seinen Angestellten nie
zumuten, was seinem eigenen Gefithl von Wiirde nicht ent-
sprechen wirde; gewissenhafter Gesundheitsschutz, anstindiger
Friihstiicksraum, Héflichkeit im personlichen Verkehr und im
Wortlaut der geschiftlichen Anordnungen, — das alles sind
dem Angestellten Beweise, dass er als Mensch von Ehre und
Wiirde eingeschiitzt wird; das sind Pflichten des Christen, auch
ohne dass er einsieht, dass es Forderungen der Klugheit sind;
denn solches Verhalten eréffnet ,die seelische Kraftquelle der
Muskelarbeit, die auf befriedigtem Ehrgefiihl aufgebaute Ar--
beitsfreudigkeit. Umgekehrt als Arbeiter oder iiberhaupt in
niederer gesellschaftlicher Stellung wird der Christ sich seiner
eigenen Wiirde stets bewusst bleiben; er wird erfahrene Zu-
riicksetzung nie in ihrer Bedeutung iiberschitzen, weil er weiss;
dass sein Wert nicht von der Schitzung der Menschen, son-
dern allein von Gott abhiéngt; er wird auch nicht dem Klassen-
hochmut verfallen und anderer Menschen Arbeit, weil sie anders
ist ‘als seine, deshalb auch fiir weniger wertvoll ansehen, nicht:



fir seinc Klassc Vorrechte fordern und nicht im Angehorigen
einer hoheren Klasse von vornherein einen minderwertigen
Menschen sehen. — Zu allem dem ist dem Christen der Weg ganz
von selbst gewiesen; es leuchtet ein, wieviel das zu einer ehr-
lichen Vergescllschaftung der Menschheit beizutragen vermag.

Nun bleibt endlich die wirtschaftliche Seite der sozialen
Frage zu priifen; hier besagt das Christentum tiber die dusseren
Verhéaltnisse selbst nichts, aber fur diec Menschen in diesen
Verhiltnissen fordert es Gerechtigkeit und ILiebe, fordert es
Lebens- und Aufzuchtmoglichkeit. Als Glied der unteren Klassen
ist der Christ frei von Neid, frei von der Tyrannei der Bediirf-
nisse, frei von Mammonsgeist, der fihig ist, im Ringen um wirt-
schaftliche Besserstellung hohere Giiter, Giiter des Innenlebens
zu opfern; als Arbeitgeber ist der Christ frei von jener falschen
Wohlfahrtspflege, die dem Untergebenen durch Zuckerbrot das
Recht der Selbstbestimmung abkaufen will. Im allgemeinen
kann kein Christ die Besserung wirtschaftlicher Zustinde darin
suchen, dass er fur seinen eigenen Stand zum Nachteil anderer
Sondervorteile zu erlangen sucht, sondern er wird stets das
Wohl des Ganzen im Auge haben; er wird versuchen, an die
Wurzel des Ubels vorzudringen, an dem unsere gesamte Wirt-
schaftsordnung krankt, des Ubels, das die breiten Massen der
Heimat, des Vaterhauses, der leiblichen, geistigen und sittlichen
(Gesundheit beraubt und das in gleicher Weise eine bestimmte
Oberschicht durch arbeitslos erworbenen Besitz sittlich verdirbt,
er wird einen Weg wirtschaftlicher Gesundung suchen, der fir
das Volksganze, fir alle Stinde Vorteile bringt. Der Christ
wird daher nicht nur an ,Zusténden“ herumverbessern, sondern
das wirtschaftliche Leben durchackern mit sittlichen Gedanken.
So wird er den Gedanken sien von der Unehrlichkeit des er-
spielten Besitzes gegeniiber dem erarbeiteten, den Gedanken
von der Unehrenhaftigkeit solcher Staats- und Gemeinwesen,
die Schulden aufnehmen und zugleich verschwenderische Ge-
schenke machen, indem sie die Wertsteigerung des Bodens, die-
von der Gesamtheit erzeugt wird, dem zufilligen Besitzer des
Bodens iiberlassen. Der Christ wird weiter den Gedanken siien,
dass die Erde, die Gott der Menschheit gab, auch aller Mensch--
heit unveriusserlich gehort, wihrend die Giiter, die des Menschen
Hand mit Gottes Gnade bildet, dem Menschen zu eigen fallen..
Durch solche sittliche Durchseelung des Wirtschaftslebens, wie-



sie dhnlich die Biicher des Alten Bundes erkennen lassen, wie
sie heute als Bodenreformbewegung einen neuen edlen Ton in
die wirtschaftlichen Kimpfe trigt, wird das Christentum von
innen heraus die wirtschaftlichen Verhiiltnisse der Gesundung
entgegenfiihren.

So sind die Beziehungen des Christentums zur Politik und
zum sozialen L.eben beschaftfen.

Hochstgesteigertes Verantwortlichkeitsgefiihl ist die Frucht
des Christentums und macht den Christen geradezu zum Trager
wahrer Kultur in Politik, in Gesellschafts- und Wirtschaftsleben.
Zwei gewaltige Gegner hat er dabei zu bestehen, Ultramon-
tanismus und Sozialdemokratie. Das Christentum ein Leben der
Innenwelt, sie beide Systeme reiner Diesseitigkeit; das Christen-
tum, die Bildnerin verantwortlicher Personlichkeiten, sie beide
Vernichter des Gewissens um des Papstes oder um der Soli-
daritit im Klassenkampfe willen. Die Ahnlichkeit beider Er-
scheinungen ist erstaunlich. Beide sind Demagogenparteien,
beide gegliedert in einen kleinen Kreis von Fiihrern, die allein
das System durchschauen und klar sehen, wohin der Weg geht,
und der grossen durch Schlagworte gefiihrten Masse, die, ohne
Kenntnis und Verstiindnis des Systems, oft ein aufrichtiges
Christentum damit zu vereinigen suchen, beide international
und Feinde des nationalen Staatsgedankens, also wenn man
so will, Umsturzparteien, beide mit ciner Reformpartei, den
Reformkatholiken und den Revisionisten, welche die starre
Form des Dogmatismus zu zerbrechen suchen, beide bisher
noch immer gegen diese Angriffe von innen siegreich. Das
Christentum kann den Kampf gegen sie nur fithren durch Uber-
windung in der inneren Welt; erweist es die Diesseitigkeit
der Aussenwelt als unwert gegeniiber der Innenwelt, so hat
es damit beide Gegner wehrlos gemacht, entwurzelt. Macht
die Menschen zu Christen und Ihr griindet edelste Menschheits-
kultur, pflegt die heilige Religion der Gotteskindschaft und Ihr
treibt die wirksamste Politik und Sozialreform.

E. K. ZELENKA.




	Christentum - Politik - soziales Leben

