
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 3 (1913)

Heft: 1

Vorwort: Ausschau : Neues und Altes über Gestaltung der Kirche

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AUSSCHAU.

Neues und Altes über Gestaltung der Kirche.

i.

Religionsgeschichtliche Forschung* und religionsphiloso-
phische Spekulation waren vor kurzem bei ganz grundstürzenden

Fragen angelangt, so dass auch der mitten im
christlichkirchlichen Leben Stehende versucht sein konnte, alles andere
liegen zu lassen, bis es der hochtiiegenden Gelehrsamkeit gelungen
wäre, mit Sicherheit beispielsweise zu konstatieren, ob Jesus

wirklich gelebt habe. Aber die Probleme der Religionswissenschaft

versteigen sich gern, und ihre Zirkel verlaufen dann in
sich selbst ; die wirkliche Welt aber in ihren religiösen
Betätigungen und kirchlichen Gestaltungen bleibt davon bis auf ein
leises Kräuseln der Oberfläche unberührt. Während man lange
Zeit hindurch die Persönlichkeit des Heilandes nicht genug
glaubte vermenschlichen zu können, und in der Neigung, grosse
Mensehen zu vergöttlichen, eine Haupttriebfeder objektiver
Religionsbildung zu erblicken, war auf einmal der umgekehrte
Weg beliebt geworden, und es wurde als neueste Entdeckung
ausgeboten, dass die Menschheit in ihrem Suchen nach
Befriedigung des Religionstriebes sich die Gottheit in einer irgendwie
gedachten menschlichen Persönlichkeit, auch ohne eigentlichen
historischen Untergrund, vorzustellen pflege. Neu ist im Christentum

eigentlich weder das eine noch das andere ; über das
Wesentliche dieser Fragen wurde schon in den ältesten Zeiten
der Kirche gestritten, und hinwegschreitend über die Einseitigkeiten

der Ebioniten, die in Christus nur den reimnenschlichen
Propheten sahen, und der Doketen, denen er nur Gott war
ohne wirkliches Menschentum, hat der grundlegende Gedanke
vom fleischgewordenen Wort (Joh. 1, 14) der neuen Religion

Internat, kirclil. Zeitschrift, Heft 1, 1018. 1



ihren Siegeslauf erstritten, ohne dass dieser Gedanke je
aufgehört hätte, ein aus den Tiefen der Unendlichkeit aufsteigendes
Geheimnis zu sein.

Auch jetzt geht die Welt, unbeirrt durch verblüffende
„Grundfragen", ruhig ihren Lauf. Neben den Problemen der
Religionswissenschaft bestehen die Angelegenheiten der objektiven

Religionen und der Kirchen in unverminderter Wichtigkeit
fort. Durch den Pulverdampf des Balkankrieges leuchtet deutlich
der Dualismus von Kreuz und Halbmond, und von
abendländischem Katholizismus und morgendländiseher Orthodoxie
hindurch, und weiter im Westen darf das Papsttum die
Unterjochung der katholischen Kirche mit ungebrochenem Sieges-
bewusstsein weiterführen, und der Zeitpunkt rückt in der Tat
näher, wo sich die christliche Welt mit ganz anderer Energie
als bisher einer völligen Überflutung und Überherrschung durch
den Romanismus zu erwehren haben wird.

Diese Erkenntnis, die die Staats- und Kirchenmänner in
deutschen und ausserdeutschen Ländern mehr und mehr
beschäftigt, veranlasst auch beständig neue Veröffentlichungen
theologischen, politischen und allgemeinen Kulturcharakters.
Auf einige derselben wollen wir in den folgenden Blättern
unsere Leser hinweisen, nicht weil sie ein merkbares Aufsehen
erregt oder mit neuen Argumenten operiert oder auch nur
durch grösseren Umfang Beachtung beansprucht hätten, sondern
weil sie uns in bezug auf die Schätzung der kirchlichen Fragen
im heutigen Zeitbewusstsein auf deutschem Boden besonders
charakteristisch und symptomatisch erschienen sind, und weil sie

zum Teil auch den A ltkatholizismus in die Betrachtung hereinziehen.
In den „Grenzboten" '), Nr. 7 vom 14. Februar 1912, steht

ein Aufsatz von A. Berg mit dem Titel : Eine deutsche katholische

Kirche. Der Verfasser ist sich bewusst, eine schwierige
Frage anzuschneiden, hält dieselbe aber für so wichtig und
dringend, dass jeder Augenblick der richtige sei, um an sie

heranzutreten. Der „misslungene" Kulturkampf gibt die Unterlage.

Der Kampf hätte nicht von den Politikern, die dafür nur
unzulängliche Mittel haben, geführt, sondern anderen
überlassen werden sollen: den deutschen Katholiken. Aus ihnen
heraus musste eine Bewegung entstehen, ähnlich der der Alt-

') Herausgeber George. Cleinow in Schöntbe.rg, Berlin SV,*. 11.



katholiken, deren „gescheiterte Versuche1' wie die der
Deutschkatholiken und ähnlicher Bewegungen „uns nicht mutlos machen
dürfen", vielmehr zu immer erneuten Vorstössen anfeuern
müssen. Die nachbismarckische Ära musste das übermächtige
Zentrum als gegebene Macht anerkennen und vermochte das

Übel, auch als es in seiner ganzen Grösse ziemlich erkannt
war, nicht bei der Wurzel zu fassen. Das Bestreben, die katholische

Kirche von der Politik zu trennen, sei aussichtslos und
treffe die Hauptgefahr nicht, die in der Herrschaft und dem

übermächtigen Einfluss eines allem deutschen Wesen fremden
Italieners liege. Eine katholische Partei, unabhängig von Rom,
könne Deutschland keinen Schaden bringen; unabhängig von
Rom aber könne sie nur sein, wenn auch die Kirche
unabhängig von Rom sei. Der Verfasser verkennt nicht die
„dogmatischen Schwierigkeiten", hält aber besonders die Borro-
mäusenzyklika und den jüngsten Eingriff des Papstes in die
deutsche Rechtspflege, wodurch weite Kreise in der katholischen
Bevölkerung empört worden seien, für so bedrohliche Symptome,
dass der katholische Teil des deutschen Volkes durch berufene
Führer wohl sollte aufgerüttelt und für die Idee einer romfreien
katholischen Kirche gewonnen werden können. An solchen
berufenen Führern, meint er, sollte es selbst unter den deutschen
Bischöfen nicht fehlen, und auch das Ansehen deutscher
katholischer Fürsten könnte mithelfen.

Soweit Herr A. Berg. Wir müssen ihm dankbar sein, dass

er ein grosses, ersehnenswertes Ziel einmal wieder ohne Scheu
ausspricht. Auch der von ihm in Aussicht genommene Weg
durch einen Episkopat, der sich seines Berufes, für die
Lebensbedingungen der deutschen Kirche in deutschem Geiste, nötigenfalls

auch gegen Rom, einzutreten, bewusst wäre, findet unsern
vollen Beifall. Aber gerade in dieser Hinsieht ist der Verfasser
von einem erstaunlichen Optimismus befangen. Dass er von
der ungeheuren Schwächung, die das SelbstbeAvusstsein der
Laienschaft, des Klerus und des Episkopats Rom gegenüber
seit den Tagen der Restauration und insbesondere endgültig
seit 1870 erlitten hat, ohne alle Ahnung ist, erklärt sich wohl
aus dem protestantischen Milieu, das ihn diese Dinge, die uns
so lebendig vor Augen stehen, nur ganz aus der Ferne sehen
lässt. Aber man sollte meinen, als aufmerksamer Beobachter
der Gegenwart hätte er doch wohl erkennen können, dass



_ 4 —

unter den heutigen katholischen Bischöfen, die fast nur mehr
als päpstliche Beamte und Vollstrecker päpstlicher
Willensäusserungen Bedeutung haben, nicht einem einzigen zurzeit
die Selbstbesinnung und Kraft zugemutet werden könne, gegen
die ungeheuren von oben und unten ihn einengenden Mächte
eine Stellung zu nehmen, die zu einer solchen Befreiung, wie
der Verfasser sie sich denkt, führen könnte.

Es ist aber unsern Lesern bekannt, dass unsere Gedanken
von einer Befreiung der deutschen Kirche aus römischen
Banden keineswegs bei einer katastrophenartigen Umwandlung
haften bleiben. Wie Rom nicht an einem Tag erbaut worden
ist, so wird es auch nicht an einem Tage verschwinden, mag
auch der wachsende Druck mehr und mehr einer explosiven
Entwicklung entgegendrängen. Wir sind daher zwar gewöhnt,
die so ungebührlich verminderte Wirksamkeit und Bedeutung
der deutschen Bischöfe als eine verhängnisvolle Schwächung
der Nation zu betrachten, sehen aber auch gern jede kleinste
Äusserung selbständiger Gedanken auf dieser Seite als ein
hoffnungsvolles Zeichen werdender Befreiung und somit als
einen kleinen Sieg deutschen Wesens an.

Optimismus wirkt auf uns immer ansteckend, und um uns
darin von Herrn Berg nicht überflügeln zu lassen, haben wir
uns eine kleine Umschau über neuere Kundgebungen deutscher
Bischöfe nicht verdriessen lassen. Zwei Heimgegangenen seien

einige Worte gewidmet. Wohl viele deutsche Katholiken haben
aus dem Antrittshirtenbrief des seligen Erzbischofs von Bamberg,
Abert, einem Dokument voll ernster Gedanken, reicher
Ausblicke und verständiger Abwägung der zum Ausbau des
kirchlichen Gesamtlebens nötigen Kräfte, Hoffnung geschöpft. Das
einzige, woran wir uns damals bei der im übrigen sehr erbaulichen

Lektüre stiessen, war die durchgängige und ans Über-
mass streifende Betonung* der bischöflichen Vollgewalt, womit
er vor seine Gläubigen hintrat. Man konnte zweifelhaft sein, ob

dieser Hinweis dazu dienen sollte, die Diözesanen darauf
aufmerksam zu machen, dass diese bischöfliche Vollgewalt, die
offenbar auf einen bekannten Ausspruch des Konzils von Trient
gestützt sein sollte, gelegentlich mit voller Schärfe auch auf
sie angewendet werden würde. In diesem Falle gab der übrige
Inhalt des Hirtenbriefes die Bürgschaft, dass diese
Geltendmachung bischöflicher Gewalt im Interesse des kirchlichen



Friedens und der Abwehr extremer Parteirichtungen geschehen
werde. Man konnte auch annehmen, dass die Betonung der
bischöflichen Gewalt nur ein Ausdruck der Freude sein sollte,
dass es dem bisherigen theologischen Professor nun vergönnt
sei, ganz aus dem Herzen heraus für einen grossen ihm amtlich
zugewiesenen Kreis von Gläubigen seelsorglich zu wirken.
Hierbei wäre denn die sichere Zuversicht zugrunde gelegen,
dass der Bischof in dieser eigensten, von allem Äusseren und
Politischen abgewendeten Aufgabe von niemandem, sei es oben
oder unten, eine Behinderung erfahren werde. Eine bewusste
Spitze gegen Rom, an die sich allenfalls auch hätte denken
lassen, ist bei dem bekannten Charakter des Bischofs gänzlich
ausgeschlossen. Trotzdem hat er fast schon vom Momente seines
Amtsantrittes an erkennen müssen, dass ihm von seiner
Umgebung, die die sieghafte Verbindung dieses Oben und Unten
verkörperte, von der ganzen erträumten bischöflichen
Vollgewalt kaum eine leise Spur selbständiger Handlungsfähigkeit
übrig gelassen war. In den wenigen Jahren seines bischöflichen
Amtes bemerkte man mit steigendem Befremden, wie die
wichtigsten amtlichen Massregeln und Aktenstücke, die unter seinem
Namen ergingen, durchgängig Dinge enthielten, die seinem so
feierlich ausgesprochenen Willen nicht entsprachen und von
denen man annehmen musste, dass er sie innerlich gar nicht
wollte. Die ganze Zeit der bischöflichen Wirksamkeit dieses

sympathischen Mannes bis zu seinem frühzeitigen Tode war
nichts als eine fortlaufende Tragödie, an die man nicht ohne
tiefe Bewegung zurückdenken kann.

Gerade um die Zeit, wo unser Grenzbotenaufsatz die Hoffnung

aussprach, dass es doch wohl irgend einen deutschen
Bischof geben werde, der im Bewusstsein der Gefahren des
römischen Druckes bereit sein werde, an die Spitze einer
Bewegung für eine von Rom unabhängige deutsche katholische
Kirche zu treten, war auch der letzte Fastenhirtenbrief des
nunmehr ebenfalls heimgegangenen Erzbischofs von Köln,
Kardinal Fischer, erschienen '). Ein Hirtenbrief, der beim
Eingang der kirchlichen Busszeit vor Ostern in allen Kirchen
eines Bistums zu verlesen ist, bildet einen Teil des
Gottesdienstes und kann deshalb beanspruchen, von den Gläubigen

14. Januar 1912, Köln, J. P. Bachern.



mit einer gewissen Pietät aufgenommen zu werden. Kardinal
Fischer sagte aber von vorneherein, dass er sich nicht auf
dem innerreligiösen Gebiete halten, sondern „brennende
Zeitfragen für katholische Christen" behandeln wolle. Dadurch
tritt er vor eine weitere Öffentlichkeit; die Art, wie er gewisse
Dinge besprach, wurde sofort von politischen Zeitungen, und
zwar von solchen liberaler Richtung, aufgegriffen, und nach
den veröffentlichten Auszügen hätte man wirklich glauben
können, hier habe ein Mann gesprochen, der unter Umständen
auch zu einer energischen Stellungnahme gegen Rom gerüstet
sei. Aus so w'eichem Holze wie der verstorbene Erzbischof
von Bamberg war Kardinal Fischer tatsächlich nicht geschnitzt,
und er findet ungemein starke Worte gegen die in letzter Zeit
lautgewordenen „Stimmen aus katholischen Kreisen, im Inland
und im Ausland", die es wagen, das katholische deutsche Volk,
besonders das der Erzdiözese Köln und der Kölner Kirchenprovinz

in Rheinland und Westfalen als geistig verseucht und

gefährdet im Glauben darzustellen. Er protestiert gegen diese
Stimmen im eigenen Namen, wie im Namen der Erzdiözese
und ihres Klerus, ja aus dem Sinne des ganzen katholischen
Deutschlands heraus.

Wenn man sich erinnert, dass der Ausdruck „verseuchter
Westen" aus einem Briefe des Kardinalfürstbischofs von Breslau
stammt, dass hinter diesem die ganze sogenannte Berliner
Richtung steht, diese aber wiederum alle mögliche Förderung
und Unterstützung von Rom erfährt, so war es den Zeitungen
nicht zu verdenken, wenn sie in dieser Flucht des Kölner
Erzbischofs in die Öffentlichkeit eine entschiedene Abwehr gegen
Rom selbst erblickten. Noch mehr durfte diese Auffassung*
gerechtfertigt erscheinen, da im gleichen Zusammenhange der
Hirtenbrief von einer wirklichen Gefahr spricht, die dem
deutschen katholischen Volke und althergebrachten religiösen
Bräuchen in ihm durch päpstliche Massnahmen drohen könnten.
Es kann uns niemand verwehren, meint der Kardinal, wenn
wir dann „in aller Ehrfurcht Vorstellungen machen". Noch
jüngst sei das geschehen in bezug auf das Feiertagsdekret : „der
Heilige Vater ist gern auf die Vorstellungen eingegangen, wie es

auch sonst bereits mehrfach in ähnlichen Fällen geschehen ist".
Wir erkennen dankbar den Freimut des verstorbenen

Kardinals an, dessen Wirkung auf die Haltung der inzwischen



erschienenen berühmten Gewerkschaftsenzyklika Pius X.
unverkennbar ist. Nicht nur ist dadurch der politischen Zentrumspartei,

die durch die im Hirtenbrief erwähnte Haltung Roms

direkt gefährdet war, das Weiterarbeiten im bisherigen Sinne

einstweilen gesichert worden, sondern die christlichen Arbeiter
können auch ihre Interessen in der von ihnen geschaffenen
interkonfessionellen Organisation einheitlich weiterverfolgen.
Soeben lesen wir, dass sogar der Erzbischof von München,
Bettinger, den Gewerkschaften, nachdem sie „vom Papste selbst

gebilligt" seien, Heil und Gedeihen wünscht. Es ist auch gewiss
nicht Schuld des seligen Kardinals von Köln, wenn diese Sache
noch auf sehr schwanken Füssen steht. Die Berliner Richtung
bricht fortwährend das ihr vom Papst auferlegte Schweigen,
weil sie weiss, dass der Papst trotzdem hinter ihr steht. Sie

wütet förmlich gegen das verseuchte Zentrum und arbeitet
direkt gegen die Gedanken, die der Kardinal Fischer allen
Gläubigen seiner Diözese hat feierlich im Gottesdienst verkündigen

lassen. Die Organe des Papstes hatten ja auch gleich
nach Erscheinen des Hirtenbriefes mit prompter Dreistigkeit
geäussert, keinem Menschen sei es eingefallen, die Katholiken
in Rheinland und Westfalen als verseucht und im Glauben
gefährdet darzustellen. In Rom schreckt man nicht davor zurück,
einem Bischof vor aller Welt den Vorwurf nachzurufen, er habe
seine Hunderttausende von Diözesanen in einem so feierlichen
Akte einfach angelogen. Es muss so auch dem einfachen Manne
klar sein, dass die verklausulierte Entscheidung Roms nur eine
abgezwungene war. Nur eine neue Kampfesetappe ist betreten
worden. Rom wird nicht ruhen, bis die bedeutsame Annäherung-
katholischer Deutscher an protestantische wieder verschwunden
ist, in wirtschaftlichen ebenso, wie in kirchlichen, wie in
theologischen Dingen.

Wird die bevorstehende Zeit stärkere Männer bringen?
Stärker mussten sie sein, und zwar gerade in kirchlichen Dingen,
als der selige Kardinal Fischer. Denn von seinem Hirtenbrief
sind eigentlich nur die stärkeren Seiten in der weiteren Öffentlichkeit

bekannt geworden. Liest man ihn ganz, so gleicht er mehr
einem nach oben gerichteten Kompi'omissversuch, und man
erhält den peinlichen Eindruck, dass sein Urheber den Papst
willfährig machen wolle, allerdings mit starkem Geschütz, in
der Gewerkschaftsfrage nachzugeben, indem er sich auf der



anderen Seite bereit zeige, die Erzdiözese allmählich zu um so
kräftigerer Betätigung anderer päpstlicher Liebhabereien zu
erziehen. Dazu muss hauptsächlich die veraltete Aufrollung
der weltlichen Herrschaftsansprüche des Papstes und die Frage
der Kleinkinderkommunion dienen, die vielen Geistlichen und
Laien der Erzdiözese mit Recht immer noch widerwärtig ist.

Wir überlassen es unsern Lesern, aus den angeführten
Beispielen sich ein Urteil zu bilden, ob und in welchem Masse
in der nächsten Zukunft aus den Kreisen der deutschen Bischöfe
heraus Anfänge einer wirksamen Befreiung der deutschen Kirche
vom Joche Roms zu erwarten seien.

Unterdessen ist auf unsern Grenzbotenartikel aus dem Lande
der Naiven eine Erwiderung aus dem Reiche der Bewussten
und Selbstbewussten erfolgt, die uns in einem zweiten Artikel
beschäftigen soll.


	Ausschau : Neues und Altes über Gestaltung der Kirche

