Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)

Heft: 1

Artikel: Die altkatholische Bewegung der Gegenwart, deren Ursprung,
Entwicklung und Ziel in 50 Fragen und Antworten [Schluss]

Autor: Kopp, M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403803

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403803
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE ALTKATHOLISCHE BEWEGUNG
DER GEGENWART,

DEREN URSPRUNG, ENTWICKLUNG UND ZIEL
IN 50 FRAGEN UND ANTWORTEN.

(Schluss.)

44. Mit welchen Kirchengemeinschaften stehen wir auf befreundetem
Fusse?

a) Mit der griechisch-morgenidndischen Kirche, auch ortho-
doxe, das ist rechtglaubige Kirche genannt. Sie ist eine Kon-
foderation, bestehend aus 15 voneinander unabhéngigen (auto-
kephalen) Landeskirchen, iiber welche bis ins 17. Jahrhundert
der Patriarch von Konstantinopel, dem ja von dem zweiten all-
gemeinen Konzil zu Konstantinopel 381 als dem Bischof von
Neu-Rom, der neuen Kaiserresidenz, ein Vorrang der Ehre unter
den Patriarchen gleich nach dem Bischof von Rom zuerkannt
worden war, eine gewisse Oberaufsicht fithrte. Auch jetzt noch
bildet er, vermoge seines Ehrenvorrangs, unter den Bischofen
eine Art von Mittel- und Einheitspunkt der Orthodoxen; als
eigentliches Oberhaupt aber wird nur Christus anerkannt; im
ibrigen unterstehen sie nur dem allgemeinen Konzil. Die ein-
zelnen Kirchen stehen unter Patriarchen, Bischofen und National-
synoden. Die Hauptteile der orthodoxen morgenlidndischen Kirche
sind: Die Reste der einst so blithenden Kirchen in Paliistina,
Syrien und Agypten unter den Patriarchen von Jerusalem,
Antiochia und Alexandria, ferner das Patriarchat von Konstanti-
nopel und die davon unabhiingig gewordenen orthodoxen Kirchen
von Griechenland, Mazedonien, Serbien, Bulgarien, Ruménien
(Walachei und Moldau), Montenegro, von Cypern, vom Berg



70 —

Sinai und die serbischen, walachischen, ruthenischen und bos-
nischen Orthodoxen in Osterreich. Inshesondere zihlt zu der
orthodoxen Kirche auch die méchtige, aus 65 Bistiimern be-
stehende russische Kirche, welche, weil sie gegen Ende des
10. Jahrhunderts das Licht des Evangeliums von Konstantinopel
her durch Wladimir den Apostelgleichen erhielt, wihrend der
ersten Jahrhunderte nach ihrer Iintstehung noch unter der
Oberhoheit des dortigen Patriarchen stand und erst 1589 selb-
stindig wurde, indem der Metropolit von Moskau unter Zar
Feodor II. zum Patriarchen von Russland ernannt wurde. Dieses
russische Patriarchat horte aber wieder auf, als 1721 Kaiser
Peter der Grosse behufs oberster Leitung der kirchlichen An-
gelegenheiten des Landes eine stindige Behorde einsetzte, ,den
heiligen dirigierenden Synod“, die in Petersburg ihren Sitz hat,
unter dem Vorsitz des dortigen Metropoliten steht und zusammen-
gesetzt ist aus sieben Bischofen, einem Protopresbyter und behufs
Vermittlung der Verbindung mit dem Kaiser, als dem Oberherrn
in den dusseren Angelegenheiten, einem weltlichen Oberproku-
rator. Der Synod wihlt aus der Klostergeistlichkeit (es gibt
142 Kloster) die Bischofe. Die von Petersburg, Moskau und
Kiew haben den Rang von Metropoliten, 19 den Rang von FErz-
bischofen oder Eparchen. Im April 1905 wurde allen Unter-
tanen die Gewissensfreiheit gewéhrt. Demniichst soll auch zur
Beratung von Reformen ein allrussisches Kirchenkonzil abge-
halten werden, zusammengesetzt aus Bischofen, Pfarrgeistlichkeit
und Laien. Aber nur die Bischofe sollen beschliessendes Stimm-
recht haben, die iibrigen Mitglieder nur beratende Stimme. Uber
die russische Kirche finden sich belehrende Aufsitze von Mit-
gliedern derselben im Altkatholischen Volkskalender 1892,
S. 63 ff., 1893, S. 32 ff.,, und 1894, S. b8 ff.,, und von Lic. Gtz im
Altkatholischen Volksblatt, Nr. 47, 189T7.

b) Mit der romfreien altarmenischen Kirche, deren oberster
Patriarch, Katholikos genannt, in Etschmiadzin in Russisch-
Armenien seinen Sitz hat. Ihm sind untergeordnet die arme-
nischen Patriarchen von Konstantinopel und Jerusalem und eine
Anzahl Erzbischéfe und Bischofe. Dem erstgenannten sind durch
Ubereinkommen mit der Pforte die in Tiirkisch-Armenien lebenden
Armenier zugeteilt. Diese altehrwiirdige Kirche, gegen Ende
des 3. Jahrhunderts von dem hl. Gregor dem Erleuchter ge-
grindet, daher auch die gregorianische genannt, stand anféing-



lich unter dem Bischof von Ciasarea in Kappadozien, bildete
aber seit 366 eine selbstindige Eparchie (Patriarchat) und er-
hielt durch den hl. Mesrop um 440 eine armenische Bibeliiber-
setzung. Gegen Ende des b. Jahrhunderts war sie wegen Nicht-
annahme des vierten 6kumenischen Konzils von Chalzedon 451,
auf dem sie wegen eines Krieges mit den Persern nicht ver-
treten war, und welches gegen die Lehre des Eutyches von
bloss Einer Natur in Christo (Monophysitismus) entschied, in eine
Sonderstellung geraten und wird gewohnlich als monophysitisch
angesehen. Aber, wie aus einer Erklirung des armenischen
Professors Isaac auf dem Luzerner internationalen Altkatholiken-
Kongress von 1892 hervorgeht (siehe Bericht S. 255 ff., Luzern
bei Burkhardt), verwirft die armenische Kirche keineswegs die
von dem genannten Konzil aufgestellte L.ehre und kann demnach
als altkatholische Kirche anerkannt werden. Ihr Glaubens-
bekenntnis ist das niziinische, und sie ist von den verschieden-
artigen Auswiichsen der romischen Kirehe gliicklich bewahrt
geblieben. Wiederholt haben auf unseren Kongressen Vertreter
dieser Kirche uns ihre Sympathie bezeugt. Néaheres liber diese
Kirche ist auch zu lesen in Aufsiatzen des Dr. A. Ter-Mikelian
im Altkatholischen Volkskalender 1894, S. 64 ff., und 1896, S. 43 {f.
¢/ Mit den reformierten bischiflichen Kirchen von Gross-
britannien und Irland, von Amerika und Déinemark.

1. Die britische Kirche, der bekanntlich Deutschland und
die Schweiz grossen Dank schulden fiir die einst von dort ihnen
gesandten christlichen Glaubensboten, bildete sich schon im 2.
nnd 3. Jahrhundert, wahrscheinlich durch Missionare der grie-
chischen Kirche aus Kleinasien, die {iber Frankrei¢h dorthin
kamen, und war in Verfassung, Ritus und Disziplin vollstindig
unabhingig von der romischen Kirche; ebenso auch die nach
den verwiistenden Einfallen von Pikten und Skoten, Angeln und
Sachsen 432 durch den Briten Patrik gegriindete Kuldeer-
(Manner-Gottes-) oder irisch-schottische Missionskirche, die an-
fanglich in Kléstern ihren Mittelpunkt hatte. Die Romanisierungs-
versuche innerhalb dieser Kirche nahmen ihren Anfang am Ende
des 6. Jahrhunderts durch die von Papst Gregor 1. unter Fihrung
des Monches Augustinus (nicht zu verwechseln mit dem grossen
Kirchenlehrer gleichen Namens) ausgegangene Mission. Im
Kénigreich Wales jedoch widerstand die Kuldeische Kirche den
rémischen Unterwerfungsversuchen bis ans Inde des 13. Jahr-



— 72

hunderts, um welche Zeit Konig Eduard I. sie unterdriickte.
Aber auch sonst blieb in vielen Bischéfen das Unabhéngigkeits-
bewusstsein wach. Daher wurde von diesen im Verein mit den
Baronen 1215 die sogenannte Magna Charta (grosse Verfassungs-
urkunde) durchgesetzt, welche dem englischen Volke sowohl in
kirchlicher als in staatlicher Hinsicht die Freiheit verbiirgte.
Dennoch gelang es dem romischen Kirchenwesen, sich iiberall
einzudridngen. Daher erhob sich im 14. Jahrhundert der gelehrte
Oxforder Professor John Wycliffe ({ 1384) zu energischem Wider-
spruche gegen verschiedene Missbriauche desselben und gewann
viele Anhénger. Aber erst von Konig Heinrich VIII., der eine
Zeitlang von Rom gefeiert war als Verteidiger des Glaubens
gegen Luther, wurde aus Anlass seiner Ehescheidungsangelegen-
heit mit Hiilfe des Parlaments 1534 die péapstliche Gewalt iiber
die Kirche Englands abgeschafft, und letztere unter die Ober-
hoheit des Konigs gestellt. Nach dessen Tode fiihrte unter Konig
Eduard VI. Erzbischof Cranmer von Canterbury unter dem Ein-
fluss lutherischer und kalvinischer Theologen eine Reformation
durch, die an den katholischen Gebréuchen festhielt. Die Konigin
Maria stellte zwar die pépstliche Herrschaft wieder her, aber
diese dauerte nur kurze Zeit. Die nachfolgende Konigin Elisabeth
griindete 1559 durch das Parlament die englische Staatskirche
(siehe Frage 47), in welcher wenigstens eine Richtung, die hoch-
kirchliche, in wesentlichen Zigen den katholischen Charakter
bewahrte. So ist das romische Joch, unter welches frither durch
politische Machthaber, ndmlich die angelsichsischen Konige,
die britische Kirche mit roher Gewalt gebracht worden war,
auch wieder durch politische Gewalt gesprengt worden. Uber
die anglikanische Kirche siehe einen Aufsatz im Altkatholischen
Volkskalender 1895, S. 52 ff., und einen Hirtenbrief des Bischofs
Reinkens vom 19. November 1881, erginzt im ,A. A. Kirchen-
blatt* vom 20. Oktober 1882.

2. Mit dieser Kirche Grossbritanniens, deren Primas der
Erzbischof von Canterbury ist, stehen in Kirchengemeinschaft
die von ihr ausgegangenen Tochterkirchen in den Vereinigien
Staaten von Nordamerika (seit 1787), in Indien und in den sonstigen
in allen Weltteilen zerstreuten Kolonien, und diese Gemeinschaft
wird nach aussen hin besonders sichtbar durch die seit 1867
in der Regel alle zehn Jahre im erzbischoflichen Lambeth-Palast
zu London stattfindenden Bischofskonferenzen. Auf einigen der



letztern, z. B. auf der vom Juli 1897, an welcher 194 angli-
kanische Bischofe sich beteiligten, wurde den altkatholischen
(*emeinschaften der verschiedenen Linder die wirmste Sympathie
ausgesprochen, und ihren Angehoérigen die Zulassung zur heiligen
Kommunion zugesichert.

3. In Dédnemark, das im 9. Jahrhundert durch den Apostel
des Nordens, den Monch Ansgar aus dem Kloster Korvey an
der Weser, das Christentum erhalten hatte, liess Konig Chri-
stian III. um 1536 durch einen Freund Luthers, Joh. Bugenhagen
von Wittenberg, die Kirche nach der lutherischen Kirchen-
ordnung organisieren, aber in der Weise, dass fir die Super-
intendenten der Bischofstitel beibehalten wurde. Oberbischof
blieb der Konig selbst. Auch Mitglieder dieser Kirche erschienen
auf unsern Bonner Unionskonferenzen.

d) Mit der evangelischen Kirche, der wir Altkatholiken zu
grossem Danke verpflichtet sind, weil sie uns an vielen Orten
ihre Kirchen zur Mitbenutzung einriumte und so die Abhaltung
des Gottesdienstes an wiirdiger Stéitte auch da ermdoglichte, wo
eine katholische Kirche uns nicht zur Verfiigung stand, die
Erbauung einer eigenen aber noch unmdéglich war. In ersterer
Beziehung nimlich ergaben sich auch um dessentwillen manche
Schwierigkeiten, weil den Angehirigen der romischen Kirche
der Simultan- oder gemeinsame Gebrauch von Kirchen mit
Altkatholiken bald (12. Mirz 1873) durch Weisung der ro-
mischen Kurie an den Miinchner Nuntius und dann durch
Instruktion des letztern an die deutschen Bischofe vom 24. Miirz
1873 verboten wurde, die Regierungen aber vielfach nicht das
strenge Recht gegeniiber den Romischen zur Anwendung bringen
wollten. Siehe Reusch: ,Das Verfahren deutscher Bischofe be-
ziiglich der den Altkatholiken zum Mitgebrauch eingerdumten
Kirchen“; Bonn 1875 bei Neusser. In der betreffenden Ver-
ordnung wird ausgefiihrt: Da jede Duldsamkeit gegeniiber den
Altkatholiken als Gleichgiiltigkeit und Mangel an Festigkeit
angesehen werden konne, da Binfiltigen dadurch ein Argernis
gegeben und fiir Schwankende die Gefahr des Abfalls vom
Glauben nahe gelegt wiirde, so sei, falls eine weltliche Behorde
sich herausnehmen sollte, den Altkatholiken eine Kirche zu
iberweisen, nach erfolgter Opposition die Kirche zu interdizieren,
d. h. der Besuch derselben unter Strafe des Bannes zu ver-



74 —

bieten. Im kanonischen Recht aber findet ein derartiges Verbot
keinerlei Begriindung.

Manchen Mitgliedern der unter a, b, ¢ und d genannten
Kirchen sind wir auch in sonstiger Beziehung vielfach zu grossem
Danke verpflichtet, nicht nur insofern sie ein richtiges Verstéind-
nis fiir unsere Bestrebungen innerhalb ihrer Kirchengemein-
schaften durch Wort und Schrift zu verbreiten sich bemihten,
beziehungsweise noch bemiiht sind, sondern auch, weil sie durch
Geldmittel unsere Sache unterstiitzen, z. B. durch Beitrige fiir
die Theologiestudierenden, fiir Kirchenbauten usw. Besonders
verdienen dankende Frwiihnung wegen mannigfaltiger Beweise
ihrer Sympathie:

a) Aus Russland: Erzbischof Palladius von St. Petersburg
(1 1899) und dessen Nachfolger Antonius (zuvor von Finnland),
ebenda Erzpriester Joh. Janyschew, Mitglied des hl. Synods
(7 26. Juni 1910), ferner General Alexander Kiréeff in Schloss
Pavlovsk (bei St. Petersburg), Sekretar des Vereins der Freunde
geistlicher Aufklirung in St. Petersburg ( 26. Juli 1910), Propst
und Prof. Svétloff in Kiew, Staatsrat Sukhotin und Popovitzky,
Prof. Lopuechin (1), Herausgeber des ,Kirchenboten“, Prof. Pap-
koff in St. Petersburg, Prof. Sokoloff in Moskau, Prof. Dr. Wla-
dimir Kerensky in Kasan, der das erste umfassende russische
Werk iiber den Altkatholizismus herausgab, und die bereits
verstorbenen Prof. Bolotoff (§ 1900), Ossinine, Konstantin Niko-
laiewitsch, Etienne Wlasto und Erzpriester Josef Wassilieff' in
Paris, seit 1860 mit Dr. Wladimir Guettée, einem franzosischen,
aus der romisch-katholischen zurrussischen Kirche tibergetretenen
hervorragenden Kirchenhistoriker (+ 1892), Schriftleiter der
,Union Chrétienne* (+ 1887), Archimandrit Tatschalow in Wies-
baden u. a.; aus Griechenland : Erzbischof Lykurgos von Syra
und Tenos (f Oktober 1875), Erzbischof Nikephoros Kalo-
geras von Patras ( 1895), Patriarch Anthimos VII. von Kon-
stantinopel (f) und verschiedene Professoren, wie Diomedes
Kyriakos in Athen; aus Serbien: die Bischéte Hilarion und
Ruzitschitsch.

b) Aus Armenien: Erzbischof Ormanian, Patriarch der ar-
menischen Nationalkirche in Konstantinopel, Prof. Theod. Isaak
(frither am armenischen Kollegium in Kalkutta, dann Seelsorger
in Manchester, jetzt in Amerika) und Prof. Dr. A. Ter-Mike-

lian (4).



— 75 —

¢) Aus Grossbritannien und Irland: Minister Gladstone (),
Lorderzbischof Christopher Wordsworth von Lincoln () und
dessen Sohn Dr. John Wordsworth von Salisbury (f 16. August
1911), Bischof Harold Browne von Winchester (f 1892), Erzbischof
Plunket von Dublin (f 1. April 1897), Bischof Dr. Sandford von
Gibraltar, Primas FKrzbischof Dr. Edward Benson (+ 1896), Dr.
Friedrich Temple (y Januar 1903) und Dr. Archibald Tait von
Canterbury (f), Kanonikus Fr. Meyrick (1 Januar 1906) in Blick-
ling Aylsham in Norfolk, Sekretir der anglokontinentalen Ge-
sellschaft, Dekan Howson von Chester, Kanonikus Henry Parry
Liddon wvon St. Paul in London, Kanzl. Prof. J. J. Lias von
East Bergholt (Colchester), Prof. Mayor in Cambridge,
Prof. White und Rev. Way in Oxford, Rektor Oldham von
Ashfort (Kent.) u. a.; aus Amerika: Bischof Coxe von Western
New York (v 1896), Bischof Dr. Seymour von Springfield,
Bischot Dr. Kerfoot von Pittsburg, Bischof Dr. Hale (f 1900)
von Cairo (Illinois), Bischof Potter von New York ({ 1908),
Prof. Philipp Schaff, ebenda, Erzbischof Holly von Port-au-Prince
auf Haiti, Rektor Nevin von der amerikanischen St. Paul-Kirche
in Rom (f 20. September 1906), Vorsitzender Bischof Williams von
Connecticut u. a.; aus Ddnemark : Pastor Scholer, Lic. Bloch u. a.

d) Aus der evangelischen Kirche: Prof. Friedr. Nippold in
Jena, der vielfach durch Wort und Schrift fiir uns eintrat, z. B.
durch die Schrift: ,Ursprung, Umfang, Hemmnisse und Aus-
sichten der altkatholischen Bewegung®, Berlin 1873, und auch
an unsern Kongressen sich zu beteiligen pflegt (seit 1907 in
Oberursel), Prof, Willibald Beyschlag (+ November 1900) in Halle,
der 1882 in Halle das Buch: .Der Altkatholizismus, eine Denk-
und Schutzschrift an das evangelische Deutschland¥, erscheinen
liess, und Prof. Konst. Schlottmann in Halle, der in seiner
Schrift: ,Erasmus redivivus sive de Curia Romana hucusque
insanabili“ auch unsern Gewissenskampf bespricht, ferner Lic.
Th. Forster, der 1879 eine Darstellung der Entstehung und
Geschichte des Altkatholizismus gab, und Mich. Baumgarten in
Rostock (+ 21. Juli 1889), der im fiinften Vortrag seiner ,Kirch-
lichen Zeitfragen“ den Altkatholizismus behandelte, Christ. Biih-
ler, Verfasser der von der Haager Gesellschaft zur Verteidigung
der christlichen Religion gekronten Preisschrift: ,Der Altkatholi-
zismus, historisch-kritisch dargestellt*, erschienen 1880 in Leyden
(t 1904), ferner Lic. Oskar Kohlschmidt in Magdeburg, der in



76 —

dem jahrlichen theologischen Jahresbericht der Literatur des
Altkatholizismus stets unter ,Interkonfessionelles“ einen eigenen
Abschnitt widmet, Jul. Thikétter in Bremen, der durch eine
Schrift: ,Der Altkatholizismus, dargestellt und nach evan-
gelischen Grundsitzen beurteilt (Barmen) und auch durch
materielle Forderung sich um unsere Bewegung verdient gemacht
hat, Konsistorialrat Dr. Ehlers in Frankfurt a. M., die Super-
intendenten Dr. Braasch in Jena und Dr. Forster in Halle,
Nationalrat Dr. Joos in Schaffhausen ( 1900) u. a.

45. Durch welche Mittel suchen wir eine Verstindigung und Einiguag
mit diesen befreundeten Kirchen anzubahnen?

a) Durch personliches Nihertreten auf Kongressen und sonsti-
gen Versammlungen, sowie durch gegenseitige Besuche und
daran sich schliessenden Briefwechsel. So z. B. wohnten Bischof
Herzog und Abbé Loyson am 31. Juli 1878 einer Versammlung
von anglikanischen Freunden der altkatholischen Bewegung bei,
welche zu Farnham in dem alten bischoéflichen Schlosse des
Bischofs Eduard Harold Browne von Winchester stattfand;
ebenso am 29. Oktober 1881 die Bischiéfe Reinkens und Herzog
einer anglikanischen Versammlung zu Cambridge. Ferner unter-
nahm Bischof Herzog im Herbst 1880 eine Besuchsreise nach
Nordamerika. Siehe auch Frage 47. Andererseits wohnte Bischof
Henry Cotteril von Edinburg am 10. August 1879 dem christ-
katholischen Gottesdienst in Bern bei und empfing aus der
Hand des Bischof Reinkens das hl. Abendmahl unter beiden
Gestalten.

b) Durch Unionskonferenzen, deren bisher zwei grossere mit
gunstigem, viel versprechendem Erfolge in den Jahren 1874 und
1875 zu Bonn unter Leitung des Stiftspropstes und Prof. Dr. Dél-
linger aus Miinchen abgehalten wurden. Dieselben waren aller-
dings nur privater Natur; aber auch so ist es auf das herz-
lichste zu begriissen, dass die erschienenen Vertreter der orien-
talisch-russischen, der bischoflich anglikanisch-amerikanischen
und der altkatholischen Kirchen beziiglich der wichtigsten
Differenzpunkte zu einer vorliufigen Einigung gelangten. Aus-
fiihrliche Berichte hieriiber von Prof. Reusch sind in Bonn bei
Neusser erschienen. In neuerer Zeit wurde die abermalige
Abhaltung solcher Unionskonferenzen in Amerika in Anregung
gebracht, indem im Oktober 1910 zu Cincinnati eine General-



sz PP

synode der bischoflichen Kirche Amerikas, auf der iiber 100
Bischéfe und mehr als 300 abgeordnete Priester und Laien
versammelt waren, einstimmig beschloss: es solle in An-
betracht des allenthalben im christlichen Volke zunehmenden
Verlangens nach Erfiillung der Bitte unseres Herrn beziiglich
des Einsseins aller seiner Jinger eine mehrgliedrige Kommis-
sion eingesetzt werden, welche die Aufgabe hat, eine Kon-
ferenz zu veranstalten zur Erwéigung von Fragen, die den
Glauben und die kirchliche Ordnung betreffen, und es sollen
alle christlichen Gemeinschaften der ganzen Welt, die unsern
Herrn Jesus Christus als gottlichen Erloser bekennen, gebeten
werden, sich mit zu beteiligen bei Veranstaltung und Abhaltung
einer solchen Konferenz.

¢) Durch Arbeiten von wissenschaftlichen Kommissionen, die
zu diesem Zweck gebildet wurden und gegenseitig Gutachten
iiber die hauptsichlich in Betracht kommenden Differenzpunkte
austauschen. Zurzeit geschieht dies zwischen einer auf dem
Rotterdamer Kongress in Holland 1894 eingesetzten und zwischen
einer russischen Kommission von Gelehrten, welche mit Ein-
willigung des hl. Synods in St. Petersburg eingesetzt wurde.

d) Durch Herausgabe einer internationalen theologischen
Zeitschrift, die geméss Beschluss des zweiten internationalen
Altkatholikenkongresses in Luzern (1892) unter verdienstvollster
Mitwirkung des Generals Kiréeff gegriindet wurde, seit 1893
vierteljahrlich in Bern bei Stampfli & Cie. erscheint und Auf-
sétze ihrer Mitarbeiter teils in deutscher, teils in franzosischer,
teils in englischer Sprache bringt. Bis Ende 1910 stand sie unter
Leitung des Prof. Dr. Eugen Michaud und fithrte den Titel
» Fevue internationale de Théologie* (Preis jahrlich 16 Fr.) Dar-
auf ibernahm die geschéiftliche Leitung Prof. Dr. Thiirlings in
Bern, die Redaktion ebenderselbe in Verbindung mit Prof. Dr.
Kennink in Amersfoort und Prof. Dr. Keussen in Bonn, die
Herausgabe aber das schweizerische christkatholische Press-
komitee. Die Zeitschrift erscheint nunmehr in etwas kleinerem
Umfange in Quartalheften von 120—150 Seiten 8° zum Jahres-
preis von Fr.12 unter dem Titel ,Internationale Kkirchliche
Zeitschrift* und kann von der Druckerei Stampfli in Bern
und durch jede Buchhandlung bezogen werden. Seit 1903
dient der Unionsidee auch eine in London in neugriechischer
und englischer Sprache erscheinende Zeitschrift ,The Union of



the Churches“ (Die Einigung der Kirchen); Schriftleiter ist
Archimandrit Teknopulos unter Beihiilfe des Bischofs von
Salisbury.

¢) Durch Grindung von Gesellschaften unter Angehorigen
der einzelnen Kirchengemeinschaften. Siehe Frage 47.

46. Mit welcher der uns befreundeten Kirchen ist am chesten volle
 Verstindigung und Einigung zu erhoffen?

Mit der griechisch-morgenlindischen und russischen Kirche.
Denn die morgenlidndische Kirche hat im Jahre 1054 unter
dem Patriarchen Michael Caerularius von Konstantinopel, nach-
dem die seit langem zwischen Alt- und Neurom aus politischen
und kirchlichen Grinden herrschende Eifersucht schon unter
dem Patriarchen Photius (7 891) zu mehrfachen Streitigkeiten
gefiihrt hatte, aus dhnlichen Griinden, wie wir in unserer Zeit,
von der romischen Kirche sich getrennt, ndmlich, weil letztere
in Lehre und Verfassung von der alten Kirche abwich, ein-
seitig ohne Berechtigung den bereits in Frage 24 ¢ erwahnten
Zusatz ,Filioque“ ins Glaubensbekenntnis aufgenommen hatte
und eine Herrschaft tiber die ganze Kirche, auch die morgen-
landische, sich anmasste, wozu auch noch verschiedene Vor-
wiirfe kamen tiber Abweichungen in Ritus und Disziplin, nament-
lich tiber das in ihr herrschende Gelderpressungssystem. Dau-
ernd aber und bis heute unheilbar war diese Trennung erst
geworden, als im Jahr 1204 wéhrend des vierten sogenannten
Kreuzzuges die abendlindischen Kreuzfahrer, statt gegen die
Tiurken zu ziehen, auf die Bitten eines vertriebenen byzan-
tinischen Prinzen hin das christliche Konstantinopel erstiirmten,
die griechischen Kirchen beraubten und entweihten, ein lateini-
sches Kaisertum errichteten, und daraufhin Papst Innozens III.
die volle Unterjochung und Latinisierung der griechischen
Kirche anstrebte, indem er réomische Bischéfe und Priester und
Monche einsetzte, den einheimischen Klerus vergewaltigen liess
und sogar die Inquisition mit ihren Scheiterhaufen auf grie-
chischen Boden verpflanzte. Im Jahr 1261 wurde das lateinische
Joch durch Kaiser Michael Poliologus wieder abgeschiittels,
und Unionsversuche, die von der abendlindischen Kirche und
byzantinischen Kaisern, von letzteren aus politischen Erwigun-
gen, auf den Konzilien zu Lyon 1274 und zu Florenz 1439
unternommen wurden, hatten nur scheinbaren Erfolg und



— 79 __

scheiterten schliesslich an dem heftigsten Widerstande, der
sich innerbhalb der griechischen Geistlichkeit und des griechi-
schen Volkes erhob. Nur auf dem ausgedehnten Grenzgebiete
beider Kirchen gelang es der romischen Kirche, durch Missio-
nare manche urspriinglich der griechischen Kirche angehorige
Volkerschaften zur zeitweiligen oder bleibenden Annahme der
Union zu bewegen, unter anfinglicher Schonung ihrer gottes-
dienstlichen Sprache und ihrer kirchlichen Gebrauche (unierte
Griechen). Derartig unierte Kirchengemeinschaften des Orients
mit etwa H Millionen Seelen sind (siehe ,Deutscher Merkur*
1894, Seite 375): 1. die unierte chalddische Kirche mit 5 Erz-
bistiimern und 6 Bistimern und 2 apostolischen Vikariaten auf
der Halbinsel Malabar; 2. die unierte syrische unter dem Patri-
archen von Antiochia mit 4 Erzbistimern und 7 Bistiimern;
3. die der Maroniten (in Syrien) mit 8 Didzesen; 4. die der
Melchiten (Araber) in Syrien, Palistina und Agypten unter dem
griechischen Patriarchen von Antiochia mit 6 Erzbistiimern
und 8 Bistimern; b. die armenische unter dem Patriarch von
Cilicien, der in Konstantinopel residiert und als Vertreter sdmt-
licher unierten orientalischen Christen des osmanischen Reiches
gilt. Unierte Armenier leben auch in Osterreich und Russland.
Dazu kommen, unter einem lateinischen apostolischen Vikar
stehend, unierte Kopten in Agypten und unierte Abessinier, sowie
rein griechisch Unierte in Unteritalien, Korsika, Sizilien, Grie-
chenland, Konstantinopel ete., ferner griechisch - rumdinische,
griechisch-ruthenische in Osterreich und griechisch-bulgarische des
slavischen Ritus in Mazedonien und Thrazien, endlich Albanesen,
auch Ruthenen in Deutschland, sowie Ruthenen, Melchiten und
Albanesen in Amerika.

Auch nachdem Konstantinopel am 29. Mai 1453 in die
Hénde der Tirken gefallen war, hat die morgenlindische
Kirche, wie frither als Glied der ungeteilten Kirche, das ihr
anvertraute apostolische Erbe treu und unverfilscht bewahrt,
hat sich keine Neuerungen in Glaubenssachen zuschulden
kommen lassen, von manchen Missbriiuchen der roémischen
Kirche sich frei erhalten und erkennt wie wir dem romischen
Bischof nur einen Ehrenvorrang unter den fiinf urspriinglichen
Patriarchen zu, nicht aber das Recht, die ganze Kirche zu
regieren und_zu beherrschen. Unterschiede aber in blossen
theologischen Meinungen oder in Sachen des Ritus und der



— 80 -—

Disziplin bilden keinen hinreichenden Grund, um die Erkldrung
der Kirchengemeinschaft mit der altkatholischen Kirche des
Abendlands hintanzuhalten, sobald die beiderseitige Uberein-
stimmung in allen wesentlichen Stiicken des Glaubens festge-
stellt und anerkannt ist. Rituelle, bezw. disziplinire Unter-
schiede sind: dass in der morgenlindischen Kirche die Taufe
durch Untertauchen, und die Firmung von dem einfachen
Priester gleich nach der Taufe gespendet, dass beim heiligen
Abendmahl geséduertes Brot angewendet wird, dass auch die
Laien allenthalben das hl. Abendmahl unter beiden Gestalten
empfangen, dass auch schon den kleinen Kindern bei der Taufe
konsekrierter Wein gereicht wird (als Nachklang der ehemals
bei der Taufe von Krwachsenen mit dieser verbundenen
Kommunion)?'), dass die Kleriker nach empfangener Weihe
nicht mehr heiraten diirfen, sondern nur vor der Subdiakonats-
weihe, und dass durch Ehebruch die Ehe auch dem Bande
nach fiir geschieden gilt usw. Ahnlich wie zu den orthodoxen
Kirchen ist auch unser Verhiltnis zu der armenischen Kirche.

47. Mit welcher Kirche ist gleichfalls die Einigung schon sehr
weit gediehen ?

Mit den reformierten bischiflichen Kirchen Englands, Nord-
amertkas und in den englischen Kolonien. Auf der Bonner Unions-
konferenz 1874 wurde seitens der altkatholischen Theologen,
an ihrer Spitze von Prof. Dollinger und Bischof Reinkens, an-
erkannt, dass die englische und die von ihr herstammenden
Kirchen die ununterbrochene bischofliche Sukzession (Nach-
folge) bewahrt haben, somit ihre Priester giiltig geweiht?) sind,
und es wurde auch in wesentlichen Lehren ein Einverstindnis
gefunden, so beziglich des Wesens und Wertes der echten
Tradition und beztiglich der hl. Schrift als primiirer Glaubens-
regel, ferner beziiglich der Rechtfertigung aus dem durch die
Liiebe wirksamen Glauben, beziglich des Ablasswesens, der
Zahl der Sakramente, der romischen Lehre von der unbefleck-
ten Empfingnis Mariens, beziiglich des Siindenbekenntnisses,

) Vgl. Dr. Steinwachs im <« Altkath. Volksblatt» 1910, Nr. 36 iiber
«Das Alter der Erstkommunikanten ».

%) In neuester Zeit will eine holliindische Kommission die Frage noch
einmal griindlich untersuchen.



— 81 —

des Charakters der hl. Eucharistie und des Gebets fiir die Ver-
storbenen. Von unserer achten deutschen Synode (1883) wurde
unseren Priestern gestattet, den Mitgliedern der englischen
Kirche, wenn solche bei uns zu kommunizieren wiinschen, das
hl. Abendmahl unter beiden Gestalten zu reichen. Anderseits
haben auch bereits hervorragende Mitglieder unserer Kirche
zufolge privater Verstindigung von anglikanischen Priestern
die hl. Kommunion empfangen. Weiter schritt die gegenseitige
Verstindigung durch Konferenzen, welche im Oktober 1887 in
Bonn zwischen zwei von dem Primas der englischen Kirche,
Erzbischof Benson von Canterbury entsandten englischen Bi-
schofen, namlich Will. Maclagan von Lichfield (7 19. Sept. 1910)
und Joh. Wordsworth von Salisbury, nebst drei Begleitern der-
selben einerseits und Bischof Reinkens und Geheimrat von Schulte
andrerseits abgehalten wurden. Auch den drei Bischéfen der
altkatholischen Kirche Hollands statteten auf Veranlassung des
Primas der anglikanischen Kirche die englischen Bischofe
Wordsworth von Salisbury und Wilberforce von Newcastle in
Begleitung zweier Priester (darunter Oldham) im Juni 1888
einen Besuch ab, um iiber die Verhiltnisse dieser Kirche sich
genauer zu unterrichten und durch Aufschliisse tiber ihre eigene
zwischen ihr und der anglikanischen ein innigeres Verhiiltnis
anzubahnen, und am 14. Juni fand im Hause des Erzbischofs
Heykamp in Utrecht eine lingere Konferenz statt, an welcher
sich auch Seminarpriisident van Thiel aus Amersfoort, Pfarrer
van Santen aus Dordrecht und andere beteiligten. Die oben
genannten Bischofe von Lichfield und Salisbury machten im
Oktober 1887 auch dem Bischof Herzog offiziellen Besuch.
Letzterer hinwiederum reiste Ende Juli 1888 nach England
und wohnte im Verein mit Vertretern des Altkatholizismus aus
Holland (van Santen), Osterreich (Czech), Italien (Campello) und
Spanien (Cabrera) Konferenzen mit geistlichen und weltlichen
Gliedern der angloamerikanischen Kirche bei, welche im An-
schluss an eine im Lambethpalast abgehaltene Generalsynode
vom Bischof von Winchester auf Farnham Castle und vom
Bischof von Salisbury in Salisbury veranstaltet wurden. Dieser
hingegen nahm am 15. September 1889 an der zu Warnsdorf
abgehaltenen Synode der Altkatholiken Osterreichs mit Super-
intendent Dr. Braasch aus Jena teil und empfing aus den Hén-
den der Pfarrer Nittel und Erb das hl. Abendmahl.

Internat. kirehl, Zeitschrift, Heft 1, 1512, 6



— 82 —

Ahnlich bestehen die freundlichsten briderlichen Be-
ziehungen zwischen der anglikanischen und der orthodoxen
Kirche. Davon zeugt z. B. der Besuch, welchen im April 1897
Erzbischof Will. Maclagan von York, begleitet von Prof. Birk-
bek, in St. Petersburg und Moskau machte. Und der gegen-
wirtige Patriarch von Konstantinopel, Joachim III., Ausserte
gelegentlich, dass die #usserst herzlichen Beziehungen, die
zwischen den beiden Kirchen bestehen, auch zu einer Uber-
einkunft fithrten, wonach an Orten, wo keine Geistlichen der
anderen Kirche sind, orthodoxe Priester Anglikanern, sowie
anglikanische Pastoren orthodoxen Christen gewisse Sakramente
spenden konnen. 1906 wurde daher auch eine Gesellschaft
gegriindet, welche sich zur Aufgabe macht, die Interkommu-
nion zwischen der anglikanischen und orientalischen Kirche mog-
lichst zu fordern und zu diesem Zwecke auf Geistliche und
Laien beider Kirchen durch Vortrige, Rundschreiben, Flug-
schriften, Versammlungen usw. einzuwirken. Sie nennt sich
»The Anglican and Eastern-orthodox Churches Union*.

Auch zur Beratung tiber die Moglichkeit einer Verbindung
mit der schwedischen Kirche und iiber die Bedingungen einer
solchen wurde im Frithjahr 1909 im Auftrage der im Jahre 1908
abgehaltenen Lambeth-Konferenz, welcher der Bischof Totti
von Calmar einen Brief seines FKErzbischofs von Upsala vom
20. Juni 1908 vorgelegt hatte, vom Erzbischof von Canterbury
eine Kommission ernannt, bestehend aus sechs Mitgliedern unter
dem Vorsitz des Bischofs von Winchester. Von dieser wurde
mit Vertretern der schwedischen Kirche unter dem Vorsitz des
Erzbischofs von Upsala im September 1909 im Kapitelsaal zu
Upsala eine Konferenz abgehalten, woriiber ein ausfithrlicher
Bericht im ,Guardian“ vom 20. Oktober 1909 veroffentlicht
wurde. Beschliisse wurden noch nicht gefasst, wohl aber
weitere Verhandlungen in Aussicht gestellt.

Ebenso wurde 1908 eine Gesellschaft gegrindet, St. Willi-
brord-Bund genannt (Society of St.Willibrord), zum Zweck der
Pflege freundschaftlicher Beziehungen zwischen den angli-
kanischen und altkatholischen Kirchen, derVermehrung der wechsel-
seitigen Kenntnis voneinander und so der Anbahnung einer
engeren kirchlichen Gemeinschaft. Nach Willibrord wird sie ge-
nannt, weil dieser von England kam und Griinder des Bistums
Utrecht wurde. Protektor oder Patron derselben ist der alt-



— 83 —

katholische Erzbischof von Utrecht; Préisidenten sind: der angli-
kanische Lordbischof von Gibraltar und der altkatholische
Bischof von Haarlem; Vizeprisidenten: die Hiupter, beziehungs-
weise Vertreter der verschiedenen anglikanischen und alt-
katholischen Landeskirchen. Der Arbeitsausschuss besteht aus
zwolf Geistlichen und zwolf Laien. Erster Generalsekretir
ist Rev. George E. Barber in London, Sekretir fiir Deutsch-
land Pfarrer Bommer in Ko6ln, Sekretire fiir Osterreich sind:
Pfarrer Ferk in Mé&hr. Schonberg und Kooperator Mochmann
in Warnsdorf, fiir die Schweiz Pfarrer Weckerle in Basel.

Die formliche Abschliessung der Union oder Kirchengemein-
schaft kann natiirlich erst erfolgen, nachdem Ubereinstimmung
in allen wesentlichen Glaubenspunkten festgestellt und durch
die massgebenden Organe der betreffenden Kirchen offiziell er-
kldrt sein wird. Eine Schwierigkeit scheint noch zu liegen fiirs
erste in den verschiedenen Richtungen, welche innerhalb der
englischen Staatskirche bestehen. Man unterscheidet nidmlich
in ihr: 1. eine hoch- oder strengkirchliche Partei (High Church),
welche eifrig wacht iber die Bewahrung aller altkirchlichen
Formen und Satzungen; 2. eine niederkirchliche oder evangeli-
sierende Partei (L.ow Church), welche, in lebhaftem Verkehr
stehend mit den nicht zum Verbande der Staatskirche gehorenden
Sekten (Dissenters), fiir Fortschritt und Unabhéngigkeit der
Kirche vom Staat, fiir evangelische Freiheit und allgemeines
Priestertum eintritt, und 3. eine breitkirchliche Partei (Broad
Church), welche der Kirche eine breitere Grundlage geben will
und zu den freieren Anschauungen der modernen theologischen
Kritik, teilweise zum Rationalismus hinneigt. Auch das scheint
die formliche Union zu erschweren, dass die sogenannten 39 Ar-
tikel, die 1562 unter Konigin Elisabeth, zwar nicht als Glaubens-
bekenntnis, aber doch als Norm der Lehre zur Bewahrung
einer gewissen Einheitlichkeit aufgestellt wurden, und von denen
einige kalvinistisch gedeutet werden konnen, wenn sie auch
gegenwirtig nicht mehr als allgemein und auch fiir den Klerus
nicht mehr als in allen einzelnen Sitzen im Gewissen verbind-
lich angesehen werden, doch jusserlich noch zu Recht bestehen.
Siehe Bischof Harold Brownes Werk: “Exposition of the Thirty-
nine Articles”,



84 —

48. Warum scheint mit der rdumlich und national in den einzelnen
Léndern uns am ndchsten stehenden evangelischen Kirche die
Finigung am schwersten erreichbar?

Weil die evangelische Kirche selbst in verschiedene, zum
Teil weit auseinandergehende Richtungen zerspalten ist und
einer von allen Richtungen als Autoritit anerkanten Vertretung
entbehrt. Doch zihlen wir innerhalb derselben manche warme,
verstiandnisvolle Freunde und Vorkidmpfer niherer Verstindi-
gung (Frage 44), welche gewisse Mingel der eigenen Religions-
gemeinschaft und manche Vorziige der unserigen, namentlich
in bezug auf Kirchenverfassung und Kultus, wohl erkennen und
aufrichtig zugestehen. Auch der evangelische Bund mit zurzeit
iiber 400,000 Mitgliedern, eine 1886 ins Leben gerufene Ver-
einigung von deutschen Protestanten, die auf Grund des Be-
kenntnisses zum eingeborenen Sohn Gottes, als dem einzigen
Mittler des Heils, den Versuch macht, Angehorige der ver-
schiedenen evangelischen deutschen Landeskirchen und Parteien
innerlich zu einigen zur Abwehr gegen den gemeinsamen Feind,
den Romanismus, erkennt in uns einen in dieser Beziehung das
gleiche Ziel verfolgenden Bundesgenossen und steht uns sym-
pathisch zur Seite. Es ist daher zu hoffen, dass auf dem Wege
unparteiischer Forschung und briiderlicher Beratung einst auch
mit denjenigen der Protestanten, die gleich wie wir das Reich
Gottes aufbauen wollen auf dem Fundamente, das Christus ge-
legt hat, eine Verstindigung und Einigung im wesentlichen sich
erzielen lasse. Fiihlen wir uns ja jetzt schon mit solchen geistig
nahe verwandt und durch das Band der Liebe in Frieden ver-
bunden, indem wir mit ihnen das Recht der Gewissensfreiheit
hochhalten, mit ihnen den Gottesdienst durch Gebrauch der
Landessprache und das in dieser vom Volk gesungene Kirchenlied
zu einem nationalen gestalten, mit ihnen gegen Ver#dusser-
lichung und Missbrauch der Religion ankdmpfen, fir Selbstdndig-
keit des Staates auf seinem Gebiete gegeniiber Herrschafts-
gellisten der kirchlichen Gewalt eintreten, und auch der Wissen-
schaft das Recht voraussetzungslosen Forschens zu wahren
suchen. Auf protestantischer Seite spricht unter andern Prof.
Beyschlag in der bereits erwédhnten Schrift: ,Der Altkatholi-
zismus“, S. 60 der dritten Auflage, diese Hoffnung aus mit den
Worten :



,Wer in eine fernere Zukunft der christlichen Kirche auf
Erden hinausspiht, wird in dieser jiingsten der christlichen
Konfessionen die sich evangelisch reinigende und verklirende
(testalt erkennen, in welcher der Katholizismus imstande wére,
sich mit der Kirche der Reformation zu einer hoéheren Einheit
zusammen zu schliessen, einer Einheit, in welcher die aus-
getauschten und vereinigten Gnadengaben beider die Christen-
heit dem Ideale néher gefiihri hitten, das der Herr seiner Ge-
meinde vorgesteckt hat... Dieser Katholizismus kann und will,
wéihrend der romische sich immer anti-evangelischer zuspitzt
und keine andere Perspektive iibrig lisst als unseren oder seinen
schliesslichen Untergang, mit uns in ein Verhéltnis briiderlicher
Gemeinschaft und gesegneter Wechselwirkung treten. Und hierin
liegt neben der kirchlichen Zukunftsbedeutung des Altkatholi-
zismus zugleich eine vaterliindische, die nicht minder gross ist
und vielleicht fiir den Augenblick noch dringendere Anspriiche
auf unsere Beherzigung hat.“

49. Welche weitere segensreichen Folgen erhoffen wir von einer zu-
nehmenden Verstindigung und Einigung unserer altkatholischen
Kirchengemeinschaft mit anderen christlichen Konfessionen?

a) Wir hoffen, dass dadurch auch innerhalb der rémischen
Kirchengemeinschaft immer weitere Kreise von solchen, die auf-
richtig die Wahrheit suchen, allméihlich zur Erkenntnis gelangen,
dass das romische (ultramontane) System falsch, unchristlich,
unkatholisch und verderblich ist, zugleich aber auch den Mut
und die Kraft gewinnen, dieser Uberzeugung gemiiss zu handeln,
und dass infolgedessen schliesslich auch die an der Spitze
stehenden Machthaber zur Selbstbesinnung, zum Innehalten und
zur Umkehr auf der verderblichen Bahn sich werden genétigt
sehen,

b) Wir hoffen auch, dass der durch die vielerlei drgerlichen
Spaltungen geschmiélerte Einfluss des Christentums auf das Leben
der einzelnen, der Gesellschaft, der Staaten und Voélker mit der
zunehmenden Einigung wieder erstarke, und in der von Christus
beabsichtigten Weise segensreicher sich geltend mache auf
Christen und Nichtchristen, also auch eine erfolgreichere Mis-
sionstitigkeit unter letzteren ermogliche. Vergleiche Frage 33.



8 —

H0. Wodurch kann und soll der einzelne Altkatholik, welchem Stande
er auch angehire, das Seinige beitragen zur Forderung der
hohen Ziele des Altkatholizismus?

Dadurch, dass er nicht bloss rémische Entstellungen und
Falschungen des Christentums von sich fernzuhalten und andern
zum Bewusstsein zu bringen sucht, sondern auch ernstlich sich
bemiiht, in jeder Beziehung, durch rege Beteiligung am Kirch-
lichen Leben und vor allem durch eine gewissenhafte Erfiillung
seiner Standespflichten und eine strenge sittlich-religiose Lebens-
haltung, durch Meidung der Laster und Ubung der Tugenden,
sich als ein warmherziger, aufrichtiger Jiinger Christi zu be-
wihren und so auch seinen kirchlichen Gegnern Achtung und

Anerkennung abzunoétigen.
M. Korp.




	Die altkatholische Bewegung der Gegenwart, deren Ursprung, Entwicklung und Ziel in 50 Fragen und Antworten [Schluss]

