
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)

Heft: 1

Artikel: Die altkatholische Bewegung der Gegenwart, deren Ursprung,
Entwicklung und Ziel in 50 Fragen und Antworten [Schluss]

Autor: Kopp, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403803

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403803
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


69

DIE ALTKATHOLISCHE BEWEGUNG

DER GEGENWART,

DEREN URSPRUNG, ENTWICKLUNG UND ZIEL

IN 50 FRAGEN UND ANTWORTEN.

(Schluss.)

44. Mit welchen Kirchengemeinschaften stehen wir auf befreundetem
Fusse?

a) Mit der griechisch-morgenländischen Kirche, auch orthodoxe,

das ist rechtgläubige Kirche genannt. Sie ist eine
Konföderation, bestehend aus 15 voneinander unabhängigen
(autokephalen) Landeskirchen, über welche bis ins 17. Jahrhundert
der Patriarch von Konstantinopel, dem ja von dem zweiten
allgemeinen Konzil zu Konstantinopel 381 als dem Bischof von
Neu-Rom, der neuen Kaiserresidenz, ein Vorrang der Ehre unter
den Patriarchen gleich nach dem Bischof von Rom zuerkannt
worden war, eine gewisse Oberaufsicht führte. Auch jetzt noch
bildet er, vermöge seines Ehrenvorrangs, unter den Bischöfen
eine Art von Mittel- und Einheitspunkt der Orthodoxen; als
eigentliches Oberhaupt aber wird nur Christus anerkannt; im
übrigen unterstehen sie nur dem allgemeinen Konzil. Die
einzelnen Kirchen stehen unter Patriarchen, Bischöfen und Nationalsynoden.

Die Hauptteile der orthodoxen morgenländischen Kirche
sind: Die Reste der einst so blühenden Kirchen in Palästina,
Syrien und Ägypten unter den Patriarchen von Jerusalem,
Antiochia und Alexandria, ferner das Patriarchat von Konstantinopel

und die davon unabhängig gewordenen orthodoxen Kirchen
von Griechenland, Mazedonien, Serbien, Bulgarien, Rumänien
(Walachei und Moldau), Montenegro, von Cypern, vom Berg



— 70 —

Sinai und die serbischen, walachischen, ruthenischen und
bosnischen Orthodoxen in Österreich. Insbesondere zählt zu der
orthodoxen Kirche auch die mächtige, aus 65 Bistümern
bestehende russische Kirche, welche, weil sie gegen Ende des
10. Jahrhunderts das Licht des Evangeliums von Konstantinopel
her durch Wladimir den Apostelgleichen erhielt, während der
ersten Jahrhunderte nach ihrer Entstehung noch unter der
Oberhoheit des dortigen Patriarchen stand und erst 1589

selbständig wurde, indem der Metropolit von Moskau unter Zar
Feodor II. zum Patriarchen von Russland ernannt wurde. Dieses
russische Patriarchat hörte aber wieder auf, als 1721 Kaiser
Peter der Grosse behufs oberster Leitung der kirchlichen
Angelegenheiten des Landes eine ständige Behörde einsetzte, „den
heiligen dirigierenden Synod", die in Petersburg ihren Sitz hat,
unter dem Vorsitz des dortigen Metropoliten steht und zusammengesetzt

ist aus sieben Bischöfen, einem Protopresbyter und behufs
Vermittlung der Verbindung mit dem Kaiser, als dem Oberherrn
in den äusseren Angelegenheiten, einem weltlichen Oberprokurator.

Der Synod wählt aus der Klostergeistlichkeit (es gibt
742 Klöster) die Bischöfe. Die von Petersburg, Moskau und
Kiew haben den Rang* von Metropoliten, 19 den Rang von
Erzbischöfen oder Eparchen. Im April 1905 wurde allen Untertanen

die Gewissensfreiheit gewährt. Demnächst soll auch zur
Beratung von Reformen ein allrussisches Kirchenkonzil
abgehalten werden, zusammengesetzt aus Bischöfen, Pfarrgeistlichkeit
und Laien. Aber nur die Bischöfe sollen beschüessendes Stimmrecht

haben, die übrigen Mitglieder nur beratende Stimme. Über
die russische Kirche finden sich belehrende Aufsätze von
Mitgliedern derselben im Altkatholischen Volkskalender 1892,
S. 63 ff., 1893, S. 32 ff., und 1894, S. 58 ff., und von Lie. Götz im
Altkatholischen Volksblatt, Nr. 47, 1897.

b) Mit der romfreien altarmenischen Kirche, deren oberster
Patriarch, Katholikos genannt, in Etschmiadzin in Russisch-
Armenien seinen Sitz hat. Ihm sind untergeordnet die
armenischen Patriarchen von Konstantinopel und Jerusalem und eine
Anzahl Erzbischöfe und Bischöfe. Dem erstgenannten sind durch
Übereinkommen mit der Pforte die in Türkiseh-Armenien lebenden
Armenier zugeteilt. Diese altehrwürdige Kirche, gegen Ende
des 3. Jahrhunderts von dem hl. Gregor dem Erleuchter
gegründet, daher auch die gregorianische genannt, stand anfäng-



— 71 —

lieh unter dem Bischof von Cäsarea in Kappadozien, bildete
•aber seit 366 eine selbständige Eparchie (Patriarchat) und
erhielt durch den hl. Mesrop um 440 eine armenische Bibelübersetzung.

Gegen Ende des 5. Jahrhunderts war sie wegen
Nichtannahme des vierten ökumenischen Konzils von Chalzedon 451,
auf dem sie wegen eines Krieges mit den Persern nicht
vertreten war, und welches gegen die Lehre des Eutychès von
bloss Einer Natur in Christo (Monophysitismus) entschied, in eine
Sonderstellung geraten und Avird gewöhnlich als monophysitisch
angesehen. Aber, wie aus einer Erklärung des armenischen
Professors Isaac auf dem Luzerner internationalen Altkatholiken-
Kongress von 1892 hervorgeht fsiehe Bericht S. 255 ff., Luzern
bei Burkhardt), verwirft die armenische Kirche keineswegs die
von dem genannten Konzil aufgestellte Lehre und kann demnach
als altkatholische Kirche anerkannt werden. Ihr
Glaubensbekenntnis ist das nizänische, und sie ist von den verschiedenartigen

Auswüchsen der römischen Kirche glücklich bewahrt
geblieben. Wiederholt haben auf unseren Kongressen Vertreter
dieser Kirche uns ihre Sympathie bezeugt. Näheres über diese
Kirche ist auch zu lesen in Aufsätzen des Dr. A. Ter-Mikelian
im Altkatholischen Volkskalender 1894, S. 64 ff., und 1896, S. 43 ff.

c) Mit den reformierten bischöfliche?! Kirchen von
Grossbritannien und Irland, von Amerika und Dänemark.

1. Die britische Kirche, der bekanntlich Deutschland und
die Schweiz grossen Dank schulden für die einst von dort ihnen
gesandten christlichen Glaubensboten, bildete sich schon im 2.

und 3. Jahrhundert, wahrscheinlich durch Missionare der
griechischen Kirche aus Kleinasien, die über Frankreich dorthin
kamen, und war in Verfassung, Ritus und Disziplin vollständig
unabhängig von der römischen Kirche ; ebenso auch die nach
den verwüstenden Einfällen von Pikten und Skoten, Angeln und
Sachsen 432 durch den Briten Patrik gegründete Kuldeer-
(Männer-Gottes-) oder irisch-schottische Missionskirche, die
anfänglich in Klöstern ihren Mittelpunkt hatte. Die Romanisierungs-
versuche innerhalb dieser Kirche nahmen ihren Anfang am Ende
des 6. Jahrhunderts durch die von Papst Gregor I. unter Führung
des Mönches Augustinus (nicht zu verwechseln mit dem grossen
Kirchenlehrer gleichen Namens) ausgegangene Mission. Im
Königreich Wales jedoch widerstand die Kuldeische Kirche den
römischen Unterwerfungsversuchen bis ans Ende des 13. Jahr-



— 72 —

hunderts, um welche Zeit König Eduard I. sie unterdrückte.
Aber auch sonst blieb in vielen Bischöfen das Unabhängigkeits-
bewusstsein wach. Daher wurde von diesen im Verein mit den
Baronen 1215 die sogenannte Magna Charta (grosse Verfassungsurkunde)

durchgesetzt, welche dem englischen Volke sowohl in
kirchlicher als in staatlicher Hinsicht die Freiheit verbürgte.
Dennoch gelang es dem römischen Kirchenwesen, sich überall
einzudrängen. Daher erhob sich im 14. Jahrhundert der gelehrte
Oxforder Professor John Wycliffe (f 1384) zu energischem
Widerspruche gegen verschiedene Missbräuche desselben und gewann
viele Anhänger. Aber erst von König Heinrich VIIL, der eine

Zeitlang von Rom gefeiert war als Verteidiger des Glaubens

gegen Luther, wurde aus Anlass seiner Ehescheidungsangelegenheit
mit Hülfe des Parlaments 1534 die päpstliche Gewalt über

die Kirche Englands abgeschafft, und letztere unter die
Oberhoheit des Königs gestellt. Nach dessen Tode führte unter König-
Eduard VI. Erzbischof Cranmer von Canterbury unter dem
Einfluss lutherischer und kalvinischer Theologen eine Reformation
durch, die an den katholischen Gebräuchen festhielt. Die Königin
Maria stellte zwar die päpstliche Herrschaft wieder her, aber
diese dauerte nur kurze Zeit. Die nachfolgende Königin Elisabeth
gründete 1559 durch das Parlament die englische Staatskirche
(siehe Frage 47), in welcher wenigstens eine Richtung, die
hochkirchliche, in wesentlichen Zügen den katholischen Charakter
bewahrte. So ist das römische Joch, unter welches früher durch
politische Machthaber, nämlich die angelsächsischen Könige,
die britische Kirche mit roher Gewalt gebracht worden war,
auch wieder durch politische Gewalt gesprengt worden. Über
die anglikanische Kirche siehe einen Aufsatz im Altkatholischen
Volkskalender 1895, S. 52 ff., und einen Hirtenbrief des Bischofs
Reinkens vom 19. November 1881, ergänzt im „A. A. Kirchenblatt"

vom 20. Oktober 1882.
2. Mit dieser Kirche Grossbritanniens, deren Primas der

Erzbischof von Canterbury ist, stehen in Kirchengemeinschaft
die von ihr ausgegangenen Tochterkirchen in den Vereinigten
Staaten von Nordamerika (seit 1787), in Indien und in den sonstigen
in allen Weltteilen zerstreuten Kolonien, und diese Gemeinschaft
wird nach aussen hin besonders sichtbar durch die seit 1867
in der Regel alle zehn Jahre im erzbischöflichen Lambeth-Palast
zu London stattfindenden Bischofskonferenzen. Auf einigen der



letztem, z. B. auf der vom Juli 1897, an welcher 194
anglikanische Bischöfe sich beteiligten, wurde den altkatholischen
Gemeinschaften der verschiedenen Länder die wärmste Sympathie
ausgesprochen, und ihren Angehörigen die Zulassung zur heiligen
Kommunion zugesichert.

3. In Dänemark, das im 9. Jahrhundert durch den Apostel
des Nordens, den Mönch Ansgar aus dem Kloster Korvey an
der Weser, das Christentum erhalten hatte, liess König Christian

III. um 1536 durch einen Freund Luthers, Joh. Bugenhagen
von Wittenberg, die Kirche nach der lutherischen Kirchenordnung

organisieren, aber in der Weise, dass für die
Superintendenten der Bischofstitel beibehalten wurde. Oberbischof
blieb der König selbst. Auch Mitglieder dieser Kirche erschienen
auf unsern Bonner Unionskonferenzen.

d) Mit der evangelischen Kirche, der wir Altkatholiken zu
grossem Danke verpflichtet sind, weil sie uns an vielen Orten
ihre Kirchen zur Mitbenutzung einräumte und so die Abhaltung
des Gottesdienstes an würdiger Stätte auch da ermöglichte, wo
eine katholische Kirche uns nicht zur Verfügung stand, die
Erbauung einer eigenen aber noch unmöglich war. In ersterer
Beziehung nämlich ergaben sich auch um dessentwillen manche
Schwierigkeiten, weil den Angehörigen der römischen Kirche
der Simultan- oder gemeinsame Gebrauch von Kirchen mit
Altkatholiken bald (12. März 1873) durch Weisung der
römischen Kurie an den Münchner Nuntius und dann durch
Instruktion des letztern an die deutschen Bischöfe vom 24. März
1873 verboten wurde, die Regierungen aber vielfach nicht das
strenge Recht gegenüber den Römischen zur Anwendung bringen
wollten. Siehe Reusch: „Das Verfahren deutscher Bischöfe
bezüglich der den Altkatholiken zum Mitgebrauch eingeräumten
Kirchen"; Bonn 1875 bei Neusser. In der betreffenden
Verordnung wird ausgeführt : Da jede Duldsamkeit gegenüber den
Altkatholiken als Gleichgültigkeit und Mangel an Festigkeit
angesehen werden könne, da Einfältigen dadurch ein Ärgernis
gegeben und für Schwankende die Gefahr des Abfalls vom
Glauben nahe gelegt würde, so sei, falls eine weltliche Behörde
sich herausnehmen sollte, den Altkatholiken eine Kirche zu
überweisen, nach erfolgter Opposition die Kirche zu interdizieren,
d. h. der Besuch derselben unter Strafe des Bannes zu ver-



— 74 —

bieten. Im kanonischen Recht aber findet ein derartiges Verbot
keinerlei Begründung.

Manchen Mitgliedern der unter a, b, c und d genannten
Kirchen sind wir a,uch in sonstiger Beziehung vielfach zu grossem
Danke verpflichtet, nicht nur insofern sie ein richtiges Verständnis

für unsere Bestrebungen innerhalb ihrer Kirchengemeinschaften

durch Wort und Schrift zu verbreiten sich bemühten,
beziehungsweise noch bemüht sind, sondern auch, weil sie durch
Geldmittel unsere Sache unterstützen, z. B. durch Beiträge für
die Theologiestudierenden, für Kirchenbauten usw. Besonders
verdienen dankende Erwähnung wegen mannigfaltiger Beweise
ihrer Sympathie:

a) Aus Russland: Erzbischof Palladius von St. Petersburg
(f 1899) und dessen Nachfolger Antonius (zuvor von Finnland),
ebenda Erzpriester Joh. Janyschew, Mitglied des hl. Synods

(t 26. Juni 1910), ferner General Alexander Kiréeff in Schloss
Pavlovsk (bei St. Petersburg), Sekretär des Vereins der Freunde
geistlicher Aufklärung in St. Petersburg (f 26. Juli 1910), Propst
und Prof. Svétloff in Kiew, Staatsrat Sukhotin und Popovitzky,
Prof. Lopuchin (f), Herausgeber des „Kirchenboten", Prof. Papkoff

in St. Petersburg, Prof. Sokoloff in Moskau, Prof. Dr.
Wladimir Kérensky in Kasan, der das erste umfassende russische
Werk über den Altkatholizismus herausgab, und die bereits
verstorbenen Prof. Bolotoff (f 1900), Ossinine, Konstantin Niko-
laiewitsch, Etienne Wlasto und Erzpriester Josef Wassilieff in
Paris, seit 1860 mit Dr. Wladimir Guettée, einem französischen,
aus der römisch-katholischen zur russischenKirche übergetretenen
hervorragenden Kirchenhistoriker (f 1892), Schriftleiter der
„Union Chrétienne" (f 1887), Archimandrit Tatschalow in
Wiesbaden u. a. ; aus Griechenland: Erzbischof Lykurgos von Syra
und Tenos (f Oktober 1875), Erzbischof Nikephoros Kalogeras

von Patras (f 1895), Patriarch Anthimos VII. von
Konstantinopel (f) und verschiedene Professoren, wie Diomedes

Kyriakos in Athen; aus Serbien: die Bischöfe Hilarion und
Ruzitschitsch.

b) Aus Armenien: Erzbischof Ormanian, Patriarch der
armenischen Nationalkirche in Konstantinopel, Prof. Theod. Isaak
(früher am armenischen Kollegium in Kalkutta, dann Seelsorger
in Manchester, jetzt in Amerika) und Prof. Dr. A. Ter-Mike-
lian (f).



— 75 —

c) Aus Grossbritannien und Irland: Minister Gladstone (f),
Lorderzbischof Christopher Wordsworth von Lincoln (f) und
dessen Sohn Dr. John Wordsworth von Salisbury (f 16. August
1911), Bischof Harold Browne von Winchester (f 1892), Erzbischof
Plunket von Dublin (f 1. April 1897), Bischof Dr. Sandford von
Gibraltar, Primas Erzbischof Dr. Edward Benson (f 1896), Dr.
Friedrich Temple (f Januar 1903) und Dr. Archibald Tait von
Canterbury (f), Kanonikus Fr. Meyrick (f Januar 1906) in Bückling

Aylsham in Norfolk, Sekretär der anglokontinentalen
Gesellschaft, Dekan Howson von Chester, Kanonikus Henry Parry
Liddon von St. Paul in London, Kanzl. Prof. J. J. Lias von
East Bergholt Colchester Prof. Mayor in Cambridge,
Prof. White und Rev. Way in Oxford, Rektor Oldham von
Ashfort (Kent.) u. a. ; aus Amerika : Bischof Coxe von Western
New York (f 1896), Bischof Dr. Seymour von Springfield,
Bischof Dr. Kerfoot von Pittsburg, Bischof Dr. Haie (f 1900)
von Cairo (Illinois), Bischof Potter von New York (f 1908),
Prof. Philipp Schaff, ebenda, Erzbischof Holly von Port-au-Prince
auf Haiti, Rektor Nevin von der amerikanischen St. Paul-Kirche
in Rom (f 20. September 1906), Vorsitzender Bischof Williams von
Connecticut u. a. ; aus Dänemark : Pastor Schöler, Lie. Bloch u. a.

d) Aus der evangelischen Kirche: Prof. Friedr. Nippold in
Jena, der vielfach durch Wort und Schrift für uns eintrat, z. B.
durch die Schrift: „Ursprung, Umfang, Hemmnisse und
Aussichten der altkatholischen Bewegung", Berlin 1873, und auch
an unsern Kongressen sich zu beteiligen pflegt (seit 1907 in
Oberursel), Prof. Willibald Beyschlag (f November 1900) in Halle,
der 1882 in Halle das Buch : „Der Altkatholizismus, eine Denk-
und Schutzschrift an das evangelische Deutschland", erscheinen
liess, und Prof. Konst. Schlottmann in Halle, der in seiner
Schrift: „Erasmus redivivus sive de Curia Romana hucusque
insanabili" auch unsern Gewissenskampf bespricht, ferner Lie.
Th. Förster, der 1879 eine Darstellung der Entstehung und
Geschichte des Altkatholizismus gab, und Mich. Baumgarten in
Rostock (f 21. Juli 1889), der im fünften Vortrag seiner „Kirchlichen

Zeitfragen" den Altkatholizismus behandelte, Christ. Bühler,

Verfasser der von der Haager Gesellschaft zur Verteidigung
der christlichen Religion gekrönten Preisschrift: „Der Altkatholizismus,

historisch-kritisch dargestellt", erschienen 1880 in Leyden
(f 1904), ferner Lie. Oskar Kohlschmidt in Magdeburg, der in



— 76 —

dem jährlichen theologischen Jahresbericht der Literatur des
Altkatholizismus stets unter „Interkonfessionelles" einen eigenen
Abschnitt widmet, Jul. Thikötter in Bremen, der durch eine
Schrift: „Der Altkatholizismus, dargestellt und nach
evangelischen Grundsätzen beurteilt" (Barmen) und auch durch
materielle Förderung sich um unsere Bewegung verdient gemacht
hat, Konsistorialrat Dr. Ehlers in Frankfurt a. M., die
Superintendenten Dr. Braasch in Jena und Dr. Förster in Halle,.
Nationalrat Dr. Joos in Schaffhausen (f 1900) u. a.

45. Durch welche Mittel suchen wir eine Verständigung und Einigung
mit diesen befreundeten Kirchen anzubahnen?

a) Durch persönliches Nähertreten auf Kongressen und sonstigen

Versammlungen, sowie durch gegenseitige Besuche und
daran sich schliessenden Briefwechsel. So z. B. wohnten Bischof
Herzog und Abbé Loyson am 31. Juli 1878 einer Versammlung
von anglikanischen Freunden der altkatholischen Bewegung bei,
welche zu Farnham in dem alten bischöflichen Schlosse des
Bischofs Eduard Harold Browne von Winchester stattfand ;

ebenso am 29. Oktober 1881 die Bischöfe Reinkens und Herzog*
einer anglikanischen Versammlung zu Cambridge. Ferner unternahm

Bischof Herzog im Herbst 1880 eine Besuchsreise nach
Nordamerika. Siehe auch Frage 47. Andererseits wohnte Bischof
Henry Cotteril von Edinburg am 10. August 1879 dem
christkatholischen Gottesdienst in Bern bei und empfing aus der
Hand des Bischof Reinkens das hl. Abendmahl unter beiden
Gestalten.

b) Durch Unionskonferenzen, deren bisher zwei grössere mit
günstigem, viel versprechendem Erfolge in den Jahren 1874 und
1875 zu Bonn unter Leitung des Stiftspropstes und Prof. Dr.
Döllinger aus München abgehalten wurden. Dieselben waren allerdings

nur privater Natur; aber auch so ist es auf das
herzlichste zu begrüssen, dass die erschienenen Vertreter der
orientalisch-russischen, der bischöflich anglikanisch-amerikanischen
und der altkatholischen Kirchen bezüglich der wichtigsten
Differenzpunkte zu einer vorläufigen Einigung gelangten.
Ausführliche Berichte hierüber von Prof. Reusch sind in Bonn bei
Neusser erschienen. In neuerer Zeit wurde die abermalige
Abhaltung solcher Unionskonferenzen in Amerika in Anregung
gebracht, indem im Oktober 1910 zu Cincinnati eine General-



— 77 —

synode der bischöflichen Kirche Amerikas, auf der über 100
Bischöfe und mehr als 300 abgeordnete Priester und Laien
versammelt waren, einstimmig beschloss: es solle in
Anbetracht des allenthalben im christlichen Volke zunehmenden
Verlangens nach Erfüllung der Bitte unseres Herrn bezüglich
des Einsseins aller seiner Jünger eine mehrgliedrige Kommission

eingesetzt werden, welche die Aufgabe hat, eine
Konferenz zu veranstalten zur Erwägung von Fragen, die den
Glauben und die kirchliche Ordnung* betreffen, und es sollen
alle christlichen Gemeinschaften der ganzen Welt, die unsern
Herrn Jesus Christus als göttlichen Erlöser bekennen, gebeten
werden, sich mit zu beteiligen bei Veranstaltung und Abhaltung
einer solchen Konferenz.

c) Durch Arbeiten von wissenschaftlichen Kommissionen, die
zu diesem Zweck gebildet wurden und gegenseitig Gutachten
über die hauptsächlich in Betracht kommenden Differenzpunkte
austauschen. Zurzeit geschieht dies zwischen einer auf dem
Rotterdamer Kongress in Holland 1894 eingesetzten und zwischen
einer russischen Kommission von Gelehrten, welche mit
Einwilligung des hl. Synods in St. Petersburg eingesetzt wurde.

dì Durch Herausgabe einer internationalen theologischen
Zeitschrift, die gemäss Beschluss des zweiten internationalen
Altkatholikenkongresses in Luzern (1892) unter verdienstvollster
Mitwirkung des Generals Kiréeff gegründet wurde, seit 1893

vierteljährlich in Bern bei Stämpfü & Cie. erscheint und
Aufsätze ihrer Mitarbeiter teils in deutscher, teils in französischer,
teils in englischer Sprache bringt. Bis Ende 1910 stand sie unter
Leitung des Prof. Dr. Eugen Michaud und führte den Titel
„Revue internationale de Théologie" (Preis jährlich 16 Fr.) Darauf

übernahm die geschäftliche Leitung* Prof. Dr. Thürlings in
Bern, die Redaktion ebenderselbe in Verbindung mit Prof. Dr.
Kennink in Amersfoort und Prof. Dr. Keussen in Bonn, die
Herausgabe aber das schweizerische christkatholische
Presskomitee. Die Zeitschrift erscheint nunmehr in etwas kleinerem
Umfange in Quartalheften von 120—150 Seiten 8° zum Jahrespreis

von Fr. 12 unter dem Titel „Internationale kirchliche
Zeitschrift" und kann von der Druckerei Stämpfli in Bern
und durch jede Buchhandlung bezogen werden. Seit 1903
dient der Unionsidee auch eine in London in neugriechischer
und englischer Sprache erscheinende Zeitschrift „The Union of



— 78 —

the Churches" (Die Einigung der Kirchen); Schriftleiter ist
Archimandrit Teknopulos unter Beihülfe des Bischofs von
Salisbury,

e) Durch Gründung von Gesellschaften unter Angehörigen
der einzelnen Kirchengemeinschaften. Siehe Frage 47.

46. Mit welcher der uns befreundeten Kirchen ist am ehesten volle
Verständigung und Einigung zu erhoffen?

Mit der griechisch-morgenländischen und russischen Kirche.
Denn die morgonländische Kirche hat im Jahre 1054 unter
dem Patriarchen Michael Caerularius von Konstantinopel, nachdem

die seit langem zwischen Alt- und Neurom aus politischen
und kirchlichen Gründen herrschende Eifersucht schon unter
dem Patriarchen Photius (f 891) zu mehrfachen Streitigkeiten
geführt hatte, aus ähnlichen Gründen, wie wir in unserer Zeit,
von der römischen Kirche sich getrennt, nämlich, weil letztere
in Lehre und Verfassung von der alten Kirche abwich,
einseitig ohne Berechtigung den bereits in Frage 24 c erwähnten
Zusatz „Filioque" ins Glaubensbekenntnis aufgenommen hatte
und eine Herrschaft über die ganze Kirche, auch die
morgenländische, sich anmasste, wozu auch noch verschiedene
Vorwürfe kamen über Abweichungen in Ritus und Disziplin, namentlich

über das in ihr herrschende Gelderpressungssystem. Dauernd

aber und bis heute unheilbar war diese Trennung erst
geworden, als im Jahr 1204 während des vierten sogenannten
Kreuzzuges die abendländischen Kreuzfahrer, statt gegen die
Türken zu ziehen, auf die Bitten eines vertriebenen
byzantinischen Prinzen hin das christliche Konstantinopel erstürmten,,
die griechischen Kirchen beraubten und entweihten, ein lateinisches

Kaisertum errichteten, und daraufhin Papst Innozens III.
die volle Unterjochung und Latinisierung der griechischen
Kirche anstrebte, indem er römische Bischöfe und Priester und
Mönche einsetzte, den einheimischen Klerus vergewaltigen liess
und sogar die Inquisition mit ihren Scheiterhaufen auf
griechischen Boden verpflanzte. Im Jahr 1261 wurde das lateinische
Joch durch Kaiser Michael Poläologus wieder abgeschüttelt,
und Unionsversuche, die von der abendländischen Kirche und
byzantinischen Kaisern, von letzteren aus politischen Erwägungen,

auf den Konzilien zu Lyon 1274 und zu Florenz 1439
unternommen wurden, hatten nur scheinbaren Erfolg und



— 79 —

scheiterten schliesslich an dem heftigsten Widerstände, der
sich innerhalb der griechischen Geistlichkeit und des griechischen

Volkes erhob. Nur auf dem ausgedehnten Grenzgebiete
beider Kirchen gelang es der römischen Kirche, durch Missionare

manche ursprünglich der griechischen Kirche angehörige
Völkerschaften zur zeitweiligen oder bleibenden Annahme dei-
Union zu bewegen, unter anfänglicher Schonung ihrer
gottesdienstlichen Sprache und ihrer kirchlichen Gebräuche (unierte
Griechen). Derartig unierte Kirchengemeinschaften des Orients
mit etwa 5 Millionen Seelen sind (siehe „Deutscher Merkur"
1894, Seite 375): 1. die unierte chaldäische Kirche mit 5

Erzbistümern und 6 Bistümern und 2 apostolischen Vikariaten auf
der Halbinsel Malabar; 2. die unierte syrische unter dem
Patriarchen von Antiochia mit 4 Erzbistümern und 7 Bistümern;
3. die der Maroniten (in Syrien) mit 8 Diözesen ; 4. die der
Melchiten (Araber) in Syrien, Palästina und Ägypten unter dem
griechischen Patriarchen von Antiochia mit 6 Erzbistümern
und 8 Bistümern ; 5. die armenische unter dem Patriarch von
Cilicien, der in Konstantinopel residiert und als Vertreter
sämtlicher unierten orientalischen Christen des osmanischen Reiches
gilt. Unierte Armenier leben auch in Österreich und Russland.
Dazu kommen, unter einem lateinischen apostolischen Vikar
stehend, unierte Kopten in Ägypten und unierte Abessinier, sowie
rein griechisch Unierte in Unteritalien, Korsika, Sizilien,
Griechenland, Konstantinopel etc., ferner griechisch - rumänische,
griechisch-ruthenische in Österreich und griechisch-bulgarische des
slavischen Ritus in Mazedonien und Thrazien, endlich Albanesen,
auch Ruthenen in Deutschland, sowie Ruthenen, Melchiten und
Albanesen in Amerika.

Auch nachdem Konstantinopel am 29. Mai 1453 in die
Hände der Türken gefallen war, hat die morgenländische
Kirche, wie früher als Glied der ungeteilten Kirche, das ihr
anvertraute apostolische Erbe treu und unverfälscht bewahrt,
hat sich keine Neuerungen in Glaubenssachen zuschulden
kommen lassen, von manchen Missbräuchen der römischen
Kirche sich frei erhalten und erkennt wie wir dem römischen
Bischof nur einen Ehrenvorrang unter den fünf ursprünglichen
Patriarchen zu, nicht aber das Recht, die ganze Kirche zu
regieren und. zu beherrschen. Unterschiede aber in blossen
theologischen Meinungen oder in Sachen des Ritus und der



— 80 —

Disziplin bilden keinen hinreichenden Grund, um die Erklärung*
der Kirchengemeinschaft mit der altkatholischen Kirche des

Abendlands hintanzuhalten, sobald die beiderseitige
Übereinstimmung in allen wesentlichen Stücken des Glaubens festgestellt

und anerkannt ist. Rituelle, bezw. disziplinare
Unterschiede sind: dass in der morgenländischen Kirche die Taufe
durch Untertauchen, und die Firmung von dem einfachen
Priester gleich nach der Taufe gespendet, dass beim heiligen
Abendmahl gesäuertes Brot angewendet wird, dass auch die
Laien allenthalben das hl. Abendmahl unter beiden Gestalten
empfangen, dass auch schon den kleinen Kindern bei der Taufe
konsekrierter Wein gereicht wird (als Nachklang der ehemals
bei der Taufe von Erwachsenen mit dieser verbundenen
Kommunion)1), dass die Kleriker nach empfangener Weihe
nicht mehr heiraten dürfen, sondern nur vor der Subdiakonats-
weihe, und dass durch Ehebruch die Ehe auch dem Bande
nach für geschieden gilt usw. Ähnlich wie zu den orthodoxen
Kirchen ist auch unser Verhältnis zu der armenischen Kirche.

47. Mit welcher Kirche ist gleichfalls die Einigung schon sehr

weit gediehen?

Mit den reformierten bischöflichen Kirchen Englands,
Nordamerikas und in den englischen Kolonien. Auf der Bonner
Unionskonferenz 1874 wurde seitens der altkatholischen Theologen,
an ihrer Spitze von Prof. Döllinger und Bischof Reinkens,
anerkannt, dass die englische und die von ihr herstammenden
Kirchen die ununterbrochene bischöfliche Sukzession (Nachfolge)

bewahrt haben, somit ihre Priester gültig geweiht2) sind,
und es wurde auch in wesentlichen Lehren ein Einverständnis
gefunden, so bezüglich des Wesens und Wertes der echten
Tradition und bezüglich der hl. Schrift als primärer Glaubensregel,

ferner bezüglich der Rechtfertigung aus dem durch die
Liebe wirksamen Glauben, bezüglich des Ablasswesens, der
Zahl der Sakramente, der römischen Lehre von der unbefleckten

Empfängnis Mariens, bezüglich des Sündenbekenntnisses,

') Vgl. Dr. Steinwachs im « Altkath. Volksblatt » 1910, Nr. 36 über
«Das Alter der Erstkommunikanten».

J) In neuester Zeit will eine holländische Kommission die Frage noch
einmal gründlich untersuchen.



— 81 —

des Charakters der hl. Eucharistie und des Gebets für die
Verstorbenen. Von unserer achten deutschen Synode (1883) wurde
unseren Priestern gestattet, den Mitgliedern der englischen
Kirche, wenn solche bei uns zu kommunizieren wünschen, das
hl. Abendmahl unter beiden Gestalten zu reichen. Anderseits
haben auch bereits hervorragende Mitglieder unserer Kirche
zufolge privater Verständigung von anglikanischen Priestern
die hl. Kommunion empfangen. Weiter schritt die gegenseitige
Verständigung durch Konferenzen, wreiche im Oktober 1887 in
Bonn zwischen zwei von dem Primas der englischen Kirche,
Erzbischof Benson von Canterbury entsandten englischen
Bischöfen, nämlich Will. Maclagan von Lichfield (f 19. Sept. 1910)
und Joh. Wordsworth von Salisbury, nebst drei Begleitern
derselben einerseits und Bischof Reinkens und Geheimrat von Schulte
andrerseits abgehalten wurden. Auch den drei Bischöfen der
altkatholischen Kirche Hollands statteten auf Veranlassung des
Primas der anglikanischen Kirche die englischen Bischöfe
Wordsworth von Salisbury und Wilberforce von Newcastle in
Begleitung zweier Priester (darunter Oldham) im Juni 1888
einen Besuch ab, um über die Verhältnisse dieser Kirche sich
genauer zu unterrichten und durch Aufschlüsse über ihre eigene
zwischen ihr und der anglikanischen ein innigeres Verhältnis
anzubahnen, und am 14. Juni fand im Hause des Erzbischofs
Heykamp in Utrecht eine längere Konferenz statt, an welcher
sich auch Seminarpräsident van Thiel aus Amersfoort, Pfarrer
van Santen aus Dordrecht und andere beteiligten. Die oben
genannten Bischöfe von Lichfield und Salisbury machten im
Oktober 1887 auch dem Bischof Herzog offiziellen Besuch.
Letzterer hinwiederum reiste Ende Juli 1888 nach England
und wohnte im Verein mit Vertretern des Altkatholizismus aus
Holland (van Santen), Österreich (Czech), Italien (Campello) und
Spanien (Cabrera) Konferenzen mit geistlichen und weltlichen
Gliedern der angloamerikanischen Kirche bei, welche im
Anschluss an eine im Lambethpalast abgehaltene Generalsynode
vom Bischof von Winchester auf Farnham Castle und vom
Bischof von Salisbury in Salisbury veranstaltet wurden. Dieser
hingegen nahm am 15. September 1889 an der zu Warnsdorf
abgehaltenen Synode der Altkatholiken Österreichs mit
Superintendent Dr. Braasch aus Jena teil und empfing aus den Händen

der Pfarrer Nittel und Erb das hl. Abendmahl.
Internat, kirelil. Zeitschrift, Heft 1, IM?, fi



— 82 —

Ähnlich bestehen die freundlichsten brüderlichen
Beziehungen zwischen der anglikanischen und der orthodoxen
Kirche. Davon zeugt z. B. der Besuch, welchen im April 1897
Erzbischof Will. Maclagan von York, begleitet von Prof. Birk-
bek, in St. Petersburg und Moskau machte. Und der
gegenwärtige Patriarch von Konstantinopel, Joachim III., äusserte
gelegentlich, dass die äusserst herzlichen Beziehungen, die
zwischen den beiden Kirchen bestehen, auch zu einer
Übereinkunft führten, w*onach an Orten, wo keine Geistlichen der
anderen Kirche sind, orthodoxe Priester Anglikanern, sowie
anglikanische Pastoren orthodoxen Christen gewisse Sakramente
spenden können. 1906 wurde daher auch eine Gesellschaft
gegründet, welche sich zur Aufgabe macht, die Interkommunion

zwischen der anglikanischen und orientalischen Kirche
möglichst zu fördern und zu diesem ZAvecke auf Geistliche und
Laien beider Kirchen durch Vorträge, Rundschreiben,
Flugschriften, Versammlungen usw. einzuwirken. Sie nennt sich
„The Anglican and Eastern-orthodox Churches Union".

Auch zur Beratung über die Möglichkeit einer Verbindung
mit der schwedischen Kirche und über die Bedingungen einer
solchen wurde im Frühjahr 1909 im Auftrage der im Jahre 1908

abgehaltenen Lambeth - Konferenz, welcher der Bischof Totti
von Calmar einen Brief seines Erzbischofs von Upsala vom
20. Juni 1908 vorgelegt hatte, vom Erzbischof von Canterbury
eine Kommission ernannt, bestehend aus sechs Mitgliedern unter
dem Vorsitz des Bischofs von Winchester. Von dieser wurde
mit Vertretern der schwedischen Kirche unter dem Vorsitz des

Erzbischofs von Upsala im September 1909 im Kapitelsaal zu
Upsala eine Konferenz abgehalten, worüber ein ausführlicher
Bericht im „Guardian" vom 20. Oktober 1909 veröffentlicht
wurde. Beschlüsse wurden noch nicht gefasst, w*ohl aber
weitere Verhandlungen in Aussicht gestellt.

Ebenso wurde 1908 eine Gesellschaft gegründet, St. Willi-
brord-Bund genannt (Society of St. Willibrord), zum Zweck der
Pflege freundschaftlicher Beziehungen zwischen den
anglikanischen und altkatholischen Kirchen, derVermehrung der wechselseitigen

Kenntnis voneinander und so der Anbahnung einer
engeren kirchlichen Gemeinschaft. Nach Willibrord wird sie
genannt, weil dieser von England kam und Gründer des Bistums
Utrecht wurde. Protektor oder Patron derselben ist der alt-



— 83 —

katholische Erzbischof von Utrecht ; Präsidenten sind: der
anglikanische Lordbischof von Gibraltar und der altkatholische
Bischof von Haarlem ; Vizepräsidenten : die Häupter, beziehungsweise

Vertreter der verschiedenen anglikanischen und
altkatholischen Landeskirchen. Der Arbeitsausschuss besteht aus
zwölf Geistlichen und zwölf Laien. Erster Generalsekretär
ist Rev. George E. Barber in London, Sekretär für Deutschland

Pfarrer Bommer in Köln, Sekretäre für Österreich sind:
Pfarrer Ferk in Mähr. Schönberg und Kooperator Mochmann
in Warnsdorf, für die Schweiz Pfarrer Weckerle in Basel.

Die förmliche Abschliessung der Union oder Kirchengemeinschaft

kann natürlich erst erfolgen, nachdem Übereinstimmung
in allen wesentlichen Glaubenspunkten festgestellt und durch
die massgebenden Organe der betreffenden Kirchen offiziell
erklärt sein wird. Eine Schwierigkeit scheint noch zu liegen fürs
erste in den verschiedenen Richtungen, welche innerhalb der
englischen Staatskirche bestehen. Man unterscheidet nämlich
in ihr: 1. eine hoch- oder strengkirchliche Partei (High Church),
welche eifrig wacht über die Bewahrung aller altkirchlichen
Formen und Satzungen; 2. eine niederkirchliche oder evangeli-
sierencle Partei (Low Church), w7elche, in lebhaftem Verkehr
stehend mit den nicht zum Verbände der Staatskirche gehörenden
Sekten (Dissenters), für Fortschritt und Unabhängigkeit der
Kirche vom Staat, für evangelische Freiheit und allgemeines
Priestertum eintritt, und 3. eine breitkirchliche Partei (Broad
Church), welche der Kirche eine breitere Grundlage geben will
und zu den freieren Anschauungen der modernen theologischen
Kritik, teilweise zum Rationalismus hinneigt. Auch das scheint
die förmliche Union zu erschweren, dass die sogenannten 39
Artikel, die 1562 unter Königin Elisabeth, zwar nicht als
Glaubensbekenntnis, aber doch als Norm der Lehre zur Bewahrung
einer gewissen Einheitlichkeit aufgestellt wurden, und von denen
einige kalvinistisch gedeutet werden können, wenn sie auch
gegenwärtig nicht mehr als allgemein und auch für den Klerus
nicht mehr als in allen einzelnen Sätzen im Gewissen verbindlich

angesehen werden, doch äusserlich noch zu Recht bestehen.
Siehe Bischof Harold Brownes Werk: "Exposition of the Thirty-
nine Articles".



— 84 —

48. Warum scheint mit der räumlich und national in den einzelnen
Ländern uns am nächsten stehenden evangelischen Kirche die

Einigung am schwersten erreichbar?

Weil die evangelische Kirche selbst in verschiedene, zum
Teil weit auseinandergehende Richtungen zerspalten ist und
einer von allen Richtungen als Autorität anerkanten Vertretung
entbehrt. Doch zählen wir innerhalb derselben manche warme,
verständnisvolle Freunde und Vorkämpfer näherer Verständigung

(Frage 44), welche gewisse Mängel der eigenen
Religionsgemeinschaft und manche Vorzüge der unserigen, namentlich
in bezug auf Kirchenverfassung und Kultus, wohl erkennen und
aufrichtig zugestehen. Auch der evangelische Bund mit zurzeit
über 400,000 Mitgliedern, eine 1886 ins Leben gerufene
Vereinigung von deutschen Protestanten, die auf Grund des
Bekenntnisses zum eingeborenen Sohn Gottes, als dem einzigen
Mittler des Heils, den Versuch macht, Angehörige der
verschiedenen evangelischen deutschen Landeskirchen und Parteien
innerlich zu einigen zur Abwehr gegen den gemeinsamen Feind,
den Romanismus, erkennt in uns einen in dieser Beziehung das

gleiche Ziel verfolgenden Bundesgenossen und steht uns
sympathisch zur Seite. Es ist daher zu hoffen, dass auf dem Wege
unparteiischer Forschung und brüderlicher Beratung einst auch
mit denjenigen der Protestanten, die gleich wie wir das Reich
Gottes aufbauen wollen auf dem Fundamente, das Christus
gelegt hat, eine Verständigung und Einigung im wesentlichen sich
erzielen lasse. Fühlen wir uns ja jetzt schon mit solchen geistig-
nahe verwandt und durch das Band der Liebe in Frieden
verbunden, indem wir mit ihnen das Recht der Gewissensfreiheit
hochhalten, mit ihnen den Gottesdienst durch Gebrauch der
Landessprache und das in dieser vom Volk gesungene Kirchenlied
zu einem nationalen gestalten, mit ihnen gegen Veräusser-
lichung und Missbrauch der Religion ankämpfen, für Selbständigkeit

des Staates auf seinem Gebiete gegenüber Herrschafts-
gelüsten der kirchlichen Gewalt eintreten, und auch der Wissenschaft

das Recht voraussetzungslosen Forschens zu wahren
suchen. Auf protestantischer Seite spricht unter andern Prof.
Beyschlag in der bereits erwähnten Schrift: „Der Altkatholizismus",

S. 60 der dritten Auflage, diese Hoffnung aus mit den
Worten :



— 85 —

„Wer in eine fernere Zukunft der christlichen Kirche auf
Erden hinausspäht, wird in dieser jüngsten der christlichen
Konfessionen die sich evangelisch reinigende und verklärende
Gestalt erkennen, in welcher der Katholizismus imstande wäre,
sich mit der Kirche der Reformation zu einer höheren Einheit
zusammen zu schüessen, einer Einheit, in welcher die
ausgetauschten und vereinigten Gnadengaben beider die Christenheit

dem Ideale näher geführt hätten, das der Herr seiner
Gemeinde vorgesteckt hat... Dieser Katholizismus kann und will,
während der römische sich immer anti-evangelischer zuspitzt
und keine andere Perspektive übrig lässt als unseren oder seinen
schliesslichen Untergang, mit uns in ein Verhältnis brüderlicher
Gemeinschaft und gesegneter Wechselwirkung treten. Und hierin
liegt neben der kirchlichen Zukunftsbedeutung des Altkatholizismus

zugleich eine vaterländische, die nicht minder gross ist
und vielleicht für den Augenblick noch dringendere Ansprüche
auf unsere Beherzigung hat."

49. Welche weitere segensreichen Folgen erhoffen wir von einer zu¬

nehmenden Verständigung und Einigung unserer altkatholischen

Kirchengemeinschaft mit anderen christlichen Konfessionen?

a) Wir hoffen, dass dadurch auch innerhalb der römischen
Kirchengemeinschaft immer weitere Kreise von solchen, die
aufrichtig die Wahrheit suchen, allmählich zur Erkenntnis gelangen,
dass das römische (ultramontane) System falsch, unchristlich,
unkatholisch und verderblich ist, zugleich aber auch den Mut
und die Kraft gewinnen, dieser Überzeugung gemäss zu handeln,
und dass infolgedessen schliesslich auch die an der Spitze
stehenden Machthaber zur Selbstbesinnung, zum Innehalten und
zur Umkehr auf der verderblichen Bahn sich werden genötigt
sehen.

b) Wir hoffen auch, dass der durch die vielerlei ärgerlichen
Spaltungen geschmälerte Einfluss des Christentums auf das Leben
der einzelnen, der Gesellschaft, der Staaten und Völker mit der
zunehmenden Einigung wieder erstarke, und in der von Christus
beabsichtigten Weise segensreicher sich geltend mache auf
Christen und NichtChristen, also auch eine erfolgreichere
Missionstätigkeit unter letzteren ermögliche. Vergleiche Frage 33.



— 86 —

50. Wodurch kann und soll der einzelne Altkatholik, welchem Stande

er auch angehöre, das Seinige beitragen zur Förderung der
hohen Ziele des Altkatholizismus?

Dadurch, dass er nicht bloss römische Entstellungen und
Fälschungen des Christentums von sich fernzuhalten und andern
zum Bewusstsein zu bringen sucht, sondern auch ernstlich sich
bemüht, in jeder Beziehung, durch rege Beteiligung* am
kirchlichen Leben und vor allem durch eine gewissenhafte Erfüllung
seiner Standespflichten und eine strenge sittlich-religiöse
Lebenshaltung, durch Meidung der Laster und Übung der Tugenden,
sich als ein warmherziger, aufrichtiger Jünger Christi zu
bewähren und so auch seinen kirchlichen Gegnern Achtung und
Anerkennung abzunötigen.

M. Kopp.


	Die altkatholische Bewegung der Gegenwart, deren Ursprung, Entwicklung und Ziel in 50 Fragen und Antworten [Schluss]

