Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)
Heft: 1
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 100 —

—_—

KIRCHLICHE CHRONIK.

Die christkatholische Kirche der Schweiz. — Am 30. Oktober
hielt die christkatholische Kirche in Ziirich ithre Jahressynode ab.
Am Tag vorher hatte Bischof Dr. E. Herzog die Elisabethenkirche,
die die Ziirchergemeinde als zweites Gotteshaus neu errichtet, ein-
geweiht. Das Haupttraktandum der Synode bildete ein Referat
von Pfarrer Dr. Fischer in Aarau iiber die katholisch-theologische
Fakultit an der Hochschule Bern. Sie ist die einzige einer Uni-
versitit eingegliederte Anstalt, an der altkatholische Theologie
gelehrt wird. Sie hat internationalen Charakter. Seit ihrem Be-
stehen ist sie regelmissig wiederkehrenden Angriffen der romisch-
katholischen Partei ausgesetzt, die sie zu Fall bringen mochte. Im
Berner Grossen Rat war kiirzlich wieder eine Motion eingereicht
worden, um die Fakultit aufzuheben, damit die dadurch frei ge-
wordenen (elder fiir andere Universititszwecke verwendet werden
konnten. Die christkatholische Kirche begegnet diesen Anfein-
dungen dadurch, dass sie durch Stiftung von Fonds die Fakultat
finanziell zu sichern sucht. Im Laufe der Jahre hat sie gegen
240,000 Franken zusammengelegt. Pfarrer Fischer gab nun in
seinem zeitgemissen Referat einen trefflichen Uberblick iiber die
Geschichte, den Bestand und die Bedeutung dieser ILehranstalt.
An der Synode herrschte die einmiitige Stimmung, kein Opfer zu
scheuen, um sie zu erhalten. Inzwischen wurde die Motion im
Berner Grossen Rat am 20. November behandelt und auf den ein-
stimmigen Antrag der Regierung mit fast allen Stimmen gegen die
der Ultramontanen abgelehnt. Der Vertreter der Berner Regierung,
Erziehungsdirektor Lohner fiihrte u. a. folgendes aus:

Zunidchst ist daran zu erinnern, dass die christkatholische
Kirche laut kantonaler Verfassung Landeskirche ist. Die gesetz-
liche Grundlage fiir die Errichtung der Fakultit liegt im Kirchen-
gesetz vom 18, Januar 1874, wo ihre Errichtung vorgesehen ist.
In Ausfiihrung dieser Bestimmung ist durch Grossrats-Dekret vom
Jahre 1874 die Organisation der Fakultit des nihern umschrieben
worden. Wollte man die Fakultit aufheben, so miisste das Kzrcken-



— 101 —

gesetz revidiert werden. Die Regierung sagt sich aber, zu einem
derartigen folgenschweren Schritte liege heute keine triftige Veran-
lassung vor. Ich gebe ohne weiteres zu, dass die christkatholische
Bewegung nicht den Umfang angenommen hat, den ihre Vor-
kimpfer und wohl auch die bernischen Behorden und Staatsmanner
von ihr erwartet hatten. Immerhin darf nicht gesagt werden, dass
die kirchliche Tatigkeit und Wirksamkeit der christkatholischen
Kirche und die Zahl ihrer Anhidnger so unbedeutend wire, dass
der Fortbestand der Fakultit schon aus diesem Grunde nicht mehr
zu rechtfertigen widre. Aus amtlichen Akten geht hervor, dass im
Jahre 1909/10 in 13 verschiedenen Kantonen 40 christkatholische
Gemeinden und Genossenschaften bestanden, ausserdem ist an 40
verschiedenen Orten Religionsunterricht an christkatholische Schiiler
erteilt worden. Zerstreute Christkatholiken befinden sich an zirka
300 verschiedenen Orten der Schweiz. Und man kann nicht wissen,
ob nicht durch irgend einen Zug der Zeit diese Konfession wieder
raschere Zunahme erfahren mag.

Nun die Verhiltnisse der Fakultit selbst! Thr Lehrkorper
besteht aus fiinf Professoren, die sowohl als Gelehrte, wie auch
als Menschen mit Recht allgemeine Achtung geniessen. An ihrer
Personlichkeit und amtlichen Wirksamkeit ist nichts auszusetzen.
Die Kritik hat eingesetzt bei den Studenten, es seien meistens Aus-
linder. Es ist richtig, dass eine relativ ziemlich grosse Zahl von
Auslindern an der Fakultat studiert. Aber daneben finden sich auch
schweizerische Studierende. Eine grosse Zahl unserer schweizerischen
Studenten befindet sich ebenfalls an auslindischen Universititen
und sie werden dort gut aufgenommen. Es darf also nicht zu
einer Existenzfrage fiir die Fakultit gemacht werden, wenn dort
die Auslinder dominieren.

Zum finanziellen Punkt bemerkte Regierungsrat Lohner, dass
sich die faktischen Besoldungsausgaben des Staates Bern fir die
Fakultit sich auf Fr. 7000 belaufen, was bei einem Jahresbudget
der Universitit von rund einer Million nicht als hoch angesehen
werden kann.,

Fiir Stipendien hat der Staat absolut nichts auszugeben. Der
christkatholische Stipendienfonds reicht mit seinen Ertrignissen da-
fir aus. Zu den 353,000 Franken des Stipendienfonds kommt noch
der fiir die finanzielle Sicherstellung der Fakultit gegriindete Stamm-
gutfonds mit Fr. 130,000, dessen Ertrignisse an den Staat aus-
gerichtet werden. Endlich ist zu sagen, dass die Motion die iiber-
raschende Wirkung hatte, dass sich die Christkatholiken sofort der
bedringten Fakultit angenommen haben und anlisslich des 70. Ge-
burtstages ihres Bischofs eine Sammlung veranstalteten, die iiber



— 102 —

Fr. 55,000 ergeben hat. Dieser Fonds soll noch weiter gedufnet
und der Regierung zur Erhaltung der Fakultit zur Verfiigung ge-
stellt werden, so dass der Staat Bern in absehbarer Zeit in seinen
Auslagen fiir die Fakultit noch wesentlich entlastet wird. Einer
Religionsgenossenschaft, die, wenn sie auch klein ist, eine solche
Opferwilligkeit an den Tag legt, kann man eine gewisse Lebens-
kraft nicht absprechen. Aus diesen Griinden sagte sich die Re-
glerung, es liegt kein zwingender Grund vor zur Aufhebung der
Fakultit und zur Revision des Kirchengesetzes. Sie leint daker
die Motion, soweit sie diesen Teil betrifft, eznstommig ab.

In seinem Bericht an die Synode gibt Bischof Dr. E. Herzog
jeweilen auch ausfiihrlichen Aufschluss iiber die Beziehungen zu
befreundeten Kirchen. Dies Jahr gab der Bischof folgendes zur
Kenntnis:

« Die Bezichungen zu den altkatholischen Kirchen des Auslandes
werden in bisheriger Weise fortgesetzt. Zu wichtigeren Mitteilungen
geben nur FEngland und PFolen Veranlassung. In meinem vor-
jahrigen Bericht habe ich noch einmal an die fast unglaubliche
Treulosigkeit erinnert, deren Opfer Bischof Arnold Harris Mathew
gewesen ist, jedoch beigefiigt, es existiere doch nun eine altkatho-
lische Kirche in England. Das diirfte ich heute nicht mehr be-
haupten. Bald nach unserer letzten Synode nahm Bischof Mathew
gegeniiber der Kirche Englands eine Haltung ein, die den Herrn
Bischof Dr. van Thiel von Haarlem veranlasste, im « Guardian» vom
5. August 1910 Offentlich zu erkliren, dass fiir die Haltung und
die Meinungsiusserungen des Herrn Bischofs Mathew keine andere
altkatholische Kirche verantwortlich sei. Dieser antwortete in der
«Church Times» vom 12. August, dass dem tatsichlich so sei,
indem er die volle Autonomie fiir sich in Anspruch nehme. In
der Utrechter Vereinbarung vom 24. September 1889, die auch
Mathew bei seiner Konsekration unterzeichnet hat, ist aber vor-
gesehen, dass kein Bischof Beziehungen eingeht, die es den alt-
katholischen Mitbischofen unmoglich machen wiirden, mit ihm die
Kirchengemeinschaft aufrecht zu erhalten. Als eine Ausseracht-
lassung dieser Verpflichtung musste es erscheinen, als Mathew
Bischofsweihen vornahm, die mit kirchlicher Ordnung unvereinbar
sind. Am 19. August 1910 brachte die Londoner «Times» die
erstaunliche Nachricht, dass er schon am 13. Juni volhg geheim
und eigenmichtig zwei bisher rémischkatholische Pfarrer, die vor-
gaben, noch unter der Jurisdiktion des rémischen Papstes zu stehen,
zu Bischdfen konsekriert habe. Die Nachricht wurde sodann auch
von der romischen Presse in England bestitigt und von Mathew
selbst als richtig anerkannt. Die beiden neuen Bischéfe gingen



— 103 —

sogar so weit, der pipstlichen Kurie von ihrer Beforderung Kenntnis
zu geben. Diese bestdtigte allerdings die vollzogene Handlung
nicht, sondern verhdngte unterm 9. Februar 1911 sowohl iiber
Bischof Mathew wie iiber die beiden von ihm konsekrierten Geist-
lichen Herbert Ignaz Beale und Arthur Wilhelm Howarth unter
Nennung der Namen die grosse Exkommunikation. Von den alt-
katholischen Bischofen wurde die Haltung Mathews als Preisgebung
der Kirchengemeinschaft angesehen; doch hatte die Bischofskon-
ferenz die peinliche Angelegenheit bisher nicht behandelt und dar-
tiber keinen formlichen Beschluss gefasst. Welchen Anhang Ma-
thew und seine Genossen gegenwirtig besitzen, ist mir vollig un-
bekannt. Die letzte Kundgebung, von der ich Kenntnis erhalten
habe, ist eine an den Erzbischof von Utrecht gerichtete Erklarung
vom 31. Dezember 1910, die im «Guardian» vom 6. Januar 19II
erschienen ist, und in welcher Bischof Mathew der eigenen Ge-
meinschaft den Titel « Abendldandische orthodox-katholische Kirche
in Grossbritannien und Irland » gibt, gleichzeitig aber sieben Punkte
aufzahlt, in welchen die altkatholischen Kirchen nicht orthodox
seien! Die Hoffnung, mit dieser Kundgebung die besondere Sym-
pathie des Patriarchats von Konstantinopel zu erwerben, scheint
sich nicht erfiillt zu haben. Ich war und bin der Meinung, dass
sich die vereinigten altkatholischen Bischéfe mit Herrn Bischof
Mathew auf keine Diskussion iiber ihre Orthodoxie einlassen konnen.

Erfreuliches ist iiber unsere Glaubensgenossen in Russisch-Polen
zu melden. Unterm 20. Mai 1910 erhielt ich, wie die Bischofe
Hollands und Deutschlands, eine offizielle Mitteilung, nach welcher
das Generalkapitel (Synode) der Mariaviten am 10. Oktober 1907
die beiden Geistlichen Roman Maria Fakob Prockhniewsk: und Leo
Maria Andreas Golembiomsks zu Koadjutoren des Bischofs Mzchael
Kowalski gewahlt und diese Wahl am 20. Mai 1910 zu Plock be-
statigt und zugleich den Beschluss gefasst hatte, die altkatholischen
Bischofe der Schwesterkirchen um die Konsekration zu ersuchen.
Obwohl dieses Gesuch in verschiedenen Zuschriften, die an mich
gerichtet waren, wiederholt wurde, glaubte ich doch meinerseits
auf die Reise verzichten zu diirfen, da ich vernahm, dass der Erz-
bischof von Utrecht und der Bischof von Haarlem der Einladung
Folge leisten werden und daher die kanonische Dreizahl der Konse-
kration vorhanden sei. Herr Pfarrer Aésenger, der des Polnischen
machtig ist, hatte jedoch die Giite, als Vertreter unserer Kirche
nach Polen zu reisen und an der Feier teilzunehmen. Diese hat
am 4. September 1910 in Lowicz stattgefunden. Von den iiber-
waltigenden Eindriicken, die Herr Pfarrer Absenger anlisslich seines
Besuches empfangen, und von den erstaunlichen Wahrnehmungen,



— 104 —

die er in den verschiedenen mariavitischen Gemeinden gemacht
hat, brauche ich hier nicht zu reden, weil Herr Absenger dariiber
sowohl im «Katholik» wie in einer langen Reihe von Vortrigen
einlisslichen Aufschluss gegeben hat. Auch protestantische Bericht-
erstatter reden mit Bewunderung von dem religiosen Leben und
den Werken christlicher Liebe in der polnischen Schwesterkirche.
Herrn Bischof Kowalski habe ich auf eine Klage iiber wenig ver-
stindnisvolle und wenig briiderliche Kritik, die in einem altkatho-
lischen Organ an der Kirche der Mariaviten geiibt worden ist, den
dringenden Rat gegeben, sich ja nicht von Leuten beeinflussen
zu lassen, die ihm keine Hiilte leisten wiirden und leisten kdnnten,
wenn er sich durch sie auf falsche und verderbliche Wege leiten
liesse, sondern sich an seine eigene Tradition zu halten und auf
sein eigenes Volk Riicksicht zu nehmen.

Es scheint, dass es dem Herrn Fazome, der als zeitweiliger
Seelsorger von Autavaux-Forel den geehrten Synodalen sicher noch
in Erinnerung ist, nun doch gelinge, in Nantes eine christkatholische
Genossenschaft zu organisieren. Er ist ausschliesslich auf die Opfer-
willigkeit seiner Genossen angewiesen und muss sich, wie das im
Kanton Freiburg der Fall sein wiirde, sogar das gottesdienstliche
Lokal mit eigenen Mitteln beschaffen. Er teilt iibrigens dieses
Schicksal mit allen Geistlichen und Gemeinden, die trotz der papst-
lichen Verdammung des Trennungsgesetzes den ehrlichen Versuch
machen wollten, associations cultuelles zu organisieren, wie sie im
Gesetze vorgeschrieben sind. Die franzosische Regierung verlangt
einerseits Beobachtung des (Gesetzes, anderseits Unterwerfung unter
den Papst, der das (Gesetz verdammt; aber wichtiger als die Be-
folgung des (eesetzes ist ihr die Zugehorigkeit zu der vom Papst
regierten kirchlichen Gemeinschaft. »

Die altkatholische Kirche der Polen in Amerika. — Der
« Berner Katholik » berichtet in Nr. 47: Ende September waren
die Delegierten aller altkatholischen Gemeinden zur zweiten General-
versammlung des Unterstiitzungsvereins in Bayonne zusammen-
gekommen. Man beriet iiber tatkraftige gegenseitige Hiilfe, Lebens-,
Kranken- und Unfallversicherung, Bau eines Altersasyles und eines

Waisenhauses, Forderung der Weiterausbildung und der Studien
der Jugend.

Bischof Hodur erliess eine Verordnung an alle Pfarrgemeinden.
Schon an zwei Synoden war die Zolibatsfrage beriihrt, aber ver-
schoben worden. Nun ordnete der Bischof in allen Pfarreien eine
.P.;bstimmung an: 1. ob die Pfarrei fiir das Zolibat sei und 2. ob
sie einen verheirateten Geistlichen anstellen wiirde. Zugleich wurde



wiederholt, dass das Zolibat kein Kirchendogma sei, sondern dass
diese Regel in der romischen Kirche eingefithrt worden sei und
dass sie von den Bischofen mit den Geistlichen und Laien in der
Nationalkirche entweder aufrechtgehalten oder aufgehoben werden
konne. Die Beschliisse der Pfarrgemeinden waren in einem offi-
ziellen Akt dem Bischof bis zum 25. Oktober mitzuteilen. Bald
darauf wurden in der Zeitung « Straz» die Resultate dieser Ab-
stimmung bekannt gegeben. Zum Beispiel haben in der Pfarrei
zu Scranton 128 fiir die Beibehaltung des Zolibats und nur 26 da-
gegen gestimmt; 11 enthielten sich der Abstimmung. Ahnlich
war das Resultat in den anderen Pfarrgemeinden, welche aus-
driicklich betonen, dass die gegenwirtige schwierige Zeit dieser
Anderung nicht giinstig sei.

Vor zwei Jahren haben sich zwei slowakische Gemeinden der
polnischen Nationalkirche angeschlossen; seither mussten sie viel
Bedrangnis von seiten der romischen Briider erfahren. An 400
Mitglieder dieser romfreien Gemeinden erlitten schwere finanzielle
Einbusse, da sie ohne Entschidigung aus der romischkatholischen
Versicherungs-Gesellschaft ausgeschlossen worden sind; die jahre-
langen Einzahlungen gingen ihnen verloren. Wie treu aber trotz-
dem die Slowaken der altkatholischen Kirche anhingen und wie
sie auch bei anderen Kirchen und Nationen geachtet werden, das
zeigte sich zu ihrer Freude am Sonntag den 1. Oktober, da Herr
Bischof Hodur in Homestead, Pa., ihren neuen Friedhof einweihte.
Am Fest beteiligten sich slowakische, polnische, serbische, bul-
garische, russische und ungarische Vereine.

Obigem Berichte folgte auf dem Fusse eine weitere freudige
Botschaft. In St. Clair, Pa., hat die litauische Pfarrgemeinde, welche
bisher zum Erzbischof von Philadelphia gehorte, die rémische Unter-
driickung satt bekommen und beschlossen, eine von Rom unab-
hﬁﬂgige katholische Kirche zu bilden und dem Bischof Hodur sich
anzuschliessen. Montag den 23. Oktober nahm Bischof Hodur die
Weihe des litauischen Friedhofes in St. Clair vor; bei diesem An-

lasse predigte er polnisch, Generalvikar Bonczak englisch und
Pfarrer Krupski litauisch.

~ Die meisten Gemeinden der polnischen Nationalkirche befinden
Sl_Ch im Staate Pennsylvania. Scranton selbst, wo Bischof Hodur
¢iner Gemeinde vorsteht, ist eine Distriktshauptstadt des genannten
staates. Die Diozese der bischoflichen Kirche Amerikas erstreckt
Sl_Ch iber den ganzen Staat; doch hat der in Philadelphia resi-
dierende Bischof einen Suffraganbischof in Pittsburgh und ausser-
d(?m einen Hiilfsbischof. Diese beiden letztern Stithle wurden jlingst
Wieder besetzt und am 28. Oktober die beiden erwihlten Bischofe,



— 106 -

Dr. Rhinelinder und Dr. Garland, in Philadelphia konsekriert. Die
Feier gestaltete sich zu einer in Amerika kaum dagewesenen De-
monstration. An der Prozession beteiligten sich iiber 30 Bischofe
und iiber 400 Priester. Besonders ist hervorzuheben, dass zu der
Feier auch der altkatholische Bischof Hodur sowie die Bischofe
der russischen, armenischen und syrischen Gemeinden in den
Vereinigten Staaten eingeladen waren. Ein aus fiinf angesehenen
Geistlichen bestehendes Kormitee hatte die Aufgabe, diese Wiirden-
trager geziemend zu empfangen und zu beherbergen. Es erschienen
tatsiachlich der polnische Bischof Hodur von Scranton, der ortho-
doxe Erzbischof Aden, Sekretir des Patriarchen von Jerusalem,
der russische Priester Krolmalney, der armenische Archimandrit
Peter Saradian, der griechisch-orthodoxe Priester Demetrios Petratas
und der polnische Priester Joseph Zelenka. Besonderer Auszeich-
zeichnung erfreute sich der altkatholische Bischof Hodur. Ein aus
vier Geistlichen und einem Laien zusammengesetztes Komitee er-
hielt die Aufgabe, freundliche Beziehungen zwischen der bischof-
lichen und der polnischen Kirche zu pflegen. Es scheint sich da-
bei namentlich auch um Unterstiitzung armer polnischer Gemeinden
zu handeln, in erster Linie derjenigen von Francford, die ‘ihren
Gottesdienst immer noch in einer provisorischen Halle feiern muss.

Die bischofliche Kirche in Amerika. (Mitgeteilt.) — Vor
einiger Zeit erschien das Protokoll der letzten « General Convention»
der bischoflichen Kirche Amerikas, ein stattlicher Band von 615
Seiten. Indem wir fiir die briiderliche Ubermittlung danken, nehmen
wir mit Genugtuung Kenntnis von verschiedenen Resolutionen, mit
denen die bischofliche Kirche ihre Bereitwilligkeit ausgesprochen
hat, zur Einigung der getrennten Kirchen beizutragen. Von grosser
Wichtigkeit ist insbesondere die schon in Nr. 3, Seite 298 dieser
« Zeitschrift » mitgeteilte Resolution betreffend Einsetzung einer
Kommission, die eine Weltkonferenz zur Behandlung der Unions-
frage vorbereiten soll. Die Kommission soll aus 7 Bischofen, 7
Priestern und 7 Laien bestehen und das Recht haben, andere Mit-
glieder zu kooptieren und vakant werdende Stellen wieder zu be-
setzen. Die Bischéfe waren vom Haus der Bischofe, die iibrigen
Mitglieder vom Haus der Deputierten zu ernennen. Auf Grund
dieser Beschliisse ernannte das Haus der Bischofe am 19. Oktober
1910 zu Kommissionsmitgliedern die folgenden Bischsfe: Dr. Boyd
Vincent von Cincinnati; Dr. Thomas F. Gailor von Tennessee; Dr.
C. P. Anderson von Chicago; Dr. Reginald G. Waller, Hiilfsbischof
von Fond du Lac; Dr. Charles H. Brent von Manila; Dr. David
H. Greer von New York: Dr. F. ]J. Kinsman von Delaware. Zu



— 107 —

diesen wurden kooptiert die Bischofe Dr. C. A. Hall von Vermont
und Dr. C. B. Brewster von Connecticut.

Die Kommission konstituierte sich am 20. April 1911. Sofort
wurden durch Delegationen mit Vorstehern verschiedener Kirchen
freundliche Beziehungen angekniipft, so mit dem Kardinal Gibbons
von Baltimore und dem russisch-orthodoxen Erzbischof Platon von
New York. Auch wurden Subkommissionen ernannt, die die Ver-
handlungen mit den verschiedenen kirchlichen Gemeinschaften, ins-
besondere mit der romisch-katholischen, den orthodox-orientalischen,
den altkatholischen und protestantischen Kirchen zu fiihren haben.

Prasident des Komitees fiir die Verhandlungen mit den alt-
katholischen Kirchen ist der Bischof der Ditzese Southern-Ohio,
Dr. Boyd Vincent in Cincinnati. Dieser machte in der irrtiimlichen
Vorstellung, dass die Bischofe der altkatholischen Kirchen im Herbst
1911 in Wien zu einer Konferenz zusammenkiamen, dem christ-
katholischen Bischof Herzog in einer Zuschrift vom 2. September
von den erwihnten Resolutionen und Plinen offiziell Mitteilung.
Es musste ihm geantwortet werden, dass die altkatholische Bischofs-
konferenz voraussichtlich erst im Jahr 1912, anlisslich des inter-
nationalen Altkatholikenkongresses, zusammenkommen werde.

Mit der gleichen Angelegenheit beschiftigte sich die General
Convention ihrerseits noch in anderer Weise. Am 11. Oktober
1910 wurde — wohl zum erstenmal — ein orthodox-orientalischer
Bischof dem Hause der Bischofe vorgestellt. Eingefiihrt vom Bischof
von Harrisburg, James H. Darlington, erschien der Suffraganbischof
des Erzbischofs Platon, der syrisch-orthodoxe Bischof Raphael.
Er wurde vom Prasidenten des Hauses freundlich begriisst. Am
13. Oktober stellte der Hiilfsbischof C. W. Parker von New Hamp-
shire im Hause der Bischofe den Antrag, die Mitglieder der orthodox-
orientalischen Kirchen in den bischoflichen Gotteshdusern zur
Kommunion zuzulassen. Der Antrag wurde am 21. Oktober durch
den Beschluss erledigt: «<Der Vorsitzende des Hauses ernennt eine
Kommission von drei Bischofen, die sich mit den Behorden der
verschiedenen orthodox-orientalischen Kirchen, die in diesem Land
niedergelassene Mitglieder haben, in Beziehung zu setzen haben,
um diesen letztern alle seelsorgerlichen Dienste zu leisten, die uns
moglich sind.» Die Kommission wurde zusammengesetzt aus den
Bischifen James H. Darlington von Harrisburg; C. M. Parker von
New Hampshire und F. J. Kinsmann von Delaware.

In der gleichen Sitzung stellte der Hiilfsbischof R. G. Waller
von Fond du Lac den Antrag, die ganze Angelegenheit der Her-
stellung niherer Beziehungen zu Bischof Raphael und zu den Mit-
gliedern der orthodoxen Kirchen in den Vereinigten Staaten der



— 108 —

Kommission zu iiberweisen, die bereits den Auftrag erhalten hatte,
mit den polnischen Altkatholiken Verbindung anzukniipfen. Der
Antrag wurde angenommen.

Das Haus der Bischofe hatte Veranlassung, sich mit den
polnischen Altkatholiken in den Vereinigten Staaten zu beschif-
tigen, durch ein Schreiben das die drei polnischen Pfarrer
F. Bonczak, C. Rosichi und Al A. Sosnowski unterm 14. Oktober
1910 von Priceburg, Pa., an die Bischofe gerichtet hatten und das
in der Sitzung vom 18. Oktober durch den greisen Bischof Dr.
C. C. Grafton von Fond du Lac vorgelesen wurde. Es lautet: «Wir,
die unterzeichneten Priester der polnischen katholischen National-
kirche als rechtmissig ernannte Mitglieder einer Kommission in
Sachen kirchlicher Beziehung zu der bischoflichen Kirche, richten
hiermit an das Haus der Bischofe der genannten Kirche das Ge-
such, mit einem durch Thr Haus ernannten Komitee iiber die Frage
der Herstellung freundlicher Beziehungen zu der amerikanisch-
bischoflichen Kirche in Unterhandlung zu treten. Wir bitten um
Gottes Segen fiir diesen Versuch zu tun, was an uns liegt, um
zwischen unsern zwei Kirchen die gottselige Einheit und Eintracht
herzustellen, fiir die unser Erléser so innig wirkte und betete.» Mit
der Verlesung dieses Schreibens verband der Bischof von Fond
du Lac den Antrag: <Der Vorsitzende bezeichnet ein Komitee
von drei Bischofen, die mit dem altkatholischen polnischen Bischof
Hodur iiber Herstellung christlicher Gemeinschaft und Inter-
kommunion zwischen den beiden Kirchen in Unterhandlungen zu
treten haben.» Der Antrag wurde angenommen. Der Vorsitzende,
Bischof Boyd Vincent von Cincinnati, ernannte zu Mitgliedern des
Komitees Charles Chapman Grafton, Bischof von Fond du Lac,
Wisc., Charles Palmerston Anderson, Bischof von Chicago, IlL., und
James Henry Darlington, Bischof von Harrisburg, Pa. — Es
handelt sich, wie man sieht, keineswegs um eine Absorption; viel-
mehr wird die Autonomie der polnischen Nationalkirche als selbst-
verstandlich vorausgesetzt. Ob die Verhandlungen bereits auf-
genommen worden sind, ist uns unbekannt.

Bei diesem Anlasse diirften einige statistische Notizen, die wir
dem uns vorliegenden Protokoll entnehmen, nicht uninteressant sein.
Zur Zeit der letzten General Convention, gehalten in Cincinnati
vom 5.—11. Oktober 1910, zihlte der Episkopat der bischoflichen
Kirche Amerikas mit Einschluss von 11 Bischofen, die teils in
Mllsswnsl'a‘.ndern tatig, teils vom Amt zuriickgetreten sind, 104 Mit-
glieder. Davon waren 98 zu der alle drei Jahre stattfindenden
Synode erschienen. Sie bildeten das Haus der Bischofe. Der
ganze Klerus zihlte zur Zeit der Synode mit Einschluss der Bi-



— 109 -

- schofe §513 Mitglieder. In den drei letzten Jahren wurden 508
Priesteramtskandidaten ordiniert, 202,184 Taufen vollzogen, 163,988
Personen gefirmt, 74,035 Ehen eingesegnet, 140,341 Personen kirch-
lich bestattet. Es gab im Jahr 1910 im ganzen 6,862 Kirchen-
gebdude mit zusammen 1,321,311 Sitzpliatzen. Offene Kirchen, in
denen die Sitzplatze nicht vermietet werden, gab es 5,366 mit zu-
sammen 1,039,633 Sitzplatzen. In der Periode 1907—1910 beliefen
sich die Einnahmen fiir kirchliche Zwecke auf 53,916,004 Dollars.
Die Vergleichung mit frithern Zahlen zeigt, dass die Kirche in
stetem Wachstum begriffen ist.

Vorschldge zur Forderung kirchlicher Einigung. — Der
« Churchman», das Hauptorgan der bischoflichen Kirche Amerikas,
vom 16. September 1911, bringt interessante Berichte iiber eine
Versammlung der bischoflichen Missionsgesellschaft, die kurz vor-
her in Duluth (Minnesota) stattgefunden hatte. Besonders bemerkens-
wert ist das Votum des Bischofs Brewer iiber Mittel und Wege,
die getrennten kirchlichen Gemeinschaften einander naher zu bringen.
Das genannte Blatt bemerkt, dass nicht die ganze Versammlung
mit dem Bischof einverstanden war; wir unserseits enthalten uns
eines jeden Urteils, teilen .aber aus der Rede des Bischofs einige
Stellen mit.

Der Redner ging von der Fiirbitte des Herrn aus, dass alle
eins sein mogen. Die Welt konne fiir das Christentum nicht ge-
wonnen werden, bis diese Bitte erfiillt sei. Das Verlangen nach
kirchlicher Einigung sei heute lebendiger und allgemeiner, als das
seit Jahrhunderten der Fall war. Die bischofliche Kirche <als Zweig
der hl. katholischen Kirche» habe die Pflicht, die kirchliche Eini-
gung nach allen Kraften zu fordern. Nun stellte der Bischof die
Frage, was denn die bischéfliche Kirche in dieser Sache tun konne?
Er antwortet u. a.: Mit der romischen Kirche eine Einigung herbei-
zufiihren, ist heute nur dadurch méglich, dass man sich in allen
Dingen dieser Kirche unterwirft. Das ist aber kein Grund, jede
Hoffnung auf eine Anniherung aufzugeben. Es wird dem papst-
lichen Absolutismus nicht gelingen, den in der romischen Kirche
erwachten Modernismus zu ersticken. Innerhalb der romischen Kirche
zeigen sich Erscheinungen, die beweisen, dass der Geist des Herrn
in den Herzen der Gliubigen sich regt. Wo aber der Geist des
Herrn ist, da ist Freiheit. Zu grossern Hoffnungen berechtigt das
Streben, sich mit der orthodoxen Kirche des Morgenlandes zu ver-
staindigen. Wenn die kirchliche Gemeinschaft zwischen Anglikanern
und Orthodoxen hergestellt ist, wird das auf die leitenden Kreise
Innerhalb der romischen Kirche doch einen gewissen Eindruck



— 110 —

machen. Die bischofliche Kirche hat es aber zunachst mit prote-
stantischen Gemeinschaften zu tun. Es ist richtig, dass man in
diesen Gemeinschaften eine kirchliche Einigung im allgemeinen gar
nicht fiir notig hilt. Indessen fehlt es doch nicht an leitenden
Personlichkeiten, die anders denken, und es ist nicht ausge-
schlossen, dass diese immer grossern Anhang gewinnen werden.
Wie konnen wir diese Richtung unterstiitzen? Der Bischof ant-
wortet: 1) Wir konnen ihnen den Mitgebrauch unserer Kirchen
einraumen, wo sich dazu Gelegenheit bietet. Ich vermag nicht
einzusehen, dass man damit ein Prinzip preisgebe. Wenn wir da
und dort die Kirchen protestantischer Gemeinschaften beniitzen, so
ist es eine Pflicht der Hoflichkeit, ihnen, wenn moglich, denselben
Dienst zu leisten. Damit beweisen wir, dass wir nicht so engherzig
sind, wie man meint. — 2) Im ganzen Westen und in andern Teilen
unseres Landes entstehen fortwahrend neue Ortschaften. Da konnen
wir mit protestantischen Gemeinschaften je eine Kirche bauen und
gemeinsam beniitzen. Wer den Bau beginnt, hat die Oberaufsicht;
aber die Kirche soll allen Gemeinschaften des Ortes offen stehen.
So werden die Ansiedler nicht durch kostbare Kirchenbauten in
Anspruch genommen. Es gibt sehr viele Ortschaften mit 3, 4, 6
verschiedenen Gotteshausern, wihrend eine einzige Kirche fiir die
Bevolkerung vollkommen gentigend wire. Die gemeinschaftliche
Beniitzung der gleichen Kirche wiirde die Leute einander naher
bringen. — 3) Unser Gesetz, dass nur Gefirmte zur Kommunion
zuzulassen seien, sollte auf die Mitglieder unserer eigenen Kirche
beschrinkt werden und uns nicht abhalten, auch Mitgliedern an-
derer Kirchen zu erlauben, dass sie neben uns auf der gleichen
Kommunionbank niederknieen. Das wire meiner Ansicht nach
keine Preisgebung der eigenen Abendmahlslehre, wiirde aber doch
dem Zweck des Abendmahls entsprechen. — 4) Es wird die Unter-
drickung des Kanons 19 des kirchlichen Gesetzbuches angeregt.
— 5) Der Bischof schlagt vor, auch Geistliche protestantischer Ge-
meinschaften auf Verlangen zu Bischofen zu konsekrieren. Er ver-
spricht sich von dieser Massregel die Wirkung, dass nach etwa
zwel Generationen die betreffenden Gemeinschaften geeinigt waren.
Man werde wohl einwenden, dass die protestantischen Gemein-
schaften den Episkopat gar nicht wiinschen Das sei heute im all-
gemeinen richtig. Aber auch in dieser Hinsicht bereite sich eine
Anderung der Anschauunoen vor. Der Redner wiirde die Konse-
kration bewxlhcren auch wenn im iibrigen die betreffende kirch-
liche (rememschaft auf ganz anderem dogmatischem Boden stande.

In der Nummer vom 23. September nimmt der « Churchman?
mit Genugtuung Kenntnis von einem Erlass des syrisch-orthodoxen



— 111 -

Bischofs Raphael, der in Brooklyn residiert. Der Bischof gestattet,
dass ein orthodoxer l.aie, der in Todesgefahr beichtet und den
Willen kundgibt, als Mitglied der orthodoxen Kirche zu sterben,
von einem Geistlichen der bischoflichen Kirche das hl. Abendmahl
empfingt und nach dem Ritus der bischoflichen Kirche bestattet
wird. Doch wird gewiinscht, dass sich der Geistliche, wenn moglich,
des Rituals der orthodoxen Kirche bedienen moge. Im Gegen-
satz zu diesem weitherzigen Entgegenkommen, das eigentlich die
Anerkennung der anglikanischen Priesterweihe zur Voraussetzung
habe, stehe nun, wie der ¢ Churchman» weiter bemerkt, freilich
die Tatsache, dass der gleiche Bischof zwei anglikanische Priester,
die sich der orthodoxen Kirche anschlossen, nach der Weisung
des heiligen Synod von Petersburg reordiniert habe, damit die von
anglikanischen Bischofen erteilte Priesterweihe als ungeniigend erklart
habe. Allein der «Churchmans macht dem orthodoxen Bischof
aus diesem unlogischen Verhalten keinen Vorwurf. Die orthodoxe
Kirche habe sich iiber die Bedingungen, unter denen eine Ordi-
nation als giiltig anzusehen sei, nie genauer ausgesprochen und es
sei begreiflich, dass man theoretisch diesen Punkt nicht prajudi-
zieren wolle; das freundliche Entgegenkommen in der Praxis be-
halte gleichwohl seinen Wert. Werde dieses Entgegenkommen
geduldet und immer allgemeiner geiibt, so handle es sich schliess-
lich eben nur noch um Anerkennung einer vollendeten Tatsache.

- Zu solchem Entgegenkommen bietet sich namentlich in Amerika
oft Gelegenheit. Die Zahl der orthodoxen Einwanderer beliuft sich
wochentlich auf etwa 1000. Hunderttausende russischer, griechischer,
und syrischer Orthodoxen leben zerstreut in anglikanischen Pfarreien.
Es gibt z. B. in Kanada und in den Vereinigten Staaten gegen-
wartig etwa 75,000 syrischer Orthodoxen, fiir die im ganzen nur
18 Priester vorhanden sind. In ganz Nordamerika gibt es nur
etwa 100 orthodoxe Priester, die in zahllosen Fallen von ihren
Glaubensgenossen nicht zu erreichen sind. In Kanada haben jiingst
die zahlreichen orthodoxen Ruthenen an den anglikanischen Erz-
bischof von Rupertsland das Gesuch gerichtet, ihnen seelsorger-
liche Dienste zu leisten, ohne dass sie dabei die Absicht hatten,
sich von ihrer Mutterkirche zu trennen und ihrer bisherigen Reli-
gionsiibung zu entsagen. Die anglikanischen Bischofe in Amerika
1’fOIl‘lmen solchen Gesuchen mit grosster Bereitwilligkeit entgegen;
Sie machen ihren Geistlichen zur Pflicht, mit der Hiilfeleistung keinen
Versuch zu verbinden, orthodoxe Christen der eigenen Kirche zu
entfremden, Das wird vom orthodoxen Klerus auch dankbar aner-
lfannt. Freilich sei nun damit die territoriale Begrenzung bischof-
licher Jurisdiktion preisgegeben und das Zugestindnis gemacht,



— 112 —

dass es iiber ein und dasselbe Gebiet mehr als eine rechtmaissige
kirchliche Hierarchie geben konne. Was wird die Folge sein!
Werden die zwei rechtmissigen kirchlichen Organisationen unter
strenger Beibehaltung ihrer Eigentiimlichkeiten in Frieden und gegen-
seitigem Wohlwollen nebeneinander bestehen, oder werden sie all-
mahlich auf Proselytenmacherei ausgehen und in mannigfachen
Streit miteinander geraten? Diese Gefahr ldsst sich freilich nicht
leugnen; aber sie ist schon lange da. Es diirfte nicht zu friih
sein, nun einmal den ernstlichen Versuch zu machen, ob man nicht
weiter komme, wenn man sich gegenseitig verstindigt, duldet und
briiderlich beisteht. Ohne Zweifel wird Vertraglichkeit in den
kirchlichen Beziehungen die Union mindestens ebenso wirksam
fordern wie die Bemiihungen der Theologen, sich gegenseitig des
Irrtums und der Riickstaindigkeit zu iiberfiihren.

Die romische Kirche. — Zwei pipstliche Erlasse sind von
so einschneidendem Wesen und beleuchten so eigenartig den Geist,
von dem die Kurie geleitet wird, dass sie hier erwdhnt werden
miissen. Am 2. Juli erliess der Papst iiber die gebotenen Feier-
tage folgendes Motu proprio:

«Als oberste Wichter und Leiter der kirchlichen Disziplin
pflegten die romischen Pipste jederzeit, wenn das Wohl des christ-
lichen Volkes ihnen das nahelegte, die Satzungen des kirchlichen
Rechtes entgegenkommend zu mildern. So wollen auch wir selbst
durch gegenwirtiges Schreiben, gleichwie wir es fiir gut befunden
haben, mit Riicksicht auf die gednderten Verhiltnisse der Zeit und
der biirgerlichen Gesellschaft in anderer Richtung Anderungen zu
treften, das Kirchengebot beziiglich der gebotenen Feiertage wegen
besonderer Zeitumstinde angemessen erleichtern. Die Leute durch-
eilen heutzutage mit staunenerregender Schnelligkeit weite Strecken
zu Wasser und zu Lande und haben durch die Erleichterung des
Reisens eher Gelegenheit, in jene Gegenden zu kommen, wo die
Zahl der gebotenen Feiertage bereits eine geringere ist. Auch
scheinen der bedeutend angewachsene Handel und die rasche Ab-
wicklung der Geschifte unter dem Zeitverluste, den hiufig ein-
fallende Festtage verursachen, einigermassen zu leiden. Endlich
lasst auch die von Tag zu Tag irger werdende Lebensmittelver-
teuerung es wiinschenswert erscheinen, dass jene, die ihren Unter-
l?alt durch ihre Arbeit verdienen miissen, die sogenannten knecht-
lichen Arbeiten nicht allzuoft zu unterbrechen brauchen. Aus diesen
Griinden wurden, namentlich in der letzten Zeit, dem apostolischen
Stuhl immer wieder Bitten um Herabminderung der Zahl der ge-
botenen Feiertage unterbreitet. Indem wir dieses alles wiederholt



— 113 —

beherzigten und uns dabei einzig und allein das Wohl des christ-
lichen Volkes vor Augen hielten, schien es uns in der Tat hochst
zeitgemass zu sein, die Zahl der Festtage herabzusetzen.

So bestimmen wir denn aus eigenem Antrieb und nach reif-
licher Uberlegung unsererseits, wobei wir auch den Rat der ehr-
wiirdigen Briider, der Kardinidle, die mit der Reform des kirch-
lichen Gesetzbuches betraut sind, einholten, hinsichtlich der Be-
obachtung der gebotenen Feiertage folgendes:

I. Das Kirchengebot, die heilige Messe zu hoéren und wvon
knechtlichen Arbeiten zu ruhen, bleibt nur fiir die im Folgenden
aufgezahlten Tage in Kraft: fiir alle Sonntage ohne Ausnahme,
dann fiir die Feste der Geburt, Beschneidung, Erscheinung und
Himmelfahrt unseres Herrn Jesus Christus, der unbefleckten Emp-
fingnis und der Himmelfahrt der heiligen Gottesmutter Maria, der
heiligen Apostel Petrus und Paulus und Allerheiligen.

II. Die Feste des heiligen Josef und der Geburt des heiligen
Johannes des Tiaufers sollen, beide mit ihrer Oktav, am Sonntage,
der auf den 19. Mirz zunachst folgt (fallt der 19. Marz selbst auf
einen Sonntag, dann an diesem), bezw. am Sonntage vor dem Feste
der heiligen Apostel Petrus und Paulus als an ihrem eigentlichen
Sitze gefeiert werden. Das Fronleichnamsfest aber soll samt seiner
privilegierten Oktave am Sonntage nach dem Dreifaltigkeitsfeste
begangen werden; fiir das Herz Jesufest wird der Freitag in der
Fronleichnamsoktav festgesetzt.

III. Das obengenannte Kirchengebot gilt nicht fiir die Feste
der (Landes- und Orts-) Patrone; doch konnen die Ordinarien der
einzelnen Gegenden die dussere Feierlichkeit dieser Feste auf den
nichstfolgenden Sonntag verlegen.

IV. Wenn irgendwo eines der aufgezihlten Feste bereits abge-
schafft oder verlegt ist, moge es nicht ohne vorherige Anfrage
beim Heiligen Stuhle wieder eingefiihrt werden. Auch sollen die
Bischofe, wenn sie dafiirhalten, dass eines der abgeschafften Feste
bei einem Volke oder in einer bestimmten Gegend beibehalten .
werden soll, sich diesbeziiglich an den apostolischen Stuhl wenden.

V. Wenn eines der von uns aufrechterhaltenen Feste auf einen
Abstinenz- oder Abbruchstag fillt, so dispensieren wir von beiden
Arten des Fastens. Dieselbe Dispens gewihren wir fiir die Feste
der Patrone, die wir durch dieses Gesetz abschafften, fiir den Fall,
dass sie dennoch feierlich und mit grosser Beteiligung der Be-
volkerung begangen werden sollten.

Indem wir diesen neuen Beweis unserer apostolischen Hirten-
§°rgfalt geben, hegen wir die feste Hoffnung, dass alle Glaubigen
ihrer Andacht zu Gott und ihrer Verchrung fiir die Heiligen auch

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1912, 8



— 114 —

an den Tagen, die wir aus der Zahl der gebotenen Festtage streichen,
nicht weniger als frither Ausdruck geben und an den iibrigbleiben-
den Festtagen mit umso grosserem Eifer das Kirchengebot beo-
bachten werden.

Gleichzeitig heben wir alle entgegenstehenden alteren Bestim-
mungen, auch jene, die einer besonderen und ins einzelne gehenden
Erwihnung bediirften, auf.»

Der Erlass wirkte so iiberraschend und setzte sich so iiber die
tatsichlichen Verhiltnisse der einzelnen Ditzesen hinweg, dass zuerst
die Vermutung ausgesprochen wurde, es handle sich bloss um eine
Massregel fiir eine bestimmte Gegend von Italien. Solche Deutungs-
versuche mussten bald aufgegeben werden. Es wurden von iiberall
her Bedenken gegen die Durchfiihrung laut und Eingaben um Auf-
schub von seiten der Bischofe an die Kurie bekannt, dass tatsich-
lich wenigstens in den Liandern Europas, mit Ausnahme Italiens,
die Verfiigung noch auf dem Papiere steht. In Rom hatte die
Durchfiihrung die absonderliche Folge, dass der 8. Dezember nicht
mehr als kirchlicher, wohl aber als biirgerlicher Feiertag begangen
wurde. An dieser Sachlage haben bis jetzt auch die Modifikationen
eines Dekretes Urbis et orbis der Ritenkongregation vom 24. Juli
nichts gedndert. Sie lauten:

« 1. Das Fest des hi. Fosef wird am 19. Mirz als nicht ge-
botener Feiertag ohne Oktav ritu duplici 1. Klasse gefeiert unter
dem Titel «feierliches Gedachtnis des hl. Josef, Gemahls der selig-
sten Jungfrau Maria, Bekenners».

2. Das Schutzfest des hl. Fosef wird am 3. Sonntag nach Ostern
ritu duplici 1. Klasse mit Oktav begangen als Fest erster Ordnung
unter dem Titel: «Feier des hl. Josef, des Gemahls der seligsten
Jungfrau Maria, Bekenners, Schutzherrn der ganzen Kirches.

3. In den Tagen der Oktav und am Oktavtage des Festes des
hl. Josef ist das Offizium zu verwenden, das im Anhange des
romischen Octavariums enthalten ist.

4. Das Fest der hl. Dreieinigkeit, das auf den 1. Sonntag nach
Pfingsten festgesetzt ist, wird ritu duplici 1. Klasse gefeiert.

5. Das Fronleichnamsfest wird als nicht gebotener Feiertag
ritu duplici 1. Klasse und mit privilegierter Oktav, wie die Oktav
von Epiphanie am Donnerstage nach dem Dreifaltigkeitssonntag
begangen unter dem Titel: «Feierliches Gedichtnis des Fronleich-
nams Jesu Christis.

6. Am Sonntag in der Oktav dieses Festes kann in den Kathe-
dral- und Kollegiatkirchen nach Abhaltung des Offiziums und der
Mf:sse dps Sonntags eine einzige feierliche Messe, wie am Feste,
mit Gloria, einer Oration, Sequenz, Kredo und am Schlusse Johannes-



— 115 —

evangelium gesungen werden. Wo keine Verpflichtung zur Kon-
ventualmesse besteht, ist die Kommemoration des Sonntags (mit
eigenem Schlusse) hinzuzufiigen und das Sonntagsevangelium zu
nehmen. An diesem Sonntage hat die feierliche Prozession mit
dem Sanktissimum stattzufinden, die im Zeremoniale der Bischofe,
2. Buch, Kap. 33 vorgeschrieben ist.

7. Am Freitag nach der Oktav wird, wie zuvor, das Fest
des heiligsten Herzens Jesu ritu duplici 1. Klasse gefeiert.

Das Dekret gilt auch fiir die Ordensfamilien und auch fiir
jene Kirchen, die einen vom romischen verschiedenen lateinischen
Ritus gebrauchen.»

Nach den neuesten Nachrichten scheint doch nicht alles beim
alten zu bleiben, wie behauptet wurde, sondern nach und nach wird
auch diese pipstliche Massregel durchgefiihrt werden. So sind
z. B. nach dem Diozesankalender der Erzdiozese Miinchen-Freising
der Josephstag am 19. Marz und Maria Verkiindigung am 25. Mirz
keine gebotenen Feiertage mehr. Der Johannistag ist auf den
Sonntag vorher, den 23. Juni, verlegt. Im Gegensatz zum Motu
proprio bleiben Darstellung im Tempel am 2. Februar und Fron-
leichnam am Donnerstag nach dem Dreifaltigkeitssonntag gebotene
Feiertage. Ahnlich sind die Verfiigungen der Erzdiozese Gnesen
und Posen. Abgeschafft bleiben Maria Verkiindigung, Maria Ge-
burt, der Josephstag, die bisher iiblichen Didzesanfeicrtage und alle
Parochialfeste, die auf den Sonntag verlegt werden.

~ Fiir die niederrheinische Kirchenprovinz — die Didzesen Coln,
Trier, Miinster und Paderborn -- sind einheitliche Bestimmungen
getroffen. Die Feste am 2. Februar und am 25. Mirz fallen weg,
die am 15. August und am 8. September bleiben wie bisher auf
den folgenden Sonntag verschoben. Fronleichnam wird nach iiber-
lieferter Sitte gefeiert, im iibrigen gelten die Bestimmungen des
Motu proprio. Die zweiten Feiertage nach Weihnachten, Ostern,
Pfingsten bleiben in den genannten Diozesen gebotene Feiertage,
ebenso in den preussischen Diézesen Marii Opferung am Buss- und
Bettage. In der Schweiz konnten die Feiertage ebenfalls nicht ein-
heitlich geregelt werden. Es herrscht in den einzelnen Didzesen
grosse Mannigfaltigkeit. Nur der Bischof von Sitten hat den papst-
lichen Erlass ohne weiteres durchgefiihrt. Fronleichnam wird iiberall
Wie bisher gefeiert. Im Bistum Basel werden der 2. Februar und
25. Marz unterdriickt, Epiphanie auf den folgenden Sonntag und
der Josefstag auf den 3. Sonntag nach Ostern verschoben. Im
Bistum Chur werden Epiphanie und Peter und Paul beibehalten
mit der Einschrinkung, dass im Kanton Zirich Epiphanie und
Maris Empfingnis nicht gelten, Das Bistum St. Gallen feiert Epi-



116 —

phanie nicht mehr, hilt aber an den Landes- und Kirchenpatronen
fest. Im ganzen ein wirres Durcheinander, noch grosser als bis jetzt,
indem auf dem kleinen Gebiet dieselben Feste oft an verschiedenen
Tagen begangen werden.

Hatte dieser Erlass iiber die Reduktion der Feiertage dem
Papst das Lob eingetragen, dass er fiir die modernen Bediirfnisse
und Verhiltnisse Verstindnis zeige, erfuhr die erstaunte Welt durch
eine andere Kundgebung, dass der Papst an Anspriichen festzu-
halten gewillt ist, die im modernen Staat undurchfiihrbar sind, an
der Immunitiat des Klerus. Sie hat folgenden Wortlaut:

Motu proprio de trahentibus clericos ad tribunalia iudicum lai-
corum. Quantavis diligentia adhibeatur in condendis legibus, s®pe
non licet dubitationem praecaveri omnem, qua deinceps ex earum
callida interpretatione queat exsistere. Aliquando autem iuris-
peritorum, qui ad rimandam naturam vimque legis accesserint, tam
divers® inter se sunt sententie, ut quid sit lege constitutum, non
aliter constare, nisi per authenticam declarationem, possit.

Id quod videmus contigisse, postquam Constitutio Apostolice
Sedis promulgata est, qua Censure late sententie limitantur. Etenim
inter scriptores, qui in eam constitutionem commentaria confecerunt,
magna orta est de ipsius Capite VII controversia: utrum verbo co-
gentes legislatores personzque publicee tantummodo, an etiam ho-
mines privati significentur, qui iudicem laicum, ad eum provocando
actionemve instituendo, cogant, ut ad suum tribunal clericum trahat.

Quid valeret quidem hoc caput, semel atque iterum congre-
gatio Sancti Officii declaravit. — Nunc vero in hac temporum ini-
quitate, cum ecclesiastice immunitatis adeo nulla solet haberi ratio,
ut non modo Clerici et Presbyteri, sed Episcopi etiam ipsique
S. R. E. Cardinales in iudicium laicorum deducantur, omnino res
postulat a Nobis, ut quos a tam sacrilego facinore non deterret
culpe gravitas, eosdem pcenz severitate in officio contineamus.
Itaque hoc Nos Motu Proprio statuimus atque edicimus: quicumque
privatorum, laici sacrive ordinis, mares feminave, personas quasvis
ecclesiasticas, sive in criminali causa sive in civili, nullo potestatis
ecclesiastice permissu, ad tribunal laicorum vocent, ibique adesse
publice compellant, eos etiam omnes in Excommunicationem late
sententiee speciali modo Romano Pontifici reservatam, incurrere.

Quod autem his litteris sancitum est, firmum ratumque esse
volumus, contrariis quibusvis non obstantibus. Datum Roma apud
S. Petrum die IX mensis Octobris MCMXI Pontificatus Nostri anno
nono. Pius PP. X.

In deutscher chrsetzung nach Dr. I¥. Heiner:

«Welche Sorgfalt man auch auf die Formulierung der Gesetze
verwenden mag, so kann man doch nicht immer allen Zweifeln



vorbeugen, die aus einer geschickten Interpretation entstehen konnen.
Es kommt vor, dass die Gesetzesgelehrten nach Erforschung des
Sinnes und der Tragweite der Gesetze so sehr in ihren Ansichten
von einander abweichen, dass es unmoglich ist, anders als durch
eine authentische Erklarung das, was durch das Gesetz geregelt
worden ist, festzustellen. Dieser Fall hat sich auch nach der Pro-
mulgation der Konstitution Apostolicae Sedis gezeigt, welche die
Verurteilungen late sententie beschrinkt. In der Tat trennt eine
heftige Kontroverse die Kommentatoren dieser Konstitution. Sie
bezieht sich auf das Kapitel VII: Bezeichnet der Ausdruck cogentes
allein die Gesetzgeber und die offentlichen Personlichkeiten oder
auch diejenigen Privatpersonen, die durch eine Vorladung oder eine
Klage den Laienrichter zwingen, einen Kleriker vor sein Gericht
zu rufen? Der Sinn dieses Kapitels ist mehr als einmal von der
Kongregation des Heiligen Offiziums erklirt worden. Indessen in
diesen Zeiten der Ungerechtigkeit, wo man sich nicht mehr Rechen-
schaft gibt iiber die geistige Immunitat, wo man nicht nur sieht,
wie Kleriker und Priester, sondern auch noch Bischofe und sogar
Kardindle der heiligen rémischen Kirche vor die weltlichen Gerichte
geschleppt werden, beschliessen und verordnen Wir, um durch die
Strenge der Strafe diejenigen bei ihrer Pflicht festzuhalten, welche
die Schwere der Schuld von diesem verbrecherischen Sakrileg nicht
abhilt, durch Motu proprio folgendes: Jede Privatperson, weltlich
oder geistlich, Mann oder Frau, die ohne Genehmigung der geist-
lichen Gewalt irgend eine geistliche Person vor die weltlichen Ge-
richte, Zivil- oder Kriminalgerichte vorladt oder zum Erscheinen
zwingt, verfallt der speziell dem romischen Papste reservierten Ex-
kommunikation lat® sententi®. Wir wollen, dass die durch das
gegenwirtige Schreiben getroffene Anordnung befolgt und ange-
wandt werde. Gegenteilige Vorschriften sind ausser Kraft gesetzt.
Gegeben zu Rom bei Sankt Peter am 9. Oktober 1911, im neunten
Jahre Unseres Pontifikates. Pius X., Papst.»

Das Motu proprio ist eine authentische Erklirung der Bulle
Apostolice sedis Pius’ IX vom 12. Oktober 1869. Diese ist ein
Ersatz der Bulle In Ccena Domini und stellt die Vergehen fest,
die mit der ipso facto eintretenden Zensur bestraft werden. Sie
bestimmt besonders, dass diejenigen der Exkommunikation late
sententi®e verhallen, die direkt oder indirekt mit Umgehung der
kirchenrechtlichen Bestimmungen Laienrichter zwingen (cogentes),
Geistliche vor Gericht zu ziehen. Es war nicht recht klar, wer
zu den cogentes zu rechnen sei. Die Inquisitionskongregation hatte
durch ein Dekret vom 23. Januar 1886 festgesetzt, es seien dar-
unter nur die Gesetzgeber und Amtspersonen zu verstehen. Aus-
genommen sind die Richter. Durch das Motu proprio ist diese



— 118 —

milde Auffassung aufgehoben. Unter den cogentes sind auch alle
Privatpersonen zu verstehen, die einen Kleriker — selbst bloss als
Zeugen — vor Gericht ziehen.

Die Streitfrage, fiir welche Lander diese neue Verfiigung Rechts-
kraft erlangt, das privilegium fori, der privilegierte Gerichtsstand
der Geistlichen in Anspruch genommen werde, ist fiir Deutschland
wenigstens erledigt. Dr. Heiner, der Auditor der « Romischen Rota »,
der Freiburger Prof. Dr. Goller vertraten in der «Koln. Volks-
zeitung », Prof. Dr. Hugo Koch in den «Miinchner Neuesten Nach-
richten », vgl. Neues Jahrhundert Nr. 50, und Canonicus Meyenberg
in der ¢Schweiz. Kirchenzeitung» den Standpunkt, das privilegium
fori sei durch die Konkordate und das Gewohnheitsrecht aufgehoben.
Die der Kurie nahestehende «Correspondance de Rome>» bezeich-
nete die Ausfiihrungen Meyenbergs, der sich hauptsichlich auf das
fir die Schweiz in Betracht kommende Gewohnheitsrecht berufen
hatte, als einen « minimalisme romain» und erklirte, auf diese Weise
miisste das Wort Rom’s in der Praxis auf ein Minimum einge-
schrankt werden. Diese Haltung, die Befehle des Papstes zu ver-
flichtigen, bilde eine schlimmere Gefahr als das Wirken der Tyr-
rell, Loisy und Murri. Auf eine Anfrage des preussischen Ge-
sandten von Miihlberg beim Vatikan, ob der pipstliche Erlass auch
fiir Deutschland gelte, gab der Kardinalstaatssekretir die Erklarung
ab, dass die Anschauungen Heiners iiber das Gewohnheitsrecht
den kanonischen Lehren konform seien, das Motu proprio Quan-
tavis diligentia Deutschland also nicht beriihre. So trat die Kurie
vor der deutschen Regierung einen vélligen Riickzug an. Wie sie
sich zu den iibrigen Lindern verhalten wird, ist nicht klar. Jeden-
falls vertritt sie die Anschauung, die der «Osserv. Rom.» am
13. Dezember vertreten hat:

«Wir glauben hierzu bemerken zu konnen, dass wenn wirk-
lich sich in Deutschlond, wie viele behaupten, ein rechtsmissiges
Gewohnheitsrecht herausbildete, welches Recht das privilegium fori
aufgehoben hat, keinerlei Grund vorhanden ist, sich aufzuregen,
weil in diesem Falle d7¢ Lage auch nach Verdffentlichung des
Motu proprios unveridndert bleiben wiirde. Aber gesetst den Fall,
das Motu proprio sollte auck fiir Deutschland gelten, so ist klar,
dass dies weder fiir die bestehenden Gesetze eine Verletzung ist,
noch fiir die Rechtsordnung verschiedener Bundesstaaten zrgend-
zf{elche Storung bereitet, weil es sich um eine Gewissenssache fir
die Katholiken handelt, die, indem sie Geistliche vor ein weltliches
Gericht rufen wollen, ohne der Zensur anheimzufallen, nichts weiteres
Zu tun haben, als gemiss dem Motu proprio die bischéfliche Er-
laubnis einzuholen, wodurck sie ecinen Akt pflichigemdisser Ehr-



— 119 —

erbietung gegen die Rechte der Kirche erfiillen. Wir fiigen hinzu,
dass solche Erlaubnis Kraft der Note des Heiligen Offiziums seit
1886 vom Bischof nicht verweigert werden darf, hauptsachlich,
nachdem er versucht hat, die streitenden Parteien freundschaftlich
zu versbhnen, was doch von grossem Nutzen fiir die sozialen Ver-
haltnisse ist. Also in jedem Falle erscheint zrgendwelche Beun-
ruhigung betreffs des Motu proprio unbegriindet und irgendwelche

Bewegung dieserhalb ungerechtfertigt.» )
ADOLF KURY.

1) Vgl. zu diesen letzten Abschnitten auch S, 5 ff. Red.




	Kirchliche Chronik

