
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)

Heft: 1

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


100

KIRCHLICHE CHRONIK.

Die christkatholische Kirche der Schweiz. — Am 30. Oktober
hielt die christkatholische Kirche in Zürich ihre Jahressynode ab.

Am Tag vorher hatte Bischof Dr. E. Herzog die Elisabethenkirche,
die die Zürchergemeinde als zweites Gotteshaus neu errichtet,
eingeweiht. Das Haupttraktandum der Synode bildete ein Referat
von Pfarrer Dr. Fischer in Aarau über die katholisch-theologische
Fakultät an der Hochschule Bern. Sie ist die einzige einer
Universität eingegliederte Anstalt, an der altkatholische Theologie
gelehrt wird. Sie hat internationalen Charakter. Seit ihrem
Bestehen ist sie regelmässig wiederkehrenden Angriffen der
römischkatholischen Partei ausgesetzt, die sie zu Fall bringen möchte. Im
Berner Grossen Rat war kürzlich wieder eine Motion eingereicht
worden, um die Fakultät aufzuheben, damit die dadurch frei
gewordenen Gelder für andere Universitätszwecke verwendet werden
könnten. Die christkatholische Kirche begegnet diesen Anfeindungen

dadurch, dass sie durch Stiftung von Fonds die Fakultät
finanziell zu sichern sucht. Im Laufe der Jahre hat sie gegen
240,000 Franken zusammengelegt. Pfarrer Fischer gab nun in
seinem zeitgemässen Referat einen trefflichen Überblick über die
Geschichte, den Bestand und die Bedeutung dieser Lehranstalt
An der Synode herrschte die einmütige Stimmung, kein Opfer zu
scheuen, um sie zu erhalten. Inzwischen wurde die Motion im
Berner Grossen Rat am 20. November behandelt und auf den
einstimmigen Antrag der Regierung mit fast allen Stimmen gegen die
der Ultramontanen abgelehnt. Der Vertreter der Berner Regierung,
Erziehungsdirektor Lohner führte u. a. folgendes aus:

Zunächst ist daran zu erinnern, dass die christkatholische
Kirche laut kantonaler Verfassung Landeskirche ist. Die gesetzliche

Grundlage für die Errichtung der Fakultät liegt im Kirchengesetz

vom 18. Januar 1874, wo ihre Errichtung vorgesehen ist.
In Ausführung dieser Bestimmung ist durch Grossrats-Dekret vom
Jahre 1874 die Organisation der Fakultät des nähern umschrieben
worden. Wollte man die Fakultät aufheben, so musste das Kirchen-



— 101 —

gesetz revidiert werden. Die Regierung sagt sich aber, zu einem
derartigen folgenschweren Schritte liege heute keine triftige
Veranlassung vor. Ich gebe ohne weiteres zu, dass die christkatholische
Bewegung nicht den Umfang angenommen hat, den ihre
Vorkämpfer und wohl auch die bernischen Behörden und Staatsmänner
von ihr erwartet hatten. Immerhin darf nicht gesagt werden, dass
die kirchliche Tätigkeit und Wirksamkeit der christkatholischen
Kirche und die Zahl ihrer Anhänger so unbedeutend wäre, dass
der Fortbestand der Fakultät schon aus diesem Grunde nicht mehr
zu rechtfertigen wäre. Aus amtlichen Akten geht hervor, dass im
Jahre 1909/10 in 13 verschiedenen Kantonen 40 christkatholische
Gemeinden und Genossenschaften bestanden, ausserdem ist an 40
verschiedenen Orten Religionsunterricht an christkatholische Schüler
erteilt worden. Zerstreute Christkatholiken befinden sich an zirka
300 verschiedenen Orten der Schweiz. Und man kann nicht wissen,
ob nicht durch irgend einen Zug der Zeit diese Konfession wieder
raschere Zunahme erfahren mag.

Nun die Verhältnisse der Fakultät selbst! Ihr Lehrkörper
besteht aus fünf Professoren, die sowohl als Gelehrte, wie auch
als Menschen mit Recht allgemeine Achtung geniessen. An ihrer
Persönlichkeit und amtlichen Wirksamkeit ist nichts auszusetzen.
Die Kritik hat eingesetzt bei den Studenten, es seien meistens
Ausländer. Es ist richtig, dass eine relativ ziemlich grosse Zahl von
Ausländern an der Fakultät studiert. Aber daneben finden sich auch
schweizerische Studierende. Eine grosse Zahl unserer schweizerischen
Studenten befindet sich ebenfalls an ausländischen Universitäten
und sie werden dort gut aufgenommen. Es darf also nicht zu
einer Existenzfrage für die Fakultät gemacht werden, wenn dort
die Ausländer dominieren.

Zum finanziellen Punkt bemerkte Regierungsrat Lohner, dass
sich die faktischen Besoldungsausgaben des Staates Bern für die
Fakultät sich auf Fr. 7000 belaufen, was bei einem Jahresbudget
der Universität von rund einer Million nicht als hoch angesehen
werden kann.

Für Stipendien hat der Staat absolut nichts auszugeben. Der
christkatholische Stipendienfonds reicht mit seinen Erträgnissen dafür

aus. Zu den 53,000 Franken des Stipendienfonds kommt noch
der für die finanzielle Sicherstellung der Fakultät gegründete
Stammgutfonds mit Fr. 130,000, dessen Erträgnisse an den Staat
ausgerichtet werden. Endlich ist zu sagen, dass die Motion die
überraschende Wirkung hatte, dass sich die Christkatholiken sofort der
bedrängten Fakultät angenommen haben und anlässlich des 70.
Geburtstages ihres Bischofs eine Sammlung veranstalteten, die über



— 102 -
Fr. 55,000 ergeben hat. Dieser Fonds soll noch weiter geäufnet
und der Regierung zur Erhaltung der Fakultät zur Verfügung
gestellt werden, so dass der Staat Bern in absehbarer Zeit in seinen

Auslagen für die Fakultät noch wesentlich entlastet wird. Einer
Religionsgenossenschaft, die, wenn sie auch klein ist, eine solche

Opferwilligkeit an den Tag legt, kann man eine gewisse Lebenskraft

nicht absprechen. Aus diesen Gründen sagte sich die
Regierung, es liegt kein zwingender Grund vor zur Aufhebung der
Fakultät und zur Revision des Kirchengesetzes. Sie lehnt daher
die Motion, soweit sie diesen Teil betrifft, einstimmig ab.

In seinem Bericht an die Synode gibt Bischof Dr. E. Herzog
jeweilen auch ausführlichen Aufschluss über die Beziehungen zu
befreundeten Kirchen. Dies Jahr gab der Bischof folgendes zur
Kenntnis :

« Die Beziehungen zu den altkatholischen Kirchen des Auslandes
werden in bisheriger Weise fortgesetzt. Zu wichtigeren Mitteilungen
geben nur England und Polen Veranlassung. In meinem
vorjährigen Bericht habe ich noch einmal an die fast unglaubliche
Treulosigkeit erinnert, deren Opfer Bischof Arnold Harris Mathew
gewesen ist, jedoch beigefügt, es existiere doch nun eine altkatholische

Kirche in England. Das dürfte ich heute nicht mehr
behaupten. Bald nach unserer letzten Synode nahm Bischof Mathew
gegenüber der Kirche Englands eine Haltung ein, die den Herrn
Bischof Dr. van Thiel von Haarlem veranlasste, im « Guardian » vom
5. August 1910 öffentlich zu erklären, dass für die Haltung und
die Meinungsäusserungen des Herrn Bischofs Mathew keine andere
altkatholische Kirche verantwortlich sei. Dieser antwortete in der
< Church Times > vom 12. August, dass dem tatsächlich so sei,
indem er die volle Autonomie für sich in Anspruch nehme. In
der Utrechter Vereinbarung vom 24. September 1889, die auch
Mathew bei seiner Konsekration unterzeichnet hat, ist aber
vorgesehen, dass kein Bischof Beziehungen eingeht, die es den
altkatholischen Mitbischöfen unmöglich machen würden, mit ihm die
Kirchengemeinschaft aufrecht zu erhalten. Als eine Ausseracht-
lassung dieser Verpflichtung musste es erscheinen, als Mathew
Bischofsweihen vornahm, die mit kirchlicher Ordnung unvereinbar
sind. Am 19. August 1910 brachte die Londoner «Times» die
erstaunliche Nachricht, dass er schon am 13. Juni völlig geheim
und eigenmächtig zwei bisher römischkatholische Pfarrer, die
vorgaben, noch unter der Jurisdiktion des römischen Papstes zu stehen,
zu Bischöfen konsekriert habe. Die Nachricht wurde sodann auch
von der römischen Presse in England bestätigt und von Mathew
selbst als richtig anerkannt. Die beiden neuen Bischöfe gingen



— 103 —

sogar so weit, der päpstlichen Kurie von ihrer Beförderung Kenntnis
zu geben. Diese bestätigte allerdings die vollzogene Handlung
nicht, sondern verhängte unterm 9. Februar 1911 sowohl über
Bischof Mathew wie über die beiden von ihm konsekrierten
Geistlichen Herbert Ignaz Beale und Arthur Wilhelm Howarth unter
Nennung der Namen die grosse Exkommunikation. Von den
altkatholischen Bischöfen wurde die Haltung Mathews als Preisgebung
der Kirchengemeinschaft angesehen ; doch hatte die Bischofskonferenz

die peinliche Angelegenheit bisher nicht behandelt und
darüber keinen förmlichen Beschluss gefasst. Welchen Anhang
Mathew und seine Genossen gegenwärtig besitzen, ist mir völlig
unbekannt. Die letzte Kundgebung, von der ich Kenntnis erhalten
habe, ist eine an den Erzbischof von Utrecht gerichtete Erklärung
vom 31. Dezember 1910, die im «Guardian» vom 6. Januar 1911
erschienen ist, und in welcher Bischof Mathew der eigenen
Gemeinschaft den Titel «Abendländische orthodox-katholische Kirche
in Grossbritannien und Irland > gibt, gleichzeitig aber sieben Punkte
aufzählt, in welchen die altkatholischen Kirchen nicht orthodox
seien! Die Hoffnung, mit dieser Kundgebung die besondere
Sympathie des Patriarchats von Konstantinopel zu erwerben, scheint
sich nicht erfüllt zu haben. Ich war und bin der Meinung, dass
sich die vereinigten altkatholischen Bischöfe mit Herrn Bischof
Mathew auf keine Diskussion über ihre Orthodoxie einlassen können.

Erfreuliches ist über unsere Glaubensgenossen in Russisch-Polen
zu melden. Unterm 20. Mai 1910 erhielt ich, wie die Bischöfe
Hollands und Deutschlands, eine offizielle Mitteilung, nach welcher
das Generalkapitel (Synode) der Mariaviten am 10. Oktober 1907
die beiden Geistlichen Roman Maria Jakob Prochniewski und Leo
Maria Andreas Golembiomski zu Koadjutoren des Bischofs Michael
Kowalski gewählt und diese Wahl am 20. Mai 1910 zu Plock
bestätigt und zugleich den Beschluss gefasst hatte, die altkatholischen
Bischöfe der Schwesterkirchen um die Konsekration zu ersuchen.
Obwohl dieses Gesuch in verschiedenen Zuschriften, die an mich
gerichtet waren, wiederholt wurde, glaubte ich doch meinerseits
auf die Reise verzichten zu dürfen, da ich vernahm, dass der
Erzbischof von Utrecht und der Bischof von Haarlem der Einladung
Folge leisten werden und daher die kanonische Dreizahl der Konsekration

vorhanden sei. Herr Pfarrer Absenger, der des Polnischen
mächtig ist, hatte jedoch die Güte, als Vertreter unserer Kirche
nach Polen zu reisen und an der Feier teilzunehmen. Diese hat
am 4. September 1910 in Lowicz stattgefunden. Von den
überwältigenden Eindrücken, die Herr Pfarrer Absenger anlässlich seines
Besuches empfangen, und von den erstaunlichen Wahrnehmungen,



— 104 —

die er in den verschiedenen mariavitischen Gemeinden gemacht
hat, brauche ich hier nicht zu reden, weil Herr Absenger darüber
sowohl im «Katholik» wie in einer langen Reihe von Vorträgen
einlässlichen Aufschluss gegeben hat. Auch protestantische
Berichterstatter reden mit Bewunderung von dem religiösen Leben und
den Werken christlicher Liebe in der polnischen Schwesterkirche.
Herrn Bischof Kowalski habe ich auf eine Klage über wenig
verständnisvolle und wenig brüderliche Kritik, die in einem altkatholischen

Organ an der Kirche der Mariaviten geübt worden ist, den

dringenden Rat gegeben, sich ja nicht von Leuten beeinflussen

zu lassen, die ihm keine Hülfe leisten würden und leisten könnten,
wenn er sich durch sie auf falsche und verderbliche Wege leiten
Hesse, sondern sich an seine eigene Tradition zu halten und auf
sein eigenes Volk Rücksicht zu nehmen.

Es scheint, dass es dem Herrn Fatarne, der als zeitweiliger
Seelsorger von Autavaux-Forel den geehrten Synodalen sicher noch
in Erinnerung ist, nun doch gelinge, in Nantes eine christkatholische
Genossenschaft zu organisieren. Er ist ausschliesslich auf die
Opferwilligkeit seiner Genossen angewiesen und muss sich, wie das im
Kanton Freiburg der Fall sein würde, sogar das gottesdienstliche
Lokal mit eigenen Mitteln beschaffen. Er teilt übrigens dieses
Schicksal mit allen Geistlichen und Gemeinden, die trotz der päpstlichen

Verdammung des Trennungsgesetzes den ehrlichen Versuch
machen wollten, associations cultuelles zu organisieren, wie sie im
Gesetze vorgeschrieben sind. Die französische Regierung verlangt
einerseits Beobachtung des Gesetzes, anderseits Unterwerfung unter
den Papst, der das Gesetz verdammt; aber wichtiger als die
Befolgung des Gesetzes ist ihr die Zugehörigkeit zu der vom Papst
regierten kirchlichen Gemeinschaft. »

Die altkatholische Kirche der Polen in Amerika. — Der
< Berner Katholik > berichtet in Nr. 47 : Ende September waren
die Delegierten aller altkatholischen Gemeinden zur zweiten
Generalversammlung des Unterstützungsvereins in Bayonne
zusammengekommen. Man beriet über tatkräftige gegenseitige Hülfe, Lebens-,.
Kranken- und Unfallversicherung, Bau eines Altersasyles und eines
Waisenhauses, Förderung der Weiterausbildung und der Studien
der Jugend.

Bischof Hodur erliess eine Verordnung an alle Pfarrgemeinden.
Schon an zwei Synoden war die Zölibatsfrage berührt, aber
verschoben worden. Nun ordnete der Bischof in allen Pfarreien eine
Abstimmung an: 1. ob die Pfarrei für das Zölibat sei und 2. ob
sie einen verheirateten Geistlichen anstellen würde. Zugleich wurde



— 105 —

wiederholt, dass das Zölibat kein Kirchendogma sei, sondern dass
diese Regel in der römischen Kirche eingeführt worden sei und
dass sie von den Bischöfen mit den Geistlichen und Laien in der
Nationalkirche entweder aufrechtgehalten oder aufgehoben werden
könne. Die Beschlüsse der Pfarrgemeinden waren in einem
offiziellen Akt dem Bischof bis zum 25. Oktober mitzuteilen. Bald
darauf wurden in der Zeitung « Straz > die Resultate dieser
Abstimmung bekannt gegeben. Zum Beispiel haben in der Pfarrei
zu Scranton 128 für die Beibehaltung des Zölibats und nur 26

dagegen gestimmt; 11 enthielten sich der Abstimmung. Ähnlich
war das Resultat in den anderen Pfarrgemeinden, welche
ausdrücklich betonen, dass die gegenwärtige schwierige Zeit dieser
Änderung nicht günstig sei.

Vor zwei Jahren haben sich zwei slowakische Gemeinden der
polnischen Nationalkirche angeschlossen ; seither mussten sie viel
Bedrängnis von seiten der römischen Brüder erfahren. An 400
Mitglieder dieser romfreien Gemeinden erlitten schwere finanzielle
Einbusse, da sie ohne Entschädigung aus der römischkatholischen
Versicherungs-Gesellschaft ausgeschlossen worden sind; die
jahrelangen Einzahlungen gingen ihnen verloren. Wie treu aber trotzdem

die Slowaken der altkatholischen Kirche anhängen und wie
sie auch bei anderen Kirchen und Nationen geachtet werden, das
zeigte sich zu ihrer Freude am Sonntag den 1. Oktober, da Herr
Bischof Hodur in Homestead, Pa., ihren neuen Friedhof einweihte.
Am Fest beteiligten sich slowakische, polnische, serbische,
bulgarische, russische und ungarische Vereine.

Obigem Berichte folgte auf dem Fusse eine weitere freudige
Botschaft. In St. Clair, Pa., hat die litauische Pfarrgemeinde, welche
bisher zum Erzbischof von Philadelphia gehörte, die römische
Unterdrückung satt bekommen und beschlossen, eine von Rom
unabhängige katholische Kirche zu bilden und dem Bischof Hodur sich
anzuschliessen. Montag den 23. Oktober nahm Bischof Hodur die
Weihe des litauischen Friedhofes in St. Clair vor; bei diesem
Anlasse predigte er polnisch, Generalvikar Bonczak englisch und
Pfarrer Krupski litauisch.

Die meisten Gemeinden der polnischen Nationalkirche befinden
sich im Staate Pennsylvania. Scranton selbst, wo Bischof Hodur
einer Gemeinde vorsteht, ist eine Distriktshauptstadt des genannten
Staates. Die Diözese der bischöflichen Kirche Amerikas erstreckt
sich über den ganzen Staat; doch hat der in Philadelphia
residierende Bischof einen Suffraganbischof in Pittsburgh und ausserdem

einen Hülfsbischof. Diese beiden letztern Stühle wurden jüngst
Weder besetzt und am 28. Oktober die beiden erwählten Bischöfe,



— 106 -
Dr. Rhineländer und Dr. Garland, in Philadelphia konsekriert. Die
Feier gestaltete sich zu einer in Amerika kaum dagewesenen
Demonstration. An der Prozession beteiligten sich über 30 Bischöfe
und über 400 Priester. Besonders ist hervorzuheben, dass zu der
Feier auch der altkatholische Bischof Hodur sowie die Bischöfe
der russischen, armenischen und syrischen Gemeinden in den

Vereinigten Staaten eingeladen waren. Ein aus fünf angesehenen
Geistlichen bestehendes Komitee hatte die Aufgabe, diese Würdenträger

geziemend zu empfangen und zu beherbergen. Es erschienen
tatsächlich der polnische Bischof Plodur von Scranton, der orthodoxe

Erzbischof Aden, Sekretär des Patriarchen von Jerusalem,
der russische Priester Krolmalney, der armenische Archimandrit
Peter Saradian, der griechisch-orthodoxe Priester Detnetrios Petratas
und der polnische Priester Joseph Zelenka. Besonderer
Auszeichzeichnung erfreute sich der altkatholische Bischof Hodur. Ein aus
vier Geistlichen und einem Laien zusammengesetztes Komitee
erhielt die Aufgabe, freundliche Beziehungen zwischen der bischöflichen

und der polnischen Kirche zu pflegen. Es scheint sich dabei

namentlich auch um Unterstützung armer polnischer Gemeinden
zu handeln, in erster Linie derjenigen von Francford, die ihren
Gottesdienst immer noch in einer provisorischen Halle feiern muss.

Die bischöfliche Kirche in Amerika. (Mitgeteilt.) — Vor
einiger Zeit erschien das Protokoll der letzten « General Conventions
der bischöflichen Kirche Amerikas, ein stattlicher Band von 615
Seiten. Indem wir für die brüderliche Übermittlung danken, nehmen
wir mit Genugtuung Kenntnis von verschiedenen Resolutionen, mit
denen die bischöfliche Kirche ihre Bereitwilligkeit ausgesprochen
hat, zur Einigung der getrennten Kirchen beizutragen. Von grosser
Wichtigkeit ist insbesondere die schon in Nr. 3, Seite 298 dieser
« Zeitschrift » mitgeteilte Resolution betreffend Einsetzung einer
Kommission, die eine Weltkonferenz zur Behandlung der Unionsfrage

vorbereiten soll. Die Kommission soll aus 7 Bischöfen, 7
Priestern und 7 Laien bestehen und das Recht haben, andere
Mitglieder zu kooptieren und vakant werdende Stellen wieder zu
besetzen. Die Bischöfe waren vom Haus der Bischöfe, die übrigen
Mitglieder vom Haus der Deputierten zu ernennen. Auf Grund
dieser Beschlüsse ernannte das Haus der Bischöfe am 19. Oktober
1910 zu Kommissionsmitgliedern die folgenden Bischöfe : Dr. Boyd
Vincent von Cincinnati ; Dr. Thomas F. Gailor von Tennessee; Dr.
C. P. Anderson von Chicago; Dr. Reginald G. Waller, Hülfsbischof
von Fond du Lac; Dr. Charles H. Brent von Manila; Dr. David
H. Greer von New York; Dr. F. J. Kinsman von Delaware. Zu



— 107 —

diesen wurden kooptiert die Bischöfe Dr. C. A. Hall von Vermont
und Dr. C. B. Brewster von Connecticut.

Die Kommission konstituierte sich am 20. April 1911. Sofort
wurden durch Delegationen mit Vorstehern verschiedener Kirchen
freundliche Beziehungen angeknüpft, so mit dem Kardinal Gibbons
von Baltimore und dem russisch-orthodoxen Erzbischof Piaton von
New York. Auch wurden Subkommissionen ernannt, die die
Verhandlungen mit den verschiedenen kirchlichen Gemeinschaften,
insbesondere mit der römisch-katholischen, den orthodox-orientalischen,
den altkatholischen und protestantischen Kirchen zu führen haben.

Präsident des Komitees für die Verhandlungen mit den
altkatholischen Kirchen ist der Bischof der Diözese Southern-Ohio,
Dr. Boyd Vincent in Cincinnati. Dieser machte in der irrtümlichen
Vorstellung, dass die Bischöfe der altkatholischen Kirchen im Herbst
1911 in Wien zu einer Konferenz zusammenkämen, dem
christkatholischen Bischof Herzog in einer Zuschrift vom 2. September
von den erwähnten Resolutionen und Plänen offiziell Mitteilung.
Es musste ihm geantwortet werden, dass die altkatholische
Bischofskonferenz voraussichtlich erst im Jahr 1912, anlässlich des
internationalen Altkatholikenkongresses, zusammenkommen werde.

Mit der gleichen Angelegenheit beschäftigte sich die General
Convention ihrerseits noch in anderer Weise. Am 11. Oktober
1910 wurde — wohl zum erstenmal — ein orthodox-orientalischer
Bischof dem Hause der Bischöfe vorgestellt. Eingeführt vom Bischof
von Harrisburg, James H. Darlington, erschien der Suffraganbischof
des Erzbischofs Piaton, der syrisch-orthodoxe Bischof Raphael.
Er wurde vom Präsidenten des Hauses freundlich begrüsst. Am
13. Oktober stellte der Hülfsbischof C. W. Parker von New Hampshire

im Hause der Bischöfe den Antrag, die Mitglieder der orthodox-
orientalischen Kirchen in den bischöflichen Gotteshäusern zur
Kommunion zuzulassen. Der Antrag wurde am 21. Oktober durch
den Beschluss erledigt: «Der Vorsitzende des Hauses ernennt eine
Kommission von drei Bischöfen, die sich mit den Behörden der
verschiedenen orthodox-orientalischen Kirchen, die in diesem Land
niedergelassene Mitglieder haben, in Beziehung zu setzen haben,
um diesen letztern alle seelsorgerlichen Dienste zu leisten, die uns
möglich sind.» Die Kommission wurde zusammengesetzt aus den
Bischöfen James H. Darlington von Harrisburg; C. M. Parker von
New Hampshire und F. J. Kinsmann von Delaware.

In der gleichen Sitzung stellte der Hülfsbischof R. G. Waller
von Fond du Lac den Antrag, die ganze Angelegenheit der
Herstellung näherer Beziehungen zu Bischof Raphael und zu den
Mitgliedern der orthodoxen Kirchen in den Vereinigten Staaten der



- 108 —

Kommission zu überweisen, die bereits den Auftrag erhalten hatte,
mit den polnischen Altkatholiken Verbindung anzuknüpfen. Der
Antrag wurde angenommen.

Das Haus der Bischöfe hatte Veranlassung, sich mit den

polnischen Altkatholiken in den Vereinigten Staaten zu beschäftigen,

durch ein Schreiben das die drei polnischen Pfarrer
F. Bonczak, C. Rosichi und Al. A. Sosnowski unterm 14. Oktober
1910 von Priceburg, Pa., an die Bischöfe gerichtet hatten und das

in der Sitzung vom 18. Oktober durch den greisen Bischof Dr.
C. C. Grafton von Fond du Lac vorgelesen wurde. Es lautet: «Wir,
die unterzeichneten Priester der polnischen katholischen Nationalkirche

als rechtmässig ernannte Mitglieder einer Kommission in
Sachen kirchlicher Beziehung zu der bischöflichen Kirche, richten
hiermit an das Haus der Bischöfe der genannten Kirche das
Gesuch, mit einem durch Ihr Haus ernannten Komitee über die Frage
der Herstellung freundlicher Beziehungen zu der amerikanischbischöflichen

Kirche in Unterhandlung zu treten. Wir bitten um
Gottes Segen für diesen Versuch zu tun, was an uns liegt, um
zwischen unsern zwei Kirchen die gottselige Einheit und Eintracht
herzustellen, für die unser Erlöser so innig wirkte und betete. » Mit
der Verlesung dieses Schreibens verband der Bischof von Fond
du Lac den Antrag: «Der Vorsitzende bezeichnet ein Komitee
von drei Bischöfen, die mit dem altkatholischen polnischen Bischof
Hodur über Herstellung christlicher Gemeinschaft und
Interkommunion zwischen den beiden Kirchen in Unterhandlungen zu
treten haben. > Der Antrag wurde angenommen. Der Vorsitzende,
Bischof Boyd Vincent von Cincinnati, ernannte zu Mitgliedern des
Komitees Charles Chapman Grafton, Bischof von Fond du Lac,
Wise, Charles Palmerston Anderson, Bischof von Chicago, 111., und
James Henry Darlington, Bischof von Harrisburg, Pa. — Es
handelt sich, wie man sieht, keineswegs um eine Absorption;
vielmehr wird die Autonomie der polnischen Nationalkirche als
selbstverständlich vorausgesetzt. Ob die Verhandlungen bereits
aufgenommen worden sind, ist uns unbekannt.

Bei diesem Anlasse dürften einige statistische Notizen, die wir
dem uns vorliegenden Protokoll entnehmen, nicht uninteressant sein.
Zur Zeit der letzten General Convention, gehalten in Cincinnati
vom 5.—11. Oktober 1910, zählte der Episkopat der bischöflichen
Kirche Amerikas mit Einschluss von 11 Bischöfen, die teils in
Missionsländern tätig, teils vom Amt zurückgetreten sind, 104
Mitglieder. Davon waren 98 zu der alle drei Jahre stattfindenden
Synode erschienen. Sie bildeten das Haus der Bischöfe. Der
ganze Klerus zählte zur Zeit der Synode mit Einschluss der Bi-



109

schöfe 5513 Mitglieder. In den drei letzten Jahren wurden 508
Priesteramtskandidaten ordiniert, 202,184 Taufen vollzogen, 163,988
Personen gefirmt, 74,035 Ehen eingesegnet, 140,341 Personen kirchlich

bestattet. Es gab im Jahr 1910 im ganzen 6,862 Kirchengebäude

mit zusammen 1,321,311 Sitzplätzen. Offene Kirchen, in
denen die Sitzplätze nicht vermietet werden, gab es 5,366 mit
zusammen 1,039,633 Sitzplätzen. In der Periode 1907—1910 beliefen
sich die Einnahmen für kirchliche Zwecke auf 53,916,064 Dollars.
Die Vergleichung mit frühern Zahlen zeigt, dass die Kirche in
stetem Wachstum begriffen ist.

Vorschläge zur Förderung kirchlicher Einigung. — Der
« Churchman >, das Hauptorgan der bischöflichen Kirche Amerikas,
vom 16. September 1911, bringt interessante Berichte über eine
Versammlung der bischöflichen Missionsgesellschaft, die kurz vorher

in Duluth (Minnesota) stattgefunden hatte. Besonders bemerkenswert

ist das Votum des Bischofs Brewer über Mittel und Wege,
die getrennten kirchlichen Gemeinschaften einander näher zu bringen.
Das genannte Blatt bemerkt, dass nicht die ganze Versammlung
mit dem Bischof einverstanden war; wir unserseits enthalten uns
eines jeden Urteils, teilen aber aus der Rede des Bischofs einige
Stellen mit.

Der Redner ging von der Fürbitte des Herrn aus, dass alle
eins sein mögen. Die Welt könne für das Christentum nicht
gewonnen werden, bis diese Bitte erfüllt sei. Das Verlangen nach
kirchlicher Einigung sei heute lebendiger und allgemeiner, als das
seit Jahrhunderten der Fall war. Die bischöfliche Kirche < als Zweig
der hl. katholischen Kirche » habe die Pflicht, die kirchliche
Einigung nach allen Kräften zu fördern. Nun stellte der Bischof die
Frage, was denn die bischöfliche Kirche in dieser Sache tun könne?
Er antwortet u. a.: Mit der römischen Kirche eine Einigung
herbeizuführen, ist heute nur dadurch möglich, dass man sich in allen
Dingen dieser Kirche unterwirft. Das ist aber kein Grund, jede
Hoffnung auf eine Annäherung aufzugeben. Es wird dem päpstlichen

Absolutismus nicht gelingen, den in der römischen Kirche
erwachten Modernismus zu ersticken. Innerhalb der römischen Kirche
zeigen sich Erscheinungen, die beweisen, dass der Geist des Herrn
in den Herzen der Gläubigen sich regt. Wo aber der Geist des
Herrn ist, da ist Freiheit. Zu grössern Hoffnungen berechtigt das
Streben, sich mit der orthodoxen Kirche des Morgenlandes zu
verständigen. Wenn die kirchliche Gemeinschaft zwischen Anglikanern
und Orthodoxen hergestellt ist, wird das auf die leitenden Kreise
innerhalb der römischen Kirche doch einen gewissen Eindruck



— 110 —

machen. Die bischöfliche Kirche hat es aber zunächst mit
protestantischen Gemeinschaften zu tun. Es ist richtig, dass man in
diesen Gemeinschaften eine kirchliche Einigung im allgemeinen gar
nicht für nötig hält. Indessen fehlt es doch nicht an leitenden
Persönlichkeiten, die anders denken, und es ist nicht
ausgeschlossen, dass diese immer grössern Anhang gewinnen werden.
Wie können wir diese Richtung unterstützen? Der Bischof
antwortet: i) Wir können ihnen den Mitgebrauch unserer Kirchen
einräumen, wo sich dazu Gelegenheit bietet. Ich vermag nicht
einzusehen, dass man damit ein Prinzip preisgebe. Wenn wir da
und dort die Kirchen protestantischer Gemeinschaften benützen, so
ist es eine Pflicht der Höflichkeit, ihnen, wenn möglich, denselben
Dienst zu leisten. Damit beweisen wir, dass wir nicht so engherzig
sind, wie man meint. — 2) Im ganzen WTesten und in andern Teilen
unseres Landes entstehen fortwährend neue Ortschaften. Da können
wir mit protestantischen Gemeinschaften je eine Kirche bauen und
gemeinsam benützen. Wer den Bau beginnt, hat die Oberaufsicht:
aber die Kirche soll allen Gemeinschaften des Ortes offen stehen.
So werden die Ansiedler nicht durch kostbare Kirchenbauten in
Anspruch genommen. Es gibt sehr viele Ortschaften mit 3, 4, 6

verschiedenen Gotteshäusern, während eine einzige Kirche für die

Bevölkerung vollkommen genügend wäre. Die gemeinschaftliche
Benützung der gleichen Kirche würde die Leute einander näher
bringen. — 3) Unser Gesetz, dass nur Gefirmte zur Kommunion
zuzulassen seien, sollte auf die Mitglieder unserer eigenen Kirche
beschränkt werden und uns nicht abhalten, auch Mitgliedern
anderer Kirchen zu erlauben, dass sie neben uns auf der gleichen
Kommunionbank niederknieen. Das wäre meiner Ansicht nach
keine Preisgebung der eigenen Abendmahlslehre, würde aber doch
dem Zweck des Abendmahls entsprechen. — 4) Es wird die
Unterdrückung des Kanons 19 des kirchlichen Gesetzbuches angeregt.
— 5) Der Bischof schlägt vor, auch Geistliche protestantischer
Gemeinschaften auf Verlangen zu Bischöfen zu konsekrieren. Er
verspricht sich von dieser Massregel die Wirkung, dass nach etwa
zwei Generationen die betreffenden Gemeinschaften geeinigt wären.
Man werde wohl einwenden, dass die protestantischen Gemeinschaften

den Episkopat gar nicht wünschen Das sei heute im
allgemeinen richtig. Aber auch in dieser Hinsicht bereite sich eine
Änderung der Anschauungen vor. Der Redner würde die
Konsekration bewilligen, auch wenn im übrigen die betreffende kirchliche

Gemeinschaft auf ganz anderem dogmatischem Boden stände.

In der Nummer vom 23. September nimmt der « Churchman »

mit Genugtuung Kenntnis von einem Erlass des syrisch-orthodoxen



— Ill ~
Bischofs Raphael, der in Brooklyn residiert. Der Bischof gestattet,
dass ein orthodoxer Laie, der in Todesgefahr beichtet und den
Willen kundgibt, als Mitglied der orthodoxen Kirche zu sterben,
von einem Geistlichen der bischöflichen Kirche das hl. Abendmahl
empfängt und nach dem Ritus der bischöflichen Kirche bestattet
wird. Doch wird gewünscht, dass sich der Geistliche, wenn möglich,
des Rituals der orthodoxen Kirche bedienen möge. Im Gegensatz

zu diesem weitherzigen Entgegenkommen, das eigentlich die
Anerkennung der anglikanischen Priesterweihe zur Voraussetzung
habe, stehe nun, wie der « Churchman » weiter bemerkt, freilich
die Tatsache, dass der gleiche Bischof zwei anglikanische Priester,
die sich der orthodoxen Kirche anschlössen, nach der Weisung
des heiligen Synod von Petersburg reordiniert habe, damit die von
anglikanischen Bischöfen erteilte Priesterweihe als ungenügend erklärt
habe. Allein der « Churchman » macht dem orthodoxen Bischof
aus diesem unlogischen Verhalten keinen Vorwurf. Die orthodoxe
Kirche habe sich über die Bedingungen, unter denen eine
Ordination als gültig anzusehen sei, nie genauer ausgesprochen und es
sei begreiflich, dass man theoretisch diesen Punkt nicht präjudi-
zieren wolle; das freundliche Entgegenkommen in der Praxis
behalte gleichwohl seinen Wert. Werde dieses Entgegenkommen
geduldet und immer allgemeiner geübt, so handle es sich schliesslich

eben nur noch um Anerkennung einer vollendeten Tatsache.

Zu solchem Entgegenkommen bietet sich namentlich in Amerika
oft Gelegenheit. Die Zahl der orthodoxen Einwanderer beläuft sich
wöchentlich auf etwa iooo. Hunderttausende russischer, griechischer,
und syrischer Orthodoxen leben zerstreut in anglikanischen Pfarreien.
Es gibt z. B. in Kanada und in den Vereinigten Staaten gegenwärtig

etwa 75,000 syrischer Orthodoxen, für die im ganzen nur
18 Priester vorhanden sind. In ganz Nordamerika gibt es nur
etwa 100 orthodoxe Priester, die in zahllosen Fällen von ihren
Glaubensgenossen nicht zu erreichen sind. In Kanada haben jüngst
die zahlreichen orthodoxen Ruthenen an den anglikanischen
Erzbischof von Rupertsland das Gesuch gerichtet, ihnen seelsorgerliche

Dienste zu leisten, ohne dass sie dabei die Absicht hatten,
sich von ihrer Mutterkirche zu trennen und ihrer bisherigen
Religionsübung zu entsagen. Die anglikanischen Bischöfe in Amerika
kommen solchen Gesuchen mit grösster Bereitwilligkeit entgegen;
sie machen ihren Geistlichen zur Pflicht, mit der Hülfeleistung keinen
versuch zu verbinden, orthodoxe Christen der eigenen Kirche zu
entfremden. Das wird vom orthodoxen Klerus auch dankbar
anerkannt. Freilich sei nun damit die territoriale Begrenzung bischöflicher

Jurisdiktion preisgegeben und das Zugeständnis gemacht,



_ 112 —

dass es über ein und dasselbe Gebiet mehr als eine rechtmässige
kirchliche Hierarchie geben könne. Was wird die Folge sein?

Werden die zwei rechtmässigen kirchlichen Organisationen unter
.strenger Beibehaltung ihrer Eigentümlichkeiten in Frieden und
gegenseitigem Wohlwollen nebeneinander bestehen, oder werden sie
allmählich auf Proselytenmacherei ausgehen und in mannigfachen
Streit miteinander geraten? Diese Gefahr lässt sich freilich nicht
leugnen ; aber sie ist schon lange da. Es dürfte nicht zu früh
sein, nun einmal den ernstlichen Versuch zu machen, ob man nicht
weiter komme, wenn man sich gegenseitig verständigt, duldet und
brüderlich beisteht. Ohne Zweifel wird Verträglichkeit in den

kirchlichen Beziehungen die Union mindestens ebenso wirksam
fördern wie die Bemühungen der Theologen, sich gegenseitig des

Irrtums und der Rückständigkeit zu überführen.

Die römische Kirche. — Zwei päpstliche Erlasse sind von
so einschneidendem Wesen und beleuchten so eigenartig den Geist,

von dem die Kurie geleitet wird, dass sie hier erwähnt werden
müssen. Am 2. Juli erliess der Papst über die gebotenen Feiertage

folgendes Motu proprio :

<Als oberste Wächter und Leiter der kirchlichen Disziplin
pflegten die römischen Päpste jederzeit, wenn das Wohl des christlichen

Volkes ihnen das nahelegte, die Satzungen des kirchlichen
Rechtes entgegenkommend zu mildern. So wollen auch wir selbst
durch gegenwärtiges Schreiben, gleichwie wir es für gut befunden
haben, mit Rücksicht auf die geänderten Verhältnisse der Zeit und
der bürgerlichen Gesellschaft in anderer Richtung Änderungen zu
treffen, das Kirchengebot bezüglich der gebotenen Feiertage wegen
besonderer Zeitumstände angemessen erleichtern. Die Leute durcheilen

heutzutage mit staunenerregender Schnelligkeit weite Strecken
zu Wasser und zu Lande und haben durch die Erleichterung des
Reisens eher Gelegenheit, in jene Gegenden zu kommen, wo die
Zahl der gebotenen Feiertage bereits eine geringere ist. Auch
scheinen der bedeutend angewachsene Handel und die rasche
Abwicklung der Geschäfte unter dem Zeitverluste, den häufig
einfallende Festtage verursachen, einigermassen zu leiden. Endlich
lässt auch die von Tag zu Tag ärger werdende Lebensmittelverteuerung

es wünschenswert erscheinen, dass jene, die ihren Unterhalt

durch ihre Arbeit verdienen müssen, die sogenannten knechtlichen

Arbeiten nicht allzuoft zu unterbrechen brauchen. Aus diesen
Gründen wurden, namentlich in der letzten Zeit, dem apostolischen
Stuhl immer wieder Bitten um Herabminderung der Zahl der
gebotenen Feiertage unterbreitet. Indem wir dieses alles wiederholt



— 113 —

beherzigten und uns dabei einzig und allein das Wohl des christlichen

Volkes vor Augen hielten, schien es uns in der Tat höchst
zeitgemäss zu sein, die Zahl der Festtage herabzusetzen.

So bestimmen wir denn aus eigenem Antrieb und nach
reiflicher Überlegung unsererseits, wobei wir auch den Rat der
ehrwürdigen Brüder, der Kardinäle, die mit der Reform des
kirchlichen Gesetzbuches betraut sind, einholten, hinsichtlich der
Beobachtung der gebotenen Feiertage folgendes:

I. Das Kirchengebot, die heilige Messe zu hören und von
knechtlichen Arbeiten zu ruhen, bleibt nur für die im Folgenden
aufgezählten Tage in Kraft: für alle Sonntage ohne Ausnahme,
dann für die Feste der Geburt, Beschneidung, Erscheinung und
Himmelfahrt unseres Herrn Jesus Christus, der unbefleckten
Empfängnis und der Himmelfahrt der heiligen Gottesmutter Maria, der
heiligen Apostel Petrus und Paulus und Allerheiligen.

IL Die Feste des heiligen Josef und der Geburt des heiligen
Johannes des Täufers sollen, beide mit ihrer Oktav, am Sonntage,
der auf den 19. März zunächst folgt (fällt der 19. März selbst auf
einen Sonntag, dann an diesem), bezw. am Sonntage vor dem Feste
der heiligen Apostel Petrus und Paulus als an ihrem eigentlichen
Sitze gefeiert werden. Das Fronleichnamsfest aber soll samt seiner
privilegierten Oktave am Sonntage nach dem Dreifaltigkeitsfeste
begangen werden; für das Herz Jesufest wird der Freitag in der
Fronleichnamsoktav festgesetzt.

III. Das obengenannte Kirchengebot gilt nicht für die Feste
der (Landes- und Orts-) Patrone ; doch können die Ordinarien der
einzelnen Gegenden die äussere Feierlichkeit dieser Feste auf den
nächstfolgenden Sonntag verlegen.

IV. Wenn irgendwo eines der aufgezählten Feste bereits
abgeschafft oder verlegt ist, möge es nicht ohne vorherige Anfrage
beim Heiligen Stuhle wieder eingeführt werden. Auch sollen die
Bischöfe, wenn sie dafürhalten, dass eines der abgeschafften Feste
bei einem Volke oder in einer bestimmten Gegend beibehalten
werden soll, sich diesbezüglich an den apostolischen Stuhl wenden.

V. Wenn eines der von uns aufrechterhaltenen Feste auf einen
Abstinenz- oder Abbruchstag fällt, so dispensieren wir von beiden
Arten des Fastens. Dieselbe Dispens gewähren wir für die Feste
der Patrone, die wir durch dieses Gesetz abschafften, für den Fall,
dass sie dennoch feierlich und mit grosser Beteiligung der
Bevölkerung begangen werden sollten.

Indem wir diesen neuen Beweis unserer apostolischen Hirtensorgfalt

geben, hegen wir die feste Hoffnung, dass alle Gläubigen
ihrer Andacht zu Gott und ihrer Verehrung für die Heiligen auch

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1912. 8



— 114 —

an den Tagen, die wir aus der Zahl der gebotenen Festtage streichen^
nicht weniger als früher Ausdruck geben und an den übrigbleibenden

Festtagen mit umso grösserem Eifer das Kirchengebot
beobachten werden.

Gleichzeitig heben wir alle entgegenstehenden älteren
Bestimmungen, auch jene, die einer besonderen und ins einzelne gehenden
Erwähnung bedürften, auf.»

Der Erlass wirkte so überraschend und setzte sich so über die
tatsächlichen Verhältnisse der einzelnen Diözesen hinweg, dass zuerst
die Vermutung ausgesprochen wurde, es handle sich bloss um eine
Massregel für eine bestimmte Gegend von Italien. Solche Deutungsversuche

mussten bald aufgegeben werden. Es wurden von überall
her Bedenken gegen die Durchführung laut und Eingaben um
Aufschub von seiten der Bischöfe an die Kurie bekannt, dass tatsächlich

wenigstens in den Ländern Europas, mit Ausnahme Italiens,
die Verfügung noch auf dem Papiere steht. In Rom hatte die
Durchführung die absonderliche Folge, dass der 8. Dezember nicht
mehr als kirchlicher, wohl aber als bürgerlicher Feiertag begangen
wurde. An dieser Sachlage haben bis jetzt auch die Modifikationen
eines Dekretes Urbis et orbis der Ritenkongregation vom 24. Juli
nichts geändert. Sie lauten:

«I. Das Fest des hl. Josef wird am 19. März als nicht
gebotener Feiertag ohne Oktav ritu duplici 1. Klasse gefeiert unter
dem Titel « feierliches Gedächtnis des hl. Josef, Gemahls der seligsten

Jungfrau Maria, Bekenners».
2. Das Schutzfest des hl. Josef-wird am 3. Sonntag nach Ostern

ritu duplici 1. Klasse mit Oktav begangen als Fest erster Ordnung
unter dem Titel : « Feier des hl. Josef, des Gemahls der seligsten
Jungfrau Maria, Bekenners, Schutzherrn der ganzen Kirche».

3. In den Tagen der Oktav und am Oktavtage des Festes des

hl. Josef ist das Offizium zu verwenden, das im Anhange des

römischen Octavariums enthalten ist.
4. Das Fest der hl. Dreieinigkeit, das auf den 1. Sonntag nach

Pfingsten festgesetzt ist, wird ritu duplici 1. Klasse gefeiert.
5. Das Fronleichnamsfest wird als nicht gebotener Feiertag

ritu duplici 1. Klasse und mit privilegierter Oktav, wie die Oktav
von Epiphanie am Donnerstage nach dem Dreifaltigkeitssonntag
begangen unter dem Titel : « Feierliches Gedächtnis des Fronleichnams

Jesu Christi».
6. Am Sonntag in der Oktav dieses Festes kann in den Kathe-

dral- und Kollegiatkirchen nach Abhaltung des Offiziums und der
Messe des Sonntags eine einzige feierliche Messe, wie am Feste,
mit Gloria, einer Oration, Sequenz, Kredo und am Schlüsse Johannes-



— 115 —

evangelium gesungen werden. Wo keine Verpflichtung zur Kon-
ventualmesse besteht, ist die Kommemoration des Sonntags (mit
eigenem Schlüsse) hinzuzufügen und das Sonntagsevangelium zu
nehmen. An diesem Sonntage hat die feierliche Prozession mit
dem Sanktissimum stattzufinden, die im Zeremoniale der Bischöfe,
2. Buch, Kap. 33 vorgeschrieben ist.

7. Am Freitag nach der Oktav wird, wie zuvor, das Fest
des heiligsten Herzens Jesu ritu duplici 1. Klasse gefeiert.

Das Dekret gilt auch für die Ordensfamilien und auch für
jene Kirchen, die einen vom römischen verschiedenen lateinischen
Ritus gebrauchen. »

Nach den neuesten Nachrichten scheint doch nicht alles beim
alten zu bleiben, wie behauptet wurde, sondern nach und nach wird
auch diese päpstliche Massregel durchgeführt werden. So sind
z. B. nach dem Diözesankalender der Erzdiözese München-Freising
der Josephstag am 19. März und Maria Verkündigung am 25. März
keine gebotenen Feiertage mehr. Der Johannistag ist auf den
Sonntag vorher, den 23. Juni, verlegt. Im Gegensatz zum Motu
proprio bleiben Darstellung im Tempel am 2. Februar und
Fronleichnam am Donnerstag nach dem Dreifaltigkeitssonntag gebotene
Feiertage. Ähnlich sind die Verfügungen der Erzdiözese Gnesen
und Posen. Abgeschafft bleiben Maria Verkündigung, Maria
Geburt, der Josephstag, die bisher üblichen Diözesanfeiertage und alle
Parochialfeste, die auf den Sonntag verlegt werden.

Für die niederrheinische Kirchenprovinz — die Diözesen Cöln,
Trier, Münster und Paderborn -- sind einheitliche Bestimmungen
getroffen. Die Feste am 2. Februar und am 25. März fallen weg,
die am 15. August und am 8. September bleiben wie bisher auf
den folgenden Sonntag verschoben. Fronleichnam wird nach
überlieferter Sitte gefeiert, im übrigen gelten die Bestimmungen des
Motu proprio. Die zweiten Feiertage nach Weihnachten, Ostern,
Pfingsten bleiben in den genannten Diözesen gebotene Feiertage,
ebenso in den preussis"chen Diözesen Maria Opferung am Buss- und
Bettage. In der Schweiz konnten die Feiertage ebenfalls nicht
einheitlich geregelt werden. Es herrscht in den einzelnen Diözesen
grosse Mannigfaltigkeit. Nur der Bischof von Sitten hat den päpstlichen

Erlass ohne weiteres durchgeführt. Fronleichnam wird überall
wie bisher gefeiert. Im Bistum Basel werden der 2. Februar und
25. März unterdrückt, Epiphanie auf den folgenden Sonntag und
der Josefstag auf den 3. Sonntag nach Ostern verschoben. Im
Bistum Chur werden Epiphanie und Peter und Paul beibehalten
mit der Einschränkung, dass im Kanton Zürich Epiphanie und
Maria Empfängnis nicht gelten. Das Bistum St. Gallen feiert Epi-



— 116 —

phanie nicht mehr, hält aber an den Landes- und Kirchenpatronen
fest. Im ganzen ein wirres Durcheinander, noch grösser als bis jetzt,
indem auf dem kleinen Gebiet dieselben Feste oft an verschiedenen

Tagen begangen werden.
Hatte dieser Erlass über die Reduktion der Feiertage dem

Papst das Lob eingetragen, dass er für die modernen Bedürfnisse
und Verhältnisse Verständnis zeige, erfuhr die erstaunte Welt durch
eine andere Kundgebung, dass der Papst an Ansprüchen festzuhalten

gewillt ist, die im modernen Staat undurchführbar sind, an
der Immunität des Klerus. Sie hat folgenden Wortlaut:

Motu proprio de trahentibus clericos ad tribunalia iudicum lai-
corum. Quantavis diligentia adhibeatur in condendis legibus, saepe

non licet dubitationem prsecaveri omnem, quae deinceps ex earum
callida interpretatione queat exsistere. Aliquando autem iuris-
peritorum, qui ad rimandam naturam vimque legis accesserint, tam
diversae inter se sunt sententiae, ut quid sit lege constitutum, non
aliter constare, nisi per authenticam declarationem, possit.

Id quod videmus contigisse, postquam Constitutio Apostolicce
Sedis promulgata est, qua Censuras late sententiae limitantur. Etenim
inter scriptores, qui in eam constitutionem commentaria confecerunt,

magna orta est de ipsius Capite VII controversia: utrum verbo co-

gentes legislatures personaeque publicae tantummodo, an etiam
homines privati significentur, qui iudicem laicum, ad eum provocando
actionemve instituendo, cogant, ut ad suum tribunal clericum trahat.

Quid valeret quidem hoc caput, semel atque iterum congregatio

Sancti Officii declaravit. — Nunc vero in hac temporum ini-
quitate, cum ecclesiasticae immunitatis adeo nulla solet haberi ratio,
ut non modo Clerici et Presbyteri, sed Episcopi etiam ipsique
S. R. E. Cardinales in iudicium laicorum deducantur, omnino res

postulat a Nobis, ut quos a tam sacrilego facinore non deterret
culpae gravitas, eosdem pœnae severitate in officio contineamus.
Itaque hoc Nos Motu Proprio statuimus atque edicimus : quicumque
privatorum, laici sacrive ordinis, mares feminaeve, personas quasvis
ecclesiasticas, sive in criminali causa sive in civili, nullo potestatis
ecclesiasticae permissu, ad tribunal laicorum vocent, ibique adesse

publice compellant, eos etiam omnes in Excommunicationem late
sententiae speciali modo Romano Pontifici reservatam, incurrere.

Quod autem his litteris sancitum est, firmum ratumque esse

volumus, contrariis quibusvis non obstantibus. Datum Romae apud
S. Petrum die IX mensis Octobris MCMXI Pontificatus Nostri anno
nono. Pius PP. X.

In deutscher Übersetzung nach Dr. F. Heiner:
«Welche Sorgfalt man auch auf die Formulierung der Gesetze

verwenden mag, so kann man doch nicht immer allen Zweifeln



— 117 —

vorbeugen, die aus einer geschickten Interpretation entstehen können.
Es kommt vor, dass die Gesetzesgelehrten nach Erforschung des
Sinnes und der Tragweite der Gesetze so sehr in ihren Ansichten
von einander abweichen, dass es unmöglich ist, anders als durch
eine authentische Erklärung das, was durch das Gesetz geregelt
worden ist, festzustellen. Dieser Fall hat sich auch nach der
Promulgation der Konstitution Apostolicae Sedis gezeigt, welche die
Verurteilungen late sententiae beschränkt. In der Tat trennt eine
heftige Kontroverse die Kommentatoren dieser Konstitution. Sie
bezieht sich auf das Kapitel VII : Bezeichnet der Ausdruck cogentes
allein die Gesetzgeber und die öffentlichen Persönlichkeiten oder
auch diejenigen Privatpersonen, die durch eine Vorladung oder eine
Klage den Laienrichter zwingen, einen Kleriker vor sein Gericht
zu rufen Der Sinn dieses Kapitels ist mehr als einmal von der
Kongregation des Heiligen Offiziums erklärt worden. Indessen in
diesen Zeiten der Ungerechtigkeit, wo man sich nicht mehr Rechenschaft

gibt über die geistige Immunität, wo man nicht nur sieht,
wie Kleriker und Priester, sondern auch noch Bischöfe und sogar
Kardinäle der heiligen römischen Kirche vor die weltlichen Gerichte
geschleppt werden, beschliessen und verordnen Wir, um durch die
Strenge der Strafe diejenigen bei ihrer Pflicht festzuhalten, welche
die Schwere der Schuld von diesem verbrecherischen Sakrileg nicht
abhält, durch Motu proprio folgendes: Jede Privatperson, weltlich
oder geistlich, Mann oder Frau, die ohne Genehmigung der
geistlichen Gewalt irgend eine geistliche Person vor die weltlichen
Gerichte, Zivil- oder Kriminalgerichte vorlädt oder zum Erscheinen
zwingt, verfällt der speziell dem römischen Papste reservierten
Exkommunikation late sententiae. Wir wollen, dass die durch das

gegenwärtige Schreiben getroffene Anordnung befolgt und
angewandt werde. Gegenteilige Vorschriften sind ausser Kraft gesetzt.
Gegeben zu Rom bei Sankt Peter am 9. Oktober 1911, im neunten
Jahre Unseres Pontifikates. Pius X., Papst.»

Das Motu proprio ist eine authentische Erklärung der Bulle
Apostolicae sedis Pius' IX vom 12. Oktober 1869. Diese ist ein
Ersatz der Bulle In Ccena Domini und stellt die Vergehen fest,
die mit der ipso facto eintretenden Zensur bestraft werden. Sie
bestimmt besonders, dass diejenigen der Exkommunikation late
Sententiae verhallen, die direkt oder indirekt mit Umgehung der
kirchenrechtlichen Bestimmungen Laienrichter zwingen (cogentes),
Geistliche vor Gericht zu ziehen. Es war nicht recht klar, wer
zu den cogentes zu rechnen sei. Die Inquisitionskongregation hatte
durch ein Dekret vom 23. Januar 1886 festgesetzt, es seien dar-
unter nur die Gesetzgeber und Amtspersonen zu verstehen.
Ausgenommen sind die Richter. Durch das Motu proprio ist diese



— 118 -
milde Auffassung aufgehoben. Unter den cogentes sind auch alle
Privatpersonen zu verstehen, die einen Kleriker — selbst bloss als

Zeugen — vor Gericht ziehen.

Die Streitfrage, für welche Länder diese neue Verfügung Rechtskraft

erlangt, das Privilegium fori, der privilegierte Gerichtsstand
der Geistlichen in Anspruch genommen werde, ist für Deutschland
wenigstens erledigt. Dr. Heiner, der Auditor der < Römischen Rota »,

der Freiburger Prof. Dr. Göller vertraten in der «Köln.
Volkszeitung», Prof. Dr. Hugo Koch in den «Münchner Neuesten
Nachrichten », vgl. Neues Jahrhundert Nr. 50, und Canonicus Meyenberg
in der « Schweiz. Kirchenzeitung » den Standpunkt, das Privilegium
fori sei durch die Konkordate und das Gewohnheitsrecht aufgehoben.
Die der Kurie nahestehende « Correspondance de Rome » bezeichnete

die Ausführungen Meyenbergs, der sich hauptsächlich auf das

für die Schweiz in Betracht kommende Gewohnheitsrecht berufen
hatte, als einen « minimalisme romain > und erklärte, auf diese Weise
musste das Wort Rom's in der Praxis auf ein Minimum
eingeschränkt werden. Diese Haltung, die Befehle des Papstes zu
verflüchtigen, bilde eine schlimmere Gefahr als das Wirken der Tyrrell,

Loisy und Murri. Auf eine Anfrage des preussischen
Gesandten von Mühlberg beim Vatikan, ob der päpstliche Erlass auch
für Deutschland gelte, gab der Kardinalstaatssekretär die Erklärung
ab, dass die Anschauungen Heiners über das Gewohnheitsrecht
den kanonischen Lehren konform seien, das Motu proprio Quantavis

diligentia Deutschland also nicht berühre. So trat die Kurie
vor der deutschen Regierung einen völligen Rückzug an. Wie sie
sich zu den übrigen Ländern verhalten wird, ist nicht klar. Jedenfalls

vertritt sie die Anschauung, die der « Osserv. Rom. » am
13. Dezember vertreten hat:

«Wir glauben hierzu bemerken zu können, dass wenn wirklich

sich in Deutschland, wie viele behaupten, ein rechtsmässiges
Gewohnheitsrecht herausbildete, welches Recht das Privilegium fori
aufgehoben hat, keinerlei Grund vorhanden ist, sich aufzuregen,
weil in diesem Falle die Lage auch nach Veröffentlichung des
Motu proprios unverändert bleiben würde. Aber gesetzt den Fall,
das Motu proprio sollte auch für Deutschland gelten, so ist klar,
dass dies weder für die bestehenden Gesetze eine Verletzung ist,
noch für die Rechtsordnung verschiedener Bundesstaaten irgendwelche

Störung bereitet, weil es sich um eine Gewissenssache für
die Katholiken handelt, die, indem sie Geistliche vor ein weltliches
Gericht rufen wollen, ohne der Zensur anheimzufallen, nichts weiteres
zu tun haben, als gemäss dem Motu proprio die bischöfliche
Erlaubnis einzuholen, wodurch sie einen Akt pflichtgemässer Ehr-



— 119 —

trbietung gegen die Rechte der Kirche erfüllen. Wir fügen hinzu,
dass solche Erlaubnis Kraft der Note des Heiligen Offiziums seit
1886 vom Bischof nicht verweigert werden darf, hauptsächlich,
nachdem er versucht hat, die streitenden Parteien freundschaftlich
zu versöhnen, was doch von grossem Nutzen für die sozialen
Verhältnisse ist. Also in jedem Falle erscheint irgendivelche
Beunruhigung betreffs des Motu proprio unbegründet und irgendwelche
Bewegung dieserhalb ungerechtfertigt. » *)

Adolf Küry.

'} Vgl. zu diesen letzten Abschnitten auch S. 5 ff. Red.


	Kirchliche Chronik

