
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)

Heft: 4

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


532 —

KIRCHLICHE CHRONIK.

Internationale Beziehungen. — Die von der bischöflichen
Kirche Amerikas angeregte Weltkonferenz über Glauben und
Verfassung (World Conference on Faith and Order) der Kirche Christi
zur Förderung kirchlicher Verständigung wird ernsthaft vorbereitet.
Jüngst besuchte, wie wir dem « Churchman » vom 7. September
entnehmen, eine amerikanische Deputation die Schwesterkirchen in

England, Schottland und Irland, um mit den ersten Würdenträgern
dieser Kirchen bezügliche Verhandlungen einzuleiten. Die Deputation
bestand aus den Bischöfen von Chicago, Süd-Ohio und Vermont
und dem Theologen Dr. Wanning aus New-York. Die Herren wurden
in allen drei Kirchen ehrenvoll und sympathisch aufgenommen. In
London fanden die Verhandlungen im erzbischöflichen Lambeth-
palast statt. Es waren von englischer Seite anwesend die Erzbischöfe
von Canterbury und York, die Bischöfe von London, Winchester,
Bath-Wells, Gloucester und der keiner Diözese vorstehende Bischof,
Tucker, ferner die Dekane an der Westminster- und St.
Paulskathedrale, die Dekane von Wells und Ely und Chorherr Walsham
How. Andere Würdenträger, die eingeladen waren, entschuldigten
ihre Abwesenheit. Nachträglich erklärte aber namentlich auch der
Bischof von Oxford seine Zustimmung zu den gefassten Beschlüssen.
Es wurde beschlossen : die Erzbischöfe von Canterbury und York
ernennen ein aus Bischöfen, Priestern nnd Laien bestehendes Komitee,
das die Bewegung in England zu organisieren und zu unterstützen,
das Interesse an der Sache zu wecken und durch Anordnung von
Gebeten in möglichst weiten Kreisen zu fördern hat. Sie suchen
auch nicht-anglikanische Gemeinschaften zu veranlassen, sich an

dem Werke zu beteiligen und zu diesem Zwecke mit dem zu
ernennenden Komitee in Beziehung zu treten. Das Komitee seinerseits

ist bereit, mit entsprechenden Repräsentationen anderer
Gemeinschaften, namentlich mit der römischen und den morgenländischen
Kirchen, zu verhandeln. Falls die «Weltkonferenz » wirklich zustande

kommt, wird sie sich auf amerikanischem Boden, wo sie angeregt
worden ist, versammeln.



— 533 —

Mit der schottischen (bischöflichen) Kirche verhandelte die
amerikanische Deputation in Edinburgh. Schottland war vertreten
durch den Primus der bischöflichen Kirche und die Bischöfe von
Glasgow und Moray — Ross und St. Andrews. Die schottischen
Bischöfe bezeugten ihr lebhaftes Interesse an der Sache und
versprachen, im Oktober, anlässlich der ordentlichen Bischofskonferenz,
die Angelegenheit zu behandeln. Es wird erwartet, dass auch für
Schottland eine besondere Kommission eingesetzt werde. In Irland
verhandelten die Amerikaner mit dem Erzbischof von Armagh und
den Bischöfen von Meath und Down. Der Erzbischof erklärte sich
bereit, die Angelegenheit vor die nächste Bischofssynode, die im
November zusammentreten wird, zu bringen. Im erzbischöflichen
Palast Bishopthorpe bei York hatte die amerikanische Deputation
auch Gelegenheit, mit dem Erzbischof von Capetown
zusammenzukommen. Dieser wird noch im laufenden Jahre seine Provinzialsynode

mit der Angelegenheit bekannt machen. — Es stellte sich
heraus, dass durch persönlichen Verkehr die Sache viel wirksamer
gefördert werden kann als durch Korrespondenzen. — Auch andere
Kirchen haben schon früher ihre Zustimmung zur Konferenz
gegeben. So die anglikanische in Kanada, die ebenfalls eine
Kommission gewählt hat. Es sei noch erwähnt, dass sich verschiedene
kirchliche Gemeinschaften in Amerika sympathisch geäussert haben
und dass selbst von römisch-katholischer Seite in Amerika verbindliche

Äusserungen gefallen sind, wie sie in der alten Welt undenkbar
sind. — In einem « Official Statement » spricht sich die Kommission
für die Weltkonferenz über die Notwendigkeit einer Annäherung
der verschiedenen christlichen Kirchen aus, indem sie die üblen
Folgen, die die Uneinigkeit nach sich zieht» mit ergreifenden Worten
schildert. Sie empfiehlt eindringlich die erwähnten Gebete (siehe
«Internationale kirchliche Zeitschrift» 1911, Seite 545) zur
Beachtung und wünscht, sie möchten in dieser oder einer andern
Form jeden Monat einmal — am ersten Monatssonntag — gebetet
werden.

Der Bericht der Anglican and Foreign Church Society enthält
Mitteilungen über den Besuch der englischen Parlamentarier und
Bischöfe in Russland (siehe «Internationale kirchliche Zeitschrift>,
Seite 264). Darin wird bemerkt, dass es sich nicht um eine offizielle

Delegation gehandelt hat, die mit Verhandlungen mit den kirchlichen

Behörden betraut war, sondern der Besuch erfolgte auf eine

Einladung eines russischen Komitees. In der Zeitschrift « The Treasury

», September 1912, Seite 490, wird das bestätigt und dahin

ergänzt, dass die erste Anregung zu einer Verständigung zwischen
russischer Orthodoxie und Anglikanismus von Herrn von Lodygenski
ausgegangen sei, der mit der hl. Synode in direkter Beziehung steht.



— 534 —

Inzwischen entwickelte der russische Verein, der die Unionsbestrebungen

mit entsprechenden Veranstaltungen zu fördern sucht, eine

rege Tätigkeit, wie wir der anglikanischen « Church Times > vom
14. Juni entnehmen. Präsident dieses Vereins ist Bischof Eulogius
von Kholm.

Die Statuten, die sich der Verein gegeben hat, sind von der
hl. Synode genehmigt worden. Sofort nach dieser Legitimierung
wurde mit der Abhaltung öffentlicher Vorträge begonnen, die den
massgebenden und gebildeten Kreisen über den Anglikanismus
authentischen Aufschluss geben sollen. Die beiden ersten Vorträge
wurden von russischen Gelehrten gehalten und handelten von den
anglikanischen Weihen und dem Wiederaufleben der Mönchsorden
in der Kirche Englands. Leider sagt der Berichterstatter nicht, wie
sich der Vortragende über die Gültigkeit der anglikanischen Weihen
geäussert hat. Nun liess Bischof Eulogius einen englischen Ordensmann,

Rev. Puller, nach Russland kommen, damit dieser die
vorhandenen Differenzen vom anglikanischen Standpunkt aus beleuchte.
Father F. W. Puller ist Mönch des anglikanischen Ordens « Society
of St. John the Evangelist». Das Mutterhaus dieses Ordens befindet
sich in Cowley bei Oxford. Der Pater wurde höchst ehrenvoll
aufgenommen und namentlich auch nach Moskau eingeladen, wo er
ebenso wie in St. Petersburg mit den ersten geistlichen und
weltlichen Würdenträgern in persönliche Beziehung kam. In St. Petersburg

nahm sich seiner vorzüglich Herr N. von Lodygensky an.
Hier wurden vor einer nicht gerade zahlreichen aber sehr vornehmen
Zuhörerschaft die Vorträge gehalten. Der Oberprokurator der hl.
Synode, Herr Sabler, räumte zu diesem Zwecke einen Saal in seinem
amtlichen Palaste ein. Zwei orthodoxe Bischöfe waren anwesend.
Herr von Lodygensky übersetzte Satz für Satz der in englischer
Sprache gehaltenen Vorträge ins Russische. Im ersten Vortrag
erörterte Pater Puller die historische Kontinuität der Kirche im
allgemeinen, im zweiten die geistige Kontinuität in der Form der
Glaubenslehre, der Sakramente und der priesterlichen Weihen, im
dritten die 39 anglikanischen Artikel, namentlich den von der
hl. Eucharistie, im vierten die charakteristischen Erscheinungen in
der anglikanischen Kirche der Gegenwart, das Ordenswesen, die

Beichte, die Heidenmission, die drei Richtungen innerhalb der

anglikanischen Kirche. — Ausser diesen öffentlichen Vorträgen
fanden private Verhandlungen über die 39 Artikel, das Filioque,
die hl. Eucharistie usw. statt. Infolge dieser Tätigkeit sind dem
russischen Verein zur Förderung der Union zwischen Orthodoxie
und Anglikanismus viele neue Mitglieder beigetreten. Insbesondere
scheinen sich nun auch die russischen Theologieprofessoren um die

wichtige Angelegenheit zu interessieren. Bisher aber bekommt man



— 535 —

den Eindruck, es handle sich einzig um die Frage, ob es den
Anglikanern gelinge, ihre kirchliche Stellung vor dem Tribunal der
russischen Orthodoxie zu rechtfertigen.

Die russische Zeitschrift « Zerkownij Wjestnik » veröffentlicht
in Nr. 25 die Gutachten, die seinerzeit die morgenländischen Kirchen
über die Beziehungen zum Anglikanismus abgegeben haben. In
den Jahren 1902—1904 hatte der ökumenische Patriarch Joachim III
von Konstantinopel an die Repräsentanten der orthodoxen Kirchen
eine Anfrage über ihre Stellung zu den Christen des Abendlandes
gerichtet. Die Kirche von Konstantinopel gab die Erklärung ab,
dass die anglikanische Kirche wegen ihrer brüderlichen Neigung
zu den orthodoxen Christen alle Sympathie verdiene. Es sei
notwendig, alle Mittel anzuwenden, dass sie sich der Orthodoxie nähere.

Empfohlen wird, nicht nur in Briefen die Bedeutung der
internationalen Beziehungen zu besprechen; sondern alle drei Jahre eine

Versammlung von Theologen der autokephalen Kirchen zu
veranstalten, um die in Frage kommenden Probleme, besonders die
Verständigung mit der anglikanischen Kirche zu behandeln. Die
Kirche von Jerusalem erklärt die Union der anglikanischen mit der
orthodoxen Kirche für wünschenswert und möglich. Sie urteilt
günstig über die anglikanische Kirche, weil sie die orthodoxe Kirche
am besten zu würdigen versteht, im Gegensatz zum Romanismus
und Protestantismus jede Proselytenmacherei sorgfältig vermeidet
und sich dadurch die Sympathie der orthodoxen Hierarchie und
des Volkes in Palästina erhält. Auch sie empfiehlt zur Erörterung
der Frage die Einsetzung einer Kommission aus Theologen der
orthodoxen Kirche. Diese Kommission hätte sich unter die Leitung
des Patriarchates von Konstantinopel zu stellen und ihre Arbeiten
nach dem Grundsatz « In necessariis unitas, in dubiis libertas, in
omnibus Caritas » zu erledigen. Der Patriarch könnte den Synoden
der autokephalen Kirchen die Grundlage bekannt geben, auf welcher
eine Annäherung und Vereinigung durchführbar wäre. Die russische

Kirche gab am 25. Februar 1903 zur Antwort: Die Anglikaner
stellen sich zur Orthodoxie anders als die römischen Katholiken und
die Protestanten. Sie bezwecken nicht, die orthodoxen Christen zu

bekehren, sondern bekunden ihnen bei jedem Anlass ihre besondere

Achtung. Sie betrachten die Kirche des Ostens, nicht Rom, als treue
Bewahrerin der kirchlichen Tradition. Ihre Liebe zu ihr verlangt
nicht nur Gegenliebe, sondern erweckt auch die Hoffnung auf die

Möglichkeit einer künftigen Union. Aber es gibt noch viele Fragen
vorher zu besprechen. Besonders kann eine Union nicht nur eine

Richtung im Anglikanismus, wie die High Church, sondern muss
die ganze Kirche umfassen. Notwendigerweise musste die kalvinische

Strömung, die die Kirche in ihrer Existenz negiert, und die sich



— 536 —

gegen die Orthodoxie ablehnend verhält, durch die genannte Richtung

ausgeschaltet werden. Die serbische Kirche erklärt sich für
die Unionsbestrebungen ebenfalls eingenommen. Nach ihrer Meinung
kann die Union nur unter der Bedingung zustande kommen, dass
die Dogmen der orthodoxen Kirche in ihrer ganzen Reinheit bewahrt
werden, wie dies in den ersten christlichen Jahrhunderten der Fall
war. Ihren Ritus könnte jede Kirche in Übereinstimmung mit den
bestehenden Verordnungen behalten. In ähnlichem Sinn äusserten
sich die Kirchen Rumäniens, Griechenlands und Montenegros.

Das Patriarchat von Jerusalem. — Seit dem allgemeinen
Konzil von Chalkedon figuriert der Bischof von Jerusalem unter den
Patriarchen der Kirche. Infolge ungünstiger geschichtlicher Verhältnisse

— Jerusalem fiel im Jahre 637 in die Hände der Sarazenen —
ist das Patriarchat nie zu grosser Bedeutung gekommen und ist
heute numerisch das kleinste. Seine kirchliche Selbständigkeit
hat es aber bewahrt. Dem Patriarchat unterstehen die Erzbistümer
Lydda, Sebaste, Thabor, Jordan, Kyriakupolis-Madaba, Pella und

einige Bistümer, darunter Nazareth, Petra und Ptolemais. Dem
Patriarchen steht die hl. Synode zur Seite, die aus 7 Bischöfen, 8

Archimandriten und 1 Archidiakon zusammengesetzt ist. Der Patriarch
führt den Vorsitz. Ausserdem existiert noch ein gemischter Rat,
dessen Reorganisation in den letzten Jahren zu Streitigkeiten geführt
hat. Hl. Synode und gemischter Rat wählen den Patriarchen. Der
Sultan von Konstantinopel hat das Bestätigungsrecht. Einfluss in
der Leitung der Kirche besitzt die aus 80 Mönchen bestehende
Brüderschaft des hl. Grabes. Das Patriarchat besitzt ein grosses
Vermögen, unterhält viele Schulen mit 138 Lehrern, 58 Lehrerinnen
und 3925 Schülern, ein Gymnasium und die theologische
Lehranstalt des hl. Kreuzes zu Jerusalem. Die wissenschaftliche
Zeitschrift der Kirche heisst « Nea Sion ». Die Gläubigen sind zum grossen

Teil Araber.
Über den Streit um den gemischten Rat berichtet uns unser

Mitarbeiter J. Ilitsch folgendes:
Nach der Proklamation der Konstitution in der Türkei im Jahre

1908 brach ein Kampf zwischen der Geistlichkeit und dem arabischen
Volk aus. Von Anfang an hatte dieser Kampf nationalen
Charakter. Die arabische Bevölkerung erhob sich gegen die griechische
Hierarchie und suchte sich in der Leitung der Kirche einige Rechte

zu sichern. Sie verlangte für die zentrale Kirchenregierung einen

gemischten Rat, der sich bei dem Patriarchat organisieren sollte,
und in dem die Geistlichen der hl. Grabbrüderschaft und Laien
aus der arabischen Bevölkerung vertreten sein sollten. Sie verlangte



— 537 —

ferner weitere Rechte bei der Wahl des Patriarchen und anderer
Mitglieder der Hierarchie.

Der Patriarch Damian anerkannte die arabischen Begehren und
war zu Konzessionen bereit. Allein die Grabbrüderschaft war
dagegen, weil sie allein in Palästina regieren und die ganze Gewalt
und Vertretung besitzen wollte. Zwischen dem Patriarchen und dem
arabischen Volk einerseits und der hl. Grabbrüderschaft anderseits
kam es zum Konflikt. Diese wollte den Patriarchen von seinem
Thron entfernen, was jedoch im Dezember 1908 misslang. Den
Patriarchen unterstützten unerwartet der russische Vertreter zu
Jerusalem, Chef der russischen geistlichen Mission, und das arabische
Volk. Der Konflikt verschärfte sich aber noch mehr. Die arabische
Bewegung ergriff die einheimische Bevölkerung und die Städte in
der Nähe von Jerusalem. Die türkische Regierung mischte sich in
den Streit und setzte sofort zur Lösung eine Kommission aus
Repräsentanten des Patriarchats, der Staatsregierung und des arabischen

Volkes ein. Diese Kommission begutachtete die Forderungen
der einheimischen Bevölkerung in Palästina und reichte der
türkischen Regierung Beschlüsse zur Bestätigung ein. Die Regierung
anerkannte die Volksforderungen zum Teil und beschloss, es solle
bei dem Patriarchat ein gemischter Rat organisiert werden mit dem
Namen : « Die gemischte Kommission ».

Die Kommission besteht aus zwölf Mitgliedern einschliesslich
des Präsidenten. Sechs wählt der Patriarch aus den Mitgliedern der
hl. Grabbrüderschaft und sechs wählt die Bevölkerung in Palästina
aus den Laien. Der Vorstand der gemischten Kommission steht
unter der Gewalt des Patriarchen oder seines Stellvertreters. Ausser
dem Repräsentanten der Stadt Jerusalem, der auf zwei Jahre
gewählt ist, tritt nach dem Los alljährlich eine Hälfte der
Kommissionsmitglieder aus — drei Geistliche und drei Laien. Jedes Bistum
soll seinen Repräsentanten für die gemischte Kommission wählen,
und für die erste Session wurden — nach der festgesetzten
Ordnung — die Repräsentanten der Bistümer Jerusalem, Akry,
Bethlehem, Nazareth, Affy und Salty bestimmt.

Durch diese Konstitution wurden, wie die russische Zeitschrift
« Zerkownij Wjestnik » (Kirchlicher Bericht) in Nr. 20 meldet,
folgende Aufgaben der gemischten Kommission übertragen: 1. Das

Ehewesen und die Beziehungen zwischen Gatten und Gattinnen nach

der Ehetrennung. 2. Die Aufsicht über die Verwaltung des beweglichen

und unbeweglichen Vermögens, das den Kirchen, Spitälern
und wohltätigen Anstalten vermacht wird. 3. Die Leitung des Schul-
und Unterrichtswesens. 4. Die Aufsicht über die Unterstützung der

Armen und Kranken. Alljährlich soll das Patriarchat einen Drittel



— 538 —

seiner Einnahmen der gemischten Kommission für solche Zwecke
geben. 5. Ebenso hat die gemischte Kommission die Pflicht, in
Palästina örtliche Kommissionen für die Verwaltung der Einnahmen
und Ausgaben der orthodoxen Stiftungen zu wählen und damit eine
bessere Ordnung und Kontrolle in allen Sachen einzuführen.

Mit dem 20. Dezember 1910 trat die gemischte Kommission
in Funktion. Sie würde der Kirche von Jerusalem grossen Nutzen
bringen, wenn die Mitglieder ihre Pflichten besser erfüllen würden.
Bis jetzt hatte sie nur negative Resultate. Die hl. Grabbrüderschaft,
die früher gegründet worden, um für die Kirche zu arbeiten, für
die Orthodoxie einzutreten und für deren Interessen jedes Opfer zu
bringen, veränderte ihr inneres Leben. Viele der Brüder
vernachlässigten allmählich ihre Gelübde und leben nicht für die Kirche und
die Brüderschaft, sondern für ihre persönlichen Interessen. Nicht
besser erfüllen die Laienmitglieder ihre Pflichten. Bald trat der
Repräsentant von Jerusalem aus ; er wurde entlassen und an seine Stelle
der Arzt Helias Haleby gewählt. Ihm sagt man nach, er sei ein
geheimer Protestant, der sich zur Orthodoxie feindlich stelle. Er
setzte die Politik seines Vorgängers fort und schädigte die
Interessen der arabischen Bevölkerung.

Die Laien erhoben Ansprüche auf die Stiftungen des hl. Grabes.

Dagegen wehrte sich der Patriarch. Er verlangte deshalb von der
türkischen Regierung eine Erklärung und genauere Umschreibung
der Kompetenz der gemischten Kommission. Am 7. Januar gab die
türkische Regierung eine Antwort, die mit den uralten Rechten und

Privilegien des Patriarchats von Jerusalem übereinstimmt. Sie lautet
nach der erwähnten Zeitschrift Nr. 21: 1. Die neuen Geistlichen-
und Laienmitglieder (von Nablus, Kerak und Adglun) sollen als

Mitglieder der gemischten Kommission am 1. August 1912
zusammentreten. 2. In der Woche werden zwei Sitzungen der
gemischten Kommission angeordnet. 3. Bei Stimmengleichheit hat
der Präsident Stichentscheid. 4. Nach den alten Rechten wird das

Patriarchat auch ferner sein Aufsichtsrecht über die Klöster und die
hl. Orte behalten, die deren Äbte durch das Patriarchat besitzen.

5. Das Recht der Wahl und Entlassung der Lehrer und Lehrerinnen,
die das Patriarchat aus eigenen Mitteln unterhält, gehört der
sogenannten «Pädagogischen Patriarchatepitropie ». 6. Dreissigtausend
Goldstücke — soviel soll das Patriarchat alljährlich der gemischten
Kommission übergeben — haben für die Schulen und Anstalten
der arabischen Bevölkerung, zu der auch die Jerusalemiten gehören,
zu reichen. 7. Zuletzt hat die türkische Regierung den Einwohnern
von Jerusalem das Wahlrecht der Bevollmächtigten zur Kontrolle
der Kircheneinnahmen und zur Leitung der Schulen und der wohl-



— 539 —

tätigen Anstalten abgesprochen, weil die Stadt Jerusalem im
Vergleich mit anderen Städten sich in einer Ausnahmslage befindet;
sie ist auch durch die gemischte Ratskonstitution aus der Städtezahl

ausgeschlossen. Der innere Streit verursachte grosse Uneinigkeit,
welche den unermüdlichen Patriarchen Damian in seiner Tätigkeit

hinderte. Die erwähnten Bestimmungen der türkischen Regierung
schaffen Frieden und normale Verhältnisse.

Die heilige katholische Kirche in China. — In China gibt
es elf anglikanische Diözesen ; sieben stehen unter der Kirche
Englands, eine unter der kanadischen Kirche und drei unter der bischöflichen

Kirche Amerikas. Da diese Kirchen unter sich in voller
Gemeinschaft stehen, haben sich die chinesischen Bistümer schon
vor Jahren zu einer einheitlichen Körperschaft verbunden, die in
der « Konferenz der anglikanischen Gemeinschaft in China und
Hong-Kong > ihr Organ hatte. Man hat sich darunter eine Art
Synode vorzustellen, auf der zwar jede Diözese ihre Vertretung
hatte, die jedoch keine kirchenrechtlich verbindliche Beschlüsse
fassen konnte. Im April dieses Jahres versammelte sich, wie wir
der « Living Church » vom i. Juni entnehmen, in Shangai diese
Konferenz zum dritten- und letztenmal. Gegenstand der Verhandlung

war eine Kirchenverfassung, deren Entwurf vorher den
Oberbehörden der Mutterkirchen, sowie den chinesischen Diözesanvor-
ständen zur Prüfung und Genehmigung vorgelegt worden war. Von
den Bischöfen waren zehn anwesend; die Diözesen waren durch
67 Delegierte vertreten, von denen 43 gebürtige Chinesen, 15 Geistliche

und 28 Laien, und nur 24 Ausländer waren. Die Verhandlungen

wurden in chinesischer Sprache geführt und dauerten vom
18. bis 26. April. Die Meinungen gingen, wie das kaum anders
sein konnte, in manchen Punkten auseinander ; allein die Versammlung

war von einem so entschiedenen Verlangen nach Einigung
beherrscht, dass es gelang, das bedeutsame Werk zu vollenden. Es
kam eine Kirchenverfassung zustande, nach welcher künftig die

anglikanischen Bistümer in China alle drei Jahre eine Generalsynode

abhalten werden. Diese ist das oberste gesetzgebende Organ
der chinesischen Kirche, die sich den Namen « Chung Hwa Sheng

Kung Hui», d. h. « Heilige katholische Kirche in China», gegeben
hat. Die Synode setzt sich zusammen aus einem Hause der Bischöfe
und einem Plause der Delegierten. Die Verfassung scheint also

derjenigen der bischöflichen Kirche Amerikas nachgebildet zu sein.

Am 26. April wurde die Verfassung angenommen und in Kraft
erklärt. Die bisherigen Konferenzmitglieder begaben sich zu diesem

Zweck aus ihrem Sitzungslokal in die provisorische Kathedrale zu



— 540 —

Shanghai. Funktionierender Bischof war das dienstälteste Mitglied
des Episkopats, der Bischof von Nordchina. Der erst nach Mittag
gehaltene Gottesdienst begann mit dem englischen Kirchenlied :

« Der Kirche einziger Grund », das in chinesischer Sprache
gesungen wurde. Hierauf wurden auf den Anlass berechnete Gebete
gesprochen und nun stellte sich die ganze Versammlung vor dem
Altare auf, von dem aus der Bischof die einleitenden Erklärungen
der Kirchenverfassung vorlas. Als das geschehen war, knieten alle
zu stillem Gebete nieder, erhoben sich dann und sprachen
gemeinschaftlich das Vaterunser. Tedeum und Segen schlössen die
denkwürdige Feier.

Im Schlussgottesdienst der « Konferenz » predigte der chinesische

Priester S. C. Hwang. Er wählte zum Text die
Kreuzesinschrift, « geschrieben in griechischer, hebräischer und lateinischer
Sprache », und führte aus, wie Griechen, Hebräer und Lateiner in
dem Gekreuzigten ihren König haben, und wie von diesem König
drei Segensströme auf die Menschheit ausgehen, ein Strom intellektueller

Bildung, ein Strom moralischer Ordnung und ein Strom
reiner Religiosität. — Es scheint, dass insbesondere die leitenden
Persönlichkeiten der chinesischen Republik dem Christentum
sympathisch gestimmt sind.

Die romfreie Kirche auf den Philippinen. — Als durch den
Pariser Frieden des Jahres 1898 die Philippinen in den Besitz der
Vereinigten Staaten von Nordamerika gelangt waren, und die neuen
Herren die Glaubens- und Gewissensfreiheit proklamiert hatten,
suchten die christlichen Urbewohner der Inseln des Joches der
römischen Kirche, unter dem sie schwer litten, ledig zu werden.
Im Oktober 1902 bildete sich eine unabhängige Kirche, die sich
eine feste Organisation mit einem Episkopat an der Spitze gab.
Zum Bischof wählte der Klerus den Priester Gregorio Aglipay. Die
Kirche schuf so den Episkopat selbständig. Es schien anfangs, die
amerikanische Regierung begünstige die nationale Kirche, da sie

sich den staatlichen Behörden gegenüber von Anfang an loyal
verhielt. Die Regierung wies die spanischen Mönche — hauptsächlich
Dominikaner — aus dem Lande und konfiszierte ihr grosses
Vermögen. Die Kurie fügte sich dieser Massregel und trat in
Unterhandlungen mit der Regierung. Sie billigte die Entfernung der
spanischen Mönche und die Säkularisation des Kirchengutes gegen
eine Geldentschädigung von drei Millionen Dollars und die Bedingung,

dass die vertriebenen Mönche durch römische Priester und
Bischöfe amerikanischer Nationalität ersetzt würden. Diese
Verständigung hatte für die unabhängige Kirche der Filipinos schwere



— 541 —

Folgen. Sie hatte bis jetzt dieses Kirchengut benützt. Unter
spanischer Herrschaft war es Staatseigentum und ging unter dem neuen
Regiment in Übereinstimmung mit dem Grundsatz der Trennung
von Staat und Kirche an die Kirchgemeinden über, die die Kirchen
und Pfarrhäuser auch aus eigenen Mitteln erstellt hatten. Allein
die Gerichte entschieden anders. Sie stellten sich auf den Standpunkt

des römischen Rechts und sprachen das Kirchengut der
römischen Hierarchie zu. Die Filipinos mussten die Kirchen
verlassen. Die Kirche scheint die Krisis überwunden zu haben. Im
Jahre 1909 brachte die spanische Zeitschrift « La Espana moderna >

nähere Mitteilungen und besonders statistische Angaben über die
Kirche. Darnach zählte sie damals 30 Bischöfe, 4000 Priester, an
der Spitze als Obispo Maximo G. Aglipay. Die Seelenzahl betrug
die Hälfte der drei Millionen starken katholischen Bevölkerung.
Über den Charakter der Kirche erhalten wir folgende Mitteilungen :

« Von den Philippinen hatten wir seit Jahren keine authentischen

Nachrichten mehr erhalten. Seitdem Taft, der gegenwärtige
Präsident der Vereinigten Staaten, als Gouverneur der eroberten
Inseln direkt mit Papst Leo XIIL in Beziehung getreten war
und die Kirchengüter ausschliesslich den unter Rom stehenden
Katholiken zugewiesen hatte, war zu befürchten, dass die unter
der Führung von Gregorio Aglipay stehenden unabhängigen, aber
unter der spanischen Mönchsherrschaft völlig arm gebliebenen und
im apostolischen Christentum nur dürftig unterrichteten Filipinos
ihre «.Iglesia Filipina Indepcndiente» nicht lange würden aufrecht
erhalten können. Dazu kam noch eine andere Gefahr, auf die der
«Katholik» (Bern) schon in Nr. 13, Jahrgang 1904, aufmerksam
gemacht hat. Damals hatte der Theologe unter den von Rom
getrennten Filipinos, Isabelo de los Reyes, ein Wochenblatt
herauszugeben angefangen, das aber bald wieder eingegangen zu sein
scheint. In diesem offiziellen Organ der jungen Gemeinschaft
erschienen von Woche zu Woche amtliche Aktenstücke, aus denen
sich ergab, dass die Filipinos es für nötig und zweckmässig hielten,
auch ein neues Glaubensbekenntnis zu formulieren. Selbstverständlich

waren die betreffenden Kundgebungen nicht aus synodalen
Beratungen hervorgegangen, sondern eigentlich nur das Werk des

genannten Schriftstellers.

Nun erhalten wir aus Manila unter dem Titel «.Catequesis de

la Iglesia Filipina Indepcndiente por el Emmo. Sr. Gregorio Aglipay
y Labayan, Obispo Maximo de dicha Iglesia, aprobada por el Consejo

sapremo de Obispos» eine Schrift von 104 Seiten mit einer
Einleitung von 26 Seiten. Die Einleitung ist unzeichnet von José Ferron-
diz, Presbitero, und vom 25. Mai 1912 aus Madrid datiert. Als



— 542 —

«Editor» aber nennt sich auf dem Titelblatt Isabelo de los Reyes.
Man wird annehmen dürfen, dass dieser letztere der eigentliche
Verfasser der Schrift sei. Das ist aber insofern gleichgültig, als
sich der Oberbischof Aglipay und der ganze Rat der Bischöfe für
den Inhalt verantwortlich machen. Es ist noch beizufügen, dass
nach einer parenthetischen Notiz auf dem Titelblatt kein Kandidat
zum Presbyter ordiniert werden kann, der nicht in einer Prüfung
bewiesen hat, dass er die in dem Buche enthaltenen Katechesen
kennt. Wir haben es also hier mit einer eigentlichen Bekenntnisschrift

der unabhängigen Kirche der Philippinen zu tun.

Es handelt sich um eine neue Kirche, die nicht Anspruch
darauf macht, das Christentum der hl. Schrift zu lehren und in
Verfassung und Kultus zur Darstellung zu bringen, sondern im
Gegenteil glaubt, die hl. Schrift und das ganze überlieferte Christentum

nach Massgabe der modernen Wissenschaft gereinigt und
verbessert zu haben. Wie wir gleich auf Seite 2 sehen, ist sogar das
Vaterunser modernisiert: «Vater unser, dessen Himmel und Thron
das unermessliche Universum ist, lass uns Deinen erhabenen Namen
heiligen, nicht mit Lippen, sondern mit unsern guten Werken. Zu
uns komme Dein Reich der Liebe, der Gerechtigkeit, der Tugend
und der Wohlfahrt. Lass uns Deinen heiligen Willen erfüllen, wie
Du es zu unserm Heile verlangst » usw. Auf die Frage : Was ist
die Iglesia Filipina Independiente wird geantwortet : « Sie ist die
Gemeinschaft der neuen Menschen, die in den Lehren Jesu erzogen
sind, Gott suchen als Richtschnur der freien Gewissen und ihn
anbeten im Geist und in Wahrheit » (Seite 3). Ausführlich wird
vom Ursprung der Religion gehandelt und dabei die positive
Gottesoffenbarung verneint (S. 4 ff.). So sind insbesondere die zehn Gebote
nicht göttlichen Ursprungs ; die philippinische Kirche verbessert sie

nach Inhalt und Form: 1. Liebe Gott; 2. Liebe den Nächsten;
3. Arbeite sechs Tage, trachte aber dabei auch nach dem
unvergänglichen Schatz ; 4. Ruhe am siebenten Tag ; 5. Ehre Vater und

Mutter; 6. Bete allein Gott an; 7. Morde nicht; 8. Treibe nicht
Ehebruch; 9. Du sollst nicht stehlen; 10. Du sollst nicht lügen.
Für diese Gebote werden viele alt- und neutestamentliche
Bibelstellen angerufen.

Aber die Bibel selbst ist keineswegs eine zuverlässige Quelle.
Das gilt namentlich zunächst vom Alten Testament. Insbesondere

zeigt sich die Unzuverlässigkeit in der alttestamentlichen Lehre
von der Weltschöpfung. Darwin und Häckel stellen die Dinge
ganz anders dar. « In der philippinischen Bibel werden die
Theorien von Darwin und Häckel vorgetragen » (Seite 23). Da die
biblischen Erzählungen buchstäblich gedeutet und als naturwissen-



— 543 —

schaftliche Erörterungen, nicht als bildliche Darstellung religiöser
und sittlicher Wahrheiten, aufgefasst werden, ist es nicht schwer,
dem Leser klar zu machen, dass Darwin und Häckel denn doch
über den Ursprung und die Entwickelung der Organismen viel
besser unterrichtet sind als Moses. Verwunderung weckt nur, dass
man auf den Philippinen die Theorien von Darwin und Häckel
ohne weiteres als bekannt voraussetzen kann. Übrigens sind diese
beiden Gelehrten nicht die einzigen, mit denen sich, wie es scheint
die Filipinos vertraut gemacht haben. Bei Beantwortung der Frage
nach dem Wesen der Religion werden ausser Thomas von Aquin
auch Kant und Fichte angerufen (Seite 4). Dass man aber doch noch
nicht alles weiss, sondern « Welträtsel » anerkennen muss, offenbart
den Filipinos kein Geringerer als Emil Du Bois-Reymond (Seite 17).
In welchem Verhältnis der Mensch zum Affen steht, sagt ihnen
der Engländer Huxley (Seite 23). Bei der Behandlung des Neuen
Testamentes kommen Renan und Strauss zu Ehren (Seite 57).

Indessen wird erklärt, dass die Kirche der Philippinen die
kanonischen Bücher des Neuen Testaments für ehrwürdig halte,
obwohl in denselben viele apokryphen Interpolationen oder, falls
die Stellen authentisch sein sollten, unwahrscheinliche Dinge
enthalten seien (Seite 47). Daher haben die Filipinos sogar die vier
Evangelien vereinigt und mit Zusätzen aus nicht kanonischen
Evangelien erweitert (Seite 48). Auch der Apostel Paulus ist keine
Autorität. An der Authentizität des Römerbriefes wird gezweifelt
(Seite 48), dagegen aber doch Römer 3, 5—7 zum Beweise dafür
angeführt, dass Paulus selbst bekenne, nicht strenge bei der Wahrheit

geblieben zu sein.

An dem Gesagten möge es genügen zum Beweise dafür, dass

wir es hier mit einem neuen marcionitischen Gnosticismus zu tun
haben. Indessen werden doch alle 7 katholischen Sakramente
anerkannt, freilich nur als sichtbare Zeichen; die virtud intrinseca wird
geleugnet. Die Taufe wird nicht in der trinitarischen Form gespendet;
denn die Trinitätslehre sei nicht biblisch. Die Stelle, Apostelgeschichte

8, 16, ist wahrscheinlich eine Interpolation und kann für
die Firmung nicht in Anspruch genommen werden. Die
Ohrenbeichte ist beibehalten, obwohl sie erst 1215 als obligatorisch
erklärt worden ist. Ein langer Beichtspiegel belehrt den Leser,
worüber er sein Gewissen zu erforschen hat. Der Opfercharakter der

Eucharistie wird bestritten. Die hl. Ölung wird wesentlich als

Fürbitte aufgefasst, mit der dem Kranken Wiedergenesung gewünscht
wird. In Verbindung mit der Auseinandersetzung über dieses

Sakrament wird den Geistlichen sehr streng die Pflicht eingeschärft,
die Kranken zu besuchen. Im Kapitel über die Priesterweihe wird



— 544 —

der priesterliche Charakter der Geistlichen energisch verneint. Die
Gültigkeit einer durch Presbyter erteilten Ordination wird
anerkannt und darum erklärt, dass an der Gültigkeit der Weihen in
der philippinischen Kirche nicht zu zweifeln sei. Nach Aufzählung
der in dem katholischen Ritual unterschiedenen sieben Weiheakte
wird gelehrt, dass die philippinische Kirche diese Weihe annehme,
jedoch den Ordo der Exorzisten verwerfe. Für die Eheschliessung
wird namentlich auch die Beobachtung des bürgerlichen Gesetzes

zur Pflicht gemacht. Im Anschluss an den Unterricht über die
Priesterweihe wird den Geistlichen — « Apostel » genannt (Seite jj)
— Frömmigkeit, Fleiss, Studium und Gehorsam zur Pflicht gemacht.
Der Gehorsam ist namentlich den geistlichen Vorgesetzten zu leisten.
Die Bischöfe haben hei ihrer Einsetzung einen langen Schwur zu
leisten, dessen Wortlaut mitgeteilt wird (Seite 78 f.). Der Betreffende

schwört insbesondere, dem Oberbischof gehorchen und « mit
Enthusiasmus das Evangelium und die Gottesdienstordnung der
philippinischen Kirche verteidigen zu wollen » (Seite 79). In weiteren
Abschnitten (Seite 90 ff.) wird auch von den Pflichten der
Kirchenvorstände, der Frauenvereine usf. gehandelt. Seite 100 wird für
die philippinische Kirche der katholische Charakter in Anspruch
genommen, weil diese alle Menschen ohne Unterschied als Kinder
Gottes betrachte und daher nicht verbiete, auch von andern
Religionen Kenntnis zu nehmen. Den Schluss der Schrift bilden Gebete
für Sterbende.

Es versteht sich von selbst, dass die Altkatholiken für die
Iglesia Filipina keine Verantwortlichkeit übernehmen. Sie werden
insbesondere in der Vorrede genannt und als Zeugen dafür
angerufen, dass « das Papsttum der grosse Feind der ganzen Menschheit

sei, und von seinem Joche sich befreien, so viel heisse, wie
ins Leben eintreten ». Der Verfasser weiss übrigens, dass die neue
Religion vorläufig auf die Philippinen beschränkt ist. Auf Seite 40
lesen wir: «Worin besteht die Eigentümlichkeit der Iglesia Filipina!1»
Es wird geantwortet : « Sie ist die mit mehr als zwanzig Bischöfen
und Hunderten von Priestern förmlich organisierte einzige Kirche
der Welt, die die moderne Wissenschaft höher achtet als die Bibel
und sich so würdig macht des zwanzigsten Jahrhunderts, in dem
sie entstanden ist. » Indessen trägt doch der Obispo Maximo,
dessen Bild die vorliegende Bekenntnisschrift ziert, immer noch
das Brustkreuz, womit angedeutet zu sein scheint, dass man die

neue Religion von Christus und nicht von der « modernen Wissenschaft

», in die die Filipinos vermutlich nur unvollkommen eingeweiht

sind, herleiten will. Sehr optimistisch ist die weitere Frage
beantwortet: «Welchen Eindruck haben die wissenschaftlichen



— 545 —

Lehren der Iglesia Filipina in Europa und Amerika gemacht ?>

Die Antwort lautet : « Sie fanden die begeistertste Zustimmung (la
mas entusiasta adhesion) bei allen « modernen » Christen, wie man aus
ihren Publikationen sieht; auch haben uns ihre Genehmigung
gemeldet die unabhängigen Erzbischöfe von Paris, Antiochia und aus
der Schweiz, viele Priester aus Spanien, Italien und Amerika ; ihre
Sympathien haben uns bezeugt protestantische Kundgebungen in
Spanien, Belgien, Deutschland, Kuba und in andern Ländern
Amerikas, sogar die Atheisten, wie die Direktoren der Escuela
Moderna in Barcelona, indem sie unsere Kirche als eine für die
Menschheit sehr nützliche Institution ansehe, die hundertjährige
Irrtümer und Vorurteile zerstöre und die wahre Religion der Wissenschaft

predige. » Unter den fraglichen « Erzbischöfen » werden die
Abenteurer gemeint sein, von denen sich einer zur Zeit des Oltner
Kongresses tatsächlich als « Titularerzbischof von Antiochien und
apostolischer Vikar der unabhängigen Kirche der Südschweiz »

bezeichnet hat. Der Schwindler ist einige Jahre darauf in England
gestorben. Es ist zu bedauern, dass der ausgezeichnete amerikanische

Bischof Dr. Brent in Manila keinen Einfluss auf die Iglesia
Filipina gewonnen hat.»

Adolf Küry.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1912. 35


	Kirchliche Chronik

