Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)
Heft: 4
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 5832 —

KIRCHLICHE CHRONIK.

Internationale Beziehungen. — Die von der bischoflichen
Kirche Amerikas angeregte Weltkonferenz iiber Glauben und Ver-
fassung (World Conference on Faith and Order) der Kirche Christi
zur Forderung kirchlicher Verstindigung wird ernsthaft vorbereitet.
Jingst besuchte, wie wir dem '« Churchman» vom 7. September
entnehmen, eine amerikanische Deputation die Schwesterkirchen in
England, Schottland und Irland, um mit den ersten Wiirdentragern
dieser Kirchen beziigliche Verhandlungen einzuleiten. Die Deputation
bestand aus den Bischofen von Chicago, Siid-Ohio und Vermont
und dem Theologen Dr. Wanning aus New-York. Die Herren wurden
in allen drei Kirchen ehrenvoll und sympathisch aufgenommen. In
London fanden die Verhandlungen im erzbischoflichen Lambeth-
palast statt. Es waren von englischer Seite anwesend die Erzbischofe
von Canterbury und York, die Bischofe von London, Winchester,
Bath-Wells, Gloucester und der keiner Didzese vorstehende Bischof,
Tucker, ferner die Dekane an der Westminster- und St. Pauls-
kathedrale, die Dekane von Wells und Ely und Chorherr Walsham
How. Andere Wiirdentridger, die eingeladen waren, entschuldigten
ihre Abwesenheit. Nachtriglich erklirte aber namentlich auch der
Bischof von Oxford seine Zustimmung zu den gefassten Beschliissen.
Es wurde beschlossen: die Erzbischéfe von Canterbury und York
ernennen ein aus Bischofen, Priestern nnd Laien bestehendes Komitee,
das die Bewegung in England zu organisieren und zu unterstiitzen,
das Interesse an der Sache zu wecken und durch Anordnung von
Gebeten in moglichst weiten Kreisen zu fordern hat. Sie suchen
auch nicht-anglikanische Gemeinschaften zu veranlassen, sich an
dem Werke zu beteiligen und zu diesem Zwecke mit dem zu er-
nennenden Komitee in Beziehung zu treten. Das Komitee seinerseits
ist bereit, mit entsprechenden Reprisentationen anderer Gemein-
schaften, namentlich mit der romischen und den morgenléindischen
Kirchen, zu verhandeln. Falls die « Weltkonferenz » wirklich zustande
kommt, wird sie sich auf amerikanischem Boden, wo sie angeregt
worden ist, versammeln.



— 533 —

Mit der schottischen (bischoflichen) Kirche verhandelte die
amerikanische Deputation in Edinburgh. Schottland war vertreten
durch den Primus der bischéflichen Kirche und die Bischéfe von
Glasgow und Moray — Ross und St. Andrews. Die schottischen
Bischofe bezeugten ihr lebhaftes Interesse an der Sache und ver-
sprachen, im Oktober, anlisslich der ordentlichen Bischofskonferenz,
die Angelegenheit zu behandeln. Es wird erwartet, dass auch fiir
Schottland eine besondere Kommission eingesetzt werde. In Irland
verhandelten die Amerikaner mit dem Erzbischof von Armagh und
den Bischofen von Meath und Down. Der Erzbischof erklirte sich
bereit, die Angelegenheit vor die nichste Bischofssynode, die im
November zusammentreten wird, zu bringen. Im erzbischoflichen
Palast Bishopthorpe bei York hatte die amerikanische Deputation
auch Gelegenheit, mit dem Erzbischof von Capetown zusammen-
zukommen. Dieser wird noch im laufenden Jahre seine Provinzial-
synode mit der Angelegenheit bekannt machen. — Es stellte sich
heraus, dass durch personlichen Verkehr die Sache viel wirksamer
gefordert werden kann als durch Korrespondenzen. — Auch andere
Kirchen haben schon frither ihre Zustimmung zur Konferenz ge-
geben. So die anglikanische in Kanada, die ebenfalls eine Kom-
mission gewihlt hat. Es sei noch erwidhnt, dass sich verschiedene
kirchliche Gemeinschaften in Amerika sympathisch gedussert haben
und dass selbst von romisch-katholischer Seite in Amerika verbind-
liche Ausserungen gefallen sind, wie sie in der alten Welt undenkbar
sind. — In einem « Official Statement » spricht sich die Kommission
fir die Weltkonferenz iiber die Notwendigkeit einer Anndherung
der verschiedenen christlichen Kirchen aus, indem sie die iiblen
Folgen, die die Uneinigkeit .nach sich zieht? mit ergreifenden Worten
schildert. Sie empfiehlt eindringlich die erwidhnten Gebete (siche
« Internationale kirchliche Zeitschrift» 1911, Seite 545) zur Be-
achtung und wiinscht, sie mochten in dieser oder einer andern
Form jeden Monat einmal — am ersten Monatssonntag — gebetet
werden,

Der Bericht der Anglican and Foreign Church Society enthilt
Mitteilungen iiber den Besuch der englischen Parlamentarier und
Bischofe in Russland (sieche «Internationale kirchliche Zeitschrift »,
Seite 264). Darin wird bemerkt, dass es sich nicht um eine offizielle
Delegation gehandelt hat, die mit Verhandlungen mit den kirch-
lichen Behorden betraut war, sondern der Besuch erfolgte auf eine
Einladung eines russischen Komitees. In der Zeitschrift « The Treas-
ury », September 1912, Seite 490, wird das bestitigt und dahin
erginzt, dass die erste Anregung zu einer Verstindigung zwischen
russischer Orthodoxie und Anglikanismus von Herrn von Lodygenski
ausgegangen sei, der mit der hl. Synode in direkter Beziehung steht.



— 534 —

Inzwischen entwickelte der russische Verein, der die Unionsbestre-
bungen mit entsprechenden Veranstaltungen zu fordern sucht, eine
rege Tatigkeit, wie wir der anglikanischen « Church Times» vom
14. Juni entnehmen. Prisident dieses Vereins ist Bischof Eulogius
von Kholm. '
Die Statuten, die sich der Verein gegeben hat, sind von der
hl. Synode genehmigt worden. Sofort nach dieser Legitimierung
wurde mit der Abhaltung offentlicher Vortrige begonnen, die den
massgebenden und gebildeten Kreisen iiber den Anglikanismus
authentischen Aufschluss geben sollen. Die beiden ersten Vortrige
wurden von russischen Gelehrten gehalten und handelten von den
anglikanischen Weihen und dem Wiederaufleben der Modnchsorden
in der Kirche Englands. Leider sagt der Berichterstatter nicht, wie
sich der Vortragende iiber die Giiltigkeit der anglikanischen Weihen
gedussert hat. Nun liess Bischof Eulogius einen englischen Ordens-
mann, Rev. Puller, nach Russland kommen, damit dieser die vor-

_.._handenen Differenzen vom anglikanischen Standpunkt aus beleuchte.

Father F. W. Puller ist Monch des anglikanischen Ordens « Society
of St. John the Evangelist ». Das Mutterhaus dieses Ordens befindet
sich in Cowley bei Oxford. Der Pater wurde hochst ehrenvoll auf-
genommen und namentlich auch nach Moskau eingeladen, wo er
ebenso wie in St. Petersburg mit den ersten geistlichen und welt-
lichen Wiirdentragern in personliche Beziehung kam. In St. Peters-
burg nahm sich seiner vorziiglich Herr N. von Lodygensky an.
Hier wurden vor einer nicht gerade zahlreichen aber sehr vornehmen
Zuhorerschaft die Vortrage gehalten. Der Oberprokurator der hl
Synode, Herr Sabler, riumte zu diesem Zwecke einen Saal in seinem
amtlichen Palaste ein. Zwei orthodoxe Bischofe waren anwesend.
Herr von Lodygensky iibersetzte Satz fiir Satz der in englischer
Sprache gehaltenen Vortrage ins Russische. Im ersten Vortrag er-
orterte Pater Puller die historische Kontinuitit der Kirche im all-
gemeinen, im zweiten die geistige Kontinuitat in der Form der
Glaubenslehre, der Sakramente und der priesterlichen Weihen, im
dritten die 39 anglikanischen Artikel, namentlich den von der
hl. Eucharistie, im vierten die charakteristischen Erscheinungen in
der anglikanischen Kirche der Gegenwart, das Ordenswesen, die
Beichte, die Heidenmission, die drei Richtungen innerhalb der
anglikanischen Kirche. — Ausser diesen Offentlichen Vortragen
fanden private Verhandlungen iiber die 39 Artikel, das Filioque,
die hl. Eucharistie usw. statt. Infolge dieser Tatigkeit sind dem
russischen Verein zur Forderung der Union zwischen Orthodoxie
und Anglikanismus viele neue Mitglieder beigetreten. Insbesondere
scheinen sich nun auch die russischen Theologieprofessoren um die
wichtige Angelegenheit zu interessieren. Bisher aber bekommt man



— 535 —

den Eindruck, es handle sich einzig um  die Frage, ob es den
Anglikanern gelinge, ihre kirchliche Stellung vor dem Trlbunal der
russischen Orthodoxie zu rechtfertigen.

Die russische Zeitschrift « Zerkownij Wjestnik » “veroffentlicht
in Nr. 25 die Gutachten, die seinerzeit die morgenlindischen Kirchen
iiber die Beziehungen zum Anglikanismus abgegeben haben. In
den Jahren 1902—1904 hatte der 6kumenische Patriarch Joachim III
von Konstantinopel an die Reprasentanten der orthodoxen Kirchen
eine Anfrage iiber ihre Stellung zu den Christen des Abendlandes
gerichtet. Die Kirche von Konstantinopel gab die Erklirung ab,
dass die anglikanische Kirche wegen ihrer briiderlichen Neigung
zu den orthodoxen Christen alle Sympathie verdiene. Es sei not-
wendig, alle Mittel anzuwenden, dass sie sich der Orthodoxie nihere.
Empfohlen wird, nicht nur in Briefen die Bedeutung der inter-
nationalen Beziehungen zu besprechen; sondern alle drei Jahre eine
Versammlung von Theologen der autokephalen Kirchen zu ver-
anstalten, um die in Frage kommenden Probleme, besonders die
Verstandigung mit der anglikanischen Kirche zu behandeln. Die
Kirche von Jerusalem erkldrt die Union der anglikanischen mit der
orthodoxen Kirche fiir wiinschenswert und méglich. Sie urteilt
giinstig iiber die anglikanische Kirche, weil sie die orthodoxe Kirche
am besten zu wiirdigen versteht, im Gegensatz zum Romanismus
und Protestantismus jede Proselytenmacherei sorgfiltig vermeidet
und sich dadurch die Sympathie der orthodoxen Hierarchie und
des Volkes in Paldstina erhilt. Auch sie empfiehlt zur Erorterung
der Frage die Einsetzung einer Kommission aus Theologen der
orthodoxen Kirche. Diese Kommission hitte sich unter die Leitung
des Patriarchates von Konstantinopel zu stellen und ihre Arbeiten
nach dem Grundsatz «In necessariis unitas, in dubiis libertas, in
omnibus caritas » zu erledigen. Der Patriarch konnte den Synoden
der autokephalen Kirchen die Grundlage bekannt geben, auf welcher
eine Anniherung und Vereinigung durchfiithrbar wire. Die russische
Kirche gab am 23. Februar 1903 zur Antwort: Die Anglikaner
stellen sich zur Orthodoxie anders als die romischen Katholiken und
die Protestanten. Sie bezwecken nicht, die orthodoxen Christen zu
bekehren, sondern bekunden ihnen bei jedem Anlass ihre besondere
Achtung. Sie betrachten die Kirche des Ostens, nicht Rom, als treue
Bewahrerin der kirchlichen Tradition. Ihre Liebe zu ihr verlangt
nicht nur Gegenliebe, sondern erweckt auch die Hoffnung auf die
Mbglichkeit einer kiinftigen Union. Aber es gibt noch viele Fragen
vorher zu besprechen. Besonders kann eine Union nicht nur eine
Richtung im Anglikanismus, wie die High Church, sondern muss
die ganze Kirche umfassen. Notwendigerweise miisste die kalvinische
Stromung, die die Kirche in ihrer Existenz negiert, und die sich



— 536 —

gegen die Orthodoxie ablehnend verhilt, durch die genannte Rich-
tung ausgeschaltet werden. Die serbische Kirche erklirt sich fiir
die Unionsbestrebungen ebenfalls eingenommen. Nach ihrer Meinung
kann die Union nur unter der Bedingung zustande kommen, dass
die Dogmen der orthodoxen Kirche in ihrer ganzen Reinheit bewahrt
werden, wie dies in den ersten christlichen Jahrhunderten der Fall
war, Thren Ritus konnte jede Kirche in Ubereinstimmung mit den
bestehenden Verordnungen behalten. In dhnlichem Sinn dusserten
sich die Kirchen Ruminiens, Griechenlands und Montenegros.

Das Patriarchat von Jerusalem. — Seit dem allgemeinen
Konzil von Chalkedon figuriert der Bischof von Jerusalem unter den
Patriarchen der Kirche. Infolge ungiinstiger geschichtlicher Verhalt-
nisse — Jerusalem fiel im Jahre 637 in die Hinde der Sarazenen —
ist das Patriarchat nie zu grosser Bedeutung gekommen und ist
heute numerisch das kleinste. Seine kirchliche Selbstandigkeit
hat es aber bewahrt. Dem Patriarchat unterstehen die Erzbistiimer
Lydda, Sebaste, Thabor, Jordan, Kyriakupolis-Madaba, Pella und
einige Bistiimer, darunter Nazareth, Petra und Ptolemais. Dem Patri-
archen steht die hl. Synode zur Seite, die aus 7 Bischofen, 8 Archi-
mandriten und 1 Archidiakon zusammengesetzt ist. Der Patriarch
fiilhrt den Vorsitz. Ausserdem existiert noch ein gemischter Rat,
dessen Reorganisation in den letzten Jahren zu Streitigkeiten gefiihrt
hat. Hl. Synode und gemischter Rat wahlen den Patriarchen. Der
Sultan von Konstantinopel hat das Bestitigungsrecht. Einfluss in
der Leitung der Kirche besitzt die aus 80 Monchen bestehende
Briiderschaft des hl. Grabes. Das Patriarchat besitzt ein grosses Ver-
mogen, unterhalt viele Schulen mit 138 Lehrern, 58 Lehrerinnen
und 3923 Schiilern, ein Gymnasium und die theologische Leht-
anstalt des hl. Kreuzes zu Jerusalem. Die wissenschaftliche Zeit-
schrift der Kirche heisst « Nea Sion ». Die Glaubigen sind zum gros-
sen Teil Araber.

Uber den Streit um den gemischten Rat berichtet uns unser
Mitarbeiter J. Ilitsch folgendes:

Nach der Proklamation der Konstitution in der Tiirkei im Jahre
1908 brach ein Kampf zwischen der Geistlichkeit und dem arabischen
Volk aus. Von Anfang an hatte dieser Kampf nationalen Cha-
rakter. Die arabische Bevolkerung erhob sich gegen die griechische
Hierarchie und suchte sich in der Leitung der Kirche einige Rechte
zu sichern. Sie verlangte fiir die zentrale Kirchenregierung einen
gemischten Rat, der sich bei dem Patriarchat organisieren sollte,
und in dem die Geistlichen der hl. Grabbriiderschaft und Laien
aus der arabischen Bevolkerung vertreten sein sollten. Sie verlangte



— 537 —

ferner weitere Rechte bei der Wahl des Patriarchen und anderer
Mitglieder der Hierarchie.

Der Patriarch Damian anerkannte die arabischen Begehren und
war zu Konzessionen bereit. Allein die Grabbriiderschaft war da-
gegen, weil sie allein in Paldstina regieren und die ganze Gewalt
und Vertretung besitzen wollte. Zwischen dem Patriarchen und dem
arabischen Volk einerseits und der hl. Grabbriiderschaft anderseits
kam es zum Konflikt. Diese wollte den Patriarchen von seinem
Thron entfernen, was jedoch im Dezember 1908 misslang. Den
Patriarchen unterstiitzten unerwartet der russische Vertreter zu Jeru-
salem, Chef der russischen geistlichen Mission, und das arabische
Volk. Der Konflikt verschirfte sich aber noch mehr. Die arabische
Bewegung ergriff die einheimische Bevélkerung und die Stiadte in
der Nahe von Jerusalem. Die tiirkische Regierung mischte sich in
den Streit und setzte sofort zur Losung eine Kommission aus Re-
prisentanten des Patriarchats, der Staatsregierung und des arabi-
schen Volkes ein. Diese Kommission begutachtete die Forderungen .
der einheimischen Bevolkerung in Paldstina und reichte der tiir-
kischen Regierung Beschliisse zur Bestdtigung ein. Die Regierung
anerkannte die Volksforderungen zum Teil und beschloss, es solle
bei dem Patriarchat ein gemischter Rat organisiert werden mit dem
Namen: «Die gemischte Kommission ».

Die Kommission besteht aus zwdlf Mitgliedern einschliesslich
des Prasidenten. Sechs wahlt der Patriarch aus den Mitgliedern der
hl. Grabbriiderschaft und sechs wihlt die Bevolkerung in Palistina
aus den Laien. Der Vorstand der gemischten Kommission steht
unter der Gewalt des Patriarchen oder seines Stellvertreters. Ausser
dem Reprisentanten der Stadt Jerusalem, der auf zwei Jahre ge-
wihlt ist, tritt nach dem Los alljahrlich eine Hailfte der Kommis-
sionsmitglieder aus — drei Geistliche und drei Laien. Jedes Bistum
soll seinen Reprisentanten fiir die gemischte Kommission wéhlen,
und fiir die erste Session wurden — nach der festgesetzten Ord-
nung — die Repriasentanten der Bistiimer Jerusalem, Akry, Beth-
lehem, Nazareth, Affy und Salty bestimmt.

Durch diese Konstitution wurden, wie die russische Zeitschrift
« Zerkownij Wiestnik» (Kirchlicher Bericht) in Nr. 20 meldet, fol-
gende Aufgaben der gemischten Kommission iibertragen: 1. Das
Ehewesen und die Beziehungen zwischen Gatten und Gattinnen nach
der Ehetrennung. 2. Die Aufsicht iiber die Verwaltung des b'eweg-
lichen und unbeweglichen Vermogens, das den Kirchen, Spitilern
und wohltitigen Anstalten vermacht wird. 3. Die Leitung des Schul-
und Unterrichtswesens. 4. Die Aufsicht iiber die Unterstiitzung der
Armen und Kranken. Alljihrlich soll das Patriarchat einen Drittel



— 5038 —

seiner Einnahmen der gemischten Kommission fiir solche Zwecke
geben. 5. Ebenso hat die gemischte Kommission die Pflicht, in
Palidstina ortliche Kommissionen fiir die Verwaltung der Einnahmen
und Ausgaben der orthodoxen Stiftungen zu wahlen und damit eine
bessere Ordnung und Kontrolle in allen Sachen einzufiihren.

Mit dem 20. Dezember 1910 trat die gemischte Kommission
in Funktion. Sie wiirde der Kirche von Jerusalem grossen Nutzen
bringen, wenn die Mitglieder ihre Pflichten besser erfiillen wiirden.
Bis jetzt hatte sie nur negative Resultate. Die hl. Grabbriiderschaft,
die frither gegriindet worden, um fiir die Kirche zu arbeiten, fiir
die Orthodoxie einzutreten und fiir deren Interessen jedes Opfer zu
bringen, verinderte ihr inneres Leben. Viele der Briider vernach-
lassigten allmihlich ihre Geliibde und leben nicht fiir die Kirche und
die Briiderschaft, sondern fiir ihre personlichen Interessen. Nicht
besser erfiillen die Laienmitglieder ihre Pflichten. Bald trat der Re-
prasentant von Jerusalem aus; er wurde entlassen und an seine Stelle
der Arzt Helias Haleby gewihlt. Thm sagt man nach, er sei ein
geheimer Protestant, der sich zur Orthodoxie feindlich stelle. Er
setzte die Politik seines Vorgiangers fort und schidigte die Inte-
ressen der arabischen Bevolkerung.

Die Laien erhoben Anspriiche auf die Stiftungen des hl. Grabes.
Dagegen wehrte sich der Patriarch. Er verlangte deshalb von der
tirkischen Regierung eine Erklirung und genauere Umschreibung
der Kompetenz der gemischten Kommission. Am 7. Januar gab die
tiirkische Regierung eine Antwort, die mit den uralten Rechten und
Privilegien des Patriarchats von Jerusalem iibereinstimmt. Sie lautet
nach der erwiahnten Zeitschrift Nr. 21: 1. Die neuen Geistlichen-
und Laienmitglieder (von Nablus, Kerak und Adglun) sollen als
Mitglieder der gemischten Kommission am 1. August 1912 Zzu-
sammentreten. 2. In der Woche werden zwei Sitzungen der ge-
mischten Kommission angeordnet. 3. Bei Stimmengleichheit hat
der Priasident Stichentscheid. 4. Nach den alten Rechten wird das
Patriarchat auch ferner sein Aufsichtsrecht iiber die Kloster und die
hl. Orte behalten, die deren Abte durch das Patriarchat besitzen.
5. Das Recht der Wahl und Entlassung der Lehrer und Lehrerinnen,
die das Patriarchat aus eigenen Mitteln unterhilt, gehort der soge-
nannten «Pidagogischen Patriarchatepitropie ». 6. Dreissigtausend
Goldstiicke — soviel soll das Patriarchat alljahrlich der gemischten
Kommission iibergeben — haben fiir die’ Schulen und Anstalten
der arabischen Bevolkerung, zu der auch die Jerusalemiten gehoren,
zu reichen. 7. Zuletzt hat die tiirkische Regierung den Einwohnern
von Jerusalem das Wahlrecht der Bevollmichtigten zur Kontrolle
der Kircheneinnahmen und zur Leitung der Schulen und der wohl-



— 9539 —

taticen Anstalten abgesprochen, weil die Stadt Jerusalem im Ver-
gleich mit anderen Stidten sich in einer Ausnahmslage befindet;
sie ist auch durch die gemischte Ratskonstitution aus der Stadte-
zahl ausgeschlossen. Der innere Streit verursachte grosse Uneinig-
keit, welche den unermiidlichen Patriarchen Damian in seiner Tatig-
keit hinderte. Die erwidhnten Bestimmungen der tiirkischen Regierung
schaffen Frieden und normale Verhiltnisse.

Die heilige katholische Kirche in China. — In Chzra gibt
es elf anglikanische Didzesen; sieben stehen unter der Kirche Eng-
lands, eine unter der kanadischen Kirche und drei unter der bischof-
lichen Kirche Amerikas. Da diese Kirchen unter sich in voller
Gemeinschaft stehen, haben sich die chinesischen Bistiimer schon
vor Jahren zu einer einheitlichen Korperschaft verbunden, die in
der « Konferenz der anglikanischen Gemeinschaft in China und
Hong-Kong » ihr Organ hatte. Man hat sich darunter eine Art
Synode vorzustellen, auf der zwar jede Diozese ihre Vertretung
hatte, die jedoch keine kirchenrechtlich verbindliche Beschliisse
fassen konnte. Im April dieses Jahres versammelte sich, wie wir
der « Living Church » vom 1. Juni entnehmen, in Shangai diese
Konferenz zum dritten- und letztenmal. Gegenstand der Verhand-
lung war eine Kirchenverfassung, deren Entwurf vorher den Ober-
behorden der Mutterkirchen, sowie den chinesischen Ditzesanvor-
standen zur Priifung und Genehmigung vorgelegt worden war. Von
den Bischofen waren zehn anwesend; die Ditzesen waren durch
67 Delegierte vertreten, von denen 43 gebiirtige Chinesen, 15 Geist-
liche und 28 Laien, und nur 24 Auslinder waren. Die Verhand-
lungen wurden in chinesischer Sprache gefiihrt und dauerten vom
18. bis 26. April. Die Meinungen gingen, wie das kaum anders
sein konnte, in manchen Punkten auseinander; allein die Versamm-
lung war von einem so entschiedenen Verlangen nach Einigung
beherrscht, dass es gelang, das bedeutsame Werk zu vollenden. Es
kam eine Kirchenverfassung zustande, nach welcher kiinftig die
anglikanischen Bistimer in China alle drei Jahre eine General-
synode abhalten werden. Diese ist das oberste gesetzgebende Organ
der chinesischen Kirche, die sich den Namen <« Chung Hwa Sheng
Kung Hui», d.h. « Heilige katholische Kirche in China », gegeben
hat. Die Synode setzt sich zusammen aus einem Hause der Bischofe
und einem Hause der Delegierten. Die Verfassung scheint also
derjenigen der bischoflichen Kirche Amerikas nachgebildet zu sein.

Am 26. April wurde die Verfassung angenommen und in Kraft
erklirt. Die bisherigen Konferenzmitglieder begaben sich zu diesem
Zweck aus ihrem Sitzungslokal in die provisorische Kathedrale zu



— 540 —

Shanghai. Funktionierender Bischof war das dienstilteste Mitglied
des Episkopats, der Bischof von Nordchina. Der erst nach Mittag
gehaltene Gottesdienst begann mit dem englischen Kirchenlied:
« Der Kirche einziger Grund s, das in chinesischer Sprache ge-
sungen wurde. Hierauf wurden auf den Anlass berechnete Gebete
gesprochen und nun stellte sich die ganze Versammlung vor dem
Altare auf, von dem aus der Bischof die einleitenden Erkliarungen
der Kirchenverfassung vorlas. Als das geschehen war, knieten alle
zu stillem Gebete nieder, erhoben sich dann und sprachen gemein-
schaftlich das Vaterunser. Tedeum und Segen schlossen die denk-
wiirdige Feier.

Im Schlussgottesdienst der « Konferenz » predigte der chine-
sische Priester S. C. Hwang., Er wihlte zum Text die Kreuzes-
inschrift, «geschrieben in griechischer, hebriischer und lateinischer
Sprache », und fiihrte aus, wie Griechen, Hebrder und Lateiner in
dem Gekreuzigten ihren Konig haben, und wie von diesem Konig -
drei Segensstrome auf die Menschheit ausgehen, ein Strom intellek-
tueller Bildung, ein Strom moralischer Ordnung und ein Strom
reiner Religiositit. — Es scheint, dass insbesondere die leitenden
Personlichkeiten der chinesischen Republik dem Christentum sym-
pathisch gestimmt sind.

Die romfreie Kirche auf den Philippinen. — Als durch den
Pariser Frieden des Jahres 1898 die Philippinen in den Besitz der
Vereinigten Staaten von Nordamerika gelangt waren, und die neuen
Herren die Glaubens- und Gewissensfreiheit proklamiert hatten,
suchten die christlichen Urbewohner der Inseln des Joches der
romischen Kirche, unter dem sie schwer litten, ledig zu werden.
. Im Oktober 1902 bildete sich eine unabhingige Kirche, die sich
eine feste Organisation mit einem Episkopat an der Spitze gab.
Zum Bischof wihlte der Klerus den Priester Gregorio Aglipay. Die
Kirche schuf so den Episkopat selbstindig. Es schien anfangs, die
amerikanische Regierung begiinstige die nationale Kirche, da sie
sich den staatlichen Behorden gegeniiber von Anfang an loyal ver-
hielt. Die Regierung wies die spanischen Ménche — hauptsichlich
Dominikaner — aus dem Lande und konfiszierte ihr grosses Ver-
mogen. Die Kurie fiigte sich dieser Massregel und trat in Unter-
handlungen mit der Regierung. Sie billigte die Entfernung der spa-
nischen Monche und die Sikularisation des Kirchengutes gegen
eine Geldentschiddigung von drei Millionen Dollars und die Bedin-
gung, dass die vertriebenen Moénche durch romische Priester und
Bischofe amerikanischer Nationalitit ersetzt wiirden. Diese Ver-
stindigung hatte fiir die unabhingige Kirche der Filipinos schwere



— 541 —

Folgen. Sie hatte bis jetzt dieses Kirchengut beniitzt. Unter spa-
nischer Herrschaft war es Staatseigentum und ging unter dem neuen
Regiment in Ubereinstimmung mit dem Grundsatz der Trennung
von Staat und Kirche an die Kirchgemeinden iiber, die die Kirchen
und Pfarrhduser auch aus eigenen Mitteln erstellt hatten. Allein
die Gerichte entschieden anders. Sie stellten sich auf den Stand-
punkt des romischen Rechts und sprachen das Kirchengut der
romischen Hierarchie zu. Die Filipinos mussten die Kirchen ver-
lassen, Die Kirche scheint die Krisis iiberwunden zu haben. Im
Jahre 1909 brachte die spanische Zeitschrift « La Espafia moderna »
nahere Mitteilungen und besonders statistische Angaben iiber die
Kirche. Darnach zihlte sie damals 30 Bischofe, 4000 Priester, an
der Spitze als Obispo Maximo G. Aglipay. Die Seelenzahl betrug
die Halfte der drei Millionen starken katholischen Bevdlkerung.
Uber deén Charakter der Kirche erhalten wir folgende Mitteilungen :

«Von den Philippinen hatten wir seit Jahren keine authen-
tischen Nachrichten mehr erhalten. Seitdem Taft, der gegenwirtige
Prasident der Vereinigten Staaten, als Gouverneur der eroberten
Inseln direkt mit Papst Leo XIII. in Beziehung getreten war
und die Kirchengiiter ausschliesslich den unter Rom stehenden
Katholiken zugewiesen hatte, war zu befiirchten, dass die unter
der Fithrung von Gregorio Aglipay stehenden unabhingigen, aber
unter der spanischen Monchsherrschaft vollig arm gebliebenen und
im apostolischen Christentum nur diirftig unterrichteten Filipinos
ihre « [glesia Filipina Independiente» nicht lange wiirden aufrecht
erhalten konnen. Dazu kam noch eine andere Gefahr, auf die der
« Katholik » (Bern) schon in Nr. 13, Jahrgang 1904, aufmerksam
gemacht hat. Damals hatte der Theologe unter den von Rom
getrennten Filipinos, Isabelo de los Reyes, ein Wochenblatt heraus-
zugeben angefangen, das aber bald wieder eingegangen zu sein
scheint. In diesem offiziellen Organ der jungen Gemeinschaft er-
schienen von Woche zu Woche amtliche Aktenstiicke, aus denen
sich ergab, dass die Filipinos es fiir nétig und zweckmassig hielten,
auch ein neues Glaubensbekenntnis zu formulieren. Selbstverstind-
lich waren die betreffenden Kundgebungen nicht aus synodalen
Beratungen hervorgegangen, sondern eigentlich nur das Werk des
genannten Schriftstellers.

Nun erhalten wir aus Manila unter dem Titel « Cafequesis de
la Iglesia Filipina Independiente por el Emmo. Sr. Gregorio Aglipay
¥ Labayan, Obispo Maximo de dicha Iglesia, aprobada por el Consejo
supremo de Obispos» eine Schrift von 104 Seiten mit einer Ein-
leitung von 26 Seiten. Die Einleitung ist unzeichnet von Fosé Ferron-
dzz, Presbitero, und vom 25. Mai 1912 aus Madrid datiert. Als



— 542 —

« Editor» aber nennt sich auf dem Titelblatt /sabelo de los Reyes.
Man wird annehmen diirfen, dass dieser letztere der eigentliche
Verfasser der Schrift sei. Das ist aber insofern gleichgiiltig, als
sich der Oberbischof Aglipay und der ganze Rat der Bischofe fiir
den Inhalt verantwortlich machen. Es ist noch beizufiigen, dass
nach einer parenthetischen Notiz auf dem Titelblatt kein Kandidat
zum Presbyter ordiniert werden kann, der nicht in einer Priifung
bewiesen hat, dass er die in dem Buche enthaltenen Katechesen
kennt, Wir haben es also hier mit einer eigentlichen Bekenntnis-
schrift der unabhingigen Kirche der Philippinen zu tun.

Es handelt sich um eine neue Kirche, die nicht Anspruch
darauf macht, das Christentum der hl. Schrift zu lehren und in
Verfassung und Kultus zur Darstellung zu bringen, sondern im
Gegenteil glaubt, die hl. Schrift und das ganze iiberlieferte Christen-
tum nach Massgabe der modernen Wissenschaft gereinigt und ver-
bessert zu haben. Wie wir gleich auf Seite 2 sehen, ist sogar das
Vaterunser modernisiert: «Vater unser, dessen Himmel und Thron
das unermessliche Universum ist, lass uns Deinen erhabenen Namen
heiligen, nicht mit Lippen, sondern mit unsern guten Werken. Zu
uns komme Dein Reich der Liebe, der Gerechtigkeit, der Tugend
und der Wohlfahrt, Lass uns Deinen heiligen Willen erfiillen, wie
Du es zu unserm Heile verlangst» usw. Auf die Frage: Was ist
die Iglesia Filipina Independiente? wird geantwortet: «Sie ist die
Gemeinschaft der neuen Menschen, die in den Lehren Jesu erzogen
sind, Gott suchen als Richtschnur der freien Gewissen und ihn an-
beten im Geist und in Wahrheit» (Seite 3). Ausfihrlich wird
vom Ursprung der Religion gehandelt und dabei die positive Gottes-
offenbarung verneint (S. 4 ff.). So sind insbesondere die zehn Gebote
nicht gottlichen Ursprungs; die philippinische Kirche verbessert sie
nach Inhalt und Form: 1. Liebe Gott; 2. Liebe den Naichsten;
3. Arbeite sechs Tage, trachte aber dabei auch nach dem unver-
ginglichen Schatz; 4. Ruhe am siebenten Tag; 5. Ehre Vater und
Mutter; 6. Bete allein Gott an; 7. Morde nicht; 8. Treibe nicht
Ehebruch; 9. Du sollst nicht stehlen; 10. Du sollst nicht liigen.
Fiir diese Gebote werden viele alt- und neutestamentliche Bibel-
stellen angerufen.

Aber die Bibel selbst ist keineswegs eine zuverlassige Quelle.
Das gilt namentlich zunichst vom Alten Testament. Insbesondere
zeigt sich die Unzuverlissigkeit in der alttestamentlichen Lehre
von der Weltschopfung. Darwin und Hickel stellen die Dinge
ganz anders dar. <«In der philippinischen Bibel werden die
Theorien von Darwin und Hickel vorgetragen » (Seite 23). Da die
biblischen Erzihlungen buchstablich gedeutet und als naturwissen-



— 543 —

schaftliche Erorterungen, nicht als bildliche Darstellung religicser
und sittlicher Wahrheiten, aufgefasst werden, ist es nicht schwer,
dem Leser klar zu machen, dass Darwin und Hickel denn doch
uber den Ursprung und die Entwickelung der Organismen viel
besser unterrichtet sind als Moses. Verwunderung weckt nur, dass
man auf den Philippinen die Theorien von Darwin und Hickel
ohne weiteres als bekannt voraussetzen kann. Ubrigens sind diese
beiden Geelehrten nicht die einzigen, mit denen sich, wie es scheint
die Filipinos vertraut gemacht haben. Bei Beantwortung der Frage
nach dem Wesen der Religion werden ausser Thomas von Aquin
auch Kant und Fichte angerufen (Seite 4). Dass man aber doch noch
nicht alles weiss, sondern «Weltratsel » anerkennen muss, offenbart
den Filipinos kein Geringerer als Ewmzl Du Bois-Reymond (Seite 17).
In welchem Verhaltnis der Mensch zum Affen steht, sagt ihnen
der Englander Huxley (Seite 23). Bei der Behandlung des Neuen
Testamentes kommen Renan und Strauss zu Ehren (Seite 357).

Indessen wird erklart, dass die Kirche der Philippinen die
kanonischen Biicher des Neuen Testaments fiir ehrwiirdig halte,
obwohl in denselben viele apokryphen Interpolationen oder, falls
die Stellen authentisch sein sollten, unwahrscheinliche Dinge ent-
halten seien (Seite 47). Daher haben die Filipinos sogar die vier
Evangelien vereinigt und mit Zusdtzen aus nicht kanonischen
Evangelien erweitert (Seite 48). Auch der Apostel Paulus ist keine
Autoritat. An der Authentizitit des Romerbriefes wird gezweifelt
(Seite 48), dagegen aber doch Romer 3, 5—7 zum Beweise dafiir
angefiihrt, dass Paulus selbst bekenne, nicht strenge bei der Wahr-
heit geblieben zu sein.

An dem Gesagten moge es geniigen zum Beweise dafiir, dass
wir es hier mit einem neuen marcionitischen Gnosticismus zu tun
haben. Indessen werden doch alle 7 katholischen Sakramente aner-
kannt, freilich nur als sichtbare Zeichen; die vzrtud intruiseca wird
geleugnet. Die Taufe wird nicht in der trinitarischen Form gespendet;
denn die Trinititslehre sei nicht biblisch. Die Stelle, Apostelge-
schichte 8, 16, ist wahrscheinlich eine Interpolation und kann fiir
die Firmung nicht in Anspruch genommen werden. Die Ohren-
beichte ist beibehalten, obwohl sie erst 1215 als obligatorisch er-
klirt worden ist. Ein langer Beichtspiegel belehrt den Leser, wo-
riilber er sein Gewissen zu erforschen hat. Der Opfercharakter der
Eucharistie wird bestritten. Die hl. Olung wird wesentlich als
Fiirbitte aufgefasst, mit der dem Kranken Wiedergenesung gewiinscht
wird. In Verbindung mit der Auseinandersetzung Uber dieses
Sakrament wird den Geistlichen sehr streng die Pflicht eingeschirft,
die Kranken zu besuchen. Im Kapitel iiber die Priesterweihe wird



— 544 —

der priesterliche Charakter der Geistlichen energisch verneint. Die
Giiltigkeit einer durch Presbyter erteilten Ordination wird aner-
kannt und darum erkldart, dass an der Giiltigkeit der Weihen in
~der philippinischen Kirche nicht zu zweifeln sei. Nach Aufzihlung
der in dem katholischen Ritual unterschiedenen sieben Weiheakte
wird gelehrt, dass die philippinische Kirche diese Weihe annehme,
jedoch den Ordo der Exorzisten verwerfe. Fiir die Eheschliessung
wird namentlich auch die Beobachtung des biirgerlichen Gesetzes
zur Pflicht gemacht. Im Anschluss an den Unterricht iiber die
Priesterweihe wird den Geistlichen — « Apostel » genannt (Seite 77)
— Frommigkeit, Fleiss, Studium und Gehorsam zur Pflicht gemacht.
Der Gehorsam ist namentlich den geistlichen Vorgesetzten zu leisten.
Die Bischofe haben hei ihrer Einsetzung einen langen Schwur zu
leisten, dessen Wortlaut mitgeteilt wird (Seite 78 f.). Der Betref-
fende schwort insbesondere, dem Oberbischof gehorchen und « mit
Enthusiasmus das Evangelium und die Gottesdienstordnung der
philippinischen Kirche verteidigen zu wollen » (Seite 79). In weiteren
Abschnitten (Seite go ff.) wird auch von den Pflichten der Kirchen-
vorstinde, der Frauenvereine usf. gehandelt. Seite 100 wird fiir
die philippinische Kirche der katholische Charakter in Anspruch
genommen, weil diese alle Menschen ohne Unterschied als Kinder
Gottes betrachte und daher nicht verbiete, auch von andern Reli-

gionen Kenntnis zu nehmen. Den Schluss der Schrift bilden Gebete
fiir Sterbende.

Es versteht sich von selbst, dass die Altkatholiken fiir die
Iglesia Filipina keine Verantwortlichkeit ibernehmen. Sie werden
insbesondere in der Vorrede genannt und als Zeugen dafiir ange-
rufen, dass «das Papsttum der grosse Feind der ganzen Mensch-
heit sei, und von seinem Joche sich befreien, so viel heisse, wie
ins Leben eintreten ». Der Verfasser weiss iibrigens, dass die neue
Religion vorldufig auf die Philippinen beschrankt ist. Auf Seite 40
lesen wir: « Worin besteht die Eigentiimlichkeit der [glesza Filipina?»
Es wird geantwortet: « Sie ist die mit mehr als zwanzig Bischofen
und Hunderten von Priestern formlich organisiette ezmzzge Kirche
der Welt, die die moderne Wissenschaft hoher achtet als die Bibel
und sich so wiirdig macht des zwanzigsten Jahrhunderts, in dem
sie entstanden ist.» Indessen trigt doch der Obispo Maximo,
dessen Bild die vorliegende Bekenntnisschrift ziert, immer noch
das Brustkreuz, womit angedeutet zu sein scheint, dass man die
neue Religion von Christus und nicht von der < modernen Wissen-
schaft », in die die Filipinos vermutlich nur unvollkommen einge-
weiht sind, herleiten will. Sehr optimistisch ist die weitere Frage
beantwortet: ¢« Welchen Eindruck haben die wissenschaftlichen



— 545 —

Lehren der Iglesia Filipina in Europa und Amerika gemacht?»
Die Antwort lautet: « Sie fanden die begeistertste Zustimmung (la
mas entusiasta adhesién) bei allen ¢« modernen » Christen, wie man aus
ihren Publikationen sieht; auch haben uns ihre Genehmigung ge-
meldet die unabhingigen Erzbischofe von Paris, Antiochia und aus
der Schweiz, viele Priester aus Spanien, Italien und Amerika; ihre
Sympathien haben uns bezeugt protestantische Kundgebungen in
Spanien, Belgien, Deutschland, Kuba und in andern Lindern
Amerikas, sogar die Atheisten, wie die Direktoren der Escuela
Moderna in Barcelona, indem sie unsere Kirche als eine fiir die
Menschheit sehr niitzliche Institution ansehe, die hundertjahrige Irr-
timer und Vorurteile zerstore und die wahre Religion der Wissen-
schaft predige.» Unter den fraglichen « Erzbischofen» werden die
Abenteurer gemeint sein, von denen sich einer zur Zeit des Oltner
Kongresses tatsachlich als «Titularerzbischof von Antiochien und
apostolischer Vikar der unabhingigen Kirche der Siidschweiz» be-
zeichnet hat. Der Schwindler ist einige Jahre darauf in England
gestorben. Es ist zu bedauern, dass der ausgezeichnete amerika-
nische Bischof Dr. Brent in Manila keinen Einfluss auf die Iglesia
Filipina gewonnen hat.»

ADOLF KURY.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1912, 35



	Kirchliche Chronik

