
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)

Heft: 3

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


401

KIRCHLICHE CHRONIK.

Die armenische Kirche. — Von der neuen Konstitution in
der Türkei erwarteten die Armenier, dieses von den Türken grausam
tnisshandelte Volk, wie die übrigen Christen den Beginn einer neuen
Zeit für ihre Nation und ihre Kirche. Bis jetzt sind diese Erwartungen

nicht in Erfüllung gegangen. Eine Reihe von Beschwerden
und Eingaben richteten sie an die Regierung. Sie warten bis zur
Stunde vergeblich auf die notwendigen Reformen. Viele Armenier,
die aus dem Exil, hauptsächlich aus Amerika, in der ersten
Begeisterung in ihre Heimat zurückgekehrt waren, haben sie enttäuscht
wieder verlassen. Ebensowenig hatten die Versuche, ihre Kirche dem
ökumenischen Patriarchat in Konstantinopel näher zu bringen, bis
jetzt praktischen Erfolg. Die Armenier sind heute politisch und
kirchlich ärger zersplittert denn je. Das Volk, das seit Jahrhunderten

der Spielball seiner stärkern Nachbarn gewesen und eigentlich

nur durch sein christliches Bekenntnis und seine Sprache als
Nation zusammengehalten wurde, gehört gegenwärtig politisch zur
Türkei, zu Russland und zu Persien. Von den etwas mehr als drei
Millionen Angehörigen des Volkes wohnen nach einer Schätzung
der « Deutsch-Armenischen Blätter », 1911, Nr. 6, 2,000,000 in Tür-
kisch-Armenien und der Türkei, über 120,000 in Russisch-Armenien
und Russland, 120,000 in Persisch-Armenien, Persien und Indien,
25,000 in Ungarn-Galizien und dem übrigen Europa, 20,000 in
Amerika und 10,000 in Ägypten. Davon sind 200,000 mit Rom
uniert, 50,000 in protestantischen Gemeinschaften organisiert, die
Hauptmasse gehört der ehrwürdigen autokephalen gregorianischen
Kirche an. Der frühere Patriarch Malachia Armenian gibt in seinem
Buch « L'Eglise arménienne » die Zahlen anders an. Nach ihm gibt
es 3)6io,ooo gregorianische, 135,400 unierte und 46,900 protestantische

Armenier. Lübke schreibt in seinem Buch : « Die christlichen
Kirchen des Orients >, dass der Bestand der unierten Armenier
unsicher sei, da sehr viele zum amerikanischen Protestantismus
übertreten. Er werde gegenwärtig auf 90—150,000 geschätzt.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3. 1912. 26



— 402 —

Das Oberhaupt der gregorianischen Kirche ist der allgemeine
Patriarch, der Katholikos. Er hat seit 1441 seinen Sitz in der Stadt
Etschmiadzin, die i. J. 1828 russisch geworden ist. Er bekleidet
einen Ehrenvorrang über die vier andern Patriarchen in Konstantinopel,

Jerusalem, Sis in Cilicien und Achtamar im Wan See. Der
Katholikos von Etschmiadzin wird seit dem J. 1878 in der Weise
gewählt, dass die aus geistlichen und weltlichen Vertretern
zusammengesetzte Wahlbehörde zwei Kandidaten vorschlägt, aus
denen der russische Zar den Katholikos ernennt. Die Wahlbehörde
besteht aus den Mitgliedern der Synode, des Klosterrates zu
Etschmiadzin und geistlichen und weltlichen Vertretern der
Kirchenprovinzen Russlands, Persiens, der Türkei und der Patriarchate Sis,

Achtamar und Jerusalem, zusammen 70 Geistlichen und 55 Laien.
Dem Katholikos steht für die russische Kirchenprovinz die hl. Synode,
aus vier Bischöfen und vier Wartapeds (höheren Geistlichen und
Lehrern der Theologie) bestehend, zur Seite. Sie beschäftigt sich

nur mit kirchlichen Angelegenheiten. Ihren Sitzungen wohnt ein

Vertreter der Regierung, der Prokuror, bei. Die russischen Diözesen
unterstehen direkt dem Katholikos, der Katholikos ernennt die

Bischöfe, da ihnen die russische Regierung keine Konstitution
gestattet, so wenig sie den Laienbeirat, der neben der Synode
amtiert, anerkennt. Ausser den russischen Diözesen sind dem
Katholikos Persien, Indien, Amerika und Europa (ausser den
Balkanstaaten) unterstellt, total 38 Diözesen mit 1,696,000 Gläubigen,
1610 Gemeinden und 1643 Kirchen nach Ormanian. Die nicht
russischen Diözesen besitzen ihre eigenen Verfassungen mit
weitgehenden Rechten der Laien. In diesem Gebiet wohnen 5 1,400 unierte
und 2500 protestantische Armenier.

Die Verwaltung über die armenische Kirche im türkischen
Reich, in den Balkanstaaten, Italien und Ägypten steht dem
Patriarchat von Konstantinopel zu. PCs umfasst 51 Diözesen mit 1834

Gemeinden, 1723 Kirchen und 1,465,000 Gläubigen. Ausserdem
wohnen noch in diesem Gebiet 66,500 unierte und 27,500
protestantische Armenier. Der Patriarch besitzt über die türkischen
Armenier dieselben politischen Rechte, die dem ökumenischen Patriarchen

über die orthodoxen Christen zukommen. Die Verfassung der

Kirche in der Türkei ist demokratisch. Die oberste gesetzgebende
Behörde ist die Nationalversammlung, die aus 140 Mitgliedern
besteht und von allen über 21 Jahre alten Armeniern gewählt wird.
Sie wählt den Patriarchen und beschäftigt sich mit allen wichtigen
Angelegenheiten des armenischen Volkes. Die Wahlen müssen von
der türkischen Regierung bestätigt werden. Der Patriarch verwaltet
die Kirche mit Hülfe des geistlichen und weltlichen Rates, welche
bei wichtigen Beratungsgegenständen zum gemischten Rate zu-



— 403 —

sammentreten. Ähnlich ist die Verfassung der einzelnen Diözesen
und der Gemeinden. Sie wählen auf einen Dreiervorschlag des
Patriarchen den Bischof selbst)

Das Patriarchat Achtamar umfasst zwei Diözesen mit 95,000
Gläubigen, 194 Gemeinden und 272 Kirchen, dasjenige von Sis
16 Diözesen mit 347,000 Gläubigen, 267 Gemeinden, 214 Kirchen
in Klein-Armenien, Cilicien und Syrien. In diesem Gebiet wohnen

17,000 Unierte und 16,400 Protestanten. Der Patriarch führt diesen

Titel, weil in früherer Zeit Sis der Sitz des Katholikos gewesen
ist. Zum Patriarchat Jerusalem gehören vier Diözesen in Palästina,
Cypern und Syrien mit 17,000 Gläubigen, 11 Gemeinden und
18 Kirchen.

Die blutigen Verfolgungen, denen die Armenier unter türkischer

Herrschaft seit 1895 wiederholt ausgesetzt waren, hatte das

Interesse für die alte Märtyrerkirche unter den übrigen Christen
geweckt. Während die christliche Diplomatie tatenlos den Greueln
zusah, hat sich das christliche Volk der bedrängten Brüder ange-
nommen und verschiedene Hülfswerke inszeniert, besonders um sich
der armenischen Waisen anzunehmen. Amerikaner gingen weiter
und suchten das armenische Volk für den Protestantismus zu
gewinnen. In Deutschland bildete sich ein Verein zur Unterstützung
armenischer Theologiestudenten. Sie sollten mit abendländischer
Bildung und Wissenschaft bekannt werden, um in ihrer Kirche eine
Reform anzubahnen. Von 1897—1908 sind einige an deutschen
Universitäten ausgebildet worden. Der Verein — er nennt sich das
notwendige Liebeswerk — gibt seit 1910 die « Deutsch-Armenischen
Blätter » zu Alten bei Dessau heraus, die nach Bedürfnis erscheinen
und auf die wir die folgenden Mitteilungen über die gregorianische

Kirche stützen. Die Wirksamkeit der Schützlinge dieses
Vereins, wie dessen Tätigkeit scheint in Armenien auf grosses
Misstrauen zu stossen. Man wähnt, dies alles geschehe nur, um die
Armenier ihrer Kirche zu entfremden und dem Protestantismus
zuzuführen. Es sind infolgedessen solche Theologen gemassregelt oder
zum Rücktritt genötigt worden. Dieser Argwohn der Armenier ist
in erster Linie auf die tatsächliche protestantische Propaganda der
Amerikaner zurückzuführen. Ursprünglich hatten die protestantischen
Missionare, die schon vom J. 1830 an nach Armenien kamen, nicht
die Absicht gehabt, eine Sonderkirche zu gründen. Sie glaubten
sich erst dazu genötigt, als der Patriarch Matteos i. J. 1844 die
Protestanten und ihre Anhänger zu exkommunizieren begann. Die
Amerikaner zeigten kein rechtes Verständnis für die geschichtlich
gewordene armenische Volkskirche und trugen mit die Schuld an
diesem schroffen Vorgehen. Die « Deutsch-Armenischen Blätter »

lehnen den Vorwurf der Armenier gegen ihr Werk entschieden ab.



— 404 —

Sie schreiben in Nr. 6: « Die 40,000 protestantischen Armenier
werden von ihren Volksgenossen wie ein Pfahl im eigenen Fleisch
empfunden, und wir können uns nicht wundern, wenn die Armenier

jede Hinneigung zum Protestantismus als einen Verrat an der
gemeinsamen Sache betrachten. Wir können demgegenüber nur
immer und immer wieder darauf hinweisen, dass das ein enger
Protestantismus ist, der andere Formen als die der eigenen Kirche
nicht in ihrer geschichtlichen Berechtigung und ihrem relativen
Werte zu würdigen vermag Vor allem sind wir Vertreter eines

freien, wissenschaftlich fundierten Protestantismus viel zu sehr von
der Bedeutung der Geschichte und von den Mängeln unserer eigenen
Kirchenformen durchdrungen, als dass wir jemals den Gedanken
haben und die Absicht nähren könnten, einer unter so andern
Bedingungen erwachsenen Kirche unsere, für uns berechtigte Art
aufzwingen oder auch nur anempfehlen zu wollen. Die armenische
Kirche muss sich auf den bestehenden Grundlagen ihrer inneren
Bedingungen gemäss weiter entwickeln. Wir machen ihr keine
Reformvorschläge, die müssen von ihren eigenen sachkundigen
Gliedern aus ihrer eigenen Mitte kommen. Damit freilich wissen

wir uns mit den Besten in der armenischen Kirche eins, dass die

Kirche, so wie sie jetzt ist, einer Reform an Haupt und Gliedern
bedarf. > Die Reformfrage wird übrigens in Armenien eingehend
besprochen. Der frühere Patriarch Turian von Konstantinopel hatte
die Bischöfe um ihre Ansichten gefragt. Zwei Antworten sind
bekannt geworden. Der Bischof Babken Gülesserian von Ancyra in
Galatien verlangt folgendes: 1. Die Ordnungen des Gottesdienstes
und der Sakramente sind zu kürzen. 2. Die Trauung ist für alle

Tage mit Ausnahme der grossen Fasten zu gestatten. 3. Später
eingedrungene, unnötige Gewohnheiten sollen aufgehoben werden.

4. Für die Heiraten unter Verwandten sollen erleichternde Regeln

aufgestellt werden (jetzt ist Verwandtenheirat bis zum 7. Grade
verboten). 5. Ein neues Sündenbekenntnis soll geschrieben werden.
6. Die Priester, die jetzt allein auf freiwillige Gaben bei den
Amtshandlungen angewiesen sind, sollen festen Gehalt bekommen. 7.

Gebildete Priester, die eine mittlere Schule absolviert haben, sollen

das Recht bekommen, auch zu Bischöfen geweiht zu werden und

Bischofssitze zu erhalten. 8. Wer im Zölibat leben will, soll in ein

Kloster gehen. Zölibatäre Geistliche dürfen nur nach Verlauf von
bestimmten Jahren in der Provinz beschäftigt werden. 9. Den

jüngeren zölibatären Geistlichen soll die Verheiratung erlaubt werden,

ebenso den verwitweten Priestern und Priesterfrauen (denen bisher

nur die erste Ehe gestattet war). 10. Die Sprache des Gottesdienstes
soll das Neuarmenische sein. Die Predigt soll die ihr zukommende
Stelle erhalten, ebenso soll Instrumentalmusik eingeführt werden.



— 405 —

Auch in der armenischen Kirche wird das Zölibatsgesetz als
reformbedürftig bezeichnet. Die höhere Geistlichkeit, die ehelos
leben muss, sei am Aussterben, da die Klöster sich mehr und mehr
entvölkern und die Fälle zahlreicher werden, dass zölibatäre Geistliche

ihr Amt niederlegen.

Die mit Rom unierten Armenier. — An der Spitze der unierten
Armenier steht ebenfalls ein Patriarch mit Residenz in Konstantinopel.

Unter seiner Jurisdiktion stehen die drei Erzbischöfe von
Aleppo, Mardin, Siwas-Tokat und die 14 Bischöfe von Adana,
Amidia, Angora, Brussa, Erzerum, Kaisarieh, Karputh, Malatieh,
Marasch, Musch, Trapezunt in der Türkei, Alexandria in Ägypten,
Ispahan in Persien und Artuin in Russisch-Asien. Der Vikar des
Patriarchen und der Vertreter in Rom sind Titularerzbischöfe. Das
armenische Erzbistum Lemberg ist Rom direkt unterstellt. Die
Mönche gehören dem im 17. Jahrhundert gegründeten Orden der
Antonianer an, aus dem die Mechitaristen hervorgingen. Die
Mechitaristen haben einen Erzbischof als Generalabt mit Sitz in Wien.

Die Unionsversuche mit den Armeniern reichen in die Zeit
der Kreuzzüge zurück. Seit dem 16. Jahrhundert traten wiederholt
Patriarchen mit Rom in Verbindung, ohne dass es je zu einer
tatsächlichen Union gekommen wäre. Die Abneigung gegen
abendländisches Wesen war im Volk zu tief gewurzelt. Nur kleine Minderheiten

hielten zu Rom. Im J. 1742 schloss sich der Patriarch von
Sis dem Papste an, nahm aber seinen Wohnsitz in Bzummar im
Libanon, da die Gregorianer an seine Stelle einen andern wählten.
Die unierten Armenier hielten an ihren nationalen Eigentümlichkeiten

in Disziplin und Verfassung fest, gewährten den Laien
weitgehende Rechte in der Verwaltung und Leitung der Kirche, hielten
den Gottesdienst nach ihrer Liturgie in armenischer Sprache,
gestatteten die Priesterehe, wählten die Bischöfe und den Patriarchen
unter Beteiligung der Gemeinden. Rom suchte nach und nach diese
Rechte einzuschränken und die Kirche zu romanisieren. Der erste
Eingriff geschah, als i. J. 1830 der Papst in Konstantinopel einen
besonderen Primas einsetzte und ihn direkt dem hl. Stuhl
unterstellte, und über seine Jurisdiktion i. J. 1832 ein Breve erliess. Zu
gleicher Zeit hatte die türkische Regierung die politischen Rechte
über die unierten Armenier, die bis jetzt der gregorianische
Patriarch ausgeübt hatte, einem besonderen Zivilchef, Zivilpatriarchen
übertragen, so dass die unierten Armenier drei Oberhäupter besässen.
Roms und der Kirche Streben, diese drei Stellen zu vereinen,
gelang, als i. J. 1866 der Primas von Konstantinopel, Hassun, zum
Patriarchen von Sis gewählt, seine Residenz nach Konstantinopel
verlegt und ihm von der Regierung das Zivilpatriarchat übertragen



— 406 —

wurde. Diese Neuordnung bestätigte der Papst durch die Bulle
Reversurus vom 12. Juli 1867, die einen weiteren folgenschweren
Eingriff in die Rechte der Kirche bedeutet. Sie enthält folgende
Bestimmungen : Die beiden Ämter bleiben vereinigt. Der Patriarch
wird von den Bischöfen gewählt mit Ausschluss der Laien, der

Papst besitzt das Bestätigungsrecht. Die Bischofswahlen nimmt der
Papst nach einem Dreiervorschlag der Bischöfe vor, an den er aber
nicht gebunden ist. Gegen diese Bulle erhob sich eine gewaltige
Opposition während des vatikanischen Konzils. Kurz vorher war
die Verpflichtung zum Priesterzölibat eingeführt worden. Die
Armenier, die der alten Verfassung treu bleiben wollten, darunter
4 Bischöfe und 45 Geistliche, wurden exkommuniziert. Da sie
ausserdem die Beschlüsse des vatikanischen Konzils ablehnten,
wurden sie Altkatholiken genannt. Mit den Altkatholiken des

Abendlandes sind sie aber nie in nähere Beziehung getreten. Die
Regierung schützte sie in ihrem Widerstand und wies Hassun aus.
Das Schisma dauerte bis zum Jahre 1879. Der Führer der
Opponenten, Kupelian, söhnte sich mit dem Papste aus, und die Regierung

gab unter dem Eindrucke des russischen Krieges ebenfalls
nach. Ein Teil des Anhanges Kupelians, Bischöfe, Priester und

Laien, schlössen sich der gregorianischen Kirche an. Seither macht
die protestantische Propaganda unter den Unierten am meisten
Fortschritte.

Trotz dem Misserfolg des Widerstandes gegen den Papst
scheinen die Armenier nicht auf ihre alten Rechte verzichten zu

wollen. Sie streben nach einer demokratischen Verfassung, wie
sie den andern christlichen Völkern in der Türkei zukommt. Im
J. 1887 wurde eine Verfassung mit weitgehenden Rechten der

Laien ausgearbeitet, aber sie ist weder von der Regierung noch

vom Patriarchen anerkannt worden. Mit der Einführung der
Konstitution in der Türkei glauben die Armenier, die Zeit sei gekommen,

um in der Nationalversammlung ihre alten Ansprüche geltend
zu machen. Sie verlangen eine neue Verfassung, Anteil der
Nationalversammlung an der Gesetzgebung und Verwaltung in der Kirche,
das Recht der 'Abberufung des Patriarchen und der Bischöfe, endlich

reklamieren sie alle Güter der Kirche als Eigentum der Nation.
Diese Grundsätze wurden in der neuen Verfassung niedergelegt,
der Patriarch verwarf sie aber, ja er ging noch weiter, indem er

die Rechtmässigkeit der Versammlung bestritt und sie für aufgelöst

erklärte. Die Erbitterung gegen den Patriarchen — Petrus
Terzian amtiert seit 1910 — steigerte sich noch mehr, als er ein
Nationalkonzil (Bischofsversammlung) nach Rom einberief. Die
türkische Regierung verbot zwar den Bischöfen den Besuch des Konzils,

einige waren vor dem Verbot schon abgereist. Die National-



— 407 —

Versammlung beschloss am 19. September 1911, den Patriarchen
abzusetzen und an den Papst ein Memorandum zu schicken. Das
Konzil trat am 15. Oktober in Rom zusammen und dauerte bis
zum 10. Dezember. Es beteiligten sich 16 Bischöfe daran, unter
ihnen waren neun erst in Rom vom Papst mit Missachtung der Rechte
der Laien an der Wahl ernannt worden, wodurch das nationale
Empfinden der Armenier aufs neue verletzt wurde. Zwei andere
Bischöfe gehörten nicht türkischen Diözesen an, so dass das «Konzil»
eigentlich nur aus fünf legitimen Mitgliedern bestand. Die
Beschlüsse des Konzils sind bis zur Stunde nicht publiziert, sind aber
zum Teil durch zwei Hirtenbriefe der Konzilsväter an das Volk
ihrem Inhalt nach bekannt geworden. Das Konzil hat mit den alten
Rechten des Volkes an der Wahl des Patriarchen und der Bischöfe
aufgeräumt, rechtfertigt die erfolgte Ernennung der Bischöfe durch
den Papst, bestreitet dem Volk die Beteiligung an der Verwaltung
des Kirchengutes und weist den Anspruch, dass die Nationalversammlung

über dem Patriarchen stehe, zurück. Sofort setzte eine
heftige Polemik gegen diese Beschlüsse in der armenischen Presse
und in Versammlungen ein, die Legitimität des Konzils wurde
bestritten, da es in Rom getagt hatte und nur von einer Minorität
der Bischöfe besucht war. Als der Patriarch nach Konstantinopel
zurückkehrte, wurde er so übel empfangen, dass die türkische
Polizei ihn vor Gewalttaten des Volkes schützen musste. Eine
Deputation der Nationalversammlung ersuchte ihn, auf sein Mandat
zu verzichten. Die türkische Regierung mischte sich ein und setzte
den Patriarchen schliesslich am 19. März a. c. ab. Sie begründete
in einem Schreiben des Justiz- und Kultusministeriums vom 22. März
diese Massregel mit Angabe folgender Punkte: Die Einberufung
des Konzils erfolgte unter fremdem Einfluss. Flucht der Bischöfe
nach Rom zum Konzil. Es hätte in Konstantinopel abgehalten
werden müssen. Beschluss dieses Konzils über weltliche Angelegenheiten,

u. a. Verwaltung des Kirchengutes, Wahl des Patriarchen
und der Bischöfe, während der Regierung angegeben worden war,
man werde sich in Rom nur mit religiösen Angelegenheiten befassen.

Ernennung von neuen Bischöfen ohne Rücksichtnahme auf das

Wahlrecht des Volkes, willkürliche Verwaltung der Güter, die nach
den ottomanischen Gesetzen den gemischten Räten des Patriarchates
zusteht, Nichtanerkennung dervo m Volke gültig gewählten
Nationalversammlung. Die vom Patriarchen vorgebrachte Begründung für die

Abhaltung der Synode in Rom wird als unzureichend erklärt und die
Akte dieser Synode, die dem Herkommen widersprächen in den
Augen der Regierung, werden als nicht geschehen bezeichnet. Es
sei nicht möglich gewesen, einen Boden zur Verständigung zu finden,
deshalb hätten die Notabein der armenischen Gemeinschaft unbe-



— 408 —

dingt erklärt, dass die Fortführung des Amtes durch Mgr. Terzian
nicht mehr angehe. « Und da Sie selbst », heisst es schliesslich, « die
amtlich genehmigten und unter Ihren Vorgängern praktisch gehandhabten

Ausgleichsartikel als nichtig angesehen und gegen das Berat,
gegen Regel und Brauch gehandelt haben, was alles die Fortsetzung
Ihrer Tätigkeit hindert, so ist bei Ihrer Absetzung gemäss Forderung

die Erfüllung der Förmlichkeiten beraten worden, die für die
Wahl eines Stellvertreters bis zur Ernennung eines Patriarchen
nötig sind. »

Das Ministerium lud die Nationalversammlung ein, einen locum
tenens und einen Patriarchen zu wählen. Der Bischof von Malathie
und zwei Geistliche, die der Sitzung zur Entgegennahme des
Berichtes der Regierung beigewohnt hatten, wurden exkommuniziert,
und der Papst ergriff zum Konflikt in einem Schreiben vom i. Juni
an den Patriarchen (Muneris nostri auctoritatem) das Wort. Es hat

folgenden Inhalt : « Die armenische Kirche erfordert gegenwärtig in
einer wahrhaft peinlichen Sache das Einschreiten Unserer Autorität.
Zu Unserm Bedauern wird Uns mitgeteilt, dass Armenier, völlig
uneingedenk des katholischen Bekenntnisses, in der Vermessenheit
und Widerspenstigkeit wider diesen apostolischen Stuhl und dein

geistliches Amt so weit gegangen sind, dass sie dich, ihren
Oberhirten, mit Schmähungen und Beschimpfungen überhäuften, dich

an der Ausübung des heiligen Amtes verhinderten, und dich vom
Patriarchenstuhl zu verdrängen suchten. An dieser widerrechtlichen
Haltung hinderte sie nicht die Religiosität ; davon schreckte sie

nicht ab die Gewissenspflicht, nicht die Ermahnung der rechtmässigen

kirchlichen Autorität ; davon hielten sie nicht ab strenge
Mahnungen und Strafandrohungen. Ja man hat sogar die Trennung
von der römischen Kirche beschlossen und ohne jegliche
Genehmigung der kirchlichen Autorität (des Papstes) einen sogenannten
Verwaltungsrat eingesetzt und dabei unzweideutig zu erkennen
gegeben, dass man auch auf die Einkünfte des Patriarchenstuhles
die Hand legen will.

«Je inniger Wir die Armenier lieben, desto schmerzlicher
bedauern Wir diese unwürdige Handlungsweise und dieses ruchlose

Vorgehen. Und wiewohl es Uns widerstrebt, Strenge anzuwenden

wider solche, die Wir in väterlicher Liebe für Söhne halten, so

fühlen Wir Uns nun doch unfreiwillig dazu gezwungen : denn es

ist Unsere Pflicht, darüber zu wachen, dass überall der bischöflichen
Autorität die geziemende Ehrerbietigkeit erwiesen werde, dass die

Rechte der Kirche unverletzt gewahrt bleiben, dass die kirchliche
Einheit keinen Schaden erleide.

« Daher verurteilen Wir streng alles, was in diesem wilden
Sturm wider die Erlasse des apostolischen Stuhles und wider die



— 409 -
Vorschriften der heiligen Kanones in Armenien getan und verübt
worden ist, und Wir erklären, dass alles null und nichtig ist, was
man dort wider die Rechte der Kirche beschlossen hat; den
Verwaltungsrat, den Wir oben erwähnt, bezeichnen Wir als durchaus
unrechtmässig und schismatisch; und Wir erklären feierlich, dass
seine Mitglieder und alle andern, die sich wider die kirchliche Autorität

empört haben, der Strafe der Exkommunikation verfallen sind. •>

Was die übrigen katholischen Armenier betrifft, so werden diese
ermahnt, sich nicht auch von der antipäpstlichen Bewegung fort-
reissen zu lassen, sondern um Bekehrung ihrer abgefallenen
Volksgenossen zu beten. Dem abgesetzten Patriarchen spricht der Papst
seine Teilnahme aus und verbindet damit die Mahnung, die
Unannehmlichkeiten geduldig hinzunehmen.

Der Verwaltungsrat ist die vollziehende Behörde der
Nationalversammlung. Er hat dem Papst seine Unterwürfigkeit telegraphisch
mitgeteilt, an den besser zu unterrichtenden Papst appelliert und
erklärt, dass er sich nicht mit kirchlichen Dingen, sondern nur mit
der Verwaltung befasse.

Von der englischen Bibelübersetzung. — Eines der
wertvollsten Güter, deren sich die englischredende Christenheit erfreut,
ist unstreitig die gemeinschaftliche Bibelübersetzung. Wir reden
hier nur vom Neuen Testament. Die Übersetzung des Neuen
Testaments, die der heute in allen englischen Kirchen gebrauchten Bibel
zugrunde liegt, rührt von William Tyndale her. Dieser hatte sich
früh der Reformation angeschlossen, war nach Wittenberg geflohen
und gab hier 1526 das von ihm nach dem griechischen Text des

Erasmus übersetzte Neue Testament heraus, nachdem Luthers Bibel
schon 1522 erschienen war. Die Übersetzung wurde in England
heftig angegriffen, öffentlich als ein ketzerisches Buch verbrannt,
und auch Tyndale selbst am 6. Oktober 1536 zu Vilvoord bei
Brüssel erdrosselt und verbrannt. Doch schon 1538 gestattete
Heinrich VIII. unter grossen Einschränkungen das Lesen der Bibel
in englischer Sprache, verbot jedoch 1543 neuerdings Tyndales
Übersetzung. Die von ihm erlaubte « Grosse Bibel » war aber nur
eine unwesentliche Umarbeitung derselben, ebenso die sogenannte
«Bischofsbibel», die unter Elisabeth 1568 und 1572 eingeführt
wurde. Eine für lange Zeit gültige Gestalt erhielt die Übersetzung
im Jahre 1611 unter Jakob I. in der «Königsbibel». Bei der
Herstellung der « Königsbibel » wurde auch die englische Übersetzung
beigezogen, die 1560 in GV«/erschienen war; aber auch diese stützt
sich auf Tyndales Arbeit.

Keine Kirche hat im gleichen Masse wie die anglikanische
fortlaufende biblische Lesungen zu einem Bestandteil des täglichen



— 410 —

Gottesdienstes gemacht. Daher ist begreiflich, dass die 1611 auch
durch die staatliche Behörde vorgeschriebene Übersetzung — die
sogenannte autorisierte Übersetzung — dem englischen Volke in
Fleisch und Blut überging und bei der Vorlesung kein Vers
geändert werden konnte, ohne dass die Änderung von den Hörern
bemerkt wurde. An eine Verdrängung des offiziellen Textes, der
sich durch Klarheit und Schönheit der Sprache auszeichnet, durch
eine private Übersetzung war gar nicht mehr zu denken. Im
Februar 1870 beschloss jedoch die Synode (« convocation ») der

Kirchenprovinz von Canterbury, die Übersetzung der ganzen Bibel
revidieren zu lassen. Es wurden zwei Kommissionen mit der Arbeit
betraut, eine für das Alte Testament, eine für das Neue. Zu
Kommissionsmitgliedern wurden nicht bloss Anglikaner, sondern auch

sprachkundige Bibelkenner nonkonformistischer (nicht staatlich
anerkannter) Gemeinschaften gewählt. Mit der Bearbeitung des

neutestamentlichen Textes wurden betraut die Bischöfe Wilborforce,
Ellicot, Moberiy und viele Geistliche und Laien. Von dem
bisherigen Text sollte nur abgewichen werden, wenn nach dem Urteil

der kompetentesten Gelehrten der am besten beglaubigte
griechische Text eine solche Abweichung notwendig machte. In
Anbetracht der in neuerer Zeit namentlich auch in England mit
erstaunlichem Fleiss betriebenen textkritischen Untersuchungen war
die der Kommission übertragene Arbeit eine sehr schwierige und

mühsame. Nach zehn Jahren gelangte sie zum Abschluss, so dass

genau 270 Jahre nach dem Erscheinen der « Königsbibel » die

« revidierte Übersetzung » der Öffentlichkeit übergeben werden

konnte. Sie darf als die beste moderne Übersetzung des Neuen

Testaments bezeichnet werden.
Allein die Bibel vom Jahr 1881 fand im allgemeinen keine

günstige Aufnahme. In den meisten Kirchen wurde nach wie vor
die Übersetzung von 1611 gebraucht. Da man sich nun aber doch

nicht verhehlen konnte, dass diese nach dem heutigen Stand der

.textkritischen Wissenschaft nicht mehr genüge, und da es als sehr

wünschenswert erschien, dass überall der gleiche Text gebraucht
werde, kam man auf den Gedanken, die revidierte Bibel neuerdings

zu revidieren und zwar so, dass die neue Revision dem Texte von
1611 wieder näher kam.

Am 4. März 1912 stellte sich, wie wir dem « Guardian > vom
8. März entnehmen, im Lambethpalast zu London eine aus
anglikanischen und nonkonformistischen Geistlichen und Laien
bestehende Deputation dem Erzbischof vor, um diesem ein bezügliches
Gesuch zu überreichen. Das Gesuch lautete:

« Wir wünschen Ew. Gnaden die Anregung zu einer solchen

Verbesserung der autorisierten Übersetzung des Neuen Testaments



— 411 —

(vom Jahre 1611) zu unterbreiten, dass dadurch die Fehler beseitigt

werden, gleichviel ob diese von falscher Übersetzung oder
von dem Gebrauch eines griechischen Textes herrühren, der sich
durch die nachherigen Forschungen als fehlerhaft herausgestellt hat.
Die autorisierte Bibelübersetzung ist eines der wertvollsten Besitztümer

der englischen Nation und ein unvergleichliches Band der
Gemeinschaft zwischen allen Völkern englischer Zunge. Sie wurde
mit Recht als das beste Monument der englischen Sprache
bezeichnet und ist heute nach drei Jahrhunderten immer noch Gegenstand

der allgemeinen Wertschätzung. Die Revisoren des Alten
Testaments haben gezeigt, dass die notwendige Arbeit, die Irrtümer
zu verbessern, ohne die charakteristischen Eigenschaften der
Übersetzung zu verwischen, geleistet werden kann. Die Revisoren des
Neuen Testaments dagegen sind systematisch von der autorisierten
Übersetzung auch da abgewichen, wo keine Irrtümer zu verbessern
waren. Sie haben sich an gewisse Regeln der Übersetzung gebunden,

die uns prinzipiell verfehlt zu sein scheinen. So bestanden
sie darauf, dass der griechische Aorist, abgesehen von Ausnahmefällen,

im Englischen nicht durch das Perfekt wiederzugeben sei,
und dass jedes griechische Wort, gleichviel in welchem Zusammenhang

es vorkomme, soweit möglich immer mit einem besonderen
englischen Äquivalent übersetzt werden müsse. Aus diesen und
ähnlichen Ursachen wurde die Übersetzung durchweg unnötigerweise

geändert und zwar zu ihrem Nachteil. Wenn wir daher auch
anerkennen, dass englische Leser aus dem Gebrauch der revidierten
Übersetzung grossen Nutzen gezogen haben, so können wir diese
doch nicht für recht geeignet halten, beim öffentlichen Gottesdienst
statt der autorisierten Übersetzung benutzt zu werden.

Es wurde die Meinung geäussert, dass es genügen dürfte, eine

gewisse Anzahl von Korrekturen, die die Revisoren vorgenommen
haben, in die autorisierte Übersetzung hinüberzunehmen. Der auf
die Revision verwendeten Arbeit und Gelehrsamkeit muss volle
Anerkennung gezollt werden, und wahrscheinlich würde ihre Form
in so vielen Abschnitten angenommen werden, dass die neue
Übersetzung als eine Frucht der revidierten Bibel erscheinen
könnte. Es wäre jedoch unseres Erachtens ein grober Fehler,
nur die Wahl zwischen der autorisierten und der revidierten
(1611 und 1881) Bibel zu lassen, oder auf das im Laufe der
verflossenen 30 Jahre fortgeschrittene Studium des griechischen
Dialektes des Neuen Testaments, oder auf die in der gleichen Periode
erweiterte Kenntnis der Manuskripte keine Rücksicht zu nehmen.
Wir bitten im Gegenteil, dass eine kleine Zahl von Gelehrten, zu
denen auch solche, die sich das Studium der englischen Sprache
zur besondern Aufgabe gemacht haben, gehören sollten, mit der



— 412 —

Korrektur betraut werde und die Weisung erhalte, die autorisierte
Übersetzung des Neuen Testaments (1611) an solchen Stellen, aber
auch nur an solchen Stellen, zu ändern, wo sie irrtümlich oder
missverständlich oder dunkel ist. Wir empfehlen, die
Dreijahrhundertfeier der grossen Übersetzung dadurch zu begehen, dass

man dieser die Korrektheit zu geben sucht, die nötig ist, wenn sie
auch in Zukunft mit vollem Nutzen beim öffentlichen Gottesdienst
der Kirche gelesen werden soll.»

So der schriftlich überreichte Antrag der Delegation. Bischof
Boyd Carpenter eröffnete die Verhandlungen mit dem Erzbischof.
Er versicherte, dass man die Leistung der Revisoren keineswegs
unterschätze. Aber es sei nun einmal Tatsache, dass sich die
revidierte Bibel im Laufe von 30 Jahren nicht einzubürgern vermocht
habe. Auf der andern Seite sei die biblische Wissenschaft in den

letzten Jahrzehnten so fortgeschritten, dass man sich auch mit der
Übersetzung vom Jahre 1611 nicht mehr begnügen könne.

Hierauf erläuterte Dr. Beeching, Dekan von Norwich, einige
Punkte des oben mitgeteilten Dokuments. Was die Übersetzung des

griechischen Aorist betrifft, so bemerkte er, die Revisoren hätten
statt des bisher üblichen Perfekts konsequent das Imperfekt
angewendet. Z. B. Joh. 17,4: Statt « Ich habe dich verherrlicht auf
Erden » soll nach der revidierten Übersetzung nun gelesen werden

«Ich verherrlichte dich auf Erden». Ebensowenig, wie diese Änderung

zuzulassen, gehe es an, für das gleiche griechische Wort auch

in der englischen Übersetzung ohne Rücksicht auf den Zusammenhang

immer wieder den gleichen englischen Ausdruck anzuwenden.

Auch sonst seien vielfach unnötige Änderungen vorgenommen
worden. Die Schönheit der Sprache sei beeinträchtigt, wenn auch

da oder dort vielleicht der griechische Text genauer wiedergegeben
worden sei. Es empfehle sich, die Revision nur einer ganz kleinen
Zahl von Leuten zu übertragen. — Dieser letztere Punkt wurde
auch von anderen Rednern betont, jedoch mit der Beifügung, dass

in die Kommission auch nonkonformistische Gelehrte zu wählen

seien, damit nicht von vorneherein da oder dort ein Misstrauen

gegen die neue Übersetzung geweckt werde.
In seiner Antwort erkannte der Erzbischof an, dass die Sache

von sehr grosser Wichtigkeit sei. Er verhehlte jedoch nicht, dass

er sich mit den geäusserten Wünschen nicht einverstanden erklären

könne. Es sei nicht richtig, wenn man sage, man habe die revidierte
Übersetzung durch unnötige Änderungen verschlechtert. Was man

heute gegen die Übersetzung von 1881 sage, sei 1611 auch gegen
die damals revidierte Übersetzung bemerkt worden. Namentlich
aber betonte der Erzbischof, dass die Zeit nicht gekommen sei,

den revidierten Text einer neuen Revision zu unterwerfen. Durch



— 413 —

neue Funde in allerjüngster Zeit sei die Textkritik instand gesetzt,
ihre Arbeit neu zu beginnen. Man müsse abwarten, bis man zu
zuverlässigen Resultaten gelangt sei. Der Erzbischof machte auch
darauf aufmerksam, dass er sich nur schwer dazu entschliessen könnte,
die ihm zugemuteten Schritte zu tun ; die Wahl der Kommissionsmitglieder

wäre sehr schwierig, zumal wenn die Kommission nur
aus wenigen Gelehrten bestehen und gleichwohl auch noch die
nonkonformistischen Gemeinschaften berücksichtigt werden sollten.
Unendlich schwierig sei die Revision selbst, wie die Revisoren vor
30 Jahren erst merkten, als sie Hand ans Werk legten. Man tue
wohl besser, einstweilen der privaten Initiative freien Spielraum zu
lassen und an Beispielen, wie etwa am Hebräerbrief, zu zeigen, wie
man sich die neue Revision denke. Übrigens finde die revidierte
Übersetzung mehr und mehr Eingang, und es sei unleugbar, dass die
Vorurteile gegen sie verschwinden, sobald man sie tatsächlich
gebrauche. — Aus diesen und andern Gründen lehnte der Erzbischof
den Antrag ab, sich jetzt schon mit der Angelegenheit zu
beschäftigen.

Wir massen uns nicht an, in diese wichtige Angelegenheit
hineinzureden ; aber wir bedauern lebhaft, nicht eine deutsche
Übersetzung des Neuen Testaments zu besitzen, die der « revidierten »

englischen Übersetzung von 1881 an die Seite gestellt werden dürfte.
Dass Allioli, van Ess, Kistemaker nicht mehr genügen, wird
allgemein empfunden. Die Übersetzung von Watterich hat die Lücke
keineswegs ausgefüllt. Watterich hat sich zu viel zugetraut, als er
sich an diese schwierige Arbeit machte, und er ist damit viel zu
rasch fertig geworden. Das zeigt sich namentlich in der
Übersetzung der apostolischen Briefe.

Eine getreue, dem kritisch gereinigten griechischen Text
entsprechende, für den gottesdienstlichen Gebrauch berechnete und
geeignete Übersetzung wäre auch für die Kirchen deutscher Zunge
ein sehr wertvolles Band der Gemeinschaft. Das haben auch die
reformierten Landeskirchen der Schweiz gefühlt und im Jahr 1877
eine Kommission beauftragt, eine Revision der deutschen Bibelübersetzung

vorzunehmen. Die Kommission ist ihrer Aufgabe
nachgekommen und hat 1892 das Neue Testament und die Psalmen der
Öffentlichkeit übergeben. Die Arbeit muss im allgemeinen als eine

vorzügliche Leistung anerkannt werden. Weniger als die
Übersetzung der neutestamentlichen Bücher will uns freilich die der
Psalmen zusagen. Aber auch im Neuen Testament ist man, wie
uns scheint, vielfach völlig unnötigerweise von der bisherigen Textform

abgewichen. So wurde das Wort «Kirche» immer sorgfältig
vermieden und dafür « Gemeinde » gesetzt ; die « Bischöfe » und
«Diakonen» sind eliminiert und «Aufseher» und «Diener» an ihre



— 414 —

Stelle getreten. Daher sagt nun Jesus : « Auf diesen Felsen will ich
bauen meine Gemeinde i>, obwohl wir gewöhnlich unter Erbauung
einer Gemeinde die religiöse Förderung und nicht die Herstellung
einer Gemeinschaft verstehen ; und der Apostel gibt nun die
Weisung : « Der Diener sei Eines Weibes Mann », obwohl diese
Verpflichtung nicht jedem beliebigen « Diener » auferlegt werden kann.
Ebensogut wie « Apostel » amtlicher Titel ist und unübersetzt
gelassen wurde, hätte man unserer Meinung nach auch die Titel
«Bischof» und «Diakon» beibehalten dürfen.

Es wäre zu begrüssen, wenn die Verhältnisse den altkatholischen

Kirchen gestatten würden, sich mit der Herstellung einer
gemeinschaftlichen deutschen Übersetzung des Neuen Testaments
zu befassen. Eine gemeinschaftliche Ausgabe wäre nicht bloss der
Druckkosten wegen nötig, sondern läge auch im Interesse der

liturgischen Einheit. E. H.

Adolf Küry.


	Kirchliche Chronik

