Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)
Heft: 2
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

249

KIRCHLICHE CHRONIK.

Die christlichen Kirchen der europidischen Tiirkei. — Als
am 1I. Juli 1908 die Tiirkei ein konstitutioneller Staat wurde, ergriff
alle Nationen und Religionen im Reiche eine grosse Begeisterung.
Wie in der Zeit der franzosischen Revolution wirkte das Schlag-
wort <« Freiheit, Gleichheit, Briiderlichkeits>. Die Schranken, die
die Anhidnger der verschiedenen Bekenntnisse und Stimme getrennt
hatten, schienen fiir immer gefallen. Mohammedanische Religions-
diener und christliche Priester umarmten einander als Briider.
Allein seither ist man wieder niichterner geworden. Auch hier
hat es sich gezeigt, dass religiose und nationale Gegensitze sich
nicht mit einem Federstrich aus der Welt schaffen lassen. Die
seitherige Entwicklung hat weiten Kreisen zu erkennen gegeben,
wie durch diese Gegensitze das tiirkische Reich innerlich zerrissen
ist. In den an die Proklamation der Konstitution sich anschliessen-
den Kimpfen sind auch die christlichen Kirchen beteiligt, auf die
man infolge dessen im Abendland wieder mehr denn je auf-
merksam geworden ist. Ihre Lage ist nicht ohne weiteres ertriag-
licher geworden, wie man vielleicht vermuten mochte, sondern sie
miissen ihre gefahrdeten Rechte verteidigen, was die unter ihnen
herrschende Zersplitterung und Uneinigkeit nicht gerade erleichtert.
Es soll jeweilen hier iiber die wichtigsten Begebenheiten berichtet
werden. Eine kurze Orientierung iiber den Stand der christlichen
Kirchen der europiischen Tiirkei ist wohl von Nutzen.

Die vielen Kirchen des Morgenlandes werden gewdhnlich in
drei Gruppen eingeteilt. Die erste umfasst die grosse orthodoxe
griechische Kirche. Sie besteht aus 15 autokephalen National-
kirchen, die als 6kumenischen Patriarchen des Morgenlandes den-
jenigen in Konstantinopel anerkennen. Nicht in Gemeinschaft mit
diesen stehen eine Anzahl alter Kirchen, die eine zweite Gruppe
bilden. Zu ihr gehoren vor allem die Armenier, Kopten, Abessinier
u. a. Die dritte Gruppe setzt sich aus den mit Rom unierten
morgenlindischen Christen zusammen. Fiir die europiische Tiirkei
kommen zunichst der Patriarch von Konstantinopel und etwa noch
die Armenier in Betracht.



— 250 —

Dem Patriarchen sind alle orthodoxen Christen des ottomani-
schen Reiches unterstellt. Ihre Zahl wird verschieden angegeben.
Von den 6,130,000 Einwohnern der europdischen Tiirkei sind 40,4 ¢/,
orthodoxe, 4,6/, romische Christen und 50°, Mohammedaner.
Gegenwirtig unterstehen dem Patriarchen 83 Metropolitan- und 17
Bischofssprengel (vgl. K. Liibeck: Die christlichen Kirchen des
Orients). Von den 83 Metropolitansitzen befinden sich 42 in der euro-
paischen Tiirkei. Der Patriarch ist zugleich tiirkischer Beamter und
besitzt als solcher politische und richterliche Befugnisse iiber die
orthodoxen Christen. Sie beziehen sich auf das Ehe- und Erbrecht,
das Schulwesen, die gemeinniitzigen Anstalten. Die richterliche Ge-
walt iibt er durch ein besonderes Gericht aus. Thm stehen ferner zwei
Rite zur Seite, die aus 12 Metropoliten bestehende hl. Synode,
zu deren Kompetenz lediglich geistliche Angelegenheiten gehoren,
und der aus 4 Metropoliten und 8 Laien bestehende gemischte
Rat zur Beratung und Erledigung der weltlichen Geschifte.

Das Patriarchat ist stets die Domine der griechischen Nation
gewesen. Eine grosse Zahl der orthodoxen Christen in der euro-
paischen Tiirkei gehort aber nicht der griechischen, sondern
anderen Nationalitaten, der bulgarischen und serbischen, an. Hier
beginnen nun die grossen Schwierigkeiten. Auf der Balkanhalb-
insel haben sich im Laufe des 19. Jahrhunderts einige Nationali-
titen politisch von der Tiirkei losgelost und eigene Staaten ge-
bildet, so die Griechen, die Ruminen, die Serben. Zu gleicher
Zeit organisierten sie ihr Kirchenwesen auf nationaler Grundlage
im Einverstindnis mit dem Patriarchat. Eine Ausnahme machten
die Bulgaren, die sich kirchlich unabhingig machten, bevor sie
die politische Selbstindigkeit erlangt hatten. Dieser Schritt hatte
das bulgarische Schisma zur Folge. Als nimlich i. J. 1870 sich
die Bulgaren unter einem von der tilirkischen Regierung aner-
kannten und in Konstantinopel residierenden Exarchen als Kirche
lossagten, sprach dieser i. J. 1872 iiber die Schismatiker die Ex-
kommunikation aus. Die Organisation des Exarchates ist dhnlich
wie diejenige des Patriarchats. Der Exarch besitzt dieselben kirch-
lichen und politischen Rechte iiber die Bulgaren wie der Patriarch
iiber die Griechen. IThm stehen ebenfalls zwei Rite zur Seite, die hl.
Synode und der Exarchalrat, dem 6 Laien angehdren. Von den 32
bulgarischen Exarchien (Bistiimern) befinden sich 21 in der Tiirkei, die
tibrigen 11 im seither entstandenen Zarenreich Bulgarien. In der Tiirkei
wohnen 1'/; Millionen Bulgaren. Die tiirkische Regierung raumte jeder
bulgarischen Gemeinde das Recht ein, sich dem Exarchat anzu-
schliessen, insofern es mit zwei Drittel Mehrheit beschlossen wird.
Von diesem Rechte machten die Bulgaren ausgiebigen Gebrauch,



— 250 —

weil die Griechen deren Autkommen in ihrer Hierarchie zu ver-
hindern suchten, in ihren Kirchen nur die griechische Sprache
duldeten und die Bulgaren hellenisieren mochten. So wurde
denn die Mehrheit der Bulgaren, iiber 1,200,000, Exarchisten und
nur eine Minderheit blieben Patriarchisten. Der Streit, der durch
politische Gegensidtze noch bedeutend verschirft wurde, brach
immer aufs neue wieder aus, wenn in einer Gemeinde die urspriing-
liche Minderheit zur Mehrheit wurde und sie nun Anspruch auf
Kirche und Schule erhob. Er wurde im Jahre 1910 so stark,
dass die tiirkische Regierung sich einmischte und vor das Parla-
ment eine Gesetzesvorlage brachte, die die Streitigkeiten endgiltig
aus der Welt schaffen sollte. Das Gesetz wurde gegen die 24
Stimmen der Griechen angenommen. Art. 3 bestimmt: Falls die
Bevolkerung einer Ortschaft mit einer strittigen Kirche oder Schule
zum Teile aus Patriarchisten, zum Teile aus Exarchisten besteht,
gehort Kirche oder Schule jenem Teile der Bevolkerung, in dessen
Namen die betreffenden Anstalten errichtet wurden. Bildet jedoch
dieser Teil die Mznor:itdt und zwar unter dem Drittel der Gesamt-
bevolkerung, so werden diese Anstalten dem anderen Teile zuge-
sprochen. Art. § und 6 bestimmen, dass die Regierung der Mino-
ritdt eine Kirche und Schule errichten wird., Der Minister erklarte
im Parlament, die Regierung sei entschlossen, den blutigen Er-
eignissen in Rumelien ein Ende zu bereiten und sie sei willens,
100,000 Pfund bereit zu stellen, um den Klagen ein Ende zu be-
reiten. Der Patriarch protestierte gegen das Gesetz. Ohne Erfolg.
Die Griechen hatten auch Ursache zu Beschwerden, denn in den
letzten Jahren haben sich gegen 500 Ortschaften dem Exarchat
angeschlossen. Nach tiirkischen Erklirungen sind es keine 100
Ortschaften, die unter das Gesetz fallen. Die Zahl der Bulgaren,
die noch unter der Jurisdiktion des Patriarchen stehen, wird auf
50,000 geschitzt. Um die dreht sich der ganze Kampf. Er wurde
von den Griechen mit grosster Zahigkeit gefiihrt. Der gemischte
Rat beschloss am 15. Juli 1910, an die Michte eine Protestnote
zu richten und die Nationalversammlung einzuberufen. Die Re-
gierung verbot die Versammlung und als sie doch zusammentreten
wollte, wurden am 13. September 20 Abgeordnete verhaftet und
ins Gefingnis geworfen. Der Patriarch musste auf die Abhaltung
der Versammlung verzichten, das Gesetz wurde in Mazedonien durch-
gefiihrt und nach 11tigiger Haft wurden die Gefangenen freigegeben.
Am 4. Oktober nahm der Patriarch die Beziehungen mit der
Regierung wieder auf, die ihm aber deutlich zu verstehen gab,
dass eine Nationalversammlung zur Beratung iiber bereits be-
schlossene Staatsgesetze nicht geduldet werde. Beim ganzen Streit
handelte es sich nicht bloss um die Frage Patriarchat oder Exarchat,



— 252 —

sondern um die bisherigen Rechte der christlichen Kirchen, die
die Regierung offenbar einzuschrinken beabsichtigt. Das hat nun
aber schliesslich die feindlichen Briider einander ndher gebracht,
Bulgaren und Griechen sahen sich in ihren Interessen gefihrdet.
Noch Ende des Jahres 1910 wurden ernsthafte Schritte getan, um
eine Annaherung zwischen beiden Kirchen herbeizufiihren. Sowohl
der Exarch wie der Patriarch sprachen sich in giinstigem Sinne
aus und gaben ihre friedlichen Anschauungen der Presse bekannt.
Die Bulgaren hoffen, das Einvernehmen lasse sich auf Grund des
Fermans des Jahres 1870, das nur in wenigen Punkten zu modi-
fizieren sei, ins Werk setzen, so dass die bulgarische Kirche ihre
autonome Verfassung und ihre Sprache in Kirche und Schule be-
halte. Zu gleicher Zeit kam auch die Meldung, dass die armenische
Kirche ebenfalls an eine Verstindigung mit dem Patriarchat denke.
Es wurde als ein Zeichen freundlicher Annidherung bezeichnet, als
beim Tode des Katholikos der Armenier Mattheos II. in der arme-
nischen Kathedrale von Kumkapu drei Vertreter des Patriarchen
am Trauergottesdienst teilnahmen.

Wie weit nun die Unionsbestrebungen gediehen sind, lasst
sich zur Stunde nicht beurteilen. Aber das ldsst sich nicht leugnen,
dass die christlichen Kirchen sich auf politischem Boden genihert
haben, wozu sie durch den politischen Umschwung in der Tiirkei
gendtigt wurden. Das Ziel der Jungtiirken, des Komitees fir
« Einheit und Freiheit », ist, ein einheitliches ottomanisches Reich
zu schaffen, in dem alle Rassen und Religionen einander gleich-
gestellt werden. Als es im Militdraufstand 1909 vollends iiber das
alte Regiment siegte, und den Sultan Abdul Hamid zur Abdankung
notigte, trat es mit seinen Plinen offen hervor. Bis jezt hatte
jede Religion und Nation z. T. eigene Gerichtsbarkeit, eigene
Schulen. Es bestanden wohl Staatsschulen, allein sie hatten
mohammedanischen Charakter und das Militirwesen war aus-
schliesslich tiirkisch. Die Christen waren nicht militarpflichtig.
Das sollte nun gedndert werden. Alle Ottomanen sollten unter
die Waffen gerufen, die Schulen sollten unter die Aufsicht des
Staates gestellt und von den Mittelschulen an sollte die tiirkische
Sprache als obligatorisch erklart werden. Im Jahre 1909 wurde
ein Gesetz erlassen, das den Christen die Militarpflicht auferlegte
und ein zweites verbot alle auf Rassen- und Religionsunterschieden
beruhenden Vereine. Mohammedanische Stimme und Christen
fuhlten sich in ihren Rechten gekiirzt, besonders die Christen
furchteten, dass sie auf ihre alten Privilegien verzichten miissten,
um schliesslich doch wieder von den Tiirken vergewaltigt zu
werden. Bulgaren und Griechen schlossen sich der liberalen Union
im Parlament an, die protestierte « gegen das Bestreben der fiih-



— 233 —

renden Nationalitit, unter dem Aushangeschild des Parlamen-
tarismus die frithere Unterdriickung der anderen Stimme fortzu-
setzen; gleiche Opfer setzen gleiche Reche voraus». Araber und
Albanier griffen zu den Waffen und die Christen schlugen den
diplomatischen Weg ein. Thre politischen Vertreter gegeniiber der
Pforte, der griechische Patriarch und der bulgarische Exareh,
denen sich die armenischen Patriarchate anschlossen, einigten sich
im Mai 1911 auf eine gemeinsame Eingabe an das Ministerium.
Sie bezeichnen darin die bisherige Haltung der Regierung im
Unterrichts- und Militarwesen als der verfassungsmaissigen Gleich-
heit und den bestehenden Rechten widersprechend und stellen in
17 Artikeln eine Reihe von Postulaten auf. Sie lauten iiber das
Unterrichtswesen: Anerkennung der bisherigen und neu zu er-
richtenden Schulen nach erfolgter Anzeige beim Ministerium, Fest-
setzung der Schulprogramme durch die kirchlichen Behérden und
Kenntnisgabe nur allgemeiner Programme an das Ministerium,
Gleichstellung der von den kirchlichen Behdérden ausgestellten
Zeugnisse mit den staatlichen, Ausstellung der Lehrerdiplome
durch die kirchlichen Behorden und Zutritt der staatlichen Inspek-
toren zu den Schulen erst nach erfolgter Anmeldung bei den
Patriarchen oder Metropoliten. Im Militirwesen verlangen die
Christen endgiltige Gleichheit mit den Tiirken, Regelmassigkeit bei
der Rekrutierung und Einberufung der Truppen, Zulassung der
Christen zu den hoheren Militirschulen und militirischen Graden,
Ubersetzung der Reglemente in verschiedene Sprachen, Modifi-
zierung der ausschliesslich mohammedanischen Militirgesetze mit
Beriicksichtigung der Erziehung und Sitten aller Soldaten, Verbot
des Religionswechsels wiahrend der Dienstzeit, Zulassung von
christlichen Militargeistlichen, Verbot der Belastigung und Miss-
handlung der christlichen Soldaten und das Recht des direkten
Rekurses an den Divisionskommandanten, Reduzierung der Dienst-
dauer und Erweiterung der Befreiungsmoglichkeiten. Die Eingabe
machte auf die Regierung grossen Eindruck. Bis jetzt war man
in der Tiirkei nicht gewohnt, dass die Christen einheitlich vor-
gingen. Aus ihrer Uneinigkeit hatten die Tiirken ja stets Vorteile
gezogen. Man vermutete in der Eingabe eine Verbindung der
Christen gegen das neue Regiment. Die offentliche Meinung
wurde gegen die Christen aufgehetzt. Die Christen richteten
wiederholt Beschwerdeschriften an die Pforte wegen Gewalttitig-
keiten, denen sie ausgesetzt waren und driangten auf eine Antwort
auf ihre Eingabe. Im August wurde bekannt, dass die Regierung
fast allen Forderungen der Christen miindlich ihre Zustimmung
gegeben habe. Die Bulgaren und Armenier schienen sich mit
dieser Antwort zufrieden zu geben, nicht aber die Griechen. Sie



— 254 —

verlangten eine definitive Losung in Form eines Gesetzes. Als
die Klagen samt dieser Forderung unbeantwortet blieben, entstand
eine grosse Erregung unter den Griechen, die sich in Versamm-
lungen und in heftigen Artikeln gegen die Jungtiirken Luft machte,
die dafiir verantwortlich gemacht wurden, dass keine definitive
Antwort erfolgte. Schon lange hatten die Griechen das Gefiihl,
sie wiirden mit leeren Versprechungen vertrostet. Diese Meinung
wurde durch die Tatsache gestiarkt, dass Gewalttaten durch Tiirken
an den Griechen an der Tagesordnung waren. Das offizielle Organ
des Patriarchen, » Die Kirchliche Wahrheit », brachte lange Listen
von Mordtaten, Raubereien, Vergewaltigungen, die oft in unmittel-
barer Nahe der Polizei veriibt wurden, aber ungestraft blieben. In
einem Artikel der Nummer vom 23. September 1911 wurde gesagt,
das christliche Volk sei betrogen worden. Die Jungtiirken hitten
ihm Freiheit und Gleichheit und ein konstitutionelles Regiment
versprochen, nun aber eine Oligarchie und Tyrannei eingefiihrt,
die schlimmer sei als der Absolutismus der alten Regierung. Die
Unterdriickung des Blattes bestitigt dieses Urteil. Der Patriarch
Joachim III. protestierte gegen das Verbot seines Blattes und wollte
dieses am 11. Oktober wieder erscheinen lassen. Allein die Polizei
hatte davon Wind bekommen und konfiszierte sofort die ganze
Auflage. Zu den Opfern morderischer Uberfille gehort auch der
Erzbischof von Grevena, der am 30. September samt seinem Diakon
und dem Kutscher auf einer Visitationsreise ermordet und schind-
lich verstiimmelt worden ist. Der Mord erregte ungeheures Auf-
sechen und kam in der Kammer zur Sprache. Der Minister suchte
tiirkische Riauber dafiir verantwortlich zu machen, wihrend ihn
die Griechen als politischen Racheakt bezeichneten, weil der Erz-
bischof als Freund Griechenlands gegolten habe und den Machen-
schaften der Rumainen, die mit den Tirken die Griechen be-
kampften, entgegengetreten war. Kurz darauf behauptete die
Regierung, die Sicherheit zu haben, dass zwei Griechen die Tater
gewesen seien. Im November langte endlich die stiirmisch ver-
langte schriftliche Antwort ein. An der Oberaufsicht des Staates
iiber die Schulen hilt die Regierung fest. Die Schulprogramme,
Zeugnisse und Lehrerdiplome haben nur Giltigkeit, wenn sie die
staatliche Genehmigung tragen. Um diese zu bekommen, wird
die Kenntnis der tiirkischen Sprache verlangt. Den staatlichen
Schulinspektoren wird der Zutritt zu den christlichen Schulen ohne
vorhergehende Anmeldung bei den christlichen Behorden garantiert.
Noch mehr Entgegenkommen hatte der Kriegsminister gegeniiber
den Christen gezeigt, indem er alle ijhre Wiinsche annahm und
nur die, welche auf eine Verkiirzung und Erleichterung des Militar-
dienstes hinzielten, zuriickwies, Die Regierung wies darauf hin,



dass die Antwort Gesetzeskraft nur durch die Kammer erlangen
konne. Diese ist aber seither aufgelost worden, ohne dass sie sich
gedussert hat.

Die serbische Kirche. — Uber die serbische Kirche gibt uns
unser serbischer Mitarbeiter Jordan Ilitsch folgenden Bericht:

« Die  Erneuerung des serbischen Ipekpatriarchats. Als die
Tiirken auf die Balkanhalbinsel kamen, trafen sie in Mazedonien
ausser dem Okumenischen Patriarchat in Mazedonien noch zwei
slavische autokephale Kirchen an: das bulgarische Trinows- und
serbische Ipekpatriarchat und das griechische Ochridpatriarchat.
Die erste Kirche, welche ihre Selbstindigkeit verlor, war die bul-
garische. Nach der Eroberung des bulgarischen Staates durch die
Tiirken im Jahre 1303 loste das Okumenische Patriarchat die
bulgarische selbstindige Kirche auf und vereinigte die Bistiimer
im Jahre 1402 mit sich. So blieb es bis 1870. In diesem Jahre
trennte sich die bulgarische Kirche vom Patriarchat und er-
neuerte das Trinowpatriarchat. Das war gegen die Patriarchats-
entscheidung iiber die Auflosung der bulgarischen Kirche und
gegen die Kirchengesetze — « Nur selbstindige Staaten konnen
autokephale Kirchen haben » —. Das o&kumenische Patriarchat
konnte die bulgarische Kirche nicht als gesetzliche autokephale
Kirche anerkennen. Nach dem russisch-tiirkischem Krieg wurde im
San Stephankontrakt im Februar 1878 das grosse Bulgarien ge-
schaffen und damit der Boden fiir eine autokephale Kirche vorbereitet.

Das serbische Ipekpatriarchat wurde von dem Okumenischen
Patriarchat weder aufgelost noch wurde es mit ihm vereinigt. Die
Tiirken eroberten die serbischen Lander, wo die Gebiete des Ipek-
patriarchats lagen, am 15. Juni 1389, liessen aber die Kirche in
Ruhe. Bald nach dem Fall der serbischen Hauptstadt Smederewo,
und nach dem gianzlichen Verfall des serbischen Staates 1459, hoben
die Tiirken das Ipekpatriarchat auf und gliederten es dem Ochrid-
patriarchat an.

Unzufriedenheit mit der tiirkischen Regierung verbreitete sich
in dem serbischen Volk. Als sie die Volksmasse ergriffen und die
Ideen iiber die Freiheit stirker und lebendiger wurden, schloss
eine serbische Institution mit der tiirkischen Regierung einen
Kompromiss, welcher gute Friichte fiir die serbische Zukunft hatte.
Es war die Erneuerung des Ipekpatriarchats im Jahre 1557. Die
grossten Verdienste an dem Werke hatte der grosse Vesir Mechmed
Sokolovitsch, ein Serbe aus Bosnien. Zum ersten Patriarchen des
erneuerten serbischen Patriarchats wurde sein Bruder, der Monch
Makarie, ernannt. Das Patriarchat umfasste mit kleinen Ausnahmen



— 206 —

alle serbischen Lander, die einzige Organisation, welche das ganze
serbische Volk vereinigte.

Ungefiahr zweihundert Jahre spiter, 1766, wurden das Ipek-
patriarchat und das griechische Ochridpatriarchat durch den Ferman
des Sultans wieder aufgelost. Beide wurden mit der Mutterkirche
vereinigt, mit Ausnahme der serbischen Ditzesen zu Karlovitz in
Osterreich und Cetinje in Montenegro, die autokephale Kirchen
wurden. Nach dem zweiten serbischen Aufstand im Jahre 1813
bekam Serbien seine politische Selbstindigkeit und gab sich nach
der Beseitigung der griechischen Bischiéfe im Jahre 1831 auch
die kirchliche. Zihlen wir die serbischen Metropolitankirchen in
Bosnien, Herzegovina und in Dalmatien dazu, haben wir heute sechs
serbische Kirchen: drei in Osterreich, zwei in den befreiten serbischen
Landern und eine in der Tiirkei.

Seit die Griechen und Bulgaren in neuester Zeit iiber die An-
niherung ihrer Kirchen unterhandeln und zu gemeinsamer Aktion
in Mazedonien geschritten sind, wird in der serbischen Presse die
Abtrennung der serbischen Kirche in der Tirkei vom Patriarchat
in Konstantinopel und die Erneuerung des Ipekpatriarchats eifrig
besprochen. Diese Trennungsgeliiste werden durch die Unzufrieden-
heit des Volkes mit der kirchlichen Regierung gesteigert. Nach
der bulgarischen Zeitschrift « Zerkowen Wijestnik » (Der kirchliche
Bericht) Nr. 1 und 2 befahl der Patriarch, die serbische stiddtische
Kirche zu Kitschevo den Griechen zu ilibergeben. Ebenso grosse
Erregung ruft gegenwirtig die Bischofsweihe des Archimandrits
Dositsch, die gegen den Volkswillen geschah, hervor. Die serbische
Zeitung « Stampa » (Presse) fiihrte in ihrem Artikel ¢« Das serbische
Patriarchat » an, «dass die Erneuerung des Ipekpatriarchats nicht
von den Griechen, sondern von den Tiirken abhingt, und dass es
ebenso ein Ferman des Sultans erneuern kann, so wie es durch
ein Ferman des Sultans abgeschafft worden ist. Nur die serbische
autokephale Kirche in der Tiirkei — alle anderen Nationen haben
schon solche — wird der stirkste Grund in der Sicherstellung der
serbischen Interessen sein.» Uber diesen Artikel schrieb auch die
kirchliche Zeitschrift « Christjanski Wesnik » (Der christliche Bericht)
— Seite 32 und 714 — im vorigen Jahre.

Die Lage der serbischen Kirche in der Tiirkei ist folgende:
Im ].ahre 1892 trafen die Serben mit der tiirkischen Regierung
ein Ubereinkommen, nach welchen in den serbischen Bistiimern in
der Tiirkei, besonders zu Skoplje und Prisren, nur die vom ser-
bischen Volk gewihlten Kandidaten Bischofe werden sollten.
Dieses Recht hat das Okumenische Patriarchat dem serbischen
Volk zuerkannt und es wurde bis jetzt befolgt. Jetzt aber



— 257 —

versucht es — wie die letzten Berichte lauten — dieses Recht
ginzlich abzuschaffen, oder wenigstens die Kandidaten abzulehnen.

Die tiirkische Regierung hat die schon anerkannten Privilegien
des serbischen Volkes iiber die Schulinspektion und der Lehrer-
anstellung widerrufen, was einen Konflikt des serbischen Metro-
politen Nikiphor zu Prisren mit der tiirkischen Regierung zur
Folge hatte. Nach langem Kampf musste Metropolit Nikiphor
unterliegen, weil das oOkumenische Patriarchat ihm in diesem ge-
rechten Kampf nicht helfen wollte. Daraufhin reichte er seine
Demission ein, die angenommen wurde. Das Okumenische Patri-
archat sollte jetzt, nach dem erwahnten Kompromiss, einem der
serbischen Kandidaten die Bischofsweihe geben.

« Die Regierung in Belgrad » — wie die russische Zeitschrift
« Zerkownij Wijesnik» (Der kirchliche Bericht) Nr. 2 meldet —
« hat fiir diesen Sitz den Volkskandidaten Bogdam Radenkovitsch,
serbischen Gymnasiallehrer zu Uskjubje, aufgestellt. Das Patriarchat
wahlte einen anderen Kandidaten, den Archimandriten Gawrilo
Dositsch, welchen — wie es heisst — die montenegrinische Regie-
rung aufgestellt habe. Aber das orthodoxe Volk der Metropo-
litankirche zu Prisren findet Dositsch fiir dieses hohe Amt
nicht wiirdig, denn es weiss, dass er Osterreichischer Kandidat ist;
es beschloss, gegen die Wahl Dositsch zu protestieren, da er kein
nationaler Kandidat sei. Es berief die Volksfiihrer zu einer Kon-
ferenz und beschloss, die Ernennung Bogdan Radenkovitsch zu
verlangen. Man telegraphierte dem Patriarchen und den tiirkischen
Ministern . . . . allein Archimandrit Dositsch hatte die Bischofs-
weihe schon bekommen. »

Als das Volk von der Bischofsweihe Dositsch horte, wurden
von allen Seiten Protesttelegramme gesandt: <« Das Volk will
Dositsch nicht und es wird mit allen Mitteln seine Ankunft in
Prisren verhindern». «Wardar» ist mit solchen Telegrammen
iiberfiillt, ebenso die Belgrader Zeitungen. Die bulgarische Zeit-

schrift ¢ Zerkowen Wijestnik » schrieb, dass selbst der Patriarch
dem neugeweihten Bischof Dositsch geraten habe, die Demis-

sion einzureichen. Er wiirde spiter zum Metropoliten in Skoplje
gewihlt. Die serbische Zeitung «Politika» bemerkte: «<Das
serbische Volk in der Tiirkei muss entweder seine Rechte wahren,
oder sich vom Patriarchat lossagen. »

* #
*

Von der zweiten Ehe der Priester in der movgenlindischen
Kirche. — Dariiber schreibt uns J. Ilitsch: « Die Abhandlung des
dalmatinischen Bischofs Milasch iiber die Ehe der verwittweten
Priester und die Bewegung der Priester in der serbischen Metropole

Internat, kirchl, Zeitschrift, Heft 2, 1912, 17



— 258 —

Karlovitz regten zugunsten der zweiten Priesterehe den Archiman-
driten Dimitrije Georgijades, Professor des Kirchenrechts in Kon-
stantinopel, im Jahre 1910 an, iiber diese Frage eine lehrreiche
Abhandlung zu schreiben.

Uber diese Abhandlung des Professors Georgijades dusserten
sich im vorigen Jahre die serbischen Kirchenzeitschriften « Glasnik
dalmatinske Zrkwe» (Botschaft der dalmatinischen Kirche) und
« Chrischtjanski Wesnik » (Christlicher Bericht) und gegenwartig
beschiftigen sie auf Kirchenversammlungen alle morgenlandischen
Kirchen damit. Es ist Zeit, dass die Angelegenheit nach dem
Wunsche der Priester entschieden werde. Professor Georgijades
behandelt die Frage von der Weihe als einem Ehehindernis und
stellt am Anfang diese drei Fragen auf: 1. Was fiir eine gesetzliche
Norm gibt es fiir die Frage von der Weihe als einem Ehehinder-
nis, d. h. ist nach den Kanones die Ehe nach der Weihe erlaubt?
2. Wenn eine solche Ehe verboten ist, welches sind die Griinde
fiir dieses Verbot, d. h. enthalten sie ein gottliches Recht, sind sie
dogmatischer Natur oder sind sie anderer Art? 3. Wenn die Griinde
dieses Verbotes nicht dogmatisch sind, wer ist dann kompetent
zur Losung der Frage: die katholische oder jede autokephale
Kircher

Uber den ersten Punkt, sagt der Autor, enthilt die hl. Schrift nichts,
wohl aber die kirchliche Praxis und die kanonische Gesetzgebung
aus der dltesten kirchlichen Zeit. Das erste Verbot der Ehe nach
der Weihe gab Kaiser Justinian I. im Jahre 530. Das wurde spater
691 auf der okumenischen Kirchenversammlung kanonisiert, und
die Kaiser Justinian II. — 706 — und Leo der Philosoph — 886 —
haben es in ihre Gesetze aufgenommen. Seit dieser Zeit ist das
Verbot, dass die Priester nach der Weihe nicht in die Ehe treten
kénnen, das allgemeine Gesetz in der morgenlindischen Kirche
geworden.

In der Antwort auf die zweite Frage konstatiert der Autor,
dass die Griinde des Verbotes nicht dogmatisch sind. Er fiihrt
ausser vielen anderen Beweisen den Nachweis aus der hl. Schrift,
die die gesetzliche Priesterehe anerkennt. Er beriicksichtigt die
einschliagigen Stellen aus der hl. Schrift und Patristischen Literatur
und gelangt zum Schlusse, dass die Ehe nach der Weihe nach
gottlichem Recht und aus dogmatischen Griinden nicht verboten
ist. Fiir das erwidhnte Verbot, sagt der Autor, gibt es nur mora-
lische Griinde. Nach Ansicht der alten Kirche war die Ehelosig-
keit der Priester besonders geschitzt und geachtet. Aber dieser
moralische Grund ist fiir die Priesterschaft keine moralische Pflicht,
als ob jeder Priester ehelos bleiben miisste. Das ist nur eine
evangelische Tugend, welche von den Kirchenvitern der ersten



— 239 —

Jahrhunderte empfohlen wurde und aus welcher die Sitte entstand,
dass die Bischofe ehelos sein miissen. Zugleich entstand zuerst
die Sitte und spiter das Gesetz, dass die Priester aus gleichen
Motiven nach der Weihe nicht in den Stand der Ehe treten
konnen. Diese Gesetze sind demnach nicht gottlichen Rechts,
sondern die Kirche hat die Zustimmung dazu gegeben, besonders
zum Gesetze, welches die Ehe nach der Weihe verboten hat. Das
belegt der Autor mit vielen Tatsachen aus der Kirchengeschichte
und beweist, dass das Verbot der zweiten Ehe der Priester durch
den Apostel Paulus in der Kirche nie als Verbot gbttlichen Ut-
sprungs angesehen wurde.

Zum dritten Punkt stellt der Autor die Fragen: a. Kann die
Kirche eine Vorschrift des positiven Rechtes annehmen oder ver-
andern? 4. Kann sie von dieser Vorschrift dispensieren? ¢. Kann
solche Dispens jede autokephale Kirche geben?

Zur ersten Irage behauptet der Autor apodiktisch, dass
die Kirche stets das Recht hat, ihr positives Recht zu &dndern.
Sie kann das entweder auf der Skumenischen Kirchenversammlung
oder durch eintrichtigen Beschluss der Synoden aller autokephalen
Kirchen. Sie hat das Recht, das Eheverbot nach der Weihe auf-
zuheben, weil diese Vorschrift nicht dogmatischen Charakter hat.

Aber unser Autor glaubt doch, dass die Kirche von ihrer
Berechtigung im vorliegenden Fall keinen (Gebrauch machen soll,
weil diese Vorschrift ihren Grund in sehr alter Tradition hat, und
diese wurde in der morgenlindischen Kirche immer — heute
auch — sehr hoch geschitzt. Er gibt deshalb als Ausweg die
ausnahmsweise Erlaubnis an, dass die Priester nach der Weihe

in die Ehe treten konnen. Dieses Mittel — welches unser Autor
mit vielen Tatsachen aus der hl. Schrift und der Patristischen
Literatur beweist — wurde im allgemeinem Kircheninteresse von

den Aposteln und den Kirchenvitern empfohlen. Die Durch-
fihrung konnte nach dem Autor eine Versammlung von Theo-
logen an die Hand nehmen, die diese wichtige Frage gemeinschaft-
lich und allseitig beraten und alles vorbereiten konnten, damit
die Mutterkirche zu Konstantinopel ihre endliche Entscheidung
treffen konnte. Wenn sich das auf der Versammlung festsetzen
liesse, in welchen Fillen den verwittweten Priestern die Dispensas
zur Ehe nach der Weihe gegeben werden kann, dann wiirde die
Mutterkirche der Synode jeder autokephalen Kirche die Kompetenz
zugestehen, in bestimmten Fallen verwittweten Geistlichen die Dis-
pens zur Eingehung einer Ehe zu erteilen. Die Abhandlung des
Prof. Georgijades ist grundlegend. Sie enthilt vielleicht auch die
Anschauung des Patriarchats.



— 260 —

Die Bewegung der Priester zu gunsten dieser Reform in Ser-
bien und in der Metropole zu Karlovitz wird immer stirker und
die Zeit ist nicht mehr fern, dass eine grosse — vielleicht eine
okumenische — Kirchenversammlung zur Losung dieser und vieler
anderen kirchlichen Fragen zusammengerufen wird. Eine solche
Kirchenversammlung erwarten alle morgenlindischen Kirchen. »

Rom und die orientalische Kirche. — Zu diesem Thema
berichtet uns Pfarrer Bailly:

« Die « Kirchliche Wahrheit » CExxAnoiaorixy) 'AA9aa), die offi-
zielle Wochenzeitschrift des orthodoxen okumenischen Patriarchats
in Konstantinopel, brachte die Verhandlungen iiber die Wieder-
vereinigung zwischen Rom und der orientalischen Kirche mit einem
Riickblick zum Abschluss, der sehr bemerkenswert ist. Die Nr. 31
vom §. August 1911 bietet einen — offenbar redaktionellen — Leit-
artikel unter der Uberschrift: ¢« Rom und die orientalische Kirche »
(Poun xei ‘Averods). Damit will sie ihre Leser auf die « griechen-
freundliche » Zeitschrift aufmerksam machen, die von den Monchen
der Abtei Grottaferrata unter eben diesem Titel: «Roma e 'Oriente »
herausgegeben wird. Sie sei den Lesern zwar ohnehin schon be-
kannt und noch bekannter geworden durch den Aufsatz des
Prinzen Max von Sachsen, der soviel Aufsehen erregt habe.

Die «¢’ExxA. AA7[$.» hat seinerzeit diese Zeitschrift freudig begriisst
als Mitarbeiterin am Werk einer volligen gegenseitigen Bekannt-
schaft und engerer Beziehungen der einen Kirche zur andern.
« Denn wir sind der Ansicht und des Glaubens», so schrieb sie,
«dass jeder, der an der Behebung der Zwietracht der Kirche
Christi arbeitet und beitragt, ein Werk tue, erhabener und wert-
voller als das hochste Lob.»

Die « Avarod?, xai Pdun» ihrerseits beansprucht nun dieses
Lob, «beizutragen zur Beseitigung der Trennung der XKirche
Christi », indem sie ihren Blick richte «auf die von jeher zwischen
Rom und dem Morgenland vorhanden gewesene Einheit.» Das
verkiindete mit diesen Worten in eigenem Schreiben an den Oku-
menischen Patriarchen der Abt Arsenios der Abtei Grottaferrata
zugleich mit der Bitte, dass nach einem so erstrebenswerten Ziele
alle Bischofe der morgenlandischen Kirche mithelfen mochten an
der Arbeit und in der Hoffnung, das Patriarchat und seine Organe
«werde diese Gesichtspunkte und Absichten teilen und wolle
gnadigst zu Hiilfe kommen unsern gliilhenden Wiinschen zum
Triumph des Werkes Jesu Christi und zur Ehre und Herrlichkeit
seiner Kirche ». )

In diesen Wiinschen — kommentiert die « ExxA. Al9. — sind
wir alle, die an Christum glauben, einig. Denn wer die Fort-



— 261 —

setzung der Trennung will, die Fortsetzung der Uneinigkeit, der
gegenseitigen Beschuldigungen und Kiampfe zwischen zivilisierten
Menschen, die an Christum glauben, den Erloser und Heiland der
Menschheit — der zeigt sich als der elementarsten Einsicht und
Besonnenheit beraubt. Und nur ein Feind des Friedens strebt so
oder anders danach, den Zustand und die Zeit der Trennung zu
verlingern. Es sind ihrer nicht wenige, die nicht suchen, was
Christi ist, sondern die der Einheit seiner Kirche Hindernisse
bereiten und Hindernisse sind. Ohne sich an diese zu kehren,
beten seit Jahrhunderten Hunderttausende von orthodoxen Glau-
bigen in hunderten und tausenden von Kirchen am Abend und
Frith und in der Nacht zu Gott um den Frieden «zur Vereinigung
aller (Vo wijs t@v mdviwy évdiosmc) ».

Solange aber die Jahre der Trennung weitergehen, predigt
der Unterricht von Frieden in Biichern und in Schulen, von be-
sonnenen Lehrern unsererseits erteilt, dass wir alle Kinder ezzes
Vaters sind, der in den Himmeln wohnt, und dass wir die Pflicht
haben, nach unserer grosstmoglichen sittlichen Vollkommenheit zu
streben. Solange wir es fiir Menschenpflicht halten, die Unvoll-
kommenheiten und Schwichen von einander zu tragen, ohne den
brennenden Scheiterhaufen religioser Leidenschaften zu nihren,
glauben wir kaum, dass die Hoffnung, gewisse Theorien und
Lehren, die gar nicht evangelisch sind, wiirden zernichtet, sich
verwirklichen und in Fleisch und Bein kleiden werde. Nichts
bleibt sich stindig gleich, auch keine der verginglichen Leiden
‘und Leidenschaften in der Welt. Die alte und die Zeitgeschichte
ist dessen Zeuge. Moglich, dass Volker, die sich misstrauisch
betrachten und zu Zeiten selbst streiten, sich die Hand reichen
lernen und nach heilsamer Vereinigung zu streben suchen in
bésen Tagen.

Wenn die Weisen der « Roma e I'Oriente » diese Wahrheiten
beherzigen und es aufrichtig meinen, haben sie die Pflicht, den
Untergrund zu einer Vereinigung vorzubereiten, indem sie Teilhaber
dieser Gesinnung und geschichtskundige Mitarbeiter in ihrer alt-
ehrwiirdigen Kirche zu erwerben suchen, die den Willen und die
Macht haben, beizutragen «zur Hebung der Trennung der Kirche
Christi>, <¢zu der von jeher zwischen Rom und dem Orient vor-
handenen Einheit». Schwerlich aber sehen das ihre Mitbriider in
Christo ein und am allerwenigsten nehmen sie sich der Pflege der
der dazu nétigen Mittel an. Ein Exempel dafiir ist der schone
Artikel des Prinzen Max, der einen solchen Lirm hervorgerufen
hat und nach dem Lirm die bekannte Enzyklika des allerheiligsten
Vaters Pius X., die an alle seine im Morgenland lebenden Unter-
tanen gerichtet war.



— 262 —

In ezner Wahrheit miissen wir einig werden mit dem ehr-
wiirdigen Abt Arsenios und ihn ermuntern, dieselbe an die Menge
der gebildeten Sohne der romischen Kirche zu verkiindigen, unter
denen er selbst eine hervorragende Stellung einnimmt, dass wir
ihn ermuntern, diese Wahrheit auch bei den ehrwiirdigen Klerikern
der abendldndischen Kirche zu verbreiten vom obersten hinab allen
bis zum lezten: die Wahrheit nimlich, um es offen zu sagen, dass
sie sich nicht fiirchten diirfen vor den Ergebnissen aus dem Studium
der Geschichte, dass sie die nicht angreifen und verfolgen, die
unter dem Licht der Wahrheit und der historischen Kritik arbeiten,
dass sie ihnen gestatten, fortzufahren in belehrender Aufkldarung,
unbeeinflusst, ohne sie zu zwingen, sich zu hiuten von einem Tag
auf den andern.

Darin miissen wir notwendigerweise einig sein alle. Die ortho-
doxe apostolische Kirche des Orients, di¢ Tag fiir Tag betet «fiir
eine Vereinigung aller », hat, so oft es sich um diese Vereinigung
handelte, auf den Bestand vor g Jahrhunderten verwiesen und jede
Verhandlung auf dieser Grundlage gebilligt. Die gelehrten Her-
ausgeber der Zeitschrift « Roma e I’Oriente », wir sind iiberzeugt,
werden mit uns einig gehen in der geschichtlichen Befestigung
und Vorbereitung des ersehnten Werkes der Einigung. In diesen
Dingen sehen wir, dass jedoch die Fiihrer ihrer Kirche solche
Anschauungsweise und diese richtige historische Methode keineswegs
billigen; ihre Ideen haben wir ja in der an die katholikenfreund-
lichen Morgenlander erlassenen Enzyklika kennen gelernt. Solange
diese, die Machthaber, nicht einig gehen mit jenen, werden sie sie
umindern, sich assimilieren wollen.

Auf die Weise werden auch die ehrenhaften Ansichten zu-
riickweichen miissen vor den Uberlegungen und Interessen der
Machthaber in der Kirche und die Zeitschrift, die mit so vielen
Hoffnungen ein gottwohlgefilliges Werk begonnen, wird von ihrer
bewunderungswiirdigen Bestimmung, die sie sich vorgehalten, ab-
weichen und jene andern, frithern nachahmen, welche den meisten
Raum fiir sehr wenig briiderliche Angriffe gegen die morgen-
landische Kirche und besonders gegen die Griechen beanspruchten.
Wir ersuchen « Roma e I'Oriente» oder auch nur Rom, uns die
Erklirung zu geben, ob der griechisch gedruckte Artikel in dem
eben erschienenen Juniheft die Einigung zwischen den Kirchen
oder die Trennung beférdere, ob er eine Bestitigung oder Wider-
legung des ungelogenen und wiederum bewiesenen Ausspruches
des sichern Kenners der romischen Kirche, des Bischofs Maximus
Murgunius von Kythera, bedeute: « Roma nunquam amica grae-
corum; et si quando amica, non diu.» Eine solche Stimmung
Roms gegen uns im Orient, ein solches Anfachen der Leidenschaft,



— 263 —

ein solches Vorgehen vermag niemals zur Hebung der Trennung
beizutragen, fiihrt im Verlauf vielmehr zu einer immer noch gros-
seren Kluft und riickt weit den von uns und unseren Nachfolgern
ersehnten Tag hinaus, den Tag der Verstindigung und gar der
Vereinigung. Nach einem derartigen Vorgehen und einer so ver-
anderlichen Titigkeit in Sachen der Vereinigung liuft eine Ver-
bindung und Vereinigung des Morgenlandes mit Rom Gefahr,
bloss auf dem Papier zu bleiben, vereinigt — einzig auf dem fein-
polierten ehrwiirdigen Einbanddeckel der bezeichneten Zeitschrift
aus der Abtei Grottaferrata. »

* *
*

In dem russischen Blatt « Rossija» &dussert sich zum dritten
Verlehrad - Kongress ein Theologe iiber die Griinde, aus denen
die von der abendlindischen Kirche ausgehenden Bestrebungen
zur Wiedervereinigung ohne Erfolg sein miissen, laut « Altkath.
Volksblatt » folgendermassen:

¢ Der erste und wichtigste Grund liegt in dem geheimen
Streben Roms nach Herrschaft iiber die morgenldndischen Kirchen.
Fir die romische Kirche bedeutet Union: Die Unterwerfung der
Kirchen unter die Macht Roms. Den romischen Agitatoren fehlt
es an Liebe; nicht Liebe zum Frieden und zu den christlichen
Mitbriidern leitet sie, sondern Herrschsucht und Ehrsucht, und an
diesen Klippen scheitern alle Unionsbestrebungen. Der zweite
Grund ist die weite Kluft, die die beiden Kirchen trennt. Diese
Kluft hat sich schon i1m 3. christlichen Jahrhundert aufgetan.
Schon die ersten Kirchenlehrer des christlichen Orients und Occi-
dents, Origines und Tertullian, verraten einen diametralen Gegen-
satz der Charaktere, und dieser Kontrast hat sich in den folgenden
Jahrhunderten auf die Organisation beider Kirchen iibertragen.
Origines baute auf dem Fundament der christlichen Lehre die
Lehre vom Universum auf, Tertullian betrachtete das Christentum
lediglich als Lebensvorschrift. Origines hielt die Vernunft fiir eine
Stiitze des Glaubens, Tertullian hatte eine kindische Furcht vor
der Philosophie und stiitzte sich in Sachen des Glaubens lediglich
auf die Autoritat der Kirche. Origines war tiefgriindig, mil seinem
Blick Himmel und Erde umfassend, Tertullian seicht und kleinlich.
Origines war mild und tolerant, Tertullian grausam und unnach-
sichtig. Nach des Origines Ansicht ist die Kirche dazu da, die
Menschheit geistig zu erneuern durch die Liebe und Ergebung in
den Willen Gottes —, fiir Tertullian ist die Kirche nur eine
ausserliche Organisation zum Zwecke der Bewahrung eines Hauflein
Auserwihlter vor der ewigen Verdammnis. Origines legt Wert auf
die innere Herzensreinheit, Tertullian nur auf dussere Werke. Kurz:



— 264 —

Tertullian ist die Verkorperung des hochmiitigen Pharisiers, der
kein Erbarmen und kein Mitleid mit den Siindern hat, wihrend
Origines von Liebe, Demut und Nachsicht geleitet wird ».

Ein anglikanischer Besuch in Russland. — Von Bedeutung
fir die freundschaftlichen Beziehungen der anglikanischen Kirche
zur griechisch orthodoxen ist der Besuch anglikanischer Parlamen-
tarier und Bischofe in Petersburg und Moskau geworden. Uber
die Vorgeschichte und den eigentlichen Zweck dieser Reise wurde
nichts bekannt. Tatsache ist, dass die englischen Giste, die am
25. Januar in Petersburg eintrafen, mit Auszeichnung empfangen,
dass ihnen besonders (eelegenheit zu einem Einblick in das kirch-
liche Leben und die Liturgie der russischen Kirche gegeben und
dass der Unionsgedanke eifrig besprochen wurde. Von den vielen
kirchlichen Festlichkeiten sei nur der Gottesdienst in der angli-
kanischen Kirche in Petersburg erwahnt. Es nahmen daran vier
anglikanische und vier russische Bischofe teil, die alle im Ornat
erschienen waren und Platz im Chor der Kirche genommen hatten.
Der Gottesdienst bestand in einem Hochamt nach anglikanischem
Ritus. In der Predigt sprach der Bischof von Ossory in begeisterten
Worten iiber die Einigung der beiden Kirchen. Am 27. Januar
nahmen die englischen Gaste an einer offiziellen Sitzung der hl
Synode, der obersten Behorde der orthodoxen Kirche Russlands,
teil. Es handelte sich um die kirchliche Ernennung eines Bischofs.
Die Konsekration des neuen Bischofs fand am 28. Januar statt.
Die englischen Bischofe nahmen an der Feier teil. Die Konse-
kration wurde von zwei Metropoliten und acht andern orthodoxen
Bischofen vollzogen. Unmittelbar nach der eigenen Konsekration
hatte der neue Bischof nach orthodoxem Ritus einen Diakon zu
ordinieren, um auf diese Weise sein Amt tatsachlich auszuiiben.

Zu den vielen interessanten Besuchen in Petersburg gehorte
auch der des grossen Frauenklosters, das iiber 500 Nonnen be-
herbergt. Auch in Moskau wurden die Giste im Auftrage des in
Petersburg zuriickgebliebenen Metropoliten in alle Kathedralen und
grossen Kloster gefilhrt. Am 4. Februar nahmen sie an einer
Priesterweihe teil. In einem kaiserlichen Extrazug wurden sie von
Moskau nach dem etwa 40 Meilen entferntem Dreifaltigkeitskloster
gebracht.

Wichtiger als die Besichtigung dieser Kirchen und Kloster
waren die Veranstaltungen zur Forderung kirchlicher Verstandigung.
Sabler, der Oberprokurator der hl. Synode, machte in einer Rede
den Papst fiir den kirchlichen Zwiespalt verantwortlich und gab
die Versicherung, dass die orthodoxe Kirche ebensowenig wie die
anglikanische von den pipstlichen Machtanspriichen etwas wissen



— 265 —

wolle. Rodzianko, der Prdsident der Duma, erklirte geradezu:
« Die anglikanische Kirche steht uns am nichsten.» Das war die
Stimmung, die in jeder Zusammenkunft sich offenbarte. Zur Be-
festigung dieser Stimmung wurde am 30. Januar im Amtsgebiude
des Oberprokurators unter dem Vorsitz des Bischofs Eulogius von
Holm ein russischer Verein zur Forderung der kirchlichen Einigung
zwischen Orthodoxie und Anglikanismus gegriindet. Zur Eréffnung
der feierlichen Sitzung verlas der Prisident einen Beschluss der
hl. Synode, mit welchem die Statuten des Vereins genehmigt
worden waren. Die Verhandlungen waren kurz. Es wurde aus-
driicklich bemerkt, die russische Kirche miisse orthodox, die eng-
lische miisse anglikanisch bleiben; aber es sei die Interkommunion
anzustreben.

Ein Schwesterverein besteht schon seit lingerer Zeit in Eng-
land mit dem Namen: <¢Anglo-Eastern Orhodox Church Union
Society. » Das Komitee des russischen Vereins besteht aus Bischof
Eulogius, Prisident, Bischof Innocenz von Yakutsk, M. Lodegensky,
M. Nicanoroff und dem anglikanischen Geistlichen R. H. Cragg.

« Wir freuen uns aufrichtig liber diese bedeutsamen Vorginge »,
so schreibt der ¢ Katholik » in Bern, « miissen aber bekennen, dass
wir nicht recht begreifen, welche Hindernisse der Interkommunion
eigentlich noch entgegenstehen, wenn man in der beschriebenen
Weise an gemeinschaftlichen Gottesdiensten teilnehmen darf. Das
Verhalten der rémischen Kirche, die keinem nichtromischen geist-
lichen Wiirdentriager gestatten wiirde, in Amtskleidung im Chor
der Kirche an einem Gottesdienst teilzunehmen, weil das eine
« communicatio in sacris » (Betdtigung der Gemeinschaft in heiligen
Dingen) wire, scheint uns logischer — allerdings nicht lobens-
werter — zu sein. Mogen sich aber die Herren Theologen beider
Kirchen an die Arbeit machen. Wir wiinschen ihnen gesegneten
Erfolg, zweifeln aber ernstlich daran, dass mit theologischen Aus-
einandersetzungen sehr viel erreicht werde. »

Der Besuch hat in der kirchlichen Presse Englands und Russ-
lands zu eingehenden Betrachtungen iiber die Unionsbestrebungen
gefitlhrt. Unser Mitarbeiter Jordan Ilitsch hat einige Stimmen aus
der russischen Presse zusammengestellt:

¢« S. Peterburgskija Wjedomostie » (Die DPetersburger Zeitung)
gesteht in einem Artikel iiber die Vereinigung der Kirchen, dass
die Frage der Union mit den Anglikanern nicht nur vom russi-
schen Gesichtspunkt aus, sondern mit Riicksicht auf den ganzen
orthodoxen Osten, den griechischen und slavischen, betrachtet und
gewiirdigt werden miisse. Sie konne nur durch eine dkumenische
Kirchenversammlung gelost werden, die — nach der Meinung des
Blattes — zu Myriach Lykie stattfinden sollte.



— 266 —

Die Zeitung ¢ Rossia» ist wegen eines Artikels « Morgenland
und Anglikanismus » von einigen russischen Zeitungen scharf ver-
urteilt worden. Darin wird der anglikanischen Kirche grossere
Bedeutung als der morgenlandischen beigemessen. Das Blatt
empfiehlt die Griindung einer speziellen Zeitung zur Behandlung
der Unionsbestrebungen.

« Semschzina » gesteht, dass die Union wichtig, aber in jetziger
Zeit undurchfithrbar ist. « Die Vereinigung der Kirchen ist nur
unter Konzessionen beider Kirchen moglich. Und welche Konzes-
sionen konnen gemacht werden, die kein Schisma hervorrufen? . ..
Die Zeit stellt uns Aufgaben und Arbeiten fiir die ganze Mensch-
heit. Gott gebe uns, dass wir mit unseren eigenen Angelegen-
heiten fertig werden. »

« Nowoe Wremja» (Die neue Zeit) berichtet, dass die Ver-
einigung zwischen morgenldndischer und anglikanischer Kirche
nicht nétig sei und bevorzugt die Union mit der romisch-katho-
lischen Kirche . . . . «Es ist klar, dass kein Grund vorliegt, dass
wir die anglikanischen Bekenntnisse und die Anglikaner unsere
morgenldndischen annehmen. Viel besser ist die Idee der Ver-
einigung der morgenlindischen und romischen Kirche, d. h. des
Papsttums mit dem griechischen Patriarchat, aber dafiir ist auch
nicht die geringste Aussicht. Das Hindernis besteht nicht nur im
filioque, sondern in der Pratension der Weltregierung des griechisch-
romanischen Statthalters Christi. Ein anderes Hinderniss ist der
allgemeine Verfall der Religion und die allgemeine kirchliche
Gleichgiiltigkeit. »

In Nr. 4 bringt die Zeitschrift «Zerkowen Wjestnik » (Der
kirchliche Bericht) eine Kritik der Kundgebungen der russischen
Presse, besonders der drei letzten Zeitungen. Sie schreibt: «Die
wisantische Kirche hat eine ausserordentlich beriihmte Vergangen-
heit, weil sie immer dean orthodoxen Glauben als Erbschaft der
katholischen ungeteilten Kirche unveriandert bewahrt . . . . Sie ist
die einzige wahrhaftige Kirche Christi. Ihre Tiire ist geoffnet fir
alle, welche die Vereinigung mit ihr suchen, sie miissen mit Be-
reitwilligkeit und unbedingtem Gehorsam ihrem liebreichen Ruf
und ihrer Leitung folgen. Das ist der einzig richtige Weg zur
Vereinigung andersglaubiger Christen mit den Orthodoxen, einen
andern gibt es nicht, weil kein anderer denkbar ist. . . .. Die
theologische Behandlung der Union . . . . kann fiir subjektive Be-
leuchtung und Wiirdigung einzelner Punkte grossen Spielraum
gewahren, aber ohne jede Konzession auf das Konto der morgen-
landischen Kirche, ohne jeden Kompromiss zum Nachteil ihrer
dogmatischen Wahrheit und ihrer kanonischen Wiirde. Solche Kon-



— 267 —

zessionen konnen nicht gemacht werden, weil sie ein Schisma er-
zeugen konnten. . . . In der Presse wurde schon die Meinung
geaussert, die Vereinigung der Kirchen sei hoffnungslos . . . Das
beweist nicht nur die allgemeine Kenntnis der gegenwirtigen Lage
der Anglikaner, sondern auch die Unterhandlung mit den Alt-
katholiken, welche der morgenlindischen Kirche viel naher stehen.
Im besten Fall kann man sagen, dass die Vereinigung noch in
weiter Ferne ist. Aber die russischen Anhinger der Union rechnen
nicht auf Erreichung des Zieles in ndchster Zukunft. Fiir sie, wie
fir die anglikanischen Freunde ist die Union das letzte Ziel,
welches vielleicht je erreicht wird. . . . . Der anglikanische Verein
stellt iiber alles das Ziel: Forderung der gegenseitigen Sympathie,
des gegenseitigen Begreifens und der freundschaftlichen Beziehungen.
Der russische Verein kann diesen Programmpunkt vollstindig
annehmen. . . . . Eine solche Verbindung ist in jetziger Zeit sehr
notig. Sie kann dem Einfluss des Freidenkertums entgegenwirken,
welches im Abendland und im Morgenland als der allgemeine
Feind des Christentums erscheint. Ausserdem wird eine solche
Verbindung eine Erhéhung der Religion und eine Belebung der
kirchlichen und religitsen Interessen zur Folge haben. Alle Christen
werden eine einzige geistliche Herde unter der Leitung des einzigen
Hirten Christus bilden. Hier liegt der Grund der Unionsversuche
und die Ursache der Sehnsucht des orthodoxen Ostens und des
andersgliaubigen christlichen Westens, deshalb wollen wir alle fiir
den Frieden der ganzen Welt beten. »
ADOLF KURY.




	Kirchliche Chronik

