
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)

Heft: 2

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


249

KIRCHLICHE CHRONIK.

Die christlichen Kirchen der europäischen Türkei. — Als
am ii. Juli 1908 die Türkei ein konstitutioneller Staat wurde, ergriff
alle Nationen und Religionen im Reiche eine grosse Begeisterung.
Wie in der Zeit der französischen Revolution wirkte das Schlagwort

« Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit s. Die Schranken, die
die Anhänger der verschiedenen Bekenntnisse und Stämme getrennt
hatten, schienen für immer gefallen. Mohammedanische Religionsdiener

und christliche Priester umarmten einander als Brüder.
Allein seither ist man wieder nüchterner geworden. Auch hier
hat es sich gezeigt, dass religiöse und nationale Gegensätze sich
nicht mit einem Federstrich aus der Welt schaffen lassen. Die
seitherige Entwicklung hat weiten Kreisen zu erkennen gegeben,
wie durch diese Gegensätze das türkische Reich innerlich zerrissen
ist. In den an die Proklamation der Konstitution sich anschliessenden

Kämpfen sind auch die christlichen Kirchen beteiligt, auf die
man infolge dessen im Abendland wieder mehr denn je
aufmerksam geworden ist. Ihre Lage ist nicht ohne weiteres erträglicher

geworden, wie man vielleicht vermuten möchte, sondern sie
müssen ihre gefährdeten Rechte verteidigen, was die unter ihnen
herrschende Zersplitterung und Uneinigkeit nicht gerade erleichtert.
Es soll jeweilen hier über die wichtigsten Begebenheiten berichtet
werden. Eine kurze Orientierung über den Stand der christlichen
Kirchen der europäischen Türkei ist wohl von Nutzen.

Die vielen Kirchen des Morgenlandes werden gewöhnlich in
drei Gruppen eingeteilt. Die erste umfasst die grosse orthodoxe
griechische Kirche. Sie besteht aus 15 autokephalen Nationalkirchen,

die als ökumenischen Patriarchen des Morgenlandes
denjenigen in Konstantinopel anerkennen. Nicht in Gemeinschaft mit
diesen stehen eine Anzahl alter Kirchen, die eine zweite Gruppe
bilden. Zu ihr gehören vor allem die Armenier, Kopten, Abessinier
u. a. Die dritte Gruppe setzt sich aus den mit Rom unierten
morgenländischen Christen zusammen. Für die europäische Türkei
kommen zunächst der Patriarch von Konstantinopel und etwa noch
die Armenier in Betracht.



— 250 —

Dem Patriarchen sind alle orthodoxen Christen des ottomanischen

Reiches unterstellt. Ihre Zahl wird verschieden angegeben.
Von den 6,130,000 Einwohnern der europäischen Türkei sind 40,4 °/0

orthodoxe, 4,6% römische Christen und 50% Mohammedaner.
Gegenwärtig unterstehen dem Patriarchen 83 Metropolitan- und 17
Bischofssprengel (vgl. K. Lübeck: Die christlichen Kirchen des

Orients). Von den 83 Metropolitansitzen befinden sich 42 in der
europäischen Türkei. Der Patriarch ist zugleich türkischer Beamter und
besitzt als solcher politische und richterliche Befugnisse über die
orthodoxen Christen. Sie beziehen sich auf das Ehe- und Erbrecht,
das Schulwesen, die gemeinnützigen Anstalten. Die richterliche
Gewalt übt er durch ein besonderes Gericht aus. Ihm stehen ferner zwei
Räte zur Seite, die aus 12 Metropoliten bestehende hl. Synode,
zu deren Kompetenz lediglich geistliche Angelegenheiten gehören,
und der aus 4 Metropoliten und 8 Laien bestehende gemischte
Rat zur Beratung und Erledigung der weltlichen Geschäfte.

Das Patriarchat ist stets die Domäne der griechischen Nation
gewesen. Eine grosse Zahl der orthodoxen Christen in der
europäischen Türkei gehört aber nicht der griechischen, sondern
anderen Nationalitäten, der bulgarischen und serbischen, an. Hier
beginnen nun die grossen Schwierigkeiten. Auf der Balkanhalbinsel

haben sich im Laufe des 19. Jahrhunderts einige Nationalitäten

politisch von der Türkei losgelöst und eigene Staaten
gebildet, so die Griechen, die Rumänen, die Serben. Zu gleicher
Zeit organisierten sie ihr Kirchenwesen auf nationaler Grundlage
im Einverständnis mit dem Patriarchat. Eine Ausnahme machten
die Bulgaren, die sich kirchlich unabhängig machten, bevor sie
die politische Selbständigkeit erlangt hatten. Dieser Schritt hatte
das bulgarische Schisma zur Folge. Als nämlich i. J. 1870 sich
die Bulgaren unter einem von der türkischen Regierung
anerkannten und in Konstantinopel residierenden Exarchen als Kirche
lossagten, sprach dieser i. J. 1872 über die Schismatiker die
Exkommunikation aus. Die Organisation des Exarchates ist ähnlich
wie diejenige des Patriarchats. Der Exarch besitzt dieselben
kirchlichen und politischen Rechte über die Bulgaren wie der Patriarch
über die Griechen. Ihm stehen ebenfalls zwei Räte zur Seite, die hl.

Synode und der Exarchalrat, dem 6 Laien angehören. Von den 32

bulgarischen Exarchien (Bistümern) befinden sich 21 in der Türkei, die

übrigen 11 im seither entstandenen Zarenreich Bulgarien. In der Türkei
wohnen 1 l/s Millionen Bulgaren. Die türkische Regierung räumte jeder
bulgarischen Gemeinde das Recht ein, sich dem Exarchat anzu-
schliessen, insofern es mit zwei Drittel Mehrheit beschlossen wird.
Von diesem Rechte machten die Bulgaren ausgiebigen Gebrauch,



— 251 —

weil die Griechen deren Autkommen in ihrer Hierarchie zu
verhindern suchten, in ihren Kirchen nur die griechische Sprache
duldeten und die Bulgaren hellenisieren möchten. So wurde
denn die Mehrheit der Bulgaren, über 1,200,000, Exarchisten und
nur eine Minderheit blieben Patriarchisten. Der Streit, der durch
politische Gegensätze noch bedeutend verschärft wurde, brach
immer aufs neue wieder aus, wenn in einer Gemeinde die ursprüngliche

Minderheit zur Mehrheit wurde und sie nun Anspruch auf
Kirche und Schule erhob. Er wurde im Jahre 1910 so stark,
dass die türkische Regierung sich einmischte und vor das Parlament

eine Gesetzesvorlage brachte, die die Streitigkeiten endgiltig
aus der Welt schaffen sollte. Das Gesetz wurde gegen die 24
Stimmen der Griechen angenommen. Art. 3 bestimmt: Falls die
Bevölkerung einer Ortschaft mit einer strittigen Kirche oder Schule
zum Teile aus Patriarchisten, zum Teile aus Exarchisten besteht,
gehört Kirche oder Schule jenem Teile der Bevölkerung, in dessen
Namen die betreffenden Anstalten errichtet wurden. Bildet jedoch
dieser Teil die Minorität und zwar unter dem Drittel der
Gesamtbevölkerung, so werden diese Anstalten dem anderen Teile
zugesprochen. Art. 5 und 6 bestimmen, dass die Regierung der Minorität

eine Kirche und Schule errichten wird. Der Minister erklärte
im Parlament, die Regierung sei entschlossen, den blutigen
Ereignissen in Rumelien ein Ende zu bereiten und sie sei willens,
100,000 Pfund bereit zu stellen, um den Klagen ein Ende zu
bereiten. Der Patriarch protestierte gegen das Gesetz. Ohne Erfolg.
Die Griechen hatten auch Ursache zu Beschwerden, denn in den
letzten Jahren haben sich gegen 500 Ortschaften dem Exarchat
angeschlossen. Nach türkischen Erklärungen sind es keine 100
Ortschaften, die unter das Gesetz fallen. Die Zahl der Bulgaren,
die noch unter der Jurisdiktion des Patriarchen stehen, wird auf
50,000 geschätzt. Um die dreht sich der ganze Kampf. Er wurde
von den Griechen mit grösster Zähigkeit geführt. Der gemischte
Rat beschloss am 15. Juli 1910, an die Mächte eine Protestnote
zu richten und die Nationalversammlung einzuberufen. Die
Regierung verbot die Versammlung und als sie doch zusammentreten
wollte, wurden am 13. September 20 Abgeordnete verhaftet und
ins Gefängnis geworfen. Der Patriarch musste auf die Abhaltung
der Versammlung verzichten, das Gesetz wurde in Mazedonien
durchgeführt und nach 11 tägiger Haft wurden die Gefangenen freigegeben.
Am 4. Oktober nahm der Patriarch die Beziehungen mit der
Regierung wieder auf, die ihm aber deutlich zu verstehen gab,
dass eine Nationalversammlung zur Beratung über bereits
beschlossene Staatsgesetze nicht geduldet werde. Beim ganzen Streit
handelte es sich nicht bloss um die Frage Patriarchat oder Exarchat,



— 252 —

sondern um die bisherigen Rechte der christlichen Kirchen, die
die Regierung offenbar einzuschränken beabsichtigt. Das hat nun
aber schliesslich die feindlichen Brüder einander näher gebracht,
Bulgaren und Griechen sahen sich in ihren Interessen gefährdet.
Noch Ende des Jahres 1910 wurden ernsthafte Schritte getan, um
eine Annäherung zwischen beiden Kirchen herbeizuführen. Sowohl
der Exarch wie der Patriarch sprachen sich in günstigem Sinne
aus und gaben ihre friedlichen Anschauungen der Presse bekannt.
Die Bulgaren hoffen, das Einvernehmen lasse sich auf Grund des
Fermans des Jahres 1870, das nur in wenigen Punkten zu
modifizieren sei, ins Werk setzen, so dass die bulgarische Kirche ihre
autonome Verfassung und ihre Sprache in Kirche und Schule
behalte. Zu gleicher Zeit kam auch die Meldung, dass die armenische
Kirche ebenfalls an eine Verständigung mit dem Patriarchat denke.
Es wurde als ein Zeichen freundlicher Annäherung bezeichnet, als
beim Tode des Katholikos der Armenier Mattheos IL in der
armenischen Kathedrale von Kumkapu drei Vertreter des Patriarchen
am Trauergottesdienst teilnahmen.

Wie weit nun die Unionsbestrebungen gediehen sind, lässt
sich zur Stunde nicht beurteilen. Aber das lässt sich nicht leugnen,
dass die christlichen Kirchen sich auf politischem Boden genähert
haben, wozu sie durch den politischen Umschwung in der Türkei
genötigt wurden. Das Ziel der Jungtürken, des Komitees für
« Einheit und Freiheit », ist, ein einheitliches ottomanisches Reich
zu schaffen, in dem alle Rassen und Religionen einander
gleichgestellt werden. Als es im Militäraufstand 1909 vollends über das
alte Regiment siegte, und den Sultan Abdul Hamid zur Abdankung
nötigte, trat es mit seinen Plänen offen hervor. Bis jezt hatte
jede Religion und Nation z. T. eigene Gerichtsbarkeit, eigene
Schulen. Es bestanden wohl Staatsschulen, allein sie hatten
mohammedanischen Charakter und das Militärwesen war
ausschliesslich türkisch. Die Christen waren nicht militärpflichtig.
Das sollte nun geändert werden. Alle Ottomanen sollten unter
die Waffen gerufen, die Schulen sollten unter die Aufsicht des

Staates gestellt und von den Mittelschulen an sollte die türkische
Sprache als obligatorisch erklärt werden. Im Jahre 1909 wurde
ein Gesetz erlassen, das den Christen die Militärpflicht auferlegte
und ein zweites verbot alle auf Rassen- und Religionsunterschieden
beruhenden Vereine. Mohammedanische Stämme und Christen
fühlten sich in ihren Rechten gekürzt, besonders die Christen
fürchteten, dass sie auf ihre alten Privilegien verzichten mussten,
um schliesslich doch wieder von den Türken vergewaltigt zu
werden. Bulgaren und Griechen schlössen sich der liberalen Union
im Parlament an, die protestierte « gegen das Bestreben der füh-



— 253 —

renden Nationalität, unter dem Aushängeschild des Parlamentarismus

die frühere Unterdrückung der anderen Stämme
fortzusetzen; gleiche Opfer setzen gleiche Reche voraus». Araber und
Albanier griffen zu den Waffen und die Christen schlugen den
diplomatischen Weg ein. Ihre politischen Vertreter gegenüber der
Pforte, der griechische Patriarch und der bulgarische Exarch,
denen sich die armenischen Patriarchate anschlössen, einigten sich
im Mai 1911 auf eine gemeinsame Eingabe an das Ministerium.
Sie bezeichnen darin die bisherige Haltung der Regierung im
Unterrichts- und Militärwesen als der verfassungsmässigen Gleichheit

und den bestehenden Rechten widersprechend und stellen in
17 Artikeln eine Reihe von Postulaten auf. Sie lauten über das
Unterrichtswesen : Anerkennung der bisherigen und neu zu
errichtenden Schulen nach erfolgter Anzeige beim Ministerium,
Festsetzung der Schulprogramme durch die kirchlichen Behörden und
Kenntnisgabe nur allgemeiner Programme an das Ministerium,
Gleichstellung der von den kirchlichen Behörden ausgestellten
Zeugnisse mit den staatlichen, Ausstellung der Lehrerdiplome
durch die kirchlichen Behörden und Zutritt der staatlichen Inspektoren

zu den Schulen erst nach erfolgter Anmeldung bei den
Patriarchen oder Metropoliten. Im Militärwesen verlangen die
Christen endgiltige Gleichheit mit den Türken, Regelmässigkeit bei
der Rekrutierung und Einberufung der Truppen, Zulassung der
Christen zu den höheren Militärschulen und militärischen Graden,
Übersetzung der Réglemente in verschiedene Sprachen,
Modifizierung der ausschliesslich mohammedanischen Militärgesetze mit
Berücksichtigung der Erziehung und Sitten aller Soldaten, Verbot
des Religionswechsels während der Dienstzeit, Zulassung von
christlichen Militärgeistlichen, Verbot der Belästigung und
Misshandlung der christlichen Soldaten und das Recht des direkten
Rekurses an den Divisionskommandanten, Reduzierung der Dienstdauer

und Erweiterung der Befreiungsmöglichkeiten. Die Eingabe
machte auf die Regierung grossen Eindruck. Bis jetzt war man
in der Türkei nicht gewohnt, dass die Christen einheitlich
vorgingen. Aus ihrer Uneinigkeit hatten die Türken ja stets Vorteile
gezogen. Man vermutete in der Eingabe eine Verbindung der
Christen gegen das neue Regiment. Die öffentliche Meinung
wurde gegen die Christen aufgehetzt. Die Christen richteten
wiederholt Beschwerdeschriften an die Pforte wegen Gewalttätigkeiten,

denen sie ausgesetzt waren und drängten auf eine Antwort
auf ihre Eingabe. Im August wurde bekannt, dass die Regierung
fast allen Forderungen der Christen mündlich ihre Zustimmung
gegeben habe. Die Bulgaren und Armenier schienen sich mit
dieser Antwort zufrieden zu geben, nicht aber die Griechen. Sie



— 254 —

verlangten eine definitive Lösung in Form eines Gesetzes. Als
die Klagen samt dieser Forderung unbeantwortet blieben, entstand
eine grosse Erregung unter den Griechen, die sich in Versammlungen

und in heftigen Artikeln gegen die Jungtürken Luft machte,
die dafür verantwortlich gemacht wurden, dass keine definitive
Antwort erfolgte. Schon lange hatten die Griechen das Gefühl,
sie würden mit leeren Versprechungen vertröstet. Diese Meinung
wurde durch die Tatsache gestärkt, dass Gewalttaten durch Türken
an den Griechen an der Tagesordnung waren. Das offizielle Organ
des Patriarchen, » Die Kirchliche Wahrheit », brachte lange Listen
von Mordtaten, Räubereien, Vergewaltigungen, die oft in unmittelbarer

Nähe der Polizei verübt wurden, aber ungestraft blieben. In
einem Artikel der Nummer vom 23. September 1911 wurde gesagt,
das christliche Volk sei betrogen worden. Die Jungtürken hätten
ihm Freiheit und Gleichheit und ein konstitutionelles Regiment
versprochen, nun aber eine Oligarchie und Tyrannei eingeführt,
die schlimmer sei als der Absolutismus der alten Regierung. Die
Unterdrückung des Blattes bestätigt dieses Urteil. Der Patriarch
Joachim III. protestierte gegen das Verbot seines Blattes und wollte
dieses am 11. Oktober wieder erscheinen lassen. Allein die Polizei
hatte davon Wind bekommen und konfiszierte sofort die ganze
Auflage. Zu den Opfern mörderischer Überfälle gehört auch der
Erzbischof von Grevena, der am 30. September samt seinem Diakon
und dem Kutscher auf einer Visitationsreise ermordet und schändlich

verstümmelt worden ist. Der Mord erregte ungeheures
Aufsehen und kam in der Kammer zur Sprache. Der Minister suchte
türkische Räuber dafür verantwortlich zu machen, während ihn
die Griechen als politischen Racheakt bezeichneten, weil der
Erzbischof als Freund Griechenlands gegolten habe und den Machenschaften

der Rumänen, die mit den Türken die Griechen
bekämpften, entgegengetreten war. Kurz darauf behauptete die

Regierung, die Sicherheit zu haben, dass zwei Griechen die Täter
gewesen seien. Im November langte endlich die stürmisch
verlangte schriftliche Antwort ein. An der Oberaufsicht des Staates
über die Schulen hält die Regierung fest. Die Schulprogramme,
Zeugnisse und Lehrerdiplome haben nur Giltigkeit, wenn sie die
staatliche Genehmigung tragen. Um diese zu bekommen, wird
die Kenntnis der türkischen Sprache verlangt. Den staatlichen
Schulinspektoren wird der Zutritt zu den christlichen Schulen ohne

vorhergehende Anmeldung bei den christlichen Behörden garantiert.
Noch mehr Entgegenkommen hatte der Kriegsminister gegenüber
den Christen gezeigt, indem er alle ihre Wünsche annahm und
nur die, welche auf eine Verkürzung und Erleichterung des
Militärdienstes hinzielten, zurückwies. Die Regierung wies darauf hin,



— 255 —

dass die Antwort Gesetzeskraft nur durch die Kammer erlangen
könne. Diese ist aber seither aufgelöst worden, ohne dass sie sich
geäussert hat.

Die serbische Kirche. — Über die serbische Kirche gibt uns
unser serbischer Mitarbeiter Jordan Ilitsch folgenden Bericht:

< Die Erneuerung des serbischen Ipekpatriarchats. Als die
Türken auf die Balkanhalbinsel kamen, trafen sie in Mazedonien
ausser dem ökumenischen Patriarchat in Mazedonien noch zwei
slavische autokephale Kirchen an : das bulgarische Trinows- und
serbische Ipekpatriarchat und das griechische Ochridpatriarchat.
Die erste Kirche, welche ihre Selbständigkeit verlor, war die
bulgarische. Nach der Eroberung des bulgarischen Staates durch die
Türken im Jahre 1303 löste das ökumenische Patriarchat die
bulgarische selbständige Kirche auf und vereinigte die Bistümer
im Jahre 1402 mit sich. So blieb es bis 1870. In diesem Jahre
trennte sich die bulgarische Kirche vom Patriarchat und
erneuerte das Trinowpatriarchat. Das war gegen die
Patriarchatsentscheidung über die Auflösung der bulgarischen Kirche und
gegen die Kirchengesetze — « Nur selbständige Staaten können
autokephale Kirchen haben » —. Das ökumenische Patriarchat
konnte die bulgarische Kirche nicht als gesetzliche autokephale
Kirche anerkennen. Nach dem russisch-türkischem Krieg wurde im
San Stephankontrakt im Februar 1878 das grosse Bulgarien
geschaffen und damit der Boden für eine autokephale Kirche vorbereitet.

Das serbische Ipekpatriarchat wurde von dem ökumenischen
Patriarchat weder aufgelöst noch wurde es mit ihm vereinigt. Die
Türken eroberten die serbischen Länder, wo die Gebiete des Ipek-
patriarchats lagen, am 15. Juni 1389, Hessen aber die Kirche in
Ruhe. Bald nach dem Fall der serbischen Hauptstadt Smederewo,
und nach dem gänzlichen Verfall des serbischen Staates 1459, hoben
die Türken das Ipekpatriarchat auf und gliederten es dem
Ochridpatriarchat an.

Unzufriedenheit mit der türkischen Regierung verbreitete sich
in dem serbischen Volk. Als sie die Volksmasse ergriffen und die
Ideen über die Freiheit stärker und lebendiger wurden, schloss
eine serbische Institution mit der türkischen Regierung einen
Kompromiss, welcher gute Früchte für die serbische Zukunft hatte.
Es war die Erneuerung des Ipekpatriarchats im Jahre 1557. Die
grössten Verdienste an dem Werke hatte der grosse Vesir Mechmed
Sokolovitsch, ein Serbe aus Bosnien. Zum ersten Patriarchen des

erneuerten serbischen Patriarchats wurde sein Bruder, der Mönch
Makarie, ernannt. Das Patriarchat umfasste mit kleinen Ausnahmen



— 256 —

alle serbischen Länder, die einzige Organisation, welche das ganze
serbische Volk vereinigte.

Ungefähr zweihundert Jahre später, 1766, wurden das

Ipekpatriarchat und das griechische Ochridpatriarchat durch den Ferman
des Sultans wieder aufgelöst. Beide wurden mit der Mutterkirche
vereinigt, mit Ausnahme der serbischen Diözesen zu Karlovitz in
Österreich und Cetinje in Montenegro, die autokephale Kirchen
wurden. Nach dem zweiten serbischen Aufstand im Jahre 1815
bekam Serbien seine politische Selbständigkeit und gab sich nach
der Beseitigung der griechischen Bischöfe im Jahre 1831 auch
die kirchliche. Zählen wir die serbischen Metropolitankirchen in
Bosnien, Herzegovina und in Dalmatien dazu, haben wir heute sechs

serbische Kirchen : drei in Österreich, zwei in den befreiten serbischen
Ländern und eine in der Türkei.

Seit die Griechen und Bulgaren in neuester Zeit über die
Annäherung ihrer Kirchen unterhandeln und zu gemeinsamer Aktion
in Mazedonien geschritten sind, wird in der serbischen Presse die

Abtrennung der serbischen Kirche in der Türkei vom Patriarchat
in Konstantinopel und die Erneuerung des Ipekpatriarchats eifrig
besprochen. Diese Trennungsgelüste werden durch die Unzufriedenheit

des Volkes mit der kirchlichen Regierung gesteigert. Nach
der bulgarischen Zeitschrift « Zerkowen Wjestnik » (Der kirchliche
Bericht) Nr. 1 und 2 befahl der Patriarch, die serbische städtische
Kirche zu Kitschevo den Griechen zu übergeben. Ebenso grosse
Erregung ruft gegenwärtig die Bischofsweihe des Archimandrits
Dositsch, die gegen den Volkswillen geschah, hervor. Die serbische

Zeitung « Stampa » (Presse) führte in ihrem Artikel « Das serbische
Patriarchat » an, « dass die Erneuerung des Ipekpatriarchats nicht
von den Griechen, sondern von den Türken abhängt, und dass es

ebenso ein Ferman des Sultans erneuern kann, so wie es durch
ein Ferman des Sultans abgeschafft worden ist. Nur die serbische

autokephale Kirche in der Türkei — alle anderen Nationen haben
schon solche — wird der stärkste Grund in der Sicherstellung der
serbischen Interessen sein. » Über diesen Artikel schrieb auch die
kirchliche Zeitschrift « Christjanski Wesnik » (Der christliche Bericht)
— Seite 32 und 714 — im vorigen Jahre.

Die Lage der serbischen Kirche in der Türkei ist folgende:
Im Jahre 1892 trafen die Serben mit der türkischen Regierung
ein Übereinkommen, nach welchen in den serbischen Bistümern in
der Türkei, besonders zu Skoplje und Prisren, nur die vom
serbischen Volk gewählten Kandidaten Bischöfe werden sollten.
Dieses Recht hat das ökumenische Patriarchat dem serbischen
Volk zuerkannt und es wurde bis jetzt befolgt. Jetzt aber



— 257 —

versucht es — wie die letzten Berichte lauten — dieses Recht
gänzlich abzuschaffen, oder wenigstens die Kandidaten abzulehnen.

Die türkische Regierung hat die schon anerkannten Privilegien
des serbischen Volkes über die Schulinspektion und der
Lehreranstellung widerrufen, was einen Konflikt des serbischen
Metropoliten Nikiphor zu Prisren mit der türkischen Regierung zur
Folge hatte. Nach langem Kampf musste Metropolit Nikiphor
unterliegen, weil das ökumenische Patriarchat ihm in diesem
gerechten Kampf nicht helfen wollte. Daraufhin reichte er seine
Demission ein, die angenommen wurde. Das ökumenische
Patriarchat sollte jetzt, nach dem erwähnten Kompromiss, einem der
serbischen Kandidaten die Bischofsweihe geben.

« Die Regierung in Belgrad » — wie die russische Zeitschrift
« Zerkownij Wjesnik > (Der kirchliche Bericht) Nr. 2 meldet —
« hat für diesen Sitz den Volkskandidaten Bogdam Radenkovitsch,
serbischen Gymnasiallehrer zu Uskjubje, aufgestellt. Das Patriarchat
wählte einen anderen Kandidaten, den Archimandriten Gawrilo
Dositsch, welchen — wie es heisst — die montenegrinische Regierung

aufgestellt habe. Aber das orthodoxe Volk der Metropo-
litankirche zu Prisren findet Dositsch für dieses hohe Amt
nicht würdig, denn es weiss, dass er österreichischer Kandidat ist ;

es beschloss, gegen die Wahl Dositsch zu protestieren, da er kein
nationaler Kandidat sei. Es berief die Volksführer zu einer
Konferenz und beschloss, die Ernennung Bogdan Radenkovitsch zu
verlangen. Man telegraphierte dem Patriarchen und den türkischen
Ministern allein Archimandrit Dositsch hatte die Bischofsweihe

schon bekommen. >

Als das Volk von der Bischofsweihe Dositsch hörte, wurden
von allen Seiten Protesttelegramme gesandt : < Das Volk will
Dositsch nicht und es wird mit allen Mitteln seine Ankunft in
Prisren verhindern >. < Wardar » ist mit solchen Telegrammen
überfüllt, ebenso die Belgrader Zeitungen. Die bulgarische
Zeitschrift « Zerkowen Wjestnik » schrieb, dass selbst der Patriarch
dem neugeweihten Bischof Dositsch geraten habe, die Demission

einzureichen. Er würde später zum Metropoliten in Skoplje
gewählt. Die serbische Zeitung < Politika » bemerkte : « Das
serbische Volk in der Türkei muss entweder seine Rechte wahren,
oder sich vom Patriarchat lossagen. »

*
Von der zweiten Ehe der Priester in der morgenländischen

Kirche. — Darüber schreibt uns J. Uitsch : « Die Abhandlung des

dalmatinischen Bischofs Milasch über die Ehe der verwittweten
Priester und die Bewegung der Priester in der serbischen Metropole

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1912. 17



— 258 —

Karlovitz regten zugunsten der zweiten Priesterehe den Archimandriten

Dimitrije Georgijades, Professor des Kirchenrechts in
Konstantinopel, im Jahre 1910 an, über diese Frage eine lehrreiche
Abhandlung zu schreiben.

Über diese Abhandlung des Professors Georgijades äusserten
sich im vorigen Jahre die serbischen Kirchenzeitschrilten « Glasnik
dalmatinske Zrkwe » (Botschaft der dalmatinischen Kirche) und
« Chrischtjanski Wesnik » (Christlicher Bericht) und gegenwärtig
beschäftigen sie auf Kirchenversammlungen alle morgenländischen
Kirchen damit. Es ist Zeit, dass die Angelegenheit nach dem
Wunsche der Priester entschieden werde. Professor Georgijades
behandelt die Frage von der Weihe als einem Ehehindernis und
stellt am Anfang diese drei Fragen auf: 1. Was für eine gesetzliche
Norm gibt es für die Frage von der Weihe als einem Ehehindernis,

d. h. ist nach den Kanones die Ehe nach der Weihe erlaubt?
2. Wenn eine solche Ehe verboten ist, welches sind die Gründe
für dieses Verbot, d. h. enthalten sie ein göttliches Recht, sind sie

dogmatischer Natur oder sind sie anderer Art? 3. Wenn die Gründe
dieses Verbotes nicht dogmatisch sind, wer ist dann kompetent
zur Lösung der Frage : die katholische oder jede autokephale
Kirche

Über den ersten Punkt, sagt der Autor, enthält die hl. Schrift nichts,
wohl aber die kirchliche Praxis und die kanonische Gesetzgebung
aus der ältesten kirchlichen Zeit. Das erste Verbot der Ehe nach
der Weihe gab Kaiser Justinian I. im Jahre 530. Das wurde später
691 auf der ökumenischen Kirchenversammlung kanonisiert, und
die Kaiser Justinian II. — 706 — und Leo der Philosoph — 886 —
haben es in ihre Gesetze aufgenommen. Seit dieser Zeit ist das

Verbot, dass die Priester nach der Weihe nicht in die Ehe treten
können, das allgemeine Gesetz in der morgenländischen Kirche
geworden.

In der Antwort auf die zweite Frage konstatiert der Autor,
dass die Gründe des Verbotes nicht dogmatisch sind. Er führt
ausser vielen anderen Beweisen den Nachweis aus der hl. Schrift,
die die gesetzliche Priesterehe anerkennt. Er berücksichtigt die

einschlägigen Stellen aus der hl. Schrift und Patristischen Literatur
und gelangt zum Schlüsse, dass die Ehe nach der Weihe nach

göttlichem Recht und aus dogmatischen Gründen nicht verboten
ist. Für das erwähnte Verbot, sagt der Autor, gibt es nur
moralische Gründe. Nach Ansicht der alten Kirche war die Ehelosigkeit

der Priester besonders geschätzt und geachtet. Aber dieser
moralische Grund ist für die Priesterschaft keine moralische Pflicht,
als ob jeder Priester ehelos bleiben musste. Das ist nur eine

evangelische Tugend, welche von den Kirchenvätern der ersten



— 259 —

Jahrhunderte empfohlen wurde und aus welcher die Sitte entstand,
dass die Bischöfe ehelos sein müssen. Zugleich entstand zuerst
die Sitte und später das Gesetz, dass die Priester aus gleichen
Motiven nach der Weihe nicht in den Stand der Ehe treten
können. Diese Gesetze sind demnach nicht göttlichen Rechts,
sondern die Kirche hat die Zustimmung dazu gegeben, besonders
zum Gesetze, welches die Ehe nach der Weihe verboten hat. Das
belegt der Autor mit vielen Tatsachen aus der Kirchengeschichte
und beweist, dass das Verbot der zweiten Ehe der Priester durch
den Apostel Paulus in der Kirche nie als Verbot göttlichen
Ursprungs angesehen wurde.

Zum dritten Punkt stellt der Autor die Fragen: a. Kann die
Kirche eine Vorschrift des positiven Rechtes annehmen oder
verändern? b. Kann sie von dieser Vorschrift dispensieren? c. Kann
solche Dispens jede autokephale Kirche geben?

Zur ersten Frage behauptet der Autor apodiktisch, dass
die Kirche stets das Recht hat, ihr positives Recht zu ändern.
Sie kann das entweder auf der ökumenischen Kirchenversammlung
oder durch einträchtigen Beschluss der Synoden aller autokephalen
Kirchen. Sie hat das Recht, das Eheverbot nach der Weihe
aufzuheben, weil diese Vorschrift nicht dogmatischen Charakter hat.

Aber unser Autor glaubt doch, dass die Kirche von ihrer
Berechtigung im vorliegenden Fall keinen Gebrauch machen soll,
weil diese Vorschrift ihren Grund in sehr alter Tradition hat, und
diese wurde in der morgenländischen Kirche immer — heute
auch — sehr hoch geschätzt. Er gibt deshalb als Ausweg die
ausnahmsweise Erlaubnis an, dass die Priester nach der Weihe
in die Ehe treten können. Dieses Mittel — welches unser Autor
mit vielen Tatsachen aus der hl. Schrift und der Patristischen
Literatur beweist — wurde im allgemeinem Kircheninteresse von
den Aposteln und den Kirchenvätern empfohlen. Die
Durchführung könnte nach dem Autor eine Versammlung von Theologen

an die Hand nehmen, die diese wichtige Frage gemeinschaftlich
und allseitig beraten und alles vorbereiten könnten, damit

die Mutterkirche zu Konstantinopel ihre endliche Entscheidung
treffen könnte. Wenn sich das auf der Versammlung festsetzen
liesse, in welchen Fällen den verwittweten Priestern die Dispensas
zur Ehe nach der Weihe gegeben werden kann, dann würde die
Mutterkirche der Synode jeder autokephalen Kirche die Kompetenz
zugestehen, in bestimmten Fällen verwittweten Geistlichen die
Dispens zur Eingehung einer Ehe zu erteilen. Die Abhandlung des
Prof. Georgijades ist grundlegend. Sie enthält vielleicht auch die
Anschauung des Patriarchats.



— 260 —

Die Bewegung der Priester zu gunsten dieser Reform in
Serbien und in der Metropole zu Karlovitz wird immer stärker und
die Zeit ist nicht mehr fern, dass eine grosse — vielleicht eine
ökumenische — Kirchenversammlung zur Lösung dieser und vieler
anderen kirchlichen Fragen zusammengerufen wird. Eine solche
Kirchenversammlung erwarten alle morgenländischen Kirchen. »

Rom und die orientalische Kirche. — Zu diesem Thema
berichtet uns Pfarrer Bailly :

« Die « Kirchliche Wahrheit » ('ExxlrjaiaaTixrj Alrjd-sia), die
offizielle Wochenzeitschrift des orthodoxen ökumenischen Patriarchats
in Konstantinopel, brachte die Verhandlungen über die
Wiedervereinigung zwischen Rom und der orientalischen Kirche mit einem
Rückblick zum Abschluss, der sehr bemerkenswert ist. Die Nr. 31

vom 5. August 1911 bietet einen — offenbar redaktionellen —
Leitartikel unter der Überschrift : « Rom und die orientalische Kirche »

('Pio[.in] xal 'AvarolrJ. Damit will sie ihre Leser auf die «

griechenfreundliche » Zeitschrift aufmerksam machen, die von den Mönchen
der Abtei Grottaferrata unter eben diesem Titel : « Roma e l'Oriente »

herausgegeben wird. Sie sei den Lesern zwar ohnehin schon
bekannt und noch bekannter geworden durch den Aufsatz des

Prinzen Max von Sachsen, der soviel Aufsehen erregt habe.
Die t'ExxX. 'Akr'j-il.* hat seinerzeit diese Zeitschrift freudig begrüsst

als Mitarbeiterin am Werk einer völligen gegenseitigen Bekanntschaft

und engerer Beziehungen der einen Kirche zur andern.
«Denn wir sind der Ansicht und des Glaubens», so schrieb sie,
« dass jeder, der an der Behebung der Zwietracht der Kirche
Christi arbeitet und beiträgt, ein Werk tue, erhabener und
wertvoller als das höchste Lob. »

Die « 'AvaTolfj xal 'Pa>[ir] » ihrerseits beansprucht nun dieses

Lob, « beizutragen zur Beseitigung der Trennung der Kirche
Christi », indem sie ihren Blick richte « auf die von jeher zwischen
Rom und dem Morgenland vorhanden gewesene Einheit. » Das
verkündete mit diesen Worten in eigenem Schreiben an den
ökumenischen Patriarchen der Abt Arsenios der Abtei Grottaferrata
zugleich mit der Bitte, dass nach einem so erstrebenswerten Ziele
alle Bischöfe der morgenländischen Kirche mithelfen möchten an
der Arbeit und in der Hoffnung, das Patriarchat und seine Organe
« werde diese Gesichtspunkte und Absichten teilen und wolle
gnädigst zu Hülfe kommen unsern glühenden Wünschen zum
Triumph des Werkes Jesu Christi und zur Ehre und Herrlichkeit
seiner Kirche >.

In diesen Wünschen — kommentiert die « ExxX. 'AXrjd-, — sind
wir alle, die an Christum glauben, einig. Denn wer die Fort-



— 261 —

Setzung der Trennung will, die Fortsetzung der Uneinigkeit, der
gegenseitigen Beschuldigungen und Kämpfe zwischen zivilisierten
Menschen, die an Christum glauben, den Erlöser und Heiland der
Menschheit — der zeigt sich als der elementarsten Einsicht und
Besonnenheit beraubt. Und nur ein Feind des Friedens strebt so
oder anders danach, den Zustand und die Zeit der Trennung zu
verlängern. Es sind ihrer nicht wenige, die nicht suchen, was
Christi ist, sondern die der Einheit seiner Kirche Plindernisse
bereiten und Hindernisse sind. Ohne sich an diese zu kehren,
beten seit Jahrhunderten Hunderttausende von orthodoxen
Gläubigen in hunderten und tausenden von Kirchen am Abend und
Früh und in der Nacht zu Gott um den Frieden « zur Vereinigung
aller (vrcèç TTJg tiSv navriov svaJcrsiiùc) ».

Solange aber die Jahre der Trennung weitergehen, predigt
der Unterricht von Frieden in Büchern 'und in Schulen, von
besonnenen Lehrern unsererseits erteilt, dass wir alle Kinder eines
Vaters sind, der in den Himmeln wohnt, und dass wir die Pflicht
haben, nach unserer grössttnöglichen sittlichen Vollkommenheit zu
streben. Solange wir es für Menschenpflicht halten, die Unvoll-
kommenheiten und Schwächen von einander zu tragen, ohne den
brennenden Scheiterhaufen religiöser Leidenschaften zu nähren,
glauben wir kaum, dass die Hoffnung, gewisse Theorien und
Lehren, die gar nicht evangelisch sind, würden zernichtet, sich
verwirklichen und in Fleisch und Bein kleiden werde. Nichts
bleibt sich ständig gleich, auch keine der vergänglichen Leiden
und Leidenschaften in der Welt. Die alte und die Zeitgeschichte
ist dessen Zeuge. Möglich, dass Völker, die sich misstrauisch
betrachten und zu Zeiten selbst streiten, sich die Hand reichen
lernen und nach heilsamer Vereinigung zu streben suchen in
bösen Tagen.

Wenn die Weisen der « Roma e l'Oriente » diese Wahrheiten
beherzigen und es aufrichtig meinen, haben sie die Pflicht, den
Untergrund zu einer Vereinigung vorzubereiten, indem sie Teilhaber
dieser Gesinnung und geschichtskundige Mitarbeiter in ihrer
altehrwürdigen Kirche zu erwerben suchen, die den Willen und die
Macht haben, beizutragen «zur Hebung der Trennung der Kirche
Christi », < zu der von jeher zwischen Rom und dem Orient
vorhandenen Einheit». Schwerlich aber sehen das ihre Mitbrüder in
Christo ein und am allerwenigsten nehmen sie sich der Pflege der
der dazu nötigen Mittel an. Ein Exempel dafür ist der schöne
Artikel des Prinzen Max, der einen solchen Lärm hervorgerufen
hat und nach dem Lärm die bekannte Enzyklika des allerheiligsten
Vaters Pius X., die an alle seine im Morgenland lebenden Untertanen

gerichtet war.



— 262 —

In einer Wahrheit müssen wir einig werden mit dem
ehrwürdigen Abt Arsenios und ihn ermuntern, dieselbe an die Menge
der gebildeten Söhne der römischen Kirche zu verkündigen, unter
denen er selbst eine hervorragende Stellung einnimmt, dass wir
ihn ermuntern, diese Wahrheit auch bei den ehrwürdigen Klerikern
der abendländischen Kirche zu verbreiten vom obersten hinab allen
bis zum lezten : die Wahrheit nämlich, um es offen zu sagen, dass
sie sich nicht fürchten dürfen vor den Ergebnissen aus dem Studium
der Geschichte, dass sie die nicht angreifen und verfolgen, die
unter dem Licht der Wahrheit und der historischen Kritik arbeiten,
dass sie ihnen gestatten, fortzufahren in belehrender Aufklärung,
unbeeinflusst, ohne sie zu zwingen, sich zu häuten von einem Tag
auf den andern.

Darin müssen wir notwendigerweise einig sein alle. Die orthodoxe

apostolische Kirche des Orients, die Tag für Tag betet « für
eine Vereinigung aller», hat, so oft es sich um diese Vereinigung
handelte, auf den Bestand vor 9 Jahrhunderten verwiesen und jede
Verhandlung auf dieser Grundlage gebilligt. Die gelehrten
Herausgeber der Zeitschrift «Roma e l'Oriente», wir sind überzeugt,
werden mit uns einig gehen in der geschichtlichen Befestigung
und Vorbereitung des ersehnten Werkes der Einigung. In diesen

Dingen sehen wir, dass jedoch die Führer ihrer Kirche solche

Anschauungsweise und diese richtige historische Methode keineswegs
billigen ; ihre Ideen haben wir ja in der an die katholikenfreundlichen

Morgenländer erlassenen Enzyklika kennen gelernt. Solange
diese, die Machthaber, nicht einig gehen mit jenen, werden sie sie

umändern, sich assimilieren wollen.
Auf die Weise werden auch die ehrenhaften Ansichten

zurückweichen müssen vor den Überlegungen und Interessen der
Machthaber in der Kirche und die Zeitschrift, die mit so vielen
Hoffnungen ein gottwohlgefälliges Werk begonnen, wird von ihrer
bewunderungswürdigen Bestimmung, die sie sich vorgehalten,
abweichen und jene andern, frühern nachahmen, welche den meisten
Raum für sehr wenig brüderliche Angriffe gegen die
morgenländische Kirche und besonders gegen die Griechen beanspruchten.
Wir ersuchen « Roma e l'Oriente » oder auch nur Rom, uns die

Erklärung zu geben, ob der griechisch gedruckte Artikel in dem
eben erschienenen Juniheft die Einigung zwischen den Kirchen
oder die Trennung befördere, ob er eine Bestätigung oder Widerlegung

des ungelogenen und wiederum bewiesenen Ausspruches
des sichern Kenners der römischen Kirche, des Bischofs Maximus
Murgunius von Kythera, bedeute : « Roma nunquam amica grae-
corum; et si quando amica, non diu.» Eine solche Stimmung
Roms gegen uns im Orient, ein solches Anfachen der Leidenschaft,



— 263 —

ein solches Vorgehen vermag niemals zur Hebung der Trennung
beizutragen, führt im Verlauf vielmehr zu einer immer noch grösseren

Kluft und rückt weit den von uns und unseren Nachfolgern
ersehnten Tag hinaus, den Tag der Verständigung und gar der
Vereinigung. Nach einem derartigen Vorgehen und einer so
veränderlichen Tätigkeit in Sachen der Vereinigung läuft eine
Verbindung und Vereinigung des Morgenlandes mit Rom Gefahr,
bloss auf dem Papier zu bleiben, vereinigt — einzig auf dem
feinpolierten ehrwürdigen Einbanddeckel der bezeichneten Zeitschrift
aus der Abtei Grottaferrata. »

* **
In dem russischen Blatt « Rossija » äussert sich zum dritten

Verlehrad - Kongress ein Theologe über die Gründe, aus denen
die von der abendländischen Kirche ausgehenden Bestrebungen
zur Wiedervereinigung ohne Erfolg sein müssen, laut < Altkath.
Volksblatt » folgendermassen :

« Der erste und wichtigste Grund liegt in dem geheimen
Streben Roms nach Herrschaft über die morgenländischen Kirchen.
Für die römische Kirche bedeutet Union : Die Unterwerfung der
Kirchen unter die Macht Roms. Den römischen Agitatoren fehlt
es an Liebe; nicht Liebe zum Frieden und zu den christlichen
Mitbrüdern leitet sie, sondern Herrschsucht und Ehrsucht, und an
diesen Klippen scheitern alle Unionsbestrebungen. Der zweite
Grund ist die weite Kluft, die die beiden Kirchen trennt. Diese
Kluft hat sich schon im 3. christlichen Jahrhundert aufgetan.
Schon die ersten Kirchenlehrer des christlichen Orients und
Occidents, Origines und Tertullian, verraten einen diametralen Gegensatz

der Charaktere, und dieser Kontrast hat sich in den folgenden
Jahrhunderten auf die Organisation beider Kirchen übertragen.
Origines baute auf dem Fundament der christlichen Lehre die
Lehre vom Universum auf, Tertullian betrachtete das Christentum
lediglich als Lebensvorschrift. Origines hielt die Vernunft für eine
Stütze des Glaubens, Tertullian hatte eine kindische Furcht vor
der Philosophie und stützte sich in Sachen des Glaubens lediglich
auf die Autorität der Kirche. Origines war tiefgründig, mit seinem
Blick Himmel und Erde umfassend, Tertullian seicht und kleinlich.
Origines war mild und tolerant, Tertullian grausam und unnachsichtig.

Nach des Origines Ansicht ist die Kirche dazu da, die
Menschheit geistig zu erneuern durch die Liebe und Ergebung in
den Willen Gottes —, für Tertullian ist die Kirche nur eine
äusserliche Organisation zum Zwecke der Bewahrung eines Häuflein
Auserwählter vor der ewigen Verdammnis. Origines legt Wert auf
die innere Herzensreinheit, Tertullian nur auf äussere Werke. Kurz :



— 264 —

Tertullian ist die Verkörperung des hochmütigen Pharisäers, der
kein Erbarmen und kein Mitleid mit den Sündern hat, während
Origines von Liebe, Demut und Nachsicht geleitet wird ».

Ein anglikanischer Besuch in Russland. — Von Bedeutung
für die freundschaftlichen Beziehungen der anglikanischen Kirche
zur griechisch orthodoxen ist der Besuch anglikanischer Parlamentarier

und Bischöfe in Petersburg und Moskau geworden. Über
die Vorgeschichte und den eigentlichen Zweck dieser Reise wurde
nichts bekannt. Tatsache ist, dass die englischen Gäste, die am
25. Januar in Petersburg eintrafen, mit Auszeichnung empfangen,
dass ihnen besonders Gelegenheit zu einem Einblick in das kirchliche

Leben und die Liturgie der russischen Kirche gegeben und
dass der Unionsgedanke eifrig besprochen wurde. Von den vielen
kirchlichen Festlichkeiten sei nur der Gottesdienst in der
anglikanischen Kirche in Petersburg erwähnt. Es nahmen daran vier
anglikanische und vier russische Bischöfe teil, die alle im Ornat
erschienen waren und Platz im Chor der Kirche genommen hatten.
Der Gottesdienst bestand in einem Hochamt nach anglikanischem
Ritus. In der Predigt sprach der Bischof von Ossory in begeisterten
Worten über die Einigung der beiden Kirchen. Am 27. Januar
nahmen die englischen Gäste an einer offiziellen Sitzung der hl.

Synode, der obersten Behörde der orthodoxen Kirche Russlands,
teil. Es handelte sich um die kirchliche Ernennung eines Bischofs.
Die Konsekration des neuen Bischofs fand am 28. Januar statt.
Die englischen Bischöfe nahmen an der Feier teil. Die
Konsekration wurde von zwei Metropoliten und acht andern orthodoxen
Bischöfen vollzogen. Unmittelbar nach der eigenen Konsekration
hatte der neue Bischof nach orthodoxem Ritus einen Diakon zu

ordinieren, um auf diese Weise sein Amt tatsächlich auszuüben.
Zu den vielen interessanten Besuchen in Petersburg gehörte

auch der des grossen Frauenklosters, das über 500 Nonnen
beherbergt. Auch in Moskau wurden die Gäste im Auftrage des in
Petersburg zurückgebliebenen Metropoliten in alle Kathedralen und

grossen Klöster geführt. Am 4. Februar nahmen sie an einer
Priesterweihe teil. In einem kaiserlichen Extrazug wurden sie von
Moskau nach dem etwa 40 Meilen entferntem Dreifaltigkeitskloster
gebracht.

Wichtiger als die Besichtigung dieser Kirchen und Klöster
waren die Veranstaltungen zur Förderung kirchlicher Verständigung.
Sabler, der Oberprokurator der hl. Synode, machte in einer Rede
den Papst für den kirchlichen Zwiespalt verantwortlich und gab
die Versicherung, dass die orthodoxe Kirche ebensowenig wie die

anglikanische von den päpstlichen Machtansprüchen etwas wissen



— 265 —

wolle. Rodzianko, der Präsident der Duma, erklärte geradezu:
« Die anglikanische Kirche steht uns am nächsten. » Das war die
Stimmung, die in jeder Zusammenkunft sich offenbarte. Zur
Befestigung dieser Stimmung wurde am 30. Januar im Amtsgebäude
des Oberprokurators unter dem Vorsitz des Bischofs Eulogius von
Holm ein russischer Verein zur Förderung der kirchlichen Einigung
zwischen Orthodoxie und Anglikanismus gegründet. Zur Eröffnung
der feierlichen Sitzung verlas der Präsident einen Beschluss der
hl. Synode, mit welchem die Statuten des Vereins genehmigt
worden waren. Die Verhandlungen waren kurz. Es wurde
ausdrücklich bemerkt, die russische Kirche müsse orthodox, die
englische müsse anglikanisch bleiben ; aber es sei die Interkommunion
anzustreben.

Ein Schwesterverein besteht schon seit längerer Zeit in England

mit dem Namen: «Anglo-Eastern Orhodox Church Union
Society. » Das Komitee des russischen Vereins besteht aus Bischof
Eulogius, Präsident, Bischof Innocenz von Yakutsk, M. Lodegensky,
M. Nicanoroff und dem anglikanischen Geistlichen R. H. Cragg.

1 Wir freuen uns aufrichtig über diese bedeutsamen Vorgänge»,
so schreibt der « Katholik » in Bern, « müssen aber bekennen, dass

wir nicht recht begreifen, welche Hindernisse der Interkommunion
eigentlich noch entgegenstehen, wenn man in der beschriebenen
Weise an gemeinschaftlichen Gottesdiensten teilnehmen darf. Das
Verhalten der römischen Kirche, die keinem nichtrömischen
geistlichen Würdenträger gestatten würde, in Amtskleidung im Chor
der Kirche an einem Gottesdienst teilzunehmen, weil das eine
« communicatio in sacris » (Betätigung der Gemeinschaft in heiligen
Dingen) wäre, scheint uns logischer — allerdings nicht lobenswerter

— zu sein. Mögen sich aber die Herren Theologen beider
Kirchen an die Arbeit machen. Wir wünschen ihnen gesegneten
Erfolg, zweifeln aber ernstlich daran, dass mit theologischen
Auseinandersetzungen sehr viel erreicht werde. »

Der Besuch hat in der kirchlichen Presse Englands und Russlands

zu eingehenden Betrachtungen über die Unionsbestrebungen
geführt. Unser Mitarbeiter Jordan Ilitsch hat einige Stimmen aus
der russischen Presse zusammengestellt :

« S. Peterburgskija Wjedomostie » (Die Petersburger Zeitung)
gesteht in einem Artikel über die Vereinigung der Kirchen, dass
die Frage der Union mit den Anglikanern nicht nur vom
russischen Gesichtspunkt aus, sondern mit Rücksicht auf den ganzen
orthodoxen Osten, den griechischen und slavischen, betrachtet und
gewürdigt werden müsse. Sie könne nur durch eine ökumenische
Kirchenversammlung gelöst werden, die — nach der Meinung des
Blattes — zu Myriach Lykie stattfinden sollte.



— 266 —

Die Zeitung « Rossia » ist wegen eines Artikels « Morgenland
und Anglikanismus » von einigen russischen Zeitungen scharf
verurteilt worden. Darin wird der anglikanischen Kirche grössere
Bedeutung als der morgenländischen beigemessen. Das Blatt
empfiehlt die Gründung einer speziellen Zeitung zur Behandlung
der Unionsbestrebungen.

« Semschzina » gesteht, dass die Union wichtig, aber in jetziger
Zeit undurchführbar ist. « Die Vereinigung der Kirchen ist nur
unter Konzessionen beider Kirchen möglich. Und welche Konzessionen

können gemacht werden, die kein Schisma hervorrufen?
Die Zeit stellt uns Aufgaben und Arbeiten für die ganze Menschheit.

Gott gebe uns, dass wir mit unseren eigenen Angelegenheiten

fertig werden. »

<; Nowoe Wremja » (Die neue Zeit) berichtet, dass die
Vereinigung zwischen morgenländischer und anglikanischer Kirche
nicht nötig sei und bevorzugt die Union mit der römisch-katholischen

Kirche « Es ist klar, dass kein Grund vorliegt, dass

wir die anglikanischen Bekenntnisse und die Anglikaner unsere
morgenländischen annehmen. Viel besser ist die Idee der
Vereinigung der morgenländischen und römischen Kirche, d. h. des

Papsttums mit dem griechischen Patriarchat, aber dafür ist auch
nicht die geringste Aussicht. Das Hindernis besteht nicht nur im
filioque, sondern in der Prätension der Weltregierung des
griechischromanischen Statthalters Christi. Ein anderes Hinderniss ist der

allgemeine Verfall der Religion und die allgemeine kirchliche
Gleichgültigkeit. »

In Nr. 4 bringt die Zeitschrift « Zerkowen Wjestnik » (Der
kirchliche Bericht) eine Kritik der Kundgebungen der russischen
Presse, besonders der drei letzten Zeitungen. Sie schreibt: «Die
wisantische Kirche hat eine ausserordentlich berühmte Vergangenheit,

weil sie immer den orthodoxen Glauben als Erbschaft der
katholischen ungeteilten Kirche unverändert bewahrt Sie ist
die einzige wahrhaftige Kirche Christi. Ihre Türe ist geöffnet für
alle, welche die Vereinigung mit ihr suchen, sie müssen mit
Bereitwilligkeit und unbedingtem Gehorsam ihrem liebreichen Ruf
und ihrer Leitung folgen. Das ist der einzig richtige Weg zur
Vereinigung andersgläubiger Christen mit den Orthodoxen, einen
andern gibt es nicht, weil kein anderer denkbar ist Die
theologische Behandlung der Union kann für subjektive
Beleuchtung und Würdigung einzelner Punkte grossen Spielraum
gewähren, aber ohne jede Konzession auf das Konto der
morgenländischen Kirche, ohne jeden Kompromiss zum Nachteil ihrer
dogmatischen Wahrheit und ihrer kanonischen Würde. Solche Kon-



- 267 —

Zessionen können nicht gemacht werden, weil sie ein Schisma
erzeugen könnten. In der Presse wurde schon die Meinung
geäussert, die Vereinigung der Kirchen sei hoffnungslos Das
beweist nicht nur die allgemeine Kenntnis der gegenwärtigen Lage
der Anglikaner, sondern auch die Unterhandlung mit den
Altkatholiken, welche der morgenländischen Kirche viel näher stehen.
Im besten Fall kann man sagen, dass die Vereinigung noch in
weiter Ferne ist. Aber die russischen Anhänger der Union rechnen
nicht auf Erreichung des Zieles in nächster Zukunft. Für sie, wie
für die anglikanischen Freunde ist die Union das letzte Ziel,
welches vielleicht je erreicht wird Der anglikanische Verein
stellt über alles das Ziel : Förderung der gegenseitigen Sympathie,
des gegenseitigen Begreifens und der freundschaftlichen Beziehungen.
Der russische Verein kann diesen Programmpunkt vollständig
annehmen Eine solche Verbindung ist in jetziger Zeit sehr

nötig. Sie kann dem Einfluss des Freidenkertums entgegenwirken,
welches im Abendland und im Morgenland als der allgemeine
Feind des Christentums erscheint. Ausserdem wird eine solche
Verbindung eine Erhöhung der Religion und eine Belebung der
kirchlichen und religiösen Interessen zur Folge haben. Alle Christen
werden eine einzige geistliche Herde unter der Leitung des einzigen
Hirten Christus bilden. Hier liegt der Grund der Unionsversuche
und die Ursache der Sehnsucht des orthodoxen Ostens und des

andersgläubigen christlichen Westens, deshalb wollen wir alle für
den Frieden der ganzen Welt beten. »

Adolf Küry.


	Kirchliche Chronik

