Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)
Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— Bl ==

BIBLIOGRAPHIE.

BEUNINGEN, Fr. van: Die Enthiillung der Zukunft durch den
Herrn Jesum Christum, genannt die Offenbarung St. Johan-
nis, erkldrt mit zwei Kartenbeilagen. Georg Neuner, Riga
1911. 240 S.

Der Verfasser bekennt im Vorwort, dass ihm die letzte
der hl. Schriften des Neuen Testamentes ein dunkles Buch ge-
wesen, bis ihm das im Jahre 1900 in Riga erschienene Buch:
,2Das Kommen des Messias, des Konigs und seines tausend-
jahrigen Reiches“, das ,auf Grund der umfangreichen, aber
wenig libersichtlichen Werke des Englinders Gr. Guiness eine
im grossen und ganzen zweifellos richtige Erkliarung der Offen-
barung St. Johannis und auch des Buches Daniel bot“, den
Schleier von der geheimnisvollen Schrift gehoben habe. Ihm
folgt der Verfasser, mit staunenswertem Fleisse Stein um Stein
zusammentragend, ordnend, berichtigend und bessernd. Wir
konnen ihm jedoch auf seinen Wegen nicht folgen. Es ent-
geht dem Verfasser unseres Erachtens, dass die Offenbarung
Johannis, insofern deren prophetischer Inhalt im wesentlichen
iiber die schon von Christus ausgesprochenen und zum Teil
sogar in der jiidischen Tradition liegenden Weissagungen iiber
die letzten Dinge nicht hinausgeht, weniger in ihrem Inhalt,
als in ihrer Form den Charakter einer Apokalypse tragt.
Damit aber werden auch die vom Verfasser gezogenen Schliisse
hinfillig. W. ScH.

BULLE, Ferdinand: Franziskus Hemsterhuis und der deutsche
Irrationalismus des 18. Jahrhunderts. Jena, Eugen Diede-
richs, 1911. Preis br. M 1. 50.

Wir sind gewohnt, das achtzehnte Jabrhundert als das
Zeitalter des Rationalismus zu betrachten. Und doch bezeichnet



— 547 —

diese tberlieferte Formel die verwickelte geistige Struktur des
Zeitalters der Aufklirung nur in héchst unzureichendem Masse:
weder der ihm eigene sentimentale Gefiiblsiiberschwang auf
moralischem und &sthetischem Gebiete noch die stiirmische
Gébrung des sozialen und politischen Lebens gelangen darin
zum Ausdruck. Die Einseitigkeit, die der nun einmal fest-
stehende Begriff an sich trigt, wird also einer vielfachen Er-
ginzung durch die historische Forschung bediirfen. Die eng-
lischen Moralphilosophen und der etwas spiter einsetzende,
aber in seiner Wirkung auf die Zeit sie alle iiberragende Ein-
fluss Rousseaus bewirken eine Umwiélzung des kontinentalen
und besonders auch des deutschen Denkens, die schon in der
Weltanschauung Kants zutage tritt!), dann in der Willens-
philosophie Fichtes, in der #&sthetisch gefirbten Naturphilo-
sophie Schellings, in der im Gefiihl des Unbedingten veran-
kerten Philosophie Jacobis ihren Niederschlag gefunden hat.
Die gedanklichen und gefiihlsmissigen Antriebe dieser Ent-
wicklung sind ungemein reichhaltig. Wir spiiren das unmittel-
bar, wenn wir die Vielseitigkeit der geistigen Interessen und
zugleich die phantasievolle Genialitit bewundern, mit der die
Romantik diesen Interessen nachgeht. Wir brauchen daneben
nur die niichterne Verstandigkeit, den selbstzufriedenen Niitz-
lichkeitsstandpunkt zu stellen, der hundert Jahre zuvor die Geister
beherrschte. Doch zwischen dem Anfange dieser Bewegung
und ihrem Abschluss, zwischen ihren Propheten und ihren Voll-
endern stehen eine Reihe von Vermittlern, Denker zweiten
Ranges, in welchen sich die Einfliisse des alten Rationalismus
mit den Inspirationen der neuen Zeit in eigentiimlicher Weise
kreuzen, Unter ihnen niramt Franziskus Hemsterhuis, der Freund
der Fiirstin Amalie von Gallitzin, eine bedeutende Stelle ein.
Die Vermittlerrolle dieses Denkers und namentlich seinen Ein-

) Fragmente aus dem Nachlasswerke (Hartenstein) VIII, 624. «Ich
bin selbst aus Neigung ein Forscher. Ich fiihle den ganzen Durst nach
Erkenntnis und die begierige Unruhe, darin weiter zu kommen, oder auch
die Zufriedenheit bei jedem Fortschritte. Es war eine Zeit, da ich glaubte
dieses alles konne die Ehre der Menschheit machen, und ich verachtete
den Pobel, der von nichts weiss. Rousseau hat mich zurecht gebracht.
Dieser verblendete Vorzug verschwindet, ich lerne die Menschen ehren,
und wiirde mich viel unniitzer finden, als die gemeinen Arbeiter, wenn
ich nicht glaubte, dass diese Betrachtung allen iibrigen einen Wert geben
kénne, die Rechte der Menschheit herzustellen. »



-- 548 —

fluss auf das deutsche Geistesleben um die Wende des 18, Jahr-
hunderts zu schildern, darf darum als eine recht dankenswerte
Aufgabe betrachtet werden, die von Bulle in griindlicher und
gliicklicher Weise gelost worden ist.

Bulles Untersuchung befasst sich weniger damit, die Ein-
flisse von Hemsterhuis auf einzelne von ihm abhéngige Denker
-nachzuweisen; sie stellt vielmehr die Probleme in den Vorder-
grund und lisst uns den Anteil erkennen, den Hemsterhuis an
ihrer Losung genommen hat. Dabei tritt dann in geniigender
Deutlichkeit zutage, inwiefern diese Losung dem Bewusstsein
der Zeit entspricht und darum auch bei verwandten Denkern
und Dichtern Anklang gefunden hat.

In einem einleitenden Kapitel werden wir kurz iiber Hem-
sterhuis’ Leben unterrichtet, insbesondere auch iiber seine Be-
ziehungen zur Firstin Gallitzin. Es folgt eine Charakteristik
der geistigen Eigenart des 18. Jahrhunderts: Diese wird be-
stimmt durch den mathematischen Rationalismus auf der einen
Seite, dessen Geltung allerdings durch Hume und franzosische
Skeptiker schon sehr in Frage gestellt wird, durch den irra-
tionalen Individualismus auf der andern Seite (S. 9—11). —
Hemsterhuis, wiewohl von mathematischen Interessen erfillt
(S. 11), steht mit seiner Gesinnung auf der Seite des Indivi-
dualismus; er will ,auf allen Gebieten, in die der Mensch mit
einem Teil seines Wesens eingeht, die Unabhingigkeit und
Einzigartigkeit des Individuums, seine Unantastbarkeit allen
Normen gegeniiber darstellen“. Aus dem Erlebnis des Indivi-
duums sollen wir die Welt begreifen. Daher werden nicht nur
,Oewissheiten des Gefiithls zu Voraussetzungen des Erkennens,
sondern die Welt, der Gegenstand der Erkenntnis, wird auch
mit Gefiithlselementen durchzogen, und damit im Gegenstand
wie im Erkennen (Gemeinsamkeiten gefunden, die in gleicher
Weise aus Irrationalem zusammengesetzt sind“ (S. 12). Das
sympathische Miterleben, die Liebe weisen den Weg zur Er-
kenntnis. Diese selbst kann nur in unmittelbarer Empfindung
unser eigen werden (S. 13). Die Intuition, das grundlegende
Erkenntnisverfahren fiir Hemsterhuis, besteht in einem unmittel-
baren Erfassen unserer Beziehungen zu der uns umgebenden
Wirklichkeit. Und entsprechend erfassen wir uns selbst in der
unmittelbaren Gewissheit des Gefiihls: je sens, ainsi je suis.
Die Annahme der Existenz anderer wird dagegen nur durch



— 549 —

den Glauben an deren Empfindungsfihigkeit ermittelt (S. 17).
— Ganz allgemein geht also Hemsterhuis auf das individuelle
Gefiihl als den Eckpfeiler aller Erkenntnisgewissheit zuriick.
Unsere Erkenntnis selbst aber begreift nur einen Ausschnitt
der Wirklichkeit. ,Das Universum muss viel mehr Seiten
(faces) haben, als wir unter den Kategorien des Hoérbaren,
Greifbaren, Sehbaren auffassen“ (S. 18). Dadurch bekommt die
Welt den Charakter des Geheimnisvollen, Unerschopften, nicht
mit dem Verstande Auszumessenden. Dieses um so mehr, als
der Mensch auch die ihm in seinen Vorstellungen zugéingliche
Welt nur durch Symbole bezeichnen kann. — Die mangelnde
Sicherheit rationaler Erkenntnis wird durch die Instinktsicher-
heit des Gefiihls ersetzt. Das gilt insbesondere fiir jede Art
praktischer Lebensbetatigung durch den Menschen. Das _or-
gane moral* soll ihm nach Hemsterhuis die Direktiven seines
Handelns geben. ,Dieses Organ vermittele der Seele ebenso
sichere Wahrnehmungen wie das Auge, das Ohr. Wir tduschen
uns in den Empfindungen der Liebe, des Hasses ebensowenig
wie in der Wahrnehmung eines Baumes“ (S. 22). Das mora-
lische Organ ist das Medium, durch welches die menschliche
Gesellschaft zu einer Einheit verschmilzt. Denn zu seinen pri-
mitiven Ausserungen gehért bei jedem Individuum das Mitge-
fiihl, die Sympathie fiir die Freuden und Leiden anderer. Die
moralischen Sensationen aber, die es in dieser Art erlebt, setzen
sich ihm in ethische Urteile, in Regeln fiir sein praktisches
Verhalten um. Bulle erinnert mit Recht an die Verwandtschaft,
aber auch an den Gegensatz der Hemsterhuisschen Ableitung
der Moral zu Adam Smith. Bei diesem wird allerdings die
Entstehung der sittlichen Gesetze auf die Beurteilung anderer
zuriickgefiihrt; sie erhalten dadurch von vornherein einen ob-
jektiven Charakter. — Sowie der Mensch durch sein mora-
lisches Organ einen geistigen Zusammenhang mit anderen Wesen
gewinnt, so auch mit Gott. Erst durch dasselbe umschliesse
ihn und Gott das Band einer gemeinsamen Liebe. Denn auch
Gott ,ist mit diesem Organ und zwar in unendlich viel hé-
herem Masse begabt. Er ruht in sich und in dem unendlichen
Gliick, das Universum auf diese Weise zu besitzen“. — Man
stelle diesem mystischen Zusammenhang Gottes und der Welt
den rationalistischen Gottesbegriff des Aristoteles gegeniiber,
der nur in unendlicher Zeitenferne einmal mit der Welt in



— 550 —

Beriithrung gekommen ist, um ihr Bewegung und Leben zu
verleihen, im iibrigen aber im Denken seiner selbst seine voll-
kommene Befriedigung findet! Ohne weiteres wird dann ver-
stindlich, wie wenig die Romantiker mit diesem verstandes-
missig deduzierten Gottesbegriff anzufangen wussten. Die #us-
sere gedankliche Beziehung gilt ihnen nichts, das innere Er-
leben alles. In diesem Sinne diirfen wir Novalis als den be-
rufensten Interpreten der Hemsterhuisschen Lehre ansehen:
»Durch den moralischen Sinn wird uns Gott vernehmlich. Der
moralische Sinn ist Sinn fiir Dasein, ohne &dussere Affektion,
der Sinn fir Bund, der Sinn fiir das Hochste, der Sinn fir
Harmonie, der Sinn fiir freigewéhltes und erfundenes und dem-
nach gemeinschaftliches L.eben und Sein, der Sinn fir das Ding
an sich, der echte Divinationssinn“ (Bulle, S. 27).

Der moralische Sinn als das Mittel eines allumfassenden
Weltverstindnisses darf nun nicht als eine zufillige Begabung
einzelner angesehen werden, die dadurch einen seltenen Vorzug
vor allen anderen gewinnen wiirden, er ist vielmehr eine all-
gemeine Anlage, die in jedem Menschen ihre Wirkung #ussert.
— Es ist tiberraschend, dass wir zur Begrimdung dieser Be-
hauptung auf Newtons Lehre verwiesen werden, dass die Be-
wegungen des Weltsystems aus dem Gegeneinanderwirken der
Zentripetal- und Zentrifugalkraft zu erkliren seien. In genauer
Parallele zu diesem Gesetz des Makrokosmos sollen nun, so
erkliren Hutcheson und bestimmter noch Hemsterhuis, in dem
Mikrokosmos der menschlichen Seele ein Prinzip der Assimi-
lation (Anziehung, Liebe) und ein Prinzip der Individuation
(Abstossung, Hass) wirksam sein und das psychische Leben
beherrschen. Wir betrachten hier nur die Ausserungen des
Prinzips der Assimilation?!). Ihm zufolge strebt die Seele nach
einer vollstindigen und. innigen Vereinigung mit allem, was
ausser ihr ist. Doch die Intensitit dieses Strebens ist eine
verschiedene den Objekten entsprechend, worauf es sich richtet.
,Am tiefsten eins werden kann der Mensch mit Gott; die Liebe,
die wir zu den Menschen, zur ganzen Welt empfinden, erreicht
in der Sehnsucht nach ihm ihren Hohepunkt“ (Bulle, S. 34).

1) ﬁbrigens bedeutet das Prinzip der Individuation auch bei Hemster-
huis sehr wenig. Er hat die von ihm vorausgesetzte Doppelheit zweier
entgegengesetzter Kriifte nicht gleichwertig beriicksichtigt. Die Zentfifugal-
kraft hatte ihm schon in der Natur einen nur negativen Wert (Bulle, S. 37).



— 551 —

Aber die Liebe zu Gott verbleibt unter den Bedingungen des
irdischen Lebens auf dem Wege einer ,ewigen Annéherung®,
weil uns unser Koérper, unsere Organe an einer vollen Vereini-
gung mit ihm hindern. Erst der Tod macht die Seele frei.
Allein in seltenen Stunden mag diese Freiheit schon voraus-
empfunden und genossen werden. Im Enthusiasmus erlebt der
" Mensch eine Steigerung aller seiner Kriifte, die ihn ,das Wahre,
Schone und Erhabene ohne Anstrengung, ohne Miihe schauen
lisst. — Alle diese Gedanken tragen das Geprige platonischen
Geistes; man erkennt, wieviel Hemsterhuis seinen platonischen
Studien zu danken hat. — Bulles Untersuchung lenkt nun unser
Interesse vor allem auf die Wirkung, die die religionsphilo-
sophischen Gedanken von Hemsterhuis auf die Denker und
Dichter seiner Zeit ausgeiibt haben. Sie wird im einzelnen bei
Herder, Schiller, H6lderlin, Novalis, Friedrich Schlegel, Schleier-
macher und Geethe nachgewiesen (S. 37—56). Bulles Ausfiih-
rungen geben hier einen bedeutsamen Beitrag zur Geschichte
der Philosophie, in mancher Hinsicht eine Erginzung zu den
tief angelegten Untersuchungen des unléngst verstorbenen Ber-
liner Philosophen Wilhelm Dilthey iiber ,Das Erlebnis und die
Dichtung*“.

In den drei letzten Kapiteln behandelt Bulle Hemsterhuis,
ethische, geschichtsphilosophische und édsthetische Anschauungen.
Auch sie werden durch reiche historische Beziige in den Zu-
sammenhang ihrer Zeit gestellt. Fir unseren Zweck eriibrigt
sich hier ein Eingehen auf Einzelheiten. War es uns doch vor
allem darum zu tun, den religionsphilosophischen Gehalt der
Hemsterhuisschen Gedanken anzudeuten, sowie sie Bulle uns
vor Augen filhrt. Aber auch der iiber den bezeichneten Rahmen
hinausgehende Teil seiner Untersuchung bietet dem Literar-
historiker wie dem Kulturphilosophen ein reichhaltiges und ge-
schickt bearbeitetes Material und bildet einen sehr schiitzens-
werten Beitrag zur Geschichte der Philosophie des ausgehenden
18. Jahrhunderts, indem sie unseren Blick auf Ausserungen des
philosophischen Zeitbewusstseins richtet, die in ihrer Bedeutung
neben den grossen Systemen des deutschen Idealismus gewohn-
lich nicht genug gewiirdigt werden.

Bonn. Rud. KEUSSEN.



— 552 —

CREMER, Dr. Herm.: Biblisch-theologisches Worterbuch der
neutestamentlichen Grizitit. 10. vollig durchgearbeitete und
vielfach verinderte Ausgabe. Gotha 1911, Fr. A. Perthes.

- Von dem frither von uns angezeigten und in seiner Eigen-
art und Unentbehrlichkeit fiir die neutestamentliche Wissen-
schaft charakterisierten Werke liegt nunmehr die zweite Liefe-
rung vor. Sie reicht von «gery bis dixatos und enthilt die Seiten
161—304. Das Worterbuch soll sieben Lieferungen zum Preise
von 4 M umfassen. Bei der griindlichen, durch Professor Dr.
Julius Kogel in Greifswald vollzogenen Umarbeitung erklért
sich das langsame Fortschreiten der Ausgabe, das aber ander-
seits eine leichtere Anschaffung ermoglicht. Besonders hervor-
gehoben sei, dass dieses nicht nur philosophische, sondern auch
theologische Lexikon fiir den praktischen Theologen, insbeson-
dere fiir den Prediger, einen unerschopflichen Schatz der Be-
lehrung und der Anregung bildet. G. M.

GOTTESLEBEN, N., und SCHILTKNECHT, J. B.: Die biblische Ge-
schichte auf der Mittelstufe der katholischen Volksschule.
6. verb. (Doppel-) Auflage. Paderborn 1912, Ferdinand Scho-
ningh. IX und 383 S. M 3. 20.

Dies.: Die biblische Geschichte auf der Oberstufe der katho-
- lischen Yolksschule. 8. (Doppel-) Auflage. Paderborn 1911,
Ferdinand Schéningh. XIV und 751 8. M 5. 60.

Der erste Band des genannten Werkes ,Die biblische Ge-
schichte auf der Unterstufe“ wurde bereits frither in dieser
Zeitschrift erwiahnt. Auch in den beiden jetzt vorliegenden Bén-
den haben die Verfasser, zwei tiichtige Schulménner mit reicher
Erfahrung, ein Werk geschaffen, das, verstindig gebraucht, sich
als wertvolles Hiilfsmittel fiir den Unterricht erweisen wird.
Es regt die Tétigkeit des Lehrers an und zeigt die Wege, die
zu einem erspriesslichen Unterricht fithren. Und gerade das
soll ja ein Handbuch leisten, nicht soll und darf es dem Lehrer
jegliche eigene Arbeit abnehmen. Alle drei Binde seien der
Beachtung empfohlen. MN.



~— 583 —

Hamum, Franz: Die Schonheit der katholischen Moral. Vortrige
zur Einfihrung in ihre Geschichte. Apologetische Tages-
fragen. 9. Heft. Preis M 1. 20. M.-Gladbach 1911. Volks-
vereins-Verlag.

Die vorliegende Schrift gehort in die Klasse eines populir
apologetischen Schrifttums hinein, die, leider weit verbreitet,
darauf angelegt ist, bei Unkundigen eine bestimmte Suggestion
wachzuerhalten — weitergehende Anspriche wird schwerlich
jemand ernst nehmen konnen. Hamm versucht, ausgehend von
der Fiktion, dass die altchristliche Ethik im wesentlichen dem
System moderner romischkatholischer Moralisten gleichgeartet
sei, eine Ubersicht iiber die Entwicklung der christlichen Ethik
zu geben. Der Faden, den er dazu verwendet, ist recht diinn
und dazu noch meist aus fremdem Garn gesponnen. Eine wirk-
liche Einsicht in das ethische System auch nur eines fithrenden
Denkers wie Augustinus oder Thomas von Aquin wird uns
durch die dirftigen Charakteristiken der Inhaltsangaben des
Verfassers an keiner Stelle vermittelt. Auch auf eine selb-
stindige Beurteilung der verschiedenen Systeme und Richtungen
verzichtet er fast vollstindig; er bietet uns statt dessen in an-
gemessenen Abstinden immer wieder Zitate aus Mausbach,
Willmann, der sein Kronzeuge fiir die Beurteilung des scho-
lastisch-philosophischen Denkens ist, weiter auch aus prote-
stantischen Quellen wie Seeberg, Harnack u. a. Doch gelegent-
lich zitiert er auch die behandelten Schriftsteller selbst. Das
von ihm befolgte Verfahren ist dann aber, wie ein Beispiel
zeigt, hochst bedenklicher Art. Das Ireniuszitat Seite 24 f. ist
wenigstens in der von dem Verfasser beliebten Kompilation
nichts als eine grobe Filschung. — Die Erlduterung, die er
diesem ,klassischen Texte“ folgen lésst, stiitzt sich, woriiber
mit dem Verfasser. zu streiten allerdings miissig sein diirfte,
nur auf den dogmatischen Anspruch des romischen Bischofs in
allen den Glauben, die Sitten und die Disziplin betreffenden
Fragen die oberste Entscheidung in der Kirche in den Hénden
zu haben, stiitzt sich aber mit keinem Worte mehr auf den
wirklichen Text bei Irenfdus. — Von einer polemischen Be-
handlung erklirt der Verfasser Seite 13, wolle er absehen. —
Wie weit er dieser Erklarung inbesondere in Beziehung auf
das Werk des Grafen Hoensbroech tiber die katholische Moral
nachgekommen ist, sei hier an einigen Beispielen nachgewiesen.



— 554 —

Seite 59 heisst es: ,Was wire aus dem ganzen Anklagebuch
Hoensbroechs gegen die katholische Moral geworden, wenn er
das Werk des Firsten der Scholastik in objektiver, ehrlicher
Darstellung zugrunde gelegt hatte! Er wollte es nicht kennen. .,
Um so unbeirrter konnte man behaupten und irrefiihren.“
Seite 69: ,Die Fihrung im beklagenswerten Angriffe darf ohne
Zweifel Paul von Hoensbroech beanspruchen. Woher kommt
das? Von Ruville sagt mit Recht: ,Die abgefallenen Priester
miissen ja schwarz malen, um ihre Tat zu rechtfertigen, und
die Gehissigkeit gegen die Kirche steht ihren Darlegungen an
der Stirne geschrieben.““ Seite 97: ,Der Fachmann, der von
Hoensbreechs Anklagewerk gegen die katholische Moral durch-
liest, kann sich unwilliger Empo6rung nicht erwehren, dass ein
Mann von dieser Vorbildung und aus solcher Familie eine der-
artige Geschichtsklitterung als Objektivitat vorlegt.“ Seite 42
wird Harnack mit folgender Polemik abgefithrt: ,Derartige
Orakelspriiche bei einem Berliner Gelehrten miissen Aufsehen
erregen., Freilich wenn man sich auf Doéllinger als Gewéahrs-
mann fir die Urteile iber die katholische Moral stiitzt und sich
sogar auf von Hoensbroechs ,griindliche Studien“ beruft, nimmt
das Ergebnis nicht wunder. Professor von Ruville fragte sich
einmal, was miisse das fiir ein Christusbild geworden sein, wenn
Judas seine ,griindlichen Studien und Erlebnisse“ aufgeschrieben
hatte? Doch genug davon.Y — Auch der Leser wird wohl von
diesen Proben der nicht polemischen Art des Herrn Professor
Hamm genug haben. — Zum Schlus noch eine Bemerkung:
Der Verfasser bespricht in seiner Darstellung der Entwicklung
der christlichen Ethik auf katholischem Boden auch die ,in
ihrer Art hervorragenden Werke“ von Seiler und Hirscher,
schriankt dieses Lob allerdings sogleich wieder durch einige
Randglossen ein, in welchen er ihnen Mangel an Methode und
auch an kirchlicher Korrektheit zum Vorwurf macht. Aber
dann ldsst er doch die beiden grossen Theologen je in einem
langeren Auszug selbst zu Worte kommen. Wer diese Ausziige
liest, wird, glaube ich, das Empfinden haben, dass aus ihnen
die Schonheit der katholischen und christlichen Moral leben-
diger hervorleuchtet, als aus der umstindlichen geschichtlichen
Darlegung des Verfassers. R. K.



=  BBE

Kalender 1913 fiir das altkatholische Haus. Schriftleitung Dr.
Otto STEINWACHS, Stadtpfarrer in Mannheim. 3. Jahrgang.
Kempten im Allgdu 1912. Verlag des Reichsverbandes alt-
katholischer Jungmannschaften. XIV, 58 S. 4°. M 0.50 =
K 0. 60.

In schlichtem, geschmackvollem Gewande reiht sich der
Kalender im alten Geist und Sinn an seinen Vorginger (vgl.
S. 133 dieses Jahrgangs unserer Zeitschrift) an. Das Gemeinde-
verzeichnis ist nun auch auf die ,Nationalkatholische (altk.)
Kirche in Amerika“ ausgedehnt worden, so dass es fortan die
Adressen sdmtlicher altkatholischen Kirchen und Gemeinden
enthilt, bis auf geringfiigige Liicken. Ad. TH.

KLUGER, Dr. Herm.: Friedrich Delitzsch, der Apostel der neu-
babylonischen Religion. Ein Mahnruf an das deutsche Volk.
Leipzig, Kriiger & Cie., 1912. 180 S.

Vorliegende Schrift ruft uns eine kleine, aber inhaltsvolle
Schrift des seligen Bischofs Weber aus dem Jahre 1903 in die
Erinnerung zuriick: ,Kaiser Wilhelm II. an Admiral Hollmann
iiber Babel und Bibel. Im Winter des Jahres 1902 hielt Prof.
Delitzsch in der Singakademie zu Berlin einen Vortrag liber
,Babel und Bibel“ (Babel als Interpret und Illustrator der
Bibel) und einen zweiten Vortrag iiber dasselbe Thema im
Winter 1903. Uber diese Vortrige schrieb Kaiser Wilhelm II.
an Admiral Hollmann u. a.: ,Leider verliess Prof. D. den
Standpunkt des strengen Historikers und Assyriologen und geriet
in theologisch-religitse Schliisse und Hypothesen hinein, welche
doch recht nebelhaft oder gewagt waren.“ Dieser Auffassung
stimmte auch Bischof Weber in seiner Schrift durchaus zu,
indem er betonte, dass Prof. D. seine Zuhérer nur mit dem In-
halte der durch die babylonisch-assyrischen Ausgrabungen zutage
geforderten Dokumente und ihrer Bedeutung fiir die Geschichte
des israelitischen Volkes bekannt zu machen hatte, dass er
aber im Fortgange vor allem seines zweiten Vortrages den
Boden der Geschichte verliess und sich in ein ganz anderes
Gebiet, in das der Theologie oder spekulativen Philosophie ver-
lor, wozu ihm die durch die Ausgrabungen gewonnenen Funde
weder eine Veranlassung, noch eine Berechtigung geben konnten.



— b6 —

Die Schrift Dr. Kliigers fiihrt dies weiter aus. Sie stellt sich
die Aufgabe, ,aus dem reichen Material der assyrisch-babylo-
nischen Inschriften in knapper Form das zusammenzustellen,
was dort an religiosen Lehren und Vorschriften enthalten ist,
um so ... die Bibel, dieses gottliche Verméachtnis an die
Menschheit, von dem babylonischen Schutte, mit dem dieser
Gelehrte (Delitzsch) sie beworfen hat, zu reinigen“. In klarer,
tiberzeugender Weise fiihrt Dr. Kliiger Professor Delitzsch’
Schlussfolgerungen ad absurdum. W. ScH.

K~opF, Dr. Rud.: Die Briefe Petri und Judi. Gottingen, Van-
denhoeck & Ruprecht, 1912. 329 S. M 6. 40, geb. M 8.

Das vorliegende Werk bildet eine vollige Neubearbeitung
der entsprechenden Teile des von Heinr. Aug. W. Meyer be-
griindeten neutestamentlichen Kommentars (7. Auflage der
12. Abteilung). Das ,vollig neubearbeitet® findet seine Begriin-
dung darin, dass damit der Meyersche Kommentar fir die Briefe
Petri und Judid auf die Bahn getreten ist, welche bereits die
Umarbeitung der Thessalonicherbriefe durch v. Dobschiitz und
des 1. Korintherbriefs durch Joh. Weiss begonnen hatte. Die
Umwandlung ist gegen die dlteren Auflagen um so auffilliger,
als die Briefe Petri und Jud&d in ihrer Bearbeitung durch Dr.
Ed. Huther doch eigentlich zu den schwichsten Teilen des alten
Meyer gehorten. Einer eingehenderen Besprechung des Kom-
mentars sind wir dadurch enthoben, dass wir frither bei der
Neuausgabe der Thessalonicherbriefe und von 1. Korinther die
leitenden Grundsitze ausfiithrlich besprochen haben: Reichliche
Verwendung der religionsgeschichtlichen Methode, Parallelismus
des neutestamentlichen Idioms mit der xowr, vor allem auch
Exegese aus dem grossen Zusammenhang der Briefe und der
Psyche ihrer Verfasser heraus. Nach Knopf sind nicht nur Judas
und II. Petrus, sondern auch I. Petrus nicht von den Trégern
ihres Namens geschrieben. G. M.

LEHMANN, Dr. Edv.: Textbuch zur Religionsgeschichte. Leipzig
1912, A. Deichert Nachfolger. 372 S. M 6, geb. M 7. 20.

Das unter Mitwirkung von Fachgelehrten herausgegebene
Werk bildet die erste Neuerscheinung der ,Sammlung theo-



— 557 —

logischer Lehrbiicher“, wie sie der um die positive Theologie
verdiente Verlag herauszugeben beabsichtigt. Als Serien sind
angenommen: Neues Testament, historische, systematische und
praktische Theologie. Einzelne friihere Verlagswerke, wie Th.
Zahns grosse Einleitung ins Neue Testament und R. Seebergs
Dogmengeschichte, sind der Sammlung eingereiht. Bei Vor-
ausbestellung einer ganzen Serie tritt eine Verbilligung von
10 °/o ein.

Das Textbuch zur Religionsgeschichte ist eine hochst will-
kommene und wertvolle Beihiilfe zu dieser selbst. Die in gros-
serem Zusammenhange gegebenen Texte bieten uns ein zuver-
lassliches Bild von den religiosen Anschauungen und den ent-
sprechenden Gebriuchen in China und Japan, in Agypten und
Assyrien-Babylonien, Indien und Persien, der islamitischen,
griechischen, romischen und germanischen Religion. G. M.

Der Narrenbaum. Deutsche Schwiinke aus vier Jahrhunderten.
Fir das Volk gesammelt und sprachlich erneuert von Heinr.
MoHR. 2. u. 3. verm. Aufl. Freiburg, Herdersche Verlags-
handlung, 1912,

Das Volkstiimliche ist mehr und mehr im Schwinden. Und
doch liegt darin ein Schatz von Gemiit und Poesie. So ist man
denn jetzt eifrig daran, zu sammeln und zu bewahren, was
nach dieser Richtung hin noch vorhanden ist. Einen nicht un-
wichtigen Teil der Volksdichtung bilden die Volksschwéinke.
Und wie Joseph Weigert deutsche Volksschwiinke des 16. Jahr-
hunderts gesammelt, ausgewéihlt und herausgegeben hat (1909),
so folgt ihm hierin H. Mohr, indem er, aus vielen guten Quellen
schopfend, die vorliegenden Schwinke aus vier Jahrhunderten
veroffentlicht. Nicht gelehrten Zwecken will das Buch dienen,
sondern nur allein ,um ein frohlich Gemiit zu machen®. Seinen
Zweck wird es jedenfalls erfiillen. W. SchH.

SCHNITZER, Prof. Dr. phil. et theol.: Katholizismus und Moder-
nismus. Miinchen, Verl. d. Krausgesellsch., 1912, 49 S.

Vorliegende, auf einem Vortrage beruhende Schrift Prof.
Schnitzers ist eine Antwort auf des Innsbrucker Jesuiten P.



— 558 —

Miller in Bernkastel-Kues gehaltenen Vortrige gegen den
Modernismus und die Modernisten und wider alle, welche einer
Uberbriickung der zwischen der katholischen Kirche und der
modernen Kultur klaffenden Kluft das Wort reden. Prof. Sch.
weist vor allem auf die ilibliche Identifizierung von Katholizis-
mus und Ultramontanismus hin und stellt die Frage: ,Ist es
denn wahr, dass Katholizismus und Ultramontanismus identische
Grossen sind?* Um die Frage zu beantworten, beleuchtet er
den Ultramontanismus, seine theologischen Voraussetzungen und
kirchenpolitischen Grundsitze naher und kommt zu dem Er-
gebnis: ,Nein, nein, der Ultramontanismus ist nicht katholisch,
er ist tberhaupt nicht christlich, er ist im Gegenteil der Abfall
von allem Katholizismus und Christentum.“ Der Verfasser schil-
dert den Ultramontanismus als einen Fluch, der auf Kirche
und Menschheit lastet, und kommt zu dem natiirlichen Schluss,
dass der Modernismus eine Kriegserkldrung an den Ultramon-
tanismus, nicht aber an die katholische Kirche ist. — Die
Schrift, auf Quellenbelege gestiitzt, streng sachlich durchge-
filhrt, ist tiberaus lesenswert und verdient weiteste Beachtung.
W. Sch.

SCHULTE, v., Dr. J. Fr., Geh. Justizrat und Prof. der Rechte:
Gegen die Konfessionsschule mit besonderer Beriicksichti-
gung auf Preussen. 1.—3. Aufl. Roth, Giessen 1912. 72 S.
Preis M 1. —.

Eine tberaus zeitgemisse, wichtige Schrift schenkt uns mit
der vorliegenden Arbeit der beriithmte Rechtslehrer. Er prézi-
siert im Vorwort die Veranlassung zu der Schrift: Mit ver-
einten Kriften arbeiten seit Jahren verschiedene Parteien in
Preussen daran, nicht bloss den Grundsatz strenger konfessio-
neller Trennung der Volksschulen unbedingt zu verwirklichen,
sondern auch den geistlichen Behodrden einen massgebenden
Einfluss zu verschaffen. Ultramontane und Protestanten ortho-
doxer Richtung sind dabei im Bunde. Auch die Liberalen, soweit
sie nicht der dussersten Linken angehéren, scheuen sich, der
Frage nahe zu treten: Hat der Grundsatz der konfessionellen
Trennung der Schulen eine innere Berechtigung? Ist die Durch-
fiilhrung dieses Grundsatzes dem offentlichen Wohle von Nutzen?
Da lohnt es sich, sagt der Verfasser, diese Frage in gemein-



— 5859 —

verstandlicher Weise zu untersuchen und unumwunden zu be-
antworten vom Standpunkte des glaubigen Christen, des Vater-
landsfreundes und vom Gesichtspunkte dessen aus, der den
Forderungen des Lebens und den tatséichlichen Verhéltnissen
mit offenem Auge gegeniibersteht. In klassischer Kiirze, und
doch erschopfend, tibersichtlich und Kklar behandelt nun der
Verfasser die Geschichte der konfessionellen Schule, den heu-
tigen Rechtszustand in Deutschland, die grundsitzliche Stellung
der christlichen Religion, die Riicksichtnahme auf die tatsich-
lichen Zustdnde, die Aufsicht tiber die Schule, die Ortsschul-
aufsicht, die Griinde fiir das konfessionelle Schulsystem (Zustand
von 1837, das Jahr 1848), die allmihlich unmdoglich werdende
volle Durchfiihrung der konfessionellen Schule, die Folgen des
konfessionellen Schulwesens. Jedes Kapitel bildet ein Kabinetts-
stiick klarer, iiberzeugender Unterweisung. Wir haben bisher
nichts derart trefflich Orientierendes iiber diese Materie gelesen.
Der Verfasser kommt zu dem Resultate: Was wir fir richtig
halten, ist: Die Volksschule als Gemeindeanstalt unter staat-
licher Oberleitung, die Mittelschule und héhere ohne Beeintrich-
tigung der besonderen Entwicklung (Stiftungen u. dgl.) unter
staatlicher Leitung; staatliche Unterstiitzung bezw. Unterhaltung
beider; Religionsunterricht allen christlichen anerkannten Kon-
fessionen eingerdumt; grundséitzlich keine konfessionelle Tren-
nung. Die ausgezeichnete Schrift verdient die weiteste Ver-
breitung. W. Sch.

SICKENBERGER, Dr. Otto: Der Kampf um die Gewissensfreiheit.
Miinchen, Verl. der Krausgesellsch., 1911. 28 S. 20 Pf.

Die Schrift ist der Abdruck eines Vortrags, den Dr. S. in
der Krausgesellschaft in Miinchen am 5. Januar 1911 gehalten
hat. Der Verfasser stellt sich die Frage: Wie weit sind wir
der Freiheit unseres Gewissens sicher? Und er beantwortet
sie mit dem Hinweis auf die Aktion der romischen Kurie, die
mit der Enzyklika ,Pascendi* vom September 1907 eingeleitet
worden ist und ihren Héhepunkt in der Durchfiihrung des
Modernisteneides innerhalb des katholischen Klerus erreicht
hat. Er fragt weiter: Von welcher Seite wird unsere Gewissens-
freiheit bedroht oder vielleicht geschiitzt? Er antwortet: Es
geschieht dies einerseits von der kirchlichen Seite, anderseits



— 560 —

von den verschiedenen politischen Machtfaktoren der Gegen-
wart. Er fiubhrt aus, wie die Kirche und die klerikale Partei
gleichermassen die Freiheit des Geistes und Gewissens bedrohen,
und wie die Staatsregierung — er denkt speziell an die bay-
rische — sie, die sie schiitzen miisste, nicht schiitze. Der Ver-
fasser hat sich seiner Aufgabe mit Sachlichkeit, Ruhe und Klar-
heit entledigt. W. ScH.

STEINMANN, Lic. Theophil : Der religiose Unsterblichkeitsglaube.
Gottingen 1912, Vandenhoeck & Ruprecht. 166 S. M 3. 60.

Der als Herausgeber von ,Religion und Geisteskultur“ be-
kannte Verfasser, Direktor des Herrnhuter theologischen Se-
minars in Gnadenfeld, entwickelt in dieser von reichem Wissen
und philosophischer Schulung zeugenden Abhandlung das Wesen
und die Wahrheit des religiosen Unsterblichkeitsglaubens. In
scharfer Gliederung kommt er von der religionsvergleichenden
Unterlage des Themas zur subjektiven Wertung des Unsterb-
lichkeitsglaubens. Der zeitliche ,gute Wille* des Individuums
gelangt durch die fortwihrenden irdischen Hemmnisse zugleich
zu einer fortschreitenden ,Léiuterung®, die ihn ,dem Ewigen*
niher bringt, und von der es sinnlos wére, anzunehmen, dass
sie mit dem irdischen Individuum aufhére. Es muss vielmehr
ndie Herauslduterung aller Willensenergie des endlichen Wil-
lens aus den Schranken der endlichen Individualitit zu vollem
Eins- und Einerleiwerden mit dem vorerst als gegenstehende
Forderung gefassten, dann immer mehr ganz zum eigenen in-
nerlichen Selbst angeeigneten Willen“ jenseits unserer zeitlichen
Erfahrung folgen, die aber kein buddhistisches oder ahnliches
Verschwimmen im Jenseits ist. Das Studium des stellenweise nicht
ganz leichten Buches bietet grosse Forderung unserer Jenseits-
vorstellungen, die, was wir zu nicht geringem Teile der Herrn-
huter Art zuschreiben mochten, gar nicht dogmatisch eng ge-
fasst sind. Fir eine weitere Auflage diirfte sich stellenweise
eine kiirzere, Wiederholungen vermeidende und darum iiber-
sichtlichere Beweisfiihrung empfehlen. G. M.



— b6l —

VERESS, Dr. Andreas: Fontes Rerum Transsylvanicarum, tom. I;
Epistole et Acta Jesuitarum Transsylvanie temporibus prin-
cipum Bathory (1671—1613). In Kommission bei Alfred
Holder, Wien und Leipzig 1911, 325 S., Preis 10 Kronen.
(Beigabe : Mitteilungen der Fontes Rerum Transsylvanicarum,
1. Heft, 1912, 40 S.)

Die vorliegende Sammlung von Dokumenten ,iiber die Be-
ziehungen Ungarns und Siebenbiirgens zu den Léndern des
einstigen Romischen Reiches“ ist die erste Lieferung eines auf
H0 Binde festgesetzten Riesenwerkes. Es erscheint in Budapest
und soll eine Ergidnzung bilden zu dem 1849 begonnenen Werke :
Fontes Rerum Austriacarum. Das Material hat Professor Dr.
Andreas Veress in zwanzigjihriger Arbeit gesammelt, und er hat
zu diesem Zweck zahllose private und offentliche Archive in
Osterreich, Bohmen, Deutschland, Polen, Russland, Rumiéinien,
Ttalien, insbesondere aber in Rom, abgesucht.

Der oben angezeigte erste Band enthélt hundert Briefe und
Berichte der im Jahre 1579 nach Siebenbiirgen gekommenen
Jesuiten. Sie sind meistens in lateinischer Sprache geschrieben,
ebenso die an Jesuiten gerichteten Schreiben, die von Veress
beigefiigten Anmerkungen hingegen leider ungarisch. Die Do-
kumente sind diplomatisch getreu und vollstindig abgedruckt,
einige sogar mit dem Faksimile des Originals illustriert.

Es unterliegt keinem Zweifel, dass das begonnene Werk
eine Geschichtsquelle ersten Ranges sein wird und in grossen
Bibliotheken kaum fehlen darf.

Von hochstem Interesse sind namentlich die Briefe an den
Ordensgeneral Aquaviva in Rom. Sie waren natiirlich nicht fir
die Offentlichkeit bestimmt; die Verfasser schildern darum die
Verhiltnisse, in denen sie leben, ohne Riickhalt, und zwar
sogar dann, wenn es sich um die eigenen Ordensgenossen han-
delt. Unter dem Fiirsten Bathory waren die Jesuiten sehr bald
die eigentlichen Herren des Landes; aber sie machten von
ihrer Herrschaft einen Gebrauch, der sehr wenig geeignet war,
das zum Luthertum und Kalvinismus iibergetretene Volk von
der Vorziiglichkeit der péipstlichen Religion zu iiberzeugen. Ein
Pater Arator (z. B. Stephanus Arator Pannonius) schreibt unterm
19. Oktober 1582 an den General: ,Schon sind drei Jahre ver-
flossen, seitdem wir bald in grosserer, bald in kleinerer Anzahl

Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 4, 1912, 36



— 562 —

in Siebenbiirgen sind; aber der Erfolg ist nicht der, den wir
hofften, und, was besonders heftig zu beklagen ist, die Hinder-
nisse, die sich dem Seelenheil und dem Evangelium entgegen-
stellen, haben ihren Ursprung bei unsern eigenen Leuten*
(S. 228 ff.). Nun ergeht sich der Verfasser in bittern Klagen
iiber seine Ordensbriider und namentlich tiber die Vorgesetzten
seiner Ordensprovinz. Als den Urheber alles Ubels bezeichnet
er den Rektor des Hauses in Klausenburg. Statt ihn abzusetzen,
machten der Visitator und der Provinzial mit ihm gemeinsame
Sache. Im Hause war keine Ordnung, der Gottesdienst wurde
vernachlissigt, die Lehensleute der den Jesuiten abgetretenen
Dorfer und Léndereien wurden bis aufs Blut ausgesogen. Der
Rektor konnte die Bauern zu den hértesten Fronarbeiten
zwingen, sie schlagen und einkerkern lassen. Einer Witwe, die
flehte, man mochte ihr doch um Gottes Barmherzigkeit willen
eine Garbe von dem schuldigen Zehntenkorn schenken, ant-
wortete der Pater Prokurator: ,Vom Namen und der Liebe
(Gtottes wird unsere Borse nicht voll.“ ,Geh’ nun, Arator,“ fiigt
der Briefschreiber bei, ,und predige den Leuten so laut, dass
du heiser wirst: Seid barmherzig und ihr werdet Barmherzig-
keit erlangen. Die vom Fiirsten den Jesuiten gewéahrten Ein-
kiinfte waren enorm. Wo kommt denn eigentlich all das Geld
hin? fragen die Leute und der Verfasser des Briefes mit ihnen.
Den Unterhalt der Geb&dude, fiigt er bei, bestreitet die Staats-
kasse; auch fiir Essen und Trinken kénnen die Jesuiten nicht
so viel Geld ausgeben. Das Geld wird veruntreut und geht ins
Ausland. In schrecklicher Weise wurde die Rechtspflege in den
Gebieten gelibt, tiber die die Jesuiten die volle Gerichtsbarkeit
bekommen hatten. So erzihlt der Briefschreiber S. 238 ff. eine
lange Geschichte von vier Hirten, die im Verdachte standen,
zwel Knaben misshandelt zu haben, und daraufhin in scheuss-
licher Weise gefoltert und langsam getotet worden sind, ohne
dass Beweise vorlagen, und trotzdem die Angeschuldigten fort-
wihrend ihre Unschuld beteuerten.

Wie dieser Brief, so enthalten auch andere Dokumente
eine Fiille interessanter Mitteilungen, die liber die verschie-
denen protestantischen Richtungen in Siebenbiirgen und Ungarn,
tiber die Lage, in der sich die Katholiken befanden, iiber die
Berufung der Jesuiten, iiber die Wirksamkeit der Jesuiten, ihre
Schulanstalten, ihre Proselyten und insbesondere auch iiber



— 563 —

die durch Jesuiten verschuldeten Skandalgeschichten Aufschluss
geben. Kurz, der vorliegende Band bietet eine drastische Be-
leuchtung der durch die Reformation geschaffenen kirchlichen
und sozialen Zustinde und der Mittel und Wege der jesuitischen
Gegenreformation. E. H.

Voier, H,, G.: Die Geschichte Jesu und die Astrologie. Eine
religionsgeschichtliche und chronologische Untersuchung zu
der Erziahlung von den Weisen aus dem Morgenlande. VIII
und 255 S. Leipzig, J. C. Hinrichs, 1911; ungebunden M 5.

Das Matthdusevangelium zeigt die unverkennbare Tendenz,
in der Geschichte Jesu die Erfiillung alttestamentlicher Weis-
sagungen aufzuzeigen und dadurch die messianische Wiirde
Jesu darzutun. Dieser Riicksichtnahme auf die Prophetie soll
nach der Auffassung vieler unserer Gelehrter auch die so
wunderfreudige Erzidhlung von den Weisen aus dem Morgen-
lande (Mt. 2) ihre Entstehung verdanken. Sie soll der Verkiin-
digung Bileams (4 Mos. 24, 17) und der Weissagung Jes. 60,
1—T7 Rechnung tragen wollen. Viele Gelehrte nehmen im An-
schluss an A. Dieterich auch an, der #ussere Anstoss zu der
Erzihlung sei in der Aufsehen erregenden Reise zu suchen,
die im Jahre 66 der armenische Koénig Tiridates nach Rom
unternommen habe, um Nero als einem Gotte zu huldigen. Zu-
gunsten dieser Annahme wird angefiihrt, dass Tiridates aus-
driicklich als Magier bezeichnet werde, und dass er ebenfalls
auf einem anderen Wege in seine Heimat zuriickgekehrt sei.
Die Magiererzihlung, die man nicht als Geschichte gelten
lassen will, soll also ein Ausfluss der christlichen Sage sein,
welche sich in der Verherrlichung des Erlosers gefiel.

Gregeniiber dieser rein literarischen Behandlung des Pro-
blems ist nun vielfach der Versuch gemacht worden, die Ma-
giergeschichte mit Zuhiilfenahme der Astrologie dem Verstind-
nisse néher zu bringen, ohne dass deren Geschichtlichkeit preis-
gegeben wirde. Zu den bedeutendsten Versuchen dieser Art
gehoren zwei im vorigen Jahre erschienene Bilicher. Das eine
ist von . Kritzinger verfasst und trigt den Titel ,Der Stern
der Weisen, astronomisch-kritische Studie“ (Giitersloh), das
andere ist das von uns nidher zu besprechende Werk des
Hallenser Kirchenhistorikers Voigt. Nach Kritzinger sind die



— 564 —

Magier durch drei im Jahre 7 vor Christus im Sternbild der
Fische stattgehabte Konjunktionen der Planeten Saturn und
Jupiter zu ihrem Zuge nach Judda veranlasst worden. Dem-
gegeniiber sucht Voigt die Ansicht des Gelehrten ». Oefele wieder
zu Ehren zu bringen, dass die Magiergeschichte sich erst im
Jahre 6 vor Christus abgespielt, und eine zweimalige Konjun-
tion von Saturn und Jupiter, die in dieses Jahr fallen, zum
astrologischen Hintergrund habe. Wenn aber in Mt. 2 nur von
einem Stern (dorijp) und nicht von einem Gestirn (dorgov) die
Rede ist, so soll dies ein Hinweis auf Jupiter sein, der im
Jahre 6 v. Chr. eben wegen dieser Konjunktionen im Vorder-
grund des astrologischen Interesses gestanden habe. Die Worte
&v 5] avavolds] sollen den heliakischen Aufgang Jupiters, orddy
éndvw ob 7v ©o meudiov hingegen dessen Kulmination iiber Beth-
lehem bedeuten. Das mgoiysy avrods (er ging vor ihnen her)
soll ein bildlicher Ausdruck dafiir sein, dass der iber Beth-
lehem kulminierende Stern den Magiern als Fihrer gedient
habe. Der wunderbare Nimbus, der frither der Magiergeschichte
anzuhaften schien, 16st sich also in eine harmlose astrologische
Terminologie auf, und die grossten Schwierigkeiten scheinen
sich auf diesem Wege ganz ungezwungen zu lésen. Aber nur
scheinbar.

Es entsteht ndmlich die tberaus schwierige Frage, ob die
Magier nach den Lehren der Astrologie auf Grund irgend
einer Sternkonstellation zu der sicheren Annahme gelangen
konnten, dass die Geburt eines jlidischen Konigs von ausser-
gewohnlicher Bedeutung bevorstehe, und ob sie zugleich iiber
die Zeit dieser Geburt Ndheres erkennen konnten. Voigé be-
miiht sich mit einem staunenswerten Aufwand von Scharfsinn
und Gelehrsamkeit, diese Frage in bejahendem Sinne zu be-
antworten, und gerade hierin besteht ein Vorzug seines Buches
vor allen fritheren Arbeiten, aber auch seine Ausfiihrungen
befriedigen nicht in alleweg. Wir haben kein Beispiel dafiir,
dass die Astrologie den Eintritt eines so speziellen Ereignisses
aus den Sternen vorausgesagt hétte, und auch die astrolo-
gischen Lehren ziehen derart genaue Prognosen nicht in den
Bereich der Moglichkeit. Ungelost bleibt auch die Frage, wes-
halb die Magier im Jahre 6 erst die Auflosung der zweiten
Widderkonstellation und nicht schon die der ersten auf die
Geburt des Kindes gedeutet haben sollen. Dazu kommt ferner



— 5656 —

die Unmoglichkeit, auf Grund der biblischen Angaben das Ge-
burtsjahr Jesu mit voller Sicherheit zu bestimmen, weshalb
die Verlegung der Geburt Jesu auf das Jahr 6 stets nur eine
unbewiesene Annahme bleiben wird. Eben wegen dieser Schwie-
rigkeiten werden auch alle astrologischen Deutungen der Magier-
geschichte nur einen griésseren oder geringeren Grad von Wahr-
scheinlichkeit in Anspruch nehmen koénnen. Immerhin diirfte
die astrologische Deutung durch eine griindlichere Beniitzung
der alten Literatur einer weiteren Vertiefung fihig sein, als
Voigt sie erreicht hat. Neben der ,Tetrabiblos Syntaxis“ des
Ptolemdus, der Voigt hauptséichlich folgt, missten vor allem
Manilius, der jiingst von W. Kroll publizierte Vettius Valens
und die im ,Catologus codicum astrologorum“ bearbeiteten
Texte ausgeschopft werden. Auch die astrologischen Prognosen
des Mittelalters wiren heranzuziehen; haben doch z. B. die
Arzte im Hinblick auf eine gefiirchtete Skorpionkonstellation
des Jahres 1483 fir die westlichen Linder den Ausbruch ve-
nerischer Krankheiten angekiindigt.

Aus dem reichen Inhalt des Voigt'schen Buches seien nur
noch die Ausfiihrungen tber das Weihnachtsfest hervorgehoben.
Wihrend man gemeinhin annimmt, dass der 2b. Dezember
erst seit der Mitte des 4. Jahrhunderts als Geburtsfest des
Herrn gefeiert werde, weist Voigt nach, dass schon Hippolyt
diesen Tag fiir das richtige Datum der Geburt Jesu gehalten
habe. Ob freilich, wie Voigt meint, der 25. Dezember zu dieser
Auszeichnung gekommen sei, weil sich die von ihm so sehr
betonte zweite Konjunktion des Jahres 6 v, Chr. an diesem
Tage aufgelost habe, diirfte doch recht fraglich sein. Der Ver-
fasser hitte in diesem Zusammenhange auch zu der landliu-
figen Ansicht Stellung nehmen sollen, dass das Geburtsfest
des Herrn unter dem Einfluss des Mithraskultes vom 6. Januar
~auf den 25. Dezember verlegt worden sei. Ebenso hiétte hier
auch angefiihrt werden sollen, was neuestens Fr. Boll in seiner
Schrift ,Griechische Kalender. I. Das Kalendarium des An-
tiochos* (Heidelberg 1919; gegen Schluss) iiber die Bedeutung
des 25. Dezembers im antiken Kalender beigebracht hat.

" Wenn es Voigt auch nicht gelungen ist, die schwierigen
Probleme, welche die astrologische Erklirung des 2. Matthaus-
kapitels in sich birgt, vollstéindig zu l6sen, so hat er sich doch
das grosse Verdienst erworben, diese Probleme erstmals mit



— 566 —

volliger Klarheit herausgestellt, und dadurch der weitern For-
schung den Weg gewiesen zu haben. Was aber seine Betonung
des Jahres 6 v. Chr. betrifft, so ist dieselbe mindestens ebenso
berechtigt als der Standpunkt Kritzingers.

Bonn. M. PFLANZL.

WEBER, Lic. Dr, E.: Das Problem der Heilsgeschichte nach
Rom. 9—11. Leipzig 1911. A. Deichert Nachfolger. 108 S.
M 2. 40.

Die nicht leicht zu lesende Monographie hat jedenfalls das
Verdienst, die seit alters als crux der Exegese und der darauf
sich bauenden Dogmatik geltenden Kapitel des Romerbriefes
in einer sehr eingehenden Art untersucht und Ergebnisse ge-
funden zu haben, die oft einen beachtenswerten Unterschied
gegeniiber den schier unz#dhligen Auffassungen der Kapitel
bieten., Nach einer Darstellung der bisherigen Auslegungs-
methoden (préadestinatianische, indeterministische u. a.) wird der
Gedankengang exegetisch-kritisch ersrtert, danach die histo-
risch-theologische Bedeutung der paulinischen Theodizee fest-
gestellt, als deren Ertrag die heilsgeschichtliche Gottesanschau-
ung gelten muss. Insbesondere Exegeten werden die Erklirung
der behandelten Kapitel beachten miissen. G. M.

Wkeiss, D. Bernhard: Das Johannesevangelium als einheitliches
Werk geschichtlich erklirt., Berlin 1912, Trowitzsch und
Sohn, 365 Seiten, Preis M 10.

Ehrfurchtsvoll, ja mit einem gewissen Gefiihl der Rithrung
durchgehen wir das vorliegende Werk. Es stammt von einem
Gtelehrten, der sich, geb. 1827, wihrend eines langen Lebens
fast ausschliesslich mit neutestamentlichen Studien beschiftigt
hat, insbesondere aber in das Verstidndnis der Schriften des
Jingers, ,den Jesus lieb hatte“, pietdtsvoll eingedrungen ist.
Sein Kommentar zum Johannesevangelium ist bisher in neun
Auflagen erschienen. Das neue Werk ist nicht ein Kommentar
im gewohnlichen Sinne. Es enthélt keine textkritischen Eror-
terungen. Dass z. B. Joh. 5, 4 und 7, 53—=8&, 11 nicht urspriing-
liche Bestandteile des vierten Evangeliums sind, wird als be-
kannt vorausgesetzt. Auch der ungeheure Ballast exegetischer



— 567 —

Zitate und Bemerkungen, mit denen sonst in solchen Werken
auf alte und neue Ausleger Bezug genommen wird, fehlt in
diesem Buche. Was hier Weiss darzustellen und zu begriinden
sucht, ist mit dem Titel und in der Vorrede deutlich ange-
geben. Das Johannesevangelium ist dem Verfasser ein einheit-
liches Werk und ein geschichtliches Werk ; allein er ist keines-
wegs der Meinung, dass der Evangelist seinen Lesern eine
Urkunde fiiber das geschichtliche Bild des Lebens Jesu bieten
wolle. Die Evangelien sind Lehr- und Erbauungsschriften, die
sich auf Erlebtes und Gehortes stiitzen, aber eben doch nur
den Eindruck wiedergeben, den das Erlebte und Gehorte auf
den Erzihler machte, und zwar den Eindruck, der dem hei-
ligen Schriftsteller zur Zeit der Abfassung seines Buches gegen-
wirtig war. KEs ist notorisch, dass die. neutestamentlichen
Schriftsteller die Zitate aus dem Alten Testament, das sie doch
als Wort Gottes in Ehren halten, frei wiedergeben. Ebenso
frei verfahren sie mit den Worten Jesu. Anders lasst sich die
Sache schon deswegen nicht denken, weil Jesus nicht griechisch
gesprochen hat. Auch auf die Anldsse, bei denen Jesu Worte
gesprochen worden sind, und die Einzelheiten der betreffenden
Vorginge legen die Evangelisten kein sehr grosses Gewicht,
wie sich ja aus der Vergleichung der Parallelstellen Klar ergibt.
Wird das anerkannt, so geht fiir die Hypothesen, mit denen
die Einheitlichkeit und der geschichtliche Charakter des Jo-
hannesevangeliums bestritten werden, die Basis verloren. Ub-
rigens ist Weiss ganz damit einverstanden, dass man der ur-
spriinglichen Form der ,Jesusworte“ wissenschaftlich moglichst
nahe zu kommen sucht, aber er schliesst sein Vorwort mit dem
Satz: ,Die Religion muss bessere Wurzeln haben als die Uber-
zeugung von der Richtigkeit wissenschaftlicher Resultate, und
sie hat dieselben in der Erfahrung von der Wirkung der apo-
stolischen Verkiindigung¥.

Dieser Anschauung gemiiss sieht sich Weiss veranlasst,
sowohl gegeniiber der .dogmatistischen“ wie gegeniiber der
»quellenscheidenden“ Richtung der neuesten Erklirer des Jo-
hannesevangeliums Stellung zu nehmen. ,Dogmatistisch® ist
aber nicht bloss die Exegese, die den heiligen Text so behan-
delt, wie wenn dieser eine buchstéibliche Wiedergabe des gott-
lichen Offenbarungswortes wire, sondern auch die Auslegung,
die von der Voraussetzung ausgeht, es handle sich namentlich



— 568 —

im Johannesevangelium lediglich um freie Kompositionen des
Verfassers ohne jeden geschichtlichen Charakter. Den ge-
schichtlichen Charakter verneint nicht ganz die Exegese, die
das Evangelium aus verschiedenartigen Quellen entstehen lisst,
diese nun wieder in ihren urspriinglichen Bestand zuriickzu-
fiilhren sucht und so die Einheitlichkeit des Werkes preisgibt.
Daher muss Weiss zwar auch in dem vorliegenden neuen
Kommentar fortwihrend sagen, wie er den griechischen Text
deutet; aber seine Hauptaufgabe besteht hier doch wesentlich
darin, seine Auslegung auf der einen Seite sowohl einem Zahn
(1908) wie einem Heitmiiller (1907), auf der andern Seite einem
Spitta (1910), Wellhausen (1908), Wendt (1911) gegeniiber zu
rechtfertigen.

Fir die Beantwortung der Frage, ob das vierte Evange-
lium als ein einheitliches und geschichtliche Vorginge beriick-
sichtigendes Werk anzusehen sei, ist natiirlich von entschei-
dender Bedeutung, was man von der Abfassung des Buches
durch den Apostel Johannes hilt. Weiss lisst in dem vor-
liegenden Werk die kirchliche Uberlieferung iiber diesen Punkt
ausser Betracht und beriicksichtigt nur, was aus dem Evan-
gelium selbst geschlossen werden kann. Er bestreitet natiir-
lich nicht, dass Kapitel 21 ein Nachtrag von anderer Hand
ist. Namentlich héilt er fiir richtig, dass der Verfasser des
Evangeliums kaum dazu gekommen wéire, den Lieblingsjiinger
noch einmal zu kennzeichnen, wie es Joh. 21, 20 geschieht.
Allein auch dieser Nachtrag ist in einem Kreise entstanden,
dem der Verfasser des Evangeliums bekannt war und der
tiber die Glaubwiirdigkeit der von ihm erzédhlten Dinge ein
Urteil haben konnte. Auch hatte das Zeugnis, das dieser
Kreis dem Verfasser des Evangeliums gibt, nur dann einen
praktischen Wert, wenn es dem Evangelium beigefiigt wurde
und mit diesem zur Kenntnis der Leser gelangte. Daher
ist von vornherein zu erwarten, dass man das vierte Evan-
gelium niemals ohne diesen Nachtrag kannte. Demgemiiss
miissen schon die ersten Leser gewusst haben, wer ihnen das
Evangelium in die Hand gab und die Glaubwiirdigkeit des ur-
spriinglichen Verfassers bestitigte. Schon sie erhielten die
bestimmte Erklirung, die wunderbare Schrift stamme von dem
Jimger, ,der beim Abendessen an der Brust Jesu gelegen®.
Dass dem so sei, findet Weiss auch da bestitigt, wo moderne



— 569 —

Exegeten vielfach die Beweise anderer Herkunft finden. In-
dessen glaubt er doch, dass Johannes bereits gestorben war,
als der Nachtrag geschrieben wurde. Dieser habe gerade auch
den Zweck, die Leser dariiber aufzukliren, dass es unrichtig
sei, sich vorzustellen, ein Wort des Herrn habe sich nicht er-
filllt: der Auferstandene habe ja gar nicht gesagt, dass Jo-
hannes vor der Parusie nicht sterben werde.

Der Abfassung durch Johannes widersprechen nicht die
zwischen dem vierten Evangelium und den synoptischen Be-
richten vorhandenen Differenzen. So ist Weiss, um nur das
Eine anzufiihren, zwar der Meinung, dass Johannes 13, 1 das
Abschiedsmahl auf den 13. Nisan verlege, die Kreuzigung Christi
also auf den 14. Nisan und nicht, wie man aus Mark. 14, 12
schliessen muss, auf den 15, Nisan, das eigentliche Passahfest;
allein er bezeichnet es als ,sehr wahrscheinlich“, dass Johannes
die irrige, aus dem Markusbericht sich ergebende Vorstellung
absichtlich ,korrigieren“ wollte. Wer sich erlaubt, den Bericht
eines Apostelschillers zu Kkorrigieren, erhebt den Anspruch,
besser informiert zu sein und sich genau zu erinnern. Wenn
Weiss recht hat, so ist das Abschiedsmahl ,kein gesetzliches
Passahmahl, sondern ein Liebesmahl gewesen, wie es die Ge-
meinde spiiter beim Brotbrechen und der Kelchweihe feierte“
(S. 247 £.). .

Ebenso iiberraschend wie diese Spur der Augenzeugen-
schaft des Verfassers wird vielen Lesern die Erkldrung sein,
die Weiss zu Joh. 19, 25 gibt. Die hier erwihnte ,Schwester®
der Mutter Jesu ist ihm nicht die ,Frau des Kleophas“, sondern
die Matth. 27, 56 genannte ,Mutter der Sohne des Zebedius“,
also Salome, deren Namen der Zebeddussohn Johannes ebenso
wenig nenne, wie den eigenen. Johannes und Jakobus wiren
also Vettern Jesu gewesen. Daraus erklire sich die innige
Beziehung der beiden zum Herrn (S. 377 f.). Das wiire nun
wirklich eine nicht unwichtige Erginzung der synoptischen
Berichte. Allein es fillt uns doch sehr schwer, die Auszeich-
nung, deren sich die beiden Zebedaiden erfreuen, auf ein ver-
wandtschaftliches Verhiltnis zuriickzufiihren. Wir gedenken
dieser Auffassung nur, um an einem frappanten Beispiel zu
zeigen, wie wenig sich Weiss, der sich doch zu dem in Jesu
Person Fleisch gewordenen ewigen ,Logos“ bekennt, an tra-
ditionelle Erklirungen bindet. : E. H.



— 570 —

WIELAND, Constantin, kath. Priester: Hosiannah dem Sohne
Davids! Eine Studie iiber Rom und das Gottesreich bei den
Propheten. Augsburg, Theodor Lampart, 1912, 130 S., Preis
M 1. 50. |

Diese Schrift ist ein Zeichen der Zeit. Der Verfasser, ein
glaubiger katholischer Priester, vermochte sich der Erkenntnis
nicht zu verschliessen, dass die Kirche, die er doch fir die
wahre hilt, dem ,Reiche Gottes“, das Jesus in die Welt ge-
bracht hat, sehr wenig entspreche. Daher macht er Ernst mit
der Bitte: ,Dein Reich komme“. Er ist zwar weit davon ent-
fernt, die judaistischen Vorstellungen von dem in der Urkirche
vielfach erhofften tausendjihrigen Reich zu den seinigen zu
machen; aber er verwirft auch die Meinung, dass das Reich
Gottes in der mittelalterlichen Kirche, d. h. in der Papstherr-
schaft, verwirklicht sei. Vielmehr sieht er in dieser eine Ab-
irrung von der in den prophetischen Biichern des Alten Testa-
ments immer wiederholten Weissagung von dem Kommen eines
Reiches, in dem wahre Gotteserkenntnis, Gerechtigkeit, Friede
und Glick herrschen. Die katholische Kirche ist auch ihrer
Bestimmung nach keineswegs das verheissene Reich, sondern
nur die Vorbereitungsanstalt fir die Heidenwelt, wie die alt-
testamentliche Synagoge eine solche Anstalt fiir das Judenvolk
war. Der Grundirrtum der rémischen Kirche ist der, dass sie
sich durch die Papstherrschaft an die Stelle Gottes setzte, die
Messiasherrschaft fir sich selbst in Anspruch nahm und das
Urdogma vom Kommen des Gottesreiches den Gliubigen mehr
und mehr verheimlichte.

Allein auch diese ,ungeheure Schuld“ kann den glaubigen
Schriftleser weder iiberraschen noch irremachen. Sie ist na-
mentlich in den Weissagungen der Propheten Ezechiel und
Daniel und in der Apokalypse des hl. Johannes deutlich vor-
hergesagt. Wieland gibt den Text der prophetischen Stellen, die
er im Auge hat, und begleitet ihn mit kurzen Erlduterungen.
So ist ihm das ,Horn“, das nach Dan. 7, 8 ff. Menschenaugen
hat und einen Mund, der hochfahrende Dinge redet, die geist-
liche Macht Roms, das Papsttum. Ebenso versteht er vom
Papsttum die apokalyptischen Ausserungen iiber das ,Tier®,
,das Weib, die grosse Stadt, die Herrscherin iiber die Konige
der Erde“, und iber den II. Thess. 2, 3—11 geschilderten
Antichrist, ,der sich in den Tempel Gottes setzt und sich selbst



— 571 —

darstellt, als sei er Gott“. Von den vielen frappanten Dingen,
die Wieland hervorhebt, sei nur die Deutung der Zahl 666 er-
wihnt, die Apok. 13, 18 dem ,Tiere* gegeben wird. Wihrend
Irendus durch Zusammenstellung griechischer Zahlbuchstaben
aus 666 das Wort Lateinos (der Lateiner) bekam, findet Wie-
land diese Zahl durch Zusammenstellung der lateinischen Zahl-
buchstaben, die in den Worten Vicarius filii Dei (Stellvertreter
des Sohnes Gottes) enthalten sind.

Dass namentlich auch das Neue Testament wunderbare
Weissagungen enthilt, erkennen wir gerne an. Als solche be-
trachten wir schon die Gleichnisse des Herrn. Wir gehen
dariiber gewohnlich gedankenlos hinweg, weil uns die Parabeln
von Jugend an bekannt sind und als Tatsachen vor Augen
stehen. Aber ist denn nicht z. B. schon das einfache Gleichnis
vom Senfkoérnlein eine Prophezeiung, die den ersten Jiingern
des Herrn noch gar nicht verstindlich sein konnte? Allein
der sehr geschitzte Verfasser wird uns verzeihen, wenn wir
ihm nicht in allen seinen Deutungen zu folgen vermogen. Das
ist namentlich dann nicht der Fall, wenn er in der Erforschung
der Zeit zu gar bestimmten Resultaten gelangt. Doch mochten
wir mit niemand streiten, der die gegenwirtigen Zustinde ehr-
lich beklagt und glaubend und hoffend einem Kommen des
Reiches Gottes entgegensieht.

Wichtig und im allgemeinen gar nicht verstanden ist die
von Wieland wiederholt betonte Tatsache, dass die Vertreter
der im Neuen Testament angekiindigten ,antichristlichen“ Be-
strebungen keineswegs als solche zu denken sind, die sich offen-
kundig zu Gott und seinem Reiche in einen feindlichen Gegen-
satz stellen. Der ,Antichrist“ treibt sein Wesen in kirchlichem
Gewande; er tut grosse Zeichen und Wunder; er will der
wahre Christus sein und wird eine Gefahr fiir die, die Christi
Heil redlich suchen. ,Kein Sichauflehnen gegen den Namen
Christi, sondern ein Feind und Gegner Christi, insofern er sich
an dessen Stelle setzt, fialschlich seinen Namen trigt und seine
Autoritidt nachahmt.“

Fiir romische Leser ist lehrreich die Erinnerung an Matth.
24, 45 ff. Hier redet der Herr von dem treuen und klugen
Knecht, der ,iiber die Dienerschaft gesetzt wird, um dieser
zur gehorigen Zeit die Nahrung zu geben“. Wenn irgend ein
Herrenwort geeignet ist, auf den Papst angewendet zu werden,



— 572 —

so ist es dies. Warum beruft sich die rémische Theologie nicht
auf diese klassische Beweisstelle fiir den Jurisdiktionsprimat?
Die Antwort ergibt sich leicht, wenn man die ganze Rede
liest. Jesus fasst die Moglichkeit ins Auge, dass der bevorzugte
Knecht seine Stellung in willkiirlicher und selbstsiichtiger Weise
missbraucht und dafiir die verdiente Strafe findet. Hier hitte
auch an Matth. 16, 23 erinnert werden diirfen, wo klar gesagt
ist, dass sogar ein Apostel Petrus verworfen wird, wenn er den
Ratschliissen Gottes mit menschlichen Gedanken und Bestre-
bungen entgegentritt.

Wieland {iiberschreibt das letzte Kapitel mit der Frage:
»Was sollen wir tun?“ Er antwortet: Die Gemeinschaft mit
dem Papst ist aufzugeben, aber man soll an der katholischen
Kirche festhalten; diese steht mit der apostolischen Urkirche
im Zusammenhang. Das gilt auch von der morgenlindischen
Kirche. Mit ihr ist eine Einigung anzustreben. Die Dogmen der
abendliandischen Kirche haben keine Verbindlichkeit; denn seit
der Trennung konnte es keine allgemeinen Konzilien mehr
geben. (laubensregel ist das Symbolum der ungeteilten Kirche.
Es gibt ein besonderes Priestertum; aber die Priester sind nur
die Diener der gottlichen Geheimnisse; die Regelung der Ge-
meindeangelegenheiten liegt bei der Gemeinde selbst. ,Jeder
religiose Zwang, z. B. zu Fasten, Kirchenbesuch, Beichte usw.,
ist unzuléissig.“ '

Nach solchen Siitzen verstehen wir nicht mehr recht, was
Wieland auf S. 124 sagt mit den Worten: ,Jede religiose Ge-
nossenschaft, die durch Loslosung, durch Abtrennung von einer
alteren und friitheren entstand, ist schon durch diese Tatsache
ihrer Trennung von der urspriinglichen Einheit als Menschen-
stiftung erwiesen. Alle Reformen an Lehre, Kult und Disziplin
der Kirche, die sie verspricht, vermodgen ihre Abtrennung nicht
zu rechtfertigen, da Christus seiner Kirche und nur ihr die
Mitteilung und Erhaltung aller Wahrheit durch den Beistand
des hl. Geistes versprochen hat.“

Was soll das heissen? Will Wieland sagen, man diirfe
sich unter keinen Umstéinden von der roémisch-katholischen
Kirche trennen? Nein, er ruft einschneidender als wir es je
getan haben: ,Hinweg von ihr, mein Volk¥, ndmlich von ,der
ganzen romischen Kirche* (S. 122).

Will er sagen, die Hinweggegangenen sollen, um doch
einer Gemeinschaft anzugehéren, um Aufnahme in die morgen-



~— 573 —

liandische Kirche nachsuchen? Mit einer solchen Aufnahme
wiare in Wirklichkeit den Meisten nur wenig geholfen. Was
soll ihnen eine Kirche niitzen, deren Sprache sie nicht ver-
stehen, deren Priester fiir sie schon wegen der o¢rtlichen Ent-
fernung unerreichbar sind, an deren Gottesdienst sie im Leben
kaum jemals teilnehmen konnen? Dazu kime, dass ein Ka-
tholik, der sich zu Wielands Grundsitzen bekennt, doch viel-
leicht nicht so ohne weiteres als Mitglied einer orthodoxen
Gemeinde anerkannt wiirde. Gewisse Eigentiimlichkeiten, die
Wieland an der romischen Kirche missbilligt, sollen bis zu
einem gewissen (rade auch in der morgenlidndischen Kirche
zu finden sein.

Oder ist Wieland der Meinung, der von der romischen
Kirche geschiedene Katholik habe einstweilen auf die Segnun-
gen zu verzichten, die die Zugehorigkeit zu einer kirchlichen
(Gemeinschaft und die Teilnahme am gottesdienstlichen Leben
den Gemeindemitgliedern bieten, weil ja doch der Zeitpunkt
nahe ist, da sich das Gottesreich auf unsere Erde herabsenkt?
Die wiederholt gedusserte Vermutung, die neue Periode beginne
in néchster Zukunft, macht uns wahrscheinlich, dass der Ver-
fasser wirklich sagen will: einstweilen miissen wir dulden,
hoffen, warten.

In diesem Punkt wiren wir mit ihm nicht einverstanden.
Wir sind zwar auch der Meinung, an eine christliche Umge-
staltung des mit dem doppelten Siegel der Allgewalt und Un-
fehlbarkeit endgiiltig sanktionierten Papsttums sei gar nicht
mehr zu denken. Wer aber davon iliberzeugt ist, dass es mit
~dem Evangelium Jesu Christi im Widerspruch steht, muss aus-
scheiden. Allein mit diesem Ausscheiden hort er nicht auf,
Katholik zu sein, und biisst er kein Recht ein, das einem Mit-
glied der katholischen Kirche zukommt. Daher darf er sich
mit Gleichgesinnten zu einer kirchlichen Genossenschaft ver-
binden, die ihm alle kirchlichen Wohltaten zugéinglich macht,
auf die ein Katholik Anspruch hat. Erst solche Genossenschaften
konnen die Grundsatze verwirklichen, mit denen Wieland das
ersehnte Kirchenwesen charakterisiert; und erst solche Gemein-
schaften sind fahig, wirksam fir die Versohnung der durch
Roms Schuld getrennten Kirchen einzutreten. Mit unserer
kirchlichen Organisation sollte die Welt mit keiner neuen Sekte
begliickt werden; sondern wir hatten lediglich die Absicht, uns
Rom gegeniiber frei zu machen, aber Katholiken zu bleiben



— 574 —

und nach unsern bescheidenen Kréften fiir alles einzustehen,
was unserer Meinung nach zur Forderung des Reiches Gottes
dienen kann. '
Nachtrag. Dem Verfasser diirfte kaum bekannt geworden
sein, dass er in der Auslegung der Stelle II. Thess. 2, 1—13
einen sehr hervorragenden Genossen an einem modernen Exe-
geten hat. Wir meinen den frithern Bischof von Lincoln, Dr.
Chr. Wordsworth, den Vater des jlingst verstorbenen Bischofs
von Salisbury. Wordsworth hat 1880 gegen Dr. Farrar eine
kleine Schrift herausgegeben unter dem Titel: Is the Papacy
predicted by St. Paul? (Ist das Papsttum durch den hl. Paulus
vorhergesagt?) Er bejaht diese Frage unter Berufung auf die
angefiihrte Stelle. Der Apostel redet a. a. O. von der Wieder-
kunft Christi und der Herstellung der vollkommenen Messias-
herrschaft im Reiche Gottes auf Erden. Wann wird diese Um-
gestaltung eintreten? Nicht so bald, wie die Thessalonicher
meinen. Vorher kommt der ,Abfall“; aber auch der ,Abfall“
kann noch nicht stattfinden; ihm steht eine noch vorhandene
Macht entgegen, die ,aufhdlt“. Diese Macht ist das heidnische
romische Kaisertum, das in der ganzen Welt eine gesetzmiissige
Ordnung hergestellt hat. Aber die kaiserliche rémische Welt-
macht wird ihr Ende finden. Dann kommt der ,, Mann der Siinde,
der nicht als eine einzelne Person, sondern, wie die aufhaltende
Macht, als eine die Welt beherrschende Einrichtung zu denken
ist. Wer ist nun dieser ,Mann der Stinde“? Die exegetische
Frage ist gleichbedeutend mit der geschichtlichen Frage: Wer
ist der Nachfolger des romischen Kaisers? Die Antwort kann
nur lauten: Derjenige, auf welchen der altheidnische Kaiser-
titel Pontifex Maximus Ubergegangen ist, der Papst. Mit Genug-
tuung schreiben hervorragende romische Schriftsteller: ., Die
FPdpste stiegen auf den Thron, von dem die Kaiser gestiirzt worden
waren. Daher ist der ,Abfall“ nicht eine ausgesprochene Ab-
wendung von Christus und seinem Reiche, sondern die Umge-
staltung der christlichen Lehre und Kirchenverfassung, die sich
vollzieht, wenn das romische Kaisertum verschwunden und das
Papsttum an seine Stelle getreten sein wird. Das ist ein Prozess,
der zur Zeit des Apostels eigentlich schon begonnen hatte,
jedoch noch nicht wahrnehmbar gewesen ist. Das Streben nach
Macht und Herrschaft ist eben ein Angebinde der siindhaften
menschlichen Natur und macht sich geltend, sobald sich dazu



die Moglichkeit bietet. Darum kann der Vertreter des ,,Abfalls“
»Mensch der Siinde“ genannt werden. Als ,Sohn des Verderbens*
wird Joh. 17, 12 sogar ein Apostel bezeichnet. Treffend. ist
auch die Bezeichnung , Widersacher® (avewsiusvog), sie erinnert
an das einzige Fundament, das gelegt ist (»sizet), und das durch
kein anderes ersetzt werden kann. “Gegen alles, was Gott heisst
und Gottesdienst“, erhebt sich das Papsttum, weil es ihm wesent-
lich auf die eigene Herrschaft ankommt. Damit ist nicht ge-
meint, dass ,Gott* in aller Form geleugnet und der ,Gottes-
dienst“ unterdriickt werde, sondern nur, dass der ,Widersacher*
die Ehre, die nur Gott zukommt, fiir sich selbst in Anspruch
nimmt: ,er setzt sich in den Tempel, sich dartuend, als sei er
Gott“. Ein solcher Vorwurf kann in der ganzen Christenheit
nur dem Papst gemacht werden, wie denn sogar romisch-
katholische Schriftsteller von einem ,Idol* im Vatikan reden.
Als Paulus seinen Brief schrieb, waren diese Dinge noch ein
verborgenes ,Geheimnis“; offenbar konnten sie erst werden,
nachdem die Weltherrschaft des romischen Kaisers beseitigt
war. Tatsidchlich sind sie von da an mehr und mehr offenbar
geworden, so dass nun sogar im Widerspruch mit der Lehre
Christi und der apostolischen Kirche alle Christglaubigen die
Kundgebungen des Papstes als Gotteswort und die Verordnungen
des Papstes als Gebote Gottes hinnehmen sollen. Diesem Zu-
stande wird aber die Wiederkunft Christi und die volle Auf-
richtung seiner Herrschaft ein Ende machen. Umsonst wird
der ,Widersacher“ seine Macht mit ,Zeichen* und ,Liigen-
- wundern® zu behaupten suchen, obwohl diese nicht unwirksam
sein werden: sie haben nach Gottes Filigung namentlich die
Wirkung, dass die Verfiihrten, die sich von der Wahrheit ab-
gewendet haben, an die Liige glauben miissen. Dieses furcht-
bare Gottesgericht hat seinen Anfang genommen. Man glaubt
an die Liige und an Liigenwunder.

Wir moéchten uns selbstverstindlich nicht fir alle diese
Deutungen verantwortlich machen; aber man wird zugeben
miissen, dass sich die geheimnisvollen Worte des Apostels
merkwiirdig leicht auf das Papsttum anwenden lassen. Die
zitierte kleine Schrift ist erschienen bei Rivingtons, Waterloo
Place, London, und umfasst nur 34 Seiten. | E. H.



. 576 —

Eingegangene Biicher.
(Besprechung vorbehalten.)

Bonet-Maury, G., Die Gewissénsfreiheit in Frankreich vom Edikt
von Nantes bis zur Gegenwart. Leipzig 1912, Hinrichs.

Christkatholischer Haus-Kalender 1913. Basel, Christkatho-
lisches Schriftenlager.

Dahlmann, J., Die Thomaslegende und die &ltesten historischen
Beziehungen des Christentums zum fernen Osten im Lichte
. der indischen Altertumskunde. Freiburg 1912, Herder.

Feuer stein, Otto, Ist die kathohsehe Kirche unfehlbar? Lorch
1912, Karl Rohm.

Heldwem, J., Religion und Konfession. Kempten 1912, Verlag
des Reichsverbandes altkatholischer Jungmannschaften.

Heltau, Karl, Rom—Not. Die geschichtliche Entwicklung des
Ultramontanismus und seine Bekidmpfung durch freie Volks-
‘belehrung. Augsburg 1911/12, Th. Lampart.

Lauchert, F., Die italienischen literarischen Gegner Luthers,
Freiburg 1912 Herder.

Marmorstein, A., Die Schmftgelehrten Skotschau 1912, Selbst-
verlag des Verfassers

Morel, A., Le Titanic. Bern 1912, Stampfli & Cie.

Nippold, F., Altkatholizismus und Evangelischer Bund. Dort-
mund 1912, F. Steffen.

Schnitzer, J., Trennung von Kirche und Staat in Fra,nkrelch
Bern 1912 Stampfli & Cie.

Schultes, Reg. M., Die Autoritidt der Kirche in weltlichen Dingen.
Mainz 1912, Kirchheim.

Shirley, Jackson Case, The Historicity of Jesus, The University
of -Chicago Press 1912,

Zimmermann, O., Ohne Grenzen und Enden. Gedanken iiber
den unendlichen Gott. Freiburg 1912, Herder.

Zur Grindung des Reichsverbandes altkatholischer Jungmann-
schaften. 4 Reden. Kempten 1912, Verlag des Reichsver-
bandes altkatholischer Jungmannschaften. ‘

Druck von Stiampfli & Cie. in Bern,



	Bibliographie

