
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 546

BIBLIOGRAPHIE.

Beuningen, Fr. van: Die Enthüllung der Zukunft durch den
Herrn Jesum Christum, genannt die Offenbarung 8t. Johannis,

erklärt mit zwei Kartenbeilagen. Georg* Neuner, Riga
1911. 240 S.

Der Verfasser bekennt im Vorwort, dass ihm die letzte
der hl. Schriften des Neuen Testamentes ein dunkles Buch
gewesen, bis ihm das im Jahre 1900 in Riga erschienene Buch:
„Das Kommen des Messias, des Königs und seines tausendjährigen

Reiches", das „auf Grund der umfangreichen, aber
wenig übersichtlichen Werke des Engländers Gr. Guiness eine
im grossen und ganzen zweifellos richtige Erklärung der
Offenbarung St. Johannis und auch des Buches Daniel bot", den
Schleier von der geheimnisvollen Schrift gehoben habe. Ihm
folgt der Verfasser, mit staunenswertem Fleisse Stein um Stein
zusammentragend, ordnend, berichtigend und bessernd. Wir
können ihm jedoch auf seinen Wegen nicht folgen. Es
entgeht dem Verfasser unseres Erachtens, dass die Offenbarung
Johannis, insofern deren prophetischer Inhalt im wesentlichen
über die schon von Christus ausgesprochenen und zum Teil
sogar in der jüdischen Tradition liegenden Weissagungen über
die letzten Dinge nicht hinausgeht, weniger in ihrem Inhalt,
als in ihrer Form den Charakter einer Apokalypse trägt.
Damit aber werden auch die vom Verfasser gezogenen Schlüsse

hinfällig. W. Sch.

Bulle, Ferdinand: Franziskus Hemsterhuis und der deutsche
Irrationalismus des 18. Jahrhunderts. Jena, Eugen Diede-

richs, 1911. Preis br. M 1. 50.

Wir sind gewohnt, das achtzehnte Jahrhundert als das

Zeitalter des Rationalismus zu betrachten. Und doch bezeichnet



— 547 —

diese überlieferte Formel die verwickelte geistige Struktur des
Zeitalters der Aufklärung nur in höchst unzureichendem Masse ;

weder der ihm eigene sentimentale Gefühlsüberschwang auf
moralischem und ästhetischem Gebiete noch die stürmische
Gährung des sozialen und politischen Lebens gelangen darin
zum Ausdruck. Die Einseitigkeit, die der nun einmal
feststehende Begriff an sich trägt, wird also einer vielfachen
Ergänzung* durch die historische Forschung bedürfen. Die
englischen Moralphilosophen und der etwas später einsetzende,
aber in seiner Wirkung auf die Zeit sie alle überragende
Einfluss Rousseaus bewirken eine Umwälzung des kontinentalen
und besonders auch des deutschen Denkens, die schon in der
Weltanschauung Kants zutage tritt1), dann in der
Willensphilosophie Fichtes, in der ästhetisch gefärbten Naturphilosophie

Schellings, in der im Gefühl des Unbedingten
verankerten Philosophie Jacobis ihren Niederschlag gefunden hat.
Die gedanklichen und gefühlsmässigen Antriebe dieser
Entwicklung sind ungemein reichhaltig. Wir spüren das unmittelbar,

wenn wir die Vielseitigkeit der geistigen Interessen und
zugleich die phantasievolle Genialität bewundern, mit der die
Romantik diesen Interessen nachgeht. Wir brauchen daneben
nur die nüchterne Verständigkeit, den selbstzufriedenen
Nützlichkeitsstandpunkt zu stellen, der hundert Jahre zuvor die Geister
beherrschte. Doch zwischen dem Anfange dieser Bewegung
und ihrem Abschluss, zwischen ihren Propheten und ihren
Vollendern stehen eine Reihe von Vermittlern, Denker zweiten
Ranges, in welchen sich die Einflüsse des alten Rationalismus
mit den Inspirationen der neuen Zeit in eigentümlicher Weise
kreuzen. Unter ihnen nimmt Franziskus Hemsterhuis, der Freund
der Fürstin Amalie von Gallitzin, eine bedeutende Stelle ein.
Die Vermittlerrolle dieses Denkers und namentlich seinen Ein-

') Fragmente aus dem Nachlasswerke (Hartenstein) VIII, 624. « Ich
bin selbst aus Neigung ein Forscher. Ich fühle den ganzen Durst nach
Erkenntnis und die begierige Unruhe, darin weiter zu kommen, oder auch
die Zufriedenheit bei jedem Fortschritte. Es war eine Zeit, da ich glaubte
dieses alles könne die Ehre der Menschheit machen, und ich verachtete
den Pöbel, der von nichts weiss. Rousseau hat mich zurecht gebracht.
Dieser verblendete Vorzug verschwindet, ich lerne die Menschen ehren,
und würde mich viel unnützer finden, als die gemeinen Arbeiter, wenn
ich nicht glaubte, dass diese Betrachtung allen übrigen einen Wert geben
könne, die Rechte der Menschheit herzustellen. »



— 548 —

fluss auf das deutsche Geistesleben um die Wende des 18.
Jahrhunderts zu schildern, darf darum als eine recht dankenswerte
Aufgabe betrachtet werden, die von Bulle in gründlicher und
glücklicher Weise gelöst worden ist.

Bulles Untersuchung befasst sich weniger damit, die
Einflüsse von Hemsterhuis auf einzelne von ihm abhängige Denker
nachzuweisen ; sie stellt vielmehr die Probleme in den Vordergrund

und lässt uns den Anteil erkennen, den Hemsterhuis an
ihrer Lösung genommen hat. Dabei tritt dann in genügender
Deutlichkeit zutage, inwiefern diese Lösung dem Bewusstsein
der Zeit entspricht und darum auch bei verwandten Denkern
und Dichtern Anklang gefunden hat.

In einem einleitenden Kapitel werden wir kurz über
Hemsterhuis' Leben unterrichtet, insbesondere auch über seine
Beziehungen zur Fürstin Gallitzin. Es folgt eine Charakteristik
der geistigen Eigenart des 18. Jahrhunderts: Diese wird
bestimmt durch den mathematischen Rationalismus auf der einen
Seite, dessen Geltung allerdings durch Hume und französische
Skeptiker schon sehr in Frage gestellt wird, durch den
irrationalen Individualismus auf der andern Seite (S. 9—11). —
Hemsterhuis, wiewohl von mathematischen Interessen erfüllt
(S. 11), steht mit seiner Gesinnung auf der Seite des

Individualismus; er will „auf allen Gebieten, in die der Mensch mit
einem Teil seines Wesens eingeht, die Unabhängigkeit und
Einzigartigkeit des Individuums, seine Unantastbarkeit allen
Normen gegenüber darstellen". Aus dem Erlebnis des Individuums

sollen wir die Welt begreifen. Daher werden nicht nur
„Gewissheiten des Gefühls zu Voraussetzungen des Erkennens,
sondern die Welt, der Gegenstand der Erkenntnis, wird auch
mit Gefühlselementen durchzogen, und damit im Gegenstand
wie im Erkennen Gemeinsamkeiten gefunden, die in gleicher
Weise aus Irrationalem zusammengesetzt sind" (S. 12). Das

sympathische Miterleben, die Liebe weisen den Weg zur
Erkenntnis. Diese selbst kann nur in unmittelbarer Empfindung
unser eigen werden (S. 13). Die Intuition, das grundlegende
Erkenntnisverfahren für Hemsterhuis, besteht in einem unmittelbaren

Erfassen unserer Beziehungen zu der uns umgebenden
Wirklichkeit. Und entsprechend erfassen wir uns selbst in der
unmittelbaren Gewissheit des Gefühls: je sens, ainsi je suis.
Die Annahme der Existenz anderer wird dagegen nur durch



— 549 —

den Glauben an deren Empfindungsfähigkeit ermittelt (S. 17).

— Ganz allgemein geht also Hemsterhuis auf das individuelle
Gefühl als den Eckpfeiler aller Erkenntnisgewissheit zurück.
Unsere Erkenntnis selbst aber begreift nur einen Ausschnitt
der Wirklichkeit. „Das Universum muss viel mehr Seiten
(faces) haben, als wir unter den Kategorien des Hörbaren,
Greifbaren, Sehbaren auffassen" (S. 18). Dadurch bekommt die
Welt den Charakter des Geheimnisvollen, Unerschöpften, nicht
mit dem Verstände Auszumessenden. Dieses um so mehr, als
der Mensch auch die ihm in seinen Vorstellungen zugängliche
Welt nur durch Symbole bezeichnen kann. — Die mangelnde
Sicherheit rationaler Erkenntnis wird durch die Instinktsicherheit

des Gefühls ersetzt. Das gilt insbesondere für jede Art
praktischer Lebensbetätigung durch den Menschen. Das
„organe morala soll ihm nach Hemsterhuis die Direktiven seines
Handelns geben. „Dieses Organ vermittele der Seele ebenso
sichere Wahrnehmungen wie das Auge, das Ohr. Wir täuschen
uns in den Empfindungen der Liebe, des Hasses ebensowenig
wie in der Wahrnehmung eines Baumes" (S. 22). Das moralische

Organ ist das Medium, durch welches die menschliche
Gesellschaft zu einer Einheit verschmilzt. Denn zu seinen
primitiven Äusserungen gehört bei jedem Individuum das Mitgefühl,

die Sympathie für die Freuden und Leiden anderer. Die
moralischen Sensationen aber, die es in dieser Art erlebt, setzen
sich ihm in ethische Urteile, in Regeln für sein praktisches
Verhalten um. Bulle erinnert mit Recht an die Verwandtschaft,
aber auch an den Gegensatz der Hemsterhuisschen Ableitung
der Moral zu Adam Smith. Bei diesem wird allerdings die
Entstehung der sittlichen Gesetze auf die Beurteilung anderer
zurückgeführt; sie erhalten dadurch von vornherein einen
objektiven Charakter. — Sowie der Mensch durch sein
moralisches Organ einen geistigen Zusammenhang mit anderen Wesen

gewinnt, so auch mit Gott. Erst durch dasselbe umschliesse
ihn und Gott das Band einer gemeinsamen Liebe. Denn auch
Gott „ist mit diesem Organ und zwar in unendlich viel
höherem Masse begabt. Er ruht in sich und in dem unendlichen
Glück, das Universum auf diese Weise zu besitzen". — Man
stelle diesem mystischen Zusammenhang Gottes und der Welt
den rationalistischen Gottesbegriff des Aristoteles gegenüber,
der nur in unendlicher Zeitenferne einmal mit der Welt in



— 550 —

Berührung gekommen ist, um ihr Bewegung und Leben zu
verleihen, im übrigen aber im Denken seiner selbst seine
vollkommene Befriedigung findet! Ohne weiteres wird dann
verständlich, wie wenig die Romantiker mit diesem verstandes-
mässig deduzierten Gottesbegriff anzufangen wussten. Die
äussere gedankliche Beziehung gilt ihnen nichts, das innere
Erleben alles. In diesem Sinne dürfen wir Novalis als den
berufensten Interpreten der Hemsterhuisschen Lehre ansehen:
„Durch den moralischen Sinn wird uns Gott vernehmlich. Der
moralische Sinn ist Sinn für Dasein, ohne äussere Affektion,
der Sinn für Bund, der Sinn für das Höchste, der Sinn für
Harmonie, der Sinn für freigewähltes und erfundenes und
demnach gemeinschaftliches Leben und Sein, der Sinn für das Ding
an sich, der echte Divinationssinn" (Bulle, S. 27).

Der moralische Sinn als das Mittel eines allumfassenden
Weltverständnisses darf nun nicht als eine zufällige Begabung
einzelner angesehen werden, die dadurch einen seltenen Vorzug
vor allen anderen gewinnen würden, er ist vielmehr eine
allgemeine Anlage, die in jedem Menschen ihre Wirkung äussert.
— Es ist überraschend, dass wir zur Begründung dieser
Behauptung auf Newtons Lehre verwiesen werden, dass die
Bewegungen des Weltsystems aus dem Gegeneinanderwirken der
Zentripetal- und Zentrifugalkraft zu erklären seien. In genauer
Parallele zu diesem Gesetz des Makrokosmos sollen nun, so

erklären Hutcheson und bestimmter noch Hemsterhuis, in dem
Mikrokosmos der menschlichen Seele ein Prinzip der Assimilation

(Anziehung, Liebe) und ein Prinzip der Individuation
(Abstossung, Hass) wirksam sein und das psychische Leben
beherrschen. Wir betrachten hier nur die Äusserungen des

Prinzips der Assimilation1). Ihm zufolge strebt die Seele nach
einer vollständigen und innigen Vereinigung mit allem, was
ausser ihr ist. Doch die Intensität dieses Strebens ist eine
verschiedene den Objekten entsprechend, worauf es sich richtet.
„Am tiefsten eins werden kann der Mensch mit Gott ; die Liebe,
die wir zu den Menschen, zur ganzen Welt empfinden, erreicht
in der Sehnsucht nach ihm ihren Höhepunkt" (Bulle, S. 34).

') Übrigens bedeutet das Prinzip der Individuation auch bei Hemsterhuis

sehr wenig. Er hat die von ihm vorausgesetzte Doppelheit zweier

entgegengesetzter Kräfte nicht gleichwertig berücksichtigt. Die Zentfifugal-
kraft hatte ihm schon in der Natur einen nur negativen Wert (Bulle, S. 37).



— 551 —

Aber die Liebe zu Gott verbleibt unter den Bedingungen des

irdischen Lebens auf dem Wege einer „ewigen Annäherung",
weil uns unser Körper, unsere Organe an einer vollen Vereinigung

mit ihm hindern. Erst der Tod macht die Seele frei.
Allein in seltenen Stunden mag diese Freiheit schon
vorausempfunden und genossen werden. Im Enthusiasmus erlebt der
Mensch eine Steigerung aller seiner Kräfte, die ihn „das Wahre,
Schöne und Erhabene ohne Anstrengung, ohne Mühe schauen
lässt. — Alle diese Gedanken tragen das Gepräge platonischen
Geistes; man erkennt, wieviel Hemsterhuis seinen platonischen
Studien zu danken hat. — Bulles Untersuchung lenkt nun unser
Interesse vor allem auf die Wirkung, die die religionsphilosophischen

Gedanken von Hemsterhuis auf die Denker und
Dichter seiner Zeit ausgeübt haben. Sie wird im einzelnen bei
Herder, Schiller, Hölderlin, Novalis, Friedrich Schlegel, Schleiermacher

und Goethe nachgewiesen (S. 37—56). Bulles Ausführungen

geben hier einen bedeutsamen Beitrag zur Geschichte
der Philosophie, in mancher Hinsicht eine Ergänzung zu den
tief angelegten Untersuchungen des unlängst verstorbenen
Berliner Philosophen Wilhelm Dilthey über „Das Erlebnis und die
Dichtung".

In den drei letzten Kapiteln behandelt Bulle Hemsterhuis,
ethische, geschichtsphilosophische und ästhetische Anschauungen.
Auch sie werden durch reiche historische Bezüge in den
Zusammenhang ihrer Zeit gestellt. Für unseren Zweck erübrigt
sich hier ein Eingehen auf Einzelheiten. War es uns doch vor
allem darum zu tun, den religionsphilosophischen Gehalt der
Hemsterhuisschen Gedanken anzudeuten, sowie sie Bulle uns
vor Augen führt. Aber auch der über den bezeichneten Rahmen
hinausgehende Teil seiner Untersuchung bietet dem
Literarhistoriker wie dem Kulturphilosophen ein reichhaltiges und
geschickt bearbeitetes Material und bildet einen sehr schätzenswerten

Beitrag zur Geschichte der Philosophie des ausgehenden
18. Jahrhunderts, indem sie unseren Blick auf Äusserungen des

philosophischen Zeitbewusstseins richtet, die in ihrer Bedeutung
neben den grossen Systemen des deutschen Idealismus gewöhnlich

nicht genug gewürdigt werden.
Bonn. Rud. Keussen.



— 552 —

Cremer, Dr. Herrn.: Biblisch-theologisches Wörterbuch der
nentestamentlichen Gräzität. 10. völlig durchgearbeitete und
vielfach veränderte Ausgabe. Gotha 1911, Fr. A. Perthes.

Von dem früher von uns angezeigten und in seiner Eigenart

und Unentbehrlichkeit für die neutestamentliche Wissenschaft

charakterisierten Werke liegt nunmehr die zweite Lieferung

vor. Sie reicht von dgsTr] bis òCxcaog und enthält die Seiten
161—304. Das Wörterbuch soll sieben Lieferungen zum Preise
von 4 M umfassen. Bei der gründlichen, durch Professor Dr.
Julius Kögel in Greifswald vollzogenen Umarbeitung erklärt
sich das langsame Fortschreiten der Ausgabe, das aber anderseits

eine leichtere Anschaffung ermöglicht. Besonders
hervorgehoben sei, dass dieses nicht nur philosophische, sondern auch
theologische Lexikon für den praktischen Theologen, insbesondere

für den Prediger, einen unerschöpflichen Schatz der
Belehrung und der Anregung* bildet. G. M.

Gottesleben, N., und Schiltknecht, J. B. : Die biblische
Geschichte auf der Mittelstufe der katholischen Volksschule.
6. verb. (Doppel-) Auflage. Paderborn 1912, Ferdinand
Schöningh. IX und 383 S. M 3. 20.

Dies.: Die biblische Geschichte auf der Oberstufe der
katholischen Volksschule. 8. (Doppel-) Auflage. Paderborn 1911,
Ferdinand Schöningh. XIV und 751 S. M 5. 60.

Der erste Band des genannten Werkes „Die biblische
Geschichte auf der Unterstufe" wurde bereits früher in dieser
Zeitschrift erwähnt. Auch in den beiden jetzt vorliegenden Bänden

haben die Verfasser, zwei tüchtige Schulmänner mit reicher
Erfahrung, ein Werk geschaffen, das, verständig gebraucht, sich
als wertvolles Hülfsmittel für den Unterricht erweisen wird.
Es regt die Tätigkeit des Lehrers an und zeigt die Wege, die

zu einem erspriesslichen Unterricht führen. Und gerade das

soll ja ein Handbuch leisten, nicht soll und darf es dem Lehrer
jegliche eigene Arbeit abnehmen. Alle drei Bände seien der
Beachtung empfohlen. Mn.



— 553 —

Hamm, Franz : Die Schönheit der katholischen Moral. Vorträge
zur Einführung in ihre Geschichte. Apologetische
Tagesfragen. 9. Heft. Preis M 1. 20. M.-Gladbach 1911.

Volksvereins-Verlag.

Die vorliegende Schrift gehört in die Klasse eines populär
apologetischen Schrifttums hinein, die, leider weit verbreitet,
darauf angelegt ist, bei Unkundigen eine bestimmte Suggestion
wachzuerhalten — weitergehende Ansprüche wird schwerlich
jemand ernst nehmen können. Hamm versucht, ausgehend von
der Fiktion, dass die altchristliche Ethik im wesentlichen dem
System moderner römischkatholischer Moralisten gleichgeartet
sei, eine Übersicht über die Entwicklung der christlichen Ethik
zu geben. Der Faden, den er dazu verwendet, ist recht dünn
und dazu noch meist aus fremdem Garn gesponnen. Eine wirkliche

Einsicht in das ethische System auch nur eines führenden
Denkers wie Augustinus oder Thomas von Aquin wird uns
durch die dürftigen Charakteristiken der Inhaltsangaben des
Verfassers an keiner Stelle vermittelt. Auch auf eine
selbständige Beurteilung der verschiedenen Systeme und Richtungen
verzichtet er fast vollständig; er bietet uns statt dessen in
angemessenen Abständen immer wieder Zitate aus Mausbach,
Willmann, der sein Kronzeuge für die Beurteilung des

scholastisch-philosophischen Denkens ist, weiter auch aus
protestantischen Quellen wie Seeberg, Harnack u. a. Doch gelegentlich

zitiert er auch die behandelten Schriftsteller selbst. Das
von ihm befolgte Verfahren ist dann aber, wie ein Beispiel
zeigt, höchst bedenklicher Art. Das Irenäuszitat Seite 24 f. ist
wenigstens in der von dem Verfasser beliebten Kompilation
nichts als eine grobe Fälschung. — Die Erläuterung, die er
diesem „klassischen Texte" folgen lässt, stützt sich, worüber
mit dem Verfasser zu streiten allerdings müssig sein dürfte,
nur auf den dogmatischen Anspruch des römischen Bischofs in
allen den Glauben, die Sitten und die Disziplin betreffenden
Fragen die oberste Entscheidung in der Kirche in den Händen
zu haben, stützt sich aber mit keinem Worte mehr auf den
wirklichen Text bei Irenäus. — Von einer polemischen
Behandlung erklärt der Verfasser Seite 13, wolle er absehen. —
Wie weit er dieser Erklärung inbesondere in Beziehung auf
das Werk des Grafen Hoensbroech über die katholische Moral
nachgekommen ist, sei hier an einigen Beispielen nachgewiesen.



— 554 —

Seite 59 heisst es: „Was wäre aus dem ganzen Anklagebuch
Hoensbroechs gegen die katholische Moral geworden, wenn er
das Werk des Fürsten der Scholastik in objektiver, ehrlicher
Darstellung zugrunde gelegt hätte Er wollte es nicht kennen..,
Um so unbeirrter konnte man behaupten und irreführen."
Seite 69 : „Die Führung im beklagenswerten Angriffe darf ohne
Zweifel Paul von Hoensbroech beanspruchen. Woher kommt
das? Von Ruville sagt mit Recht: „Die abgefallenen Priester
müssen ja schwarz malen, um ihre Tat zu rechtfertigen, und
die Gehässigkeit gegen die Kirche steht ihren Darlegungen an
der Stirne geschrieben."" Seite 97: „Der Fachmann, der von
Hoensbroechs Anklagewerk gegen die katholische Moral durchliest,

kann sich unwilliger Empörung nicht erwehren, dass ein
Mann von dieser Vorbildung und aus solcher Familie eine
derartige Geschichtsklitterung als Objektivität vorlegt." Seite 42

wird Harnack mit folgender Polemik abgeführt: „Derartige
Orakelsprüche bei einem Berliner Gelehrten müssen Aufsehen

erregen. Freilich wenn man sich auf Döllinger als Gewährsmann

für die Urteile über die katholische Moral stützt und sich

sogar auf von Hoensbroechs „gründliche Studien" beruft, nimmt
das Ergebnis nicht wunder. Professor von Ruville fragte sich
einmal, was müsse das für ein Christusbild geworden sein, wenn
Judas seine „gründlichen Studien und Erlebnisse" aufgeschrieben
hätte? Doch genug davon." — Auch der Leser wird wohl von
diesen Proben der nicht polemischen Art des Herrn Professor
Hamm genug haben. — Zum Schlus noch eine Bemerkung:
Der Verfasser bespricht in seiner Darstellung der Entwicklung
der christlichen Ethik auf katholischem Boden auch die „in
ihrer Art hervorragenden Werke" von Seiler und Hirscher,
schränkt dieses Lob allerdings sogleich wieder durch einige
Randglossen ein, in welchen er ihnen Mangel an Methode und
auch an kirchlicher Korrektheit zum Vorwurf macht. Aber
dann lässt er doch die beiden grossen Theologen je in einem
längeren Auszug selbst zu Worte kommen. Wer diese Auszüge
liest, wird, glaube ich, das Empfinden haben, dass aus ihnen
die Schönheit der katholischen und christlichen Moral lebendiger

hervorleuchtet, als aus der umständlichen geschichtlichen
Darlegung des Verfassers. R. K.



— 555 —

Kalender 1913 für das altkatholische Haus. Schriftleitung* Dr.
Otto Steinwachs, Stadtpfarrer in Mannheim. 3. Jahrgang.
Kempten im Allgäu 1912. Verlag des Reichsverbandes
altkatholischer Jungmannschaften. XIV, 58 S. 4°. M 0. 50
K 0. 60.

In schlichtem, geschmackvollem Gewände reiht sich der
Kalender im alten Geist und Sinn an seinen Vorgänger (vgl.
S. 133 dieses Jahrgangs unserer Zeitschrift) an. Das
Gemeindeverzeichnis ist nun auch auf die „Nationalkatholische (altk.)
Kirche in Amerika" ausgedehnt worden, so dass es fortan die
Adressen sämtlicher altkatholischen Kirchen und Gemeinden
enthält, bis auf geringfügige Lücken. Ad. Th.

Klüger, Dr. Herrn. : Friedrich Delitzsch, der Apostel der
neubabylonischen Religion. Ein Mahnruf an das deutsche Volk.
Leipzig, Krüger & Cie., 1912. 180 S.

Vorliegende Schrift ruft uns eine kleine, aber inhaltsvolle
Schrift des seligen Bischofs Weber aus dem Jahre 1903 in die
Erinnerung zurück : „Kaiser Wilhelm IL an Admiral Hollmann
über Babel und Bibel." Im Winter des Jahres 1902 hielt Prof.
Delitzsch in der Singakademie zu Berlin einen Vortrag über
„Babel und Bibel" (Babel als Interpret und Illustrator der
Bibel) und einen zweiten Vortrag über dasselbe Thema im
Winter 1903. Über diese Vorträge schrieb Kaiser Wilhelm II.
an Admiral Hollmann u. a. : „Leider verliess Prof. D. den

Standpunkt des strengen Historikers und Assyriologen und geriet
in theologisch-religiöse Schlüsse und Hypothesen hinein, welche
doch recht nebelhaft oder gewagt waren." Dieser Auffassung
stimmte auch Bischof Weber in seiner Schrift durchaus zu,
indem er betonte, dass Prof. D. seine Zuhörer nur mit dem
Inhalte der durch die babylonisch-assyrischen Ausgrabungen zutage
geförderten Dokumente und ihrer Bedeutung für die Geschichte
des israelitischen Volkes bekannt zu machen hatte, dass er
aber im Fortgange vor allem seines zweiten Vortrages den
Boden der Geschichte verliess und sich in ein ganz anderes

Gebiet, in das der Theologie oder spekulativen Philosophie verlor,

wozu ihm die durch die Ausgrabungen gewonnenen Funde
weder eine Veranlassung, noch eine Berechtigung geben konnten.



— 556 —

Die Schrift Dr. Klügers führt dies weiter aus. Sie stellt sich
die Aufgabe, „aus dem reichen Material der assyrisch-babylonischen

Inschriften in knapper Form das zusammenzustellen,
was dort an religiösen Lehren und Vorschriften enthalten ist,
um so die Bibel, dieses göttliche Vermächtnis an die
Menschheit, von dem babylonischen Schutte, mit dem dieser
Gelehrte (Delitzsch) sie beworfen hat, zu reinigen". In klarer,
überzeugender Weise führt Dr. Klüger Professor Delitzsch'
Schlussfolgerungen ad absurdum. W. Sch.

Knopf, Dr. Rud. : Die Briefe Petri und Judä. Göttingen, Van-
denhoeck & Ruprecht, 1912. 329 S. M 6. 40, geb. M 8.

Das vorliegende Werk bildet eine völlige Neubearbeitung
der entsprechenden Teile des von Heinr. Aug. W. Meyer
begründeten neutestamentlichen Kommentars (7. Auflage der
12. Abteilung). Das „völlig neubearbeitet" findet seine Begründung

darin, dass damit der Meyersche Kommentar für die Briefe
Petri und Judä auf die Bahn getreten ist, welche bereits die
Umarbeitung der Thessalonicherbriefe durch v. Dobschütz und
des 1. Korintherbriefs durch Job. Weiss begonnen hatte. Die
Umwandlung ist gegen die älteren Auflagen um so auffälliger,
als die Briefe Petri und Judä in ihrer Bearbeitung durch Dr.
Ed. Huther doch eigentlich zu den schwächsten Teilen des alten
Meyer gehörten. Einer eingehenderen Besprechung des
Kommentars sind wir dadurch enthoben, dass wir früher bei der
Neuausgabe der Thessalonicherbriefe und von 1. Korinther die
leitenden Grundsätze ausführlich besprochen haben : Reichliche
Verwendung der religionsgeschichtlichen Methode, Parallelismus
des neutestamentlichen Idioms mit der xoivr], vor allem auch
Exegese aus dem grossen Zusammenhang der Briefe und der
Psyche ihrer Verfasser heraus. Nach Knopf sind nicht nur Judas
und IL Petrus, sondern auch I. Petrus nicht von den Trägern
ihres Namens geschrieben. G. M.

Lehmann, Dr. Edv. : Textbuch zur Religionsgeschichte. Leipzig
1912, A. Deichert Nachfolger. 372 S. M 6, geb. M 7. 20.

Das unter Mitwirkung von Fachgelehrten herausgegebene
Werk bildet die erste Neuerscheinung der „Sammlung theo-



— 557 —

logischer Lehrbücher", wie sie der um die positive Theologie
verdiente Verlag herauszugeben beabsichtigt. Als Serien sind

angenommen: Neues Testament, historische, systematische und
praktische Theologie. Einzelne frühere Verlagswerke, wie Th.
Zahns grosse Einleitung ins Neue Testament und R. Seebergs
Dogmengeschichte, sind der Sammlung eingereiht. Bei
Vorausbestellung einer ganzen Serie tritt eine Verbilligung von
10 % ein.

Das Textbuch zur Religionsgeschiehte ist eine höchst
willkommene und wertvolle Beihülfe zu dieser selbst. Die in
grösserem Zusammenhange gegebenen Texte bieten uns ein zuver-
lässliches Bild von den religiösen Anschauungen und den
entsprechenden Gebräuchen in China und Japan, in Ägypten und
Assyrien-Babylonien, Indien und Persien, der islamitischen,
griechischen, römischen und germanischen Religion. G. M.

Der Narrenbaum. Deutsche Schwanke aus vier Jahrhunderten.
Für das Volk gesammelt und sprachlich erneuert von Heinr.
Mohr. 2. u. 3. verm. Aufl. Freiburg, Herdersche
Verlagshandlung*, 1912.

Das Volkstümliche ist mehr und mehr im Schwinden. Und
doch liegt darin ein Schatz von Gemüt und Poesie. So ist man
denn jetzt eifrig daran, zu sammeln und zu bewahren, was
nach dieser Richtung hin noch vorhanden ist. Einen nicht
unwichtigen Teil der Volksdichtung bilden die Volksschwänke.
Und wie Joseph Weigert deutsche Volksschwänke des 16.
Jahrhunderts gesammelt, ausgewählt und herausgegeben hat (1909),
so folgt ihm hierin H. Mohr, indem er, aus vielen guten Quellen
schöpfend, die vorliegenden Schwanke aus vier Jahrhunderten
veröffentlicht. Nicht gelehrten Zwecken will das Buch dienen,
sondern nur allein „um ein fröhlich Gemüt zu machen". Seinen
Zweck wird es jedenfalls erfüllen. W. Sch.

Schnitzer, Prof. Dr. phil. et theol. : Katholizismus und
Modernismus. München, Verl. d. Krausgesellsch., 1912. 49 S.

Vorliegende, auf einem Vortrage beruhende Schrift Prof.
Schnitzers ist eine Antwort auf des Innsbrucker Jesuiten P.



— 558 —

Müller in Bernkastel-Kues gehaltenen Vorträge gegen den
Modernismus und die Modernisten und wider alle, welche einer
Überbrückung der zwischen der katholischen Kirche und der
modernen Kultur klaffenden Kluft das Wort reden. Prof. Sch.
weist vor allem auf die übliche Identifizierung von Katholizismus

und Ultramontanismus hin und stellt die Frage : „Ist es

denn wahr, dass Katholizismus und Ultramontanismus identische
Grössen sind?" Um die Frage zu beantworten, beleuchtet er
den Ultramontanismus, seine theologischen Voraussetzungen und
kirchenpolitischen Grundsätze näher und kommt zu dem
Ergebnis : „Nein, nein, der Ultramontanismus ist nicht katholisch,
er ist überhaupt nicht christlich, er ist im Gegenteil der Abfall
von allem Katholizismus und Christentum." Der Verfasser schildert

den Ultramontanismus als einen Fluch, der auf Kirche
und Menschheit lastet, und kommt zu dem natürlichen Schluss,
dass der Modernismus eine Kriegserklärung an den Ultramontanismus,

nicht aber an die katholische Kirche ist. — Die
Schrift, auf Quellenbelege gestützt, streng sachlich durchgeführt,

ist überaus lesenswert und verdient weiteste Beachtung.
W. Sch.

Schulte, v., Dr. J. Fr., Geh. Justizrat und Prof. der Rechte:
Gegen die Konfessionsschule mit besonderer Berücksichtigung

auf Preussen. 1.—3. Aufl. Roth, Giessen 1912. 72 S.

Preis M 1. —.

Eine überaus zeitgemässe, wichtige Schrift schenkt uns mit
der vorliegenden Arbeit der berühmte Rechtslehrer. Er präzisiert

im Vorwort die Veranlassung* zu der Schrift: Mit
vereinten Kräften arbeiten seit Jahren verschiedene Parteien in
Preussen daran, nicht bloss den Grundsatz strenger konfessioneller

Trennung der Volksschulen unbedingt zu verwirklichen,
sondern auch den geistlichen Behörden einen massgebenden
Einfluss zu verschaffen. Ultramontane und Protestanten orthodoxer

Richtung sind dabei im Bunde. Auch die Liberalen, soweit
sie nicht der äussersten Linken angehören, scheuen sich, der
Frage nahe zu treten: Hat der Grundsatz der konfessionellen
Trennung der Schulen eine innere Berechtigung* Ist die
Durchführung dieses Grundsatzes dem öffentlichen Wohle von Nutzen?
Da lohnt es sich, sagt der Verfasser, diese Frage in gemein-



— 559 —

verständlicher Weise zu untersuchen und unumwunden zu
beantworten vom Standpunkte des gläubigen Christen, des
Vaterlandsfreundes und vom Gesichtspunkte dessen aus, der den
Forderungen des Lebens und den tatsächlichen Verhältnissen
mit offenem Auge gegenübersteht. In klassischer Kürze, und
doch erschöpfend, übersichtlich und klar behandelt nun der
Verfasser die Geschichte der konfessionellen Schule, den
heutigen Rechtszustand in Deutschland, die grundsätzliche Stellung
der christlichen Religion, die Rücksichtnahme auf die tatsächlichen

Zustände, die Aufsicht über die Schule, die Ortsschulaufsicht,

die Gründe für das konfessionelle Schulsystem (Zustand
von 1837, das Jahr 1848), die allmählich unmöglich werdende
volle Durchführung der konfessionellen Schule, die Folgen des
konfessionellen Schulwesens. Jedes Kapitel bildet ein Kabinettsstück

klarer, überzeugender Unterweisung. Wir haben bisher
nichts derart trefflich Orientierendes über diese Materie gelesen.
Der Verfasser kommt zu dem Resultate: Was wir für richtig
halten, ist: Die Volksschule als Gemeindeanstalt unter
staatlicher Oberleitung, die Mittelschule und höhere ohne Beeinträchtigung

der besonderen Entwicklung (Stiftungen u. dgl.) unter
staatlicher Leitung ; staatliche Unterstützung bezw. Unterhaltung
beider ; Religionsunterricht allen christlichen anerkannten
Konfessionen eingeräumt; grundsätzlich keine konfessionelle Trennung.

Die ausgezeichnete Schrift verdient die weiteste
Verbreitung. W. Sch.

Sickenberger, Dr. Otto : Der Kampf um die Gewissensfreiheit,
München, Verl. der Krausgesellsch., 1911. 28 S. 20 Pf.

Die Schrift ist der Abdruck eines Vortrags, den Dr. S. in
der Krausgesellschaft in München am 5. Januar 1911 gehalten
hat. Der Verfasser stellt sich die Frage: Wie weit sind wir
der Freiheit unseres Gewissens sicher? Und er beantwortet
sie mit dem Hinweis auf die Aktion der römischen Kurie, die
mit der Enzyklika „Pascendi" vom September 1907 eingeleitet
worden ist und ihren Höhepunkt in der Durchführung des
Modernisteneides innerhalb des katholischen Klerus erreicht
hat. Er fragt weiter : Von welcher Seite wird unsere Gewissensfreiheit

bedroht oder vielleicht geschützt? Er antwortet: Es

geschieht dies einerseits von der kirchlichen Seite, anderseits



— 560 —

von den verschiedenen politischen Machtfaktoren der Gegenwart.

Er führt aus, wie die Kirche und die klerikale Partei
gleichermassen die Freiheit des Geistes und Gewissens bedrohen,
und wie die Staatsregierung — er denkt speziell an die
bayrische — sie, die sie schützen musste, nicht schütze. Der
Verfasser hat sich seiner Aufgabe mit Sachlichkeit, Ruhe und Klarheit

entledigt. W. Sch.

Steinmann, Lie. Theophil : Der religiöse Unsterblichkeitsglaube.
Göttingen 1912, Vandenhoeck & Ruprecht. 166 S. M 3. 60.

Der als Herausgeber von „Religion und Geisteskultur"
bekannte Verfasser, Direktor des Herrnhuter theologischen
Seminars in Gnadenfeld, entwickelt in dieser von reichem Wissen
und philosophischer Schulung zeugenden Abhandlung das Wesen
und die Wahrheit des religiösen Unsterblichkeitsglaubens. In
scharfer Gliederung kommt er von der religionsvergleichenden
Unterlage des Themas zur subjektiven Wertung des

Unsterblichkeitsglaubens. Der zeitliche „gute Wille" des Individuums
gelangt durch die fortwährenden irdischen Hemmnisse zugleich
zu einer fortschreitenden „Läuterung", die ihn „dem Ewigen"
näher bringt, und von der es sinnlos wäre, anzunehmen, dass

sie mit dem irdischen Individuum aufhöre. Es muss vielmehr
„die Herausläuterung aller Willensenergie des endlichen Willens

aus den Schranken der endlichen Individualität zu vollem
Eins- und Einerleiwerden mit dem vorerst als gegenstehende
Forderung* gefassten, dann immer mehr ganz zum eigenen
innerlichen Selbst angeeigneten Willen" jenseits unserer zeitlichen
Erfahrung* folgen, die aber kein buddhistisches oder ähnliches
Verschwimmen im Jenseits ist. Das Studium des stellenweise nicht
ganz leichten Buches bietet grosse Förderung unserer
Jenseitsvorstellungen, die, was wir zu nicht geringem Teile der Herrnhuter

Art zuschreiben möchten, gar nicht dogmatisch eng
gefasst sind. Für eine weitere Auflage dürfte sich stellenweise
eine kürzere, Wiederholungen vermeidende und darum
übersichtlichere Beweisführung empfehlen. G. M.



— 561 —

Veress, Dr. Andreas: Fontes Rerum Transsylvanicarum, torn. I;
Epistola et Acta Jesuitarum Transsylvaniae temporibus prin-
cipum Bathory (1571—1613). In Kommission bei Alfred
Holder, Wien und Leipzig 1911, 325 S., Preis 10 Kronen.
(Beigabe : Mitteilungen der Fontes Rerum Transsylvanicarum,
1. Heft, 1912, 40 S.)

Die vorliegende Sammlung von Dokumenten „über die
Beziehungen Ungarns und Siebenbürgens zu den Ländern des

einstigen Römischen Reiches" ist die erste Lieferung eines auf
50 Bände festgesetzten Riesenwerkes. Es erscheint in Budapest
und soll eine Ergänzung bilden zu dem 1849 begonnenen Werke :

Fontes Rerum Austriacarum. Das Material hat Professor Dr.
Andreas Veress in zwanzigjähriger Arbeit gesammelt, und er hat
zu diesem Zweck zahllose private und öffentliche Archive in
Österreich, Böhmen, Deutschland, Polen, Russland, Rumänien,
Italien, insbesondere aber in Rom, abgesucht.

Der oben angezeigte erste Band enthält hundert Briefe und
Berichte der im Jahre 1579 nach Siebenbürgen gekommenen
Jesuiten. Sie sind meistens in lateinischer Sprache geschrieben,
ebenso die an Jesuiten gerichteten Schreiben, die von Veress
beigefügten Anmerkungen hingegen leider ungarisch. Die
Dokumente sind diplomatisch getreu und vollständig abgedruckt,
einige sogar mit dem Faksimile des Originals illustriert.

Es unterliegt keinem Zweifel, dass das begonnene Werk
eine Geschichtsquelle ersten Ranges sein wird und in grossen
Bibliotheken kaum fehlen darf.

Von höchstem Interesse sind namentlich die Briefe an den
Ordensgeneral Aquaviva in Rom. Sie waren natürlich nicht für
die Öffentlichkeit bestimmt; die Verfasser schildern darum die
Verhältnisse, in denen sie leben, ohne Rückhalt, und zwar
sogar dann, wenn es sich um die eigenen Ordensgenossen handelt.

Unter dem Fürsten Bathory waren die Jesuiten sehr bald
die eigentlichen Herren des Landes; aber sie machten von
ihrer Herrschaft einen Gebrauch, der sehr wenig geeignet war,
das zum Luthertum und Kalvinismus übergetretene Volk von
der Vorzüglichkeit der päpstlichen Religion zu überzeugen. Ein
Pater Arator (z. B. Stephanus Arator Pannonius) schreibt unterm
19. Oktober 1582 an den General: „Schon sind drei Jahre
verflossen, seitdem wir bald in grösserer, bald in kleinerer Anzahl

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1912. 36



— 562 —

in Siebenbürgen sind; aber der Erfolg ist nicht der, den wir
hofften, und, was besonders heftig zu beklagen ist, die Hindernisse,

die sich dem Seelenheil und dem Evangelium entgegenstellen,

haben ihren Ursprung bei unsern eigenen Leuten"
(S. 228 ff.). Nun ergeht sich der Verfasser in bittern Klagen
über seine Ordensbrüder und namentlich über die Vorgesetzten
seiner Ordensprovinz. Als den Urheber alles Übels bezeichnet
er den Rektor des Hauses in Klausenburg. Statt ihn abzusetzen,
machten der Visitator und der Provinzial mit ihm gemeinsame
Sache. Im Hause war keine Ordnung, der Gottesdienst wurde
vernachlässigt, die Lehensleute der den Jesuiten abgetretenen
Dörfer und Ländereien wurden bis aufs Blut ausgesogen. Der
Rektor konnte die Bauern zu den härtesten Fronarbeiten
zwingen, sie schlagen und einkerkern lassen. Einer Witwe, die
flehte, man möchte ihr doch um Gottes Barmherzigkeit willen
eine Garbe von dem schuldigen Zehntenkorn schenken,
antwortete der Pater Prokurator: „Vom Namen und der Liebe
Gottes wird unsere Börse nicht voll." „Geh' nun, Arator," fügt
der Briefschreiber bei, „und predige den Leuten so laut, dass
du heiser wirst: Seid barmherzig und ihr werdet Barmherzigkeit

erlangen." Die vom Fürsten den Jesuiten gewährten
Einkünfte waren enorm, Wo kommt denn eigentlich all das Geld
hin fragen die Leute und der Verfasser des Briefes mit ihnen.
Den Unterhalt der Gebäude, fügt er bei, bestreitet die Staatskasse;

auch für Essen und Trinken können die Jesuiten nicht
so viel Geld ausgeben. Das Geld wird veruntreut und geht ins
Ausland. In schrecklicher Weise wurde die Rechtspflege in den
Gebieten geübt, über die die Jesuiten die volle Gerichtsbarkeit
bekommen hatten. So erzählt der BriefSchreiber S. 238 ff. eine
lange Geschichte von vier Hirten, die im Verdachte standen,
zwei Knaben misshandelt zu haben, und daraufhin in scheuss-

licher Weise gefoltert und langsam getötet worden sind, ohne
dass Beweise vorlagen, und trotzdem die Angeschuldigten
fortwährend ihre Unschuld beteuerten.

Wie dieser Brief, so enthalten auch andere Dokumente
eine Fülle interessanter Mitteilungen, die über die verschiedenen

protestantischen Richtungen in Siebenbürgen und Ungarn,
über die Lage, in der sich die Katholiken befanden, über die
Berufung der Jesuiten, über die Wirksamkeit der Jesuiten, ihre
Schulanstalten, ihre Proselyten und insbesondere auch über



— 563 —

die durch Jesuiten verschuldeten Skandalgeschichten Aufschluss
geben. Kurz, der vorliegende Band bietet eine drastische
Beleuchtung der durch die Reformation geschaffenen kirchlichen
und sozialen Zustände und der Mittel und Wege der jesuitischen
Gegenreformation. E. H.

Voigt, H., G. : Die Geschichte Jesu und die Astrologie. Eine
religionsgeschichtliche und chronologische Untersuchung zu
der Erzählung von den Weisen aus dem Morgenlande. VIII
und 255 S. Leipzig, J. C. Hinrichs, 1911; ungebunden M 5.

Das Matthäusevangelium zeigt die unverkennbare Tendenz,
in der Geschichte Jesu die Erfüllung alttestamentlicher
Weissagungen aufzuzeigen und dadurch die messianische Würde
Jesu darzutun. Dieser Rücksichtnahme auf die Prophétie soll
nach der Auffassung vieler unserer Gelehrter auch die so

wunderfreudige Erzählung von den Weisen aus dem Morgenlande

(Mt. 2) ihre Entstehung verdanken. Sie soll der Verkündigung

Bileams (4 Mos. 24, 17) und der Weissagung Jes. 60,
1—7 Rechnung tragen wollen. Viele Gelehrte nehmen im
Anschluss an A. Dieterich auch an, der äussere Anstoss zu der
Erzählung sei in der Aufsehen erregenden Reise zu suchen,
die im Jahre 66 der armenische König Tiridates nach Rom
unternommen habe, um Nero als einem Gotte zu huldigen.
Zugunsten dieser Annahme wird angeführt, dass Tiridates
ausdrücklich als Magier bezeichnet werde, und dass er ebenfalls
auf einem anderen Wege in seine Heimat zurückgekehrt sei.
Die Magiererzählung*, die man nicht als Geschichte gelten
lassen will, soll also ein Ausfluss der christlichen Sage sein,
welche sich in der Verherrlichung des Erlösers geflel.

Gegenüber dieser rein literarischen Behandlung des
Problems ist nun vielfach der Versuch gemacht worden, die
Magiergeschichte mit Zuhülfenahme der Astrologie dem Verständnisse

näher zu bringen, ohne dass deren Geschichtlichkeit
preisgegeben würde. Zu den bedeutendsten Versuchen dieser Art
gehören zwei im vorigen Jahre erschienene Bücher. Das eine
ist von G. Kritzinger verfasst und trägt den Titel „Der Stern
der Weisen, astronomisch-kritische Studie" (Gütersloh), das
andere ist das von uns näher zu besprechende Werk des
Hallenser Kirchenhistorikers Voigt. Nach Kritzinger sind die



- 564 —

Magier durch drei im Jahre 7 vor Christus im Sternbild der
Fische stattgehabte Konjunktionen der Planeten Saturn und
Jupiter zu ihrem Zuge nach Judäa veranlasst worden.
Demgegenüber sucht Voigt die Ansicht des Gelehrten v. Oefele wieder
zu Ehren zu bringen, dass die Magiergeschichte sich erst im
Jahre 6 vor Christus abgespielt, und eine zweimalige Konjuntion

von Saturn und Jupiter, die in dieses Jahr fallen, zum
astrologischen Hintergrund habe. Wenn aber in Mt. 2 nur von
einem Stern (dacqQ) und nicht von einem Gestirn (datqóv) die
Rede ist, so soll dies ein Hinweis auf Jupiter sein, der im
Jahre 6 v. Chr. eben wegen dieser Konjunktionen im Vordergrund

des astrologischen Interesses gestanden habe. Die Worte
èv rfj ävaroXjj sollen den heliakischen Aufgang Jupiters, èotà&q
sTtâvm ob fjv tò naiSiov hingegen dessen Kulmination über
Bethlehem bedeuten. Das rtQofjyev avrovg (er ging vor ihnen her)
soll ein bildlicher Ausdruck dafür sein, dass der über
Bethlehem kulminierende Stern den Magiern als Führer gedient
habe. Der wunderbare Nimbus, der früher der Magiergeschichte
anzuhaften schien, löst sich also in eine harmlose astrologische
Terminologie auf, und die grössten Schwierigkeiten scheinen
sich auf diesem Wege ganz ungezwungen zu lösen. Aber nur
scheinbar.

Es entsteht nämlich die überaus schwierige Frage, ob die

Magier nach den Lehren der Astrologie auf Grund irgend
einer Sternkonstellation zu der sicheren Annahme gelangen
konnten, dass die Geburt eines jüdischen Königs von ausser-
gewöhnlicher Bedeutung bevorstehe, und ob sie zugleich über
die Zeit dieser Geburt Näheres erkennen konnten. Voigt
bemüht sich mit einem staunenswerten Aufwand von Scharfsinn
und Gelehrsamkeit, diese Frage in bejahendem Sinne zu
beantworten, und gerade hierin besteht ein Vorzug seines Buches

vor allen früheren Arbeiten, aber auch seine Ausführungen
befriedigen nicht in alleweg. Wir haben kein Beispiel dafür,
dass die Astrologie den Eintritt eines so speziellen Ereignisses
aus den Sternen vorausgesagt hätte, und auch die
astrologischen Lehren ziehen derart genaue Prognosen nicht in den
Bereich der Möglichkeit. Ungelöst bleibt auch die Frage, weshalb

die Magier im Jahre 6 erst die Auflösung der zweiten
Widderkonstellation und nicht schon die der ersten auf die
Geburt des Kindes gedeutet haben sollen. Dazu kommt ferner



— 565 —

die Unmöglichkeit, auf Grund der biblischen Angaben das

Geburtsjahr Jesu mit voller Sicherheit zu bestimmen, weshalb
die Verlegung der Geburt Jesu auf das Jahr 6 stets nur eine
unbewiesene Annahme bleiben wird. Eben wegen dieser
Schwierigkeiten werden auch alle astrologischen Deutungen der
Magiergeschichte nur einen grösseren oder geringeren Grad von
Wahrscheinlichkeit in Anspruch nehmen können. Immerhin dürfte
die astrologische Deutung durch eine gründlichere Benützung
der alten Literatur einer weiteren Vertiefung fähig sein, als

Voigt sie erreicht hat. Neben der „Tetrabiblos Syntaxis" des

Ptolemäus, der Voigt hauptsächlich folgt, mussten vor allem
Manilius, der jüngst von W. Kroll publizierte Vettius Valens
und die im „Catologus codicum astrologorum" bearbeiteten
Texte ausgeschöpft werden. Auch die astrologischen Prognosen
des Mittelalters wären heranzuziehen; haben doch z. B. die
Ärzte im Hinblick auf eine gefürchtete Skorpionkonstellation
des Jahres 1483 für die westlichen Länder den Ausbruch
venerischer Krankheiten angekündigt.

Aus dem reichen Inhalt des Voigt'schen Buches seien nur
noch die Ausführungen über das Weihnachtsfest hervorgehoben.
Während man gemeinhin annimmt, dass der 25. Dezember
erst seit der Mitte des 4. Jahrhunderts als Geburtsfest des
Herrn gefeiert werde, weist Voigt nach, dass schon Hippolyt
diesen Tag für das richtige Datum der Geburt Jesu gehalten
habe. Ob freilich, wie Voigt meint, der 25. Dezember zu dieser
Auszeichnung gekommen sei, weil sich die von ihm so sehr
betonte zweite Konjunktion des Jahres 6 v. Chr. an diesem
Tage aufgelöst habe, dürfte doch recht fraglich sein. Der
Verfasser hätte in diesem Zusammenhange auch zu der landläufigen

Ansicht Stellung nehmen sollen, dass das Geburtsfest
des Herrn unter dem Einfluss des Mithraskultes vom 6. Januar
auf den 25. Dezember verlegt worden sei. Ebenso hätte hier
auch angeführt werden sollen, was neuestens Fr. Boll in seiner
Schrift „Griechische Kalender. I. Das Kalendarium des An-
tiochos" (Heidelberg* 1919; gegen Schluss) über die Bedeutung
des 25. Dezembers im antiken Kalender beigebracht hat.

Wenn es Voigt auch nicht gelungen ist, die schwierigen
Probleme, welche die astrologische Erklärung des 2. Matthäuskapitels

in sich birgt, vollständig zu lösen, so hat er sich doch
das grosse Verdienst erworben, diese Probleme erstmals mit



— 566 —

völliger Klarheit herausgestellt, und dadurch der weitern
Forschung den Weg gewiesen zu haben. Was aber seine Betonung
des Jahres 6 v. Chr. betrifft, so ist dieselbe mindestens ebenso

berechtigt als der Standpunkt Kritzingers.
Bonn. M. Pflanzl.

Weber, Lie. Dr. E. : Das Problem der Heilsgeschichte nach
Röm. 9—11. Leipzig 1911. A. Deichert Nachfolger. 108 S.

M 2. 40.

Die nicht leicht zu lesende Monographie hat jedenfalls das
Verdienst, die seit alters als crux der Exegese und der darauf
sich bauenden Dogmatik geltenden Kapitel des Römerbriefes
in einer sehr eingehenden Art untersucht und Ergebnisse
gefunden zu haben, die oft einen beachtenswerten Unterschied
gegenüber den schier unzähligen Auffassungen der Kapitel
bieten. Nach einer Darstellung der bisherigen Auslegungsmethoden

(prädestinatianische, indeterministische u. a.) wird der
Gedankengang exegetisch-kritisch erörtert, danach die
historisch-theologische Bedeutung der paulinischen Theodizee
festgestellt, als deren Ertrag die heilsgeschichtliche Gottesanschauung

gelten muss. Insbesondere Exegeten werden die Erklärung
der behandelten Kapitel beachten müssen. G. M.

Weiss, D. Bernhard : Das Johannesevangelium als einheitliches
Werk geschichtlich erklärt. Berlin 1912, Trowitzsch und
Sohn, 365 Seiten, Preis M 10.

Ehrfurchtsvoll, ja mit einem gewissen Gefühl der Rührung
durchgehen wir das vorliegende Werk. Es stammt von einem
Gelehrten, der sich, geb. 1827, während eines langen Lebens
fast ausschliesslich mit neutestamentlichen Studien beschäftigt
hat, insbesondere aber in das Verständnis der Schriften des

Jüngers, „den Jesus lieb hatte", pietätsvoll eingedrungen ist.
Sein Kommentar zum Johannesevangelium ist bisher in neun
Auflagen erschienen. Das neue Werk ist nicht ein Kommentar
im gewöhnlichen Sinne. Es enthält keine textkritischen
Erörterungen. Dass z. B. Joh. 5, 4 und 7, 53—8, 11 nicht ursprüngliche

Bestandteile des vierten Evangeliums sind, wird als
bekannt vorausgesetzt. Auch der ungeheure Ballast exegetischer



— 567 -
Zitate und Bemerkungen, mit denen sonst in solchen Werken
auf alte und neue Ausleger Bezug genommen wird, fehlt in
diesem Buche. Was hier Weiss darzustellen und zu begründen
sucht, ist mit dem Titel und in der Vorrede deutlich
angegeben. Das Johannesevangelium ist dem Verfasser ein einheitliches

Werk und ein geschichtliches Werk ; allein er ist keineswegs

der Meinung, dass der Evangelist seinen Lesern eine
Urkunde über das geschichtliche Bild des Lebens Jesu bieten
wolle. Die Evangelien sind Lehr- und Erbauungsschriften, die
sich auf Erlebtes und Gehörtes stützen, aber eben doch nur
den Eindruck wiedergeben, den das Erlebte und Gehörte auf
den Erzähler machte, und zwar den Eindruck, der dem
heiligen Schriftsteller zur Zeit der Abfassung seines Buches
gegenwärtig war. Es ist notorisch, dass die neutestamentlichen
Schriftsteller die Zitate aus dem Alten Testament, das sie doch
als Wort Gottes in Ehren halten, frei wiedergeben. Ebenso
frei verfahren sie mit den Worten Jesu. Anders lässt sich die
Sache schon deswegen nicht denken, weil Jesus nicht griechisch
gesprochen hat. Auch auf die Anlässe, bei denen Jesu Worte
gesprochen worden sind, und die Einzelheiten der betreffenden
Vorgänge legen die Evangelisten kein sehr grosses Gewicht,
wie sich ja aus der Vergleichung der Parallelstellen klar ergibt.
Wird das anerkannt, so geht für die Hypothesen, mit denen
die Einheitlichkeit und der geschichtliche Charakter des
Johannesevangeliums bestritten werden, die Basis verloren.
Übrigens ist Weiss ganz damit einverstanden, dass man der
ursprünglichen Form der „Jesusworte" wissenschaftlich möglichst
nahe zu kommen sucht, aber er schliesst sein Vorwort mit dem
Satz: „Die Religion muss bessere Wurzeln haben als die
Überzeugung von der Richtigkeit wissenschaftlicher Resultate, und
sie hat dieselben in der Erfahrung von der Wirkung der
apostolischen Verkündigung".

Dieser Anschauung gemäss sieht sich Weiss veranlasst,
sowohl gegenüber der „dogmatistischen" wie gegenüber der
„quellenscheidenden" Richtung der neuesten Erklärer des

Johannesevangeliums Stellung zu nehmen. „Dogmatistisch" ist
aber nicht bloss die Exegese, die den heiligen Text so behandelt,

wie wenn dieser eine buchstäbliche Wiedergabe des
göttlichen Offenbarungswortes wäre, sondern auch die Auslegung,
die von der Voraussetzung ausgeht, es handle sich namentlich



— 568 —

im Johannesevangelium lediglich um freie Kompositionen des
Verfassers ohne jeden geschichtlichen Charakter. Den
geschichtlichen Charakter verneint nicht ganz die Exegese, die
da,s Evangelium aus verschiedenartigen Quellen entstehen lässt,
diese nun wieder in ihren ursprünglichen Bestand zurückzuführen

sucht und so die Einheitlichkeit des Werkes preisgibt.
Daher muss Weiss zwar auch in dem vorliegenden neuen
Kommentar fortwährend sagen, wie er den griechischen Text
deutet; aber seine Hauptaufgabe besteht hier doch wesentlich
darin, seine Auslegung auf der einen Seite sowohl einem Zahn
(1908) wie einem Heitmüller (1907), auf der andern Seite einem
Spitta (1910), Wellhausen (1908), Wendt (1911) gegenüber zu
rechtfertigen.

Für die Beantwortung der Frage, ob das vierte Evangelium

als ein einheitliches und geschichtliche Vorgänge
berücksichtigendes Werk anzusehen sei, ist natürlich von entscheidender

Bedeutung, was man von der Abfassung des Buches
durch den Apostel Johannes hält. Weiss lässt in dem
vorliegenden Werk die kirchliche Überlieferung über diesen Punkt
ausser Betracht und berücksichtigt nur, was aus dem
Evangelium selbst geschlossen werden kann. Er bestreitet natürlich

nicht, dass Kapitel 21 ein Nachtrag von anderer Hand
ist. Namentlich hält er für richtig, dass der Verfasser des

Evangeliums kaum dazu gekommen wäre, den Lieblingsjünger
noch einmal zu kennzeichnen, wie es Joh. 21, 20 geschieht.
Allein auch dieser Nachtrag ist in einem Kreise entstanden,
dem der Verfasser des Evangeliums bekannt war und der
über die Glaubwürdigkeit der von ihm erzählten Dinge ein
Urteil haben konnte. Auch hatte das Zeugnis, das dieser
Kreis dem Verfasser des Evangeliums gibt, nur dann einen

praktischen Wert, wenn es dem Evangelium beigefügt wurde
und mit diesem zur Kenntnis der Leser gelangte. Daher
ist von vornherein zu erwarten, dass man das vierte
Evangelium niemals ohne diesen Nachtrag kannte. Demgemäss
müssen schon die ersten Leser gewusst haben, wrer ihnen das

Evangelium in die Hand gab und die Glaubwürdigkeit des

ursprünglichen Verfassers bestätigte. Schon sie erhielten die
bestimmte Erklärung, die wunderbare Schrift stamme von dem

Jünger, „der beim Abendessen an der Brust Jesu gelegen*1.
Dass dem so sei, findet Weiss auch da bestätigt, wo moderne



— 569 —

Exegeten vielfach die Beweise anderer Herkunft finden.
Indessen glaubt er doch, dass Johannes bereits gestorben war,
als der Nachtrag geschrieben wurde. Dieser habe gerade auch
den Zweck, die Leser darüber aufzuklären, dass es unrichtig*
sei, sich vorzustellen, ein Wort des Herrn habe sich nicht
erfüllt: der Auferstandene habe ja gar nicht gesagt, dass
Johannes vor der Parusie nicht sterben werde.

Der Abfassung durch Johannes widersprechen nicht die
zwischen dem vierten Evangelium und den synoptischen
Berichten vorhandenen Differenzen. So ist Weiss, um nur das
Eine anzuführen, zwar der Meinung, dass Johannes 13, 1 das
Abschiedsmahl auf den 13. Nisan verlege, die Kreuzigung Christi
also auf den 14. Nisan und nicht, wie man aus Mark. 14, 12

schüessen muss, auf den 15. Nisan, das eigentliche Passahfest;
allein er bezeichnet es als „sehr wahrscheinlich", dass Johannes
die irrige, aus dem Markusbericht sich ergebende Vorstellung-
absichtlich „korrigieren" wollte. Wer sich erlaubt, den Bericht
eines Apostelschülers zu korrigieren, erhebt den Anspruch,
besser informiert zu sein und sich genau zu erinnern. Wenn
Weiss recht hat, so ist das Abschiedsmahl „kein gesetzliches
Passahmahl, sondern ein Liebesmahl gewesen, wie es die
Gemeinde später beim Brotbrechen und der Kelchweihe feierte"
(S. 247 f.).

Ebenso überraschend wie diese Spur der Augenzeugenschaft

des Verfassers wird vielen Lesern die Erklärung sein,
die Weiss zu Joh. 19, 25 gibt. Die hier erwähnte „Schwester"
der Mutter Jesu ist ihm nicht die „Frau des Kleophas", sondern
die Matth. 27, 56 genannte „Mutter der Söhne des Zebedäus",
also Salome, deren Namen der Zebedäussohn Johannes ebenso

wenig nenne, wie den eigenen. Johannes und Jakobus wären
also Vettern Jesu gewesen. Daraus erkläre sich die innige
Beziehung der beiden zum Herrn (S. 377 f.). Das wäre nun
wirklich eine nicht unwichtige Ergänzung der synoptischen
Berichte. Allein es fällt uns doch sehr schwer, die Auszeichnung,

deren sich die beiden Zebedäiden erfreuen, auf ein
verwandtschaftliches Verhältnis zurückzuführen. Wir gedenken
dieser Auffassung nur, um an einem frappanten Beispiel zu
zeigen, wie wenig sich Weiss, der sich doch zu dem in Jesu
Person Fleisch gewordenen ewigen „Logos" bekennt, an
traditionelle Erklärungen bindet. E. H.



— 570 —

Wieland, Constantin, kath. Priester: Hosiannah dem Sohne
Davids! Eine Studie über Rom und das Gottesreich bei den
Propheten. Augsburg, Theodor Lampart, 1912, 130 S., Preis
M 1. 50.

Diese Schrift ist ein Zeichen der Zeit. Der Verfasser, ein
gläubiger katholischer Priester, vermochte sich der Erkenntnis
nicht zu verschliessen, dass die Kirche, die er doch für die
wahre hält, dem „Reiche Gottes", das Jesus in die Welt
gebracht hat, sehr wenig entspreche. Daher macht er Ernst mit
der Bitte: „Dein Reich komme". Er ist zwar weit davon
entfernt, die judaistischen Vorstellungen von dem in der Urkirche
vielfach erhofften tausendjährigen Reich zu den seinigen zu
machen; aber er verwirft auch die Meinung, dass das Reich
Gottes in der mittelalterlichen Kirche, d. h. in der Papstherrschaft,

verwirklicht sei. Vielmehr sieht er in dieser eine
Abirrung von der in den prophetischen Büchern des Alten Testaments

immer wiederholten Weissagung von dem Kommen eines

Reiches, in dem wahre Gotteserkenntnis, Gerechtigkeit, Friede
und Glück herrschen. Die katholische Kirche ist auch ihrer
Bestimmung nach keineswegs das verheissene Reich, sondern
nur die Vorbereitungsanstalt für die Heidenwelt, wie die
alttestamentliche Synagoge eine solche Anstalt für das Judenvolk
war. Der Grundirrtum der römischen Kirche ist der, dass sie
sich durch die Papstherrschaft an die Stelle Gottes setzte, die
Messiasherrschaft für sich selbst in Anspruch nahm und das

Urdogma vom Kommen des Gottesreiches den Gläubigen mehr
und mehr verheimlichte.

Allein auch diese „ungeheure Schuld* kann den gläubigen
Schriftleser weder überraschen noch irremachen. Sie ist
namentlich in den Weissagungen der Propheten Ezéchiel und
Daniel und in der Apokalypse des hl. Johannes deutlich
vorhergesagt. Wieland gibt den Text der prophetischen Stellen, die

er im Auge hat, und begleitet ihn mit kurzen Erläuterungen.
So ist ihm das „Horn", das nach Dan. 7, 8 ff. Menschenaugen
hat und einen Mund, der hochfahrende Dinge redet, die geistliche

Macht Roms, das Papsttum. Ebenso versteht er vom
Papsttum die apokalyptischen Äusserungen über das „Tier",
„das Weib, die grosse Stadt, die Herrscherin über die Könige
fier Erde", und über den IL Thess. 2, 3—11 geschilderten
Antichrist, „der sich in den Tempel Gottes setzt und sich selbst



— 571 —

•darstellt, als sei er Gott". Von den vielen frappanten Dingen,
die Wieland hervorhebt, sei nur die Deutung der Zahl 666
erwähnt, die Apok. 13, 18 dem „Tiere" gegeben wird. Während
Irenäus durch Zusammenstellung griechischer Zahlbuchstaben
aus 666 das Wort Lateinos (der Lateiner) bekam, findet Wieland

diese Zahl durch Zusammenstellung der lateinischen
Zahlbuchstaben, die in den Worten Vicarius filii Dei (Stellvertreter
des Sohnes Gottes) enthalten sind.

Dass namentlich auch das Neue Testament wunderbare
Weissagungen enthält, erkennen wir gerne an. Als solche
betrachten wir schon die Gleichnisse des Herrn. Wir gehen
darüber gewöhnlich gedankenlos hinw*eg, weil uns die Parabeln
von Jugend an bekannt sind und als Tatsachen vor Augen
stehen. Aber ist denn nicht z. B. schon das einfache Gleichnis
vom Senfkörnlein eine Prophezeiung, die den ersten Jüngern
des Herrn noch gar nicht verständlich sein konnte Allein
der sehr geschätzte Verfasser wird uns verzeihen, wenn wir
ihm nicht in allen seinen Deutungen zu folgen vermögen. Das
ist namentlich dann nicht der Fall, wenn er in der Erforschung
der Zeit zu gar bestimmten Resultaten gelangt. Doch möchten
wir mit niemand streiten, der die gegenwärtigen Zustände ehrlich

beklagt und glaubend und hoffend einem Kommen des
Reiches Gottes entgegensieht.

Wichtig und im allgemeinen gar nicht verstanden ist die

von Wieland wiederholt betonte Tatsache, dass die Vertreter
der im Neuen Testament angekündigten „antichristlichen"
Bestrebungen keineswegs als solche zu denken sind, die sich
offenkundig zu Gott und seinem Reiche in einen feindlichen Gegensatz

stellen. Der „Antichrist" treibt sein Wesen in kirchlichem
Gewände; er tut grosse Zeichen und Wunder; er will der
wahre Christus sein und wird eine Gefahr für die, die Christi
Heil redlich suchen. „Kein Sichauflehnen gegen den Namen

Christi, sondern ein Feind und Gegner Christi, insofern er sich
an dessen Stelle setzt, fälschlich seinen Namen trägt und seine
Autorität nachahmt."

Für römische Leser ist lehrreich die Erinnerung an Matth.
24, 45 ff. Hier redet der Herr von dem treuen und klugen
Knecht, der „über die Dienerschaft gesetzt wird, um dieser
zur gehörigen Zeit die Nahrung zu geben". Wenn irgend ein
Herrenwort geeignet ist, auf den Papst angewendet zu werden,



— 572 —

so ist es dies. Warum beruft sich die römische Theologie nicht
auf diese klassische Beweisstelle für den Jurisdiktionsprimat?
Die Antwort ergibt sich leicht, wenn man die ganze Rede
liest. Jesus fasst die Möglichkeit ins Auge, dass der bevorzugte
Knecht seine Stellung in willkürlicher und selbstsüchtiger Weise
missbraucht und dafür die verdiente Strafe findet. Hier hätte
auch an Matth. 16, 23 erinnert werden dürfen, wo klar gesagt
ist, dass sogar ein Apostel Petrus verworfen wird, wenn er den
Ratschlüssen Gottes mit menschlichen Gedanken und
Bestrebungen entgegentritt.

Wieland überschreibt das letzte Kapitel mit der Frage:
„Was sollen wir tun?" Er antwortet: Die Gemeinschaft mit
dem Papst ist aufzugeben, aber man soll an der katholischen
Kirche festhalten; diese steht mit der apostolischen Urkirche
im Zusammenhang. Das gilt auch von der morgenländischen
Kirche. Mit ihr ist eine Einigung anzustreben. Die Dogmen der
abendländischen Kirche haben keine Verbindlichkeit ; denn seit
der Trennung konnte es keine allgemeinen Konzilien mehr
geben. Glaubensregel ist das Symbolum der ungeteilten Kirche.
Es gibt ein besonderes Priestertum ; aber die Priester sind nur
die Diener der göttlichen Geheimnisse; die Regelung der
Gemeindeangelegenheiten liegt bei der Gemeinde selbst. „Jeder
religiöse Zwang, z. B. zu Fasten, Kirchenbesuch, Beichte usw.,
ist unzulässig."

Nach solchen Sätzen verstehen wir nicht mehr recht, was
Wieland auf S. 124 sagt mit den Worten: „Jede religiöse
Genossenschaft, die durch Loslösung, durch Abtrennung von einer
älteren und früheren entstand, ist schon durch diese Tatsache
ihrer Trennung von der ursprünglichen Einheit als Menschenstiftung

erwiesen. Alle Reformen an Lehre, Kult und Disziplin
der Kirche, die sie verspricht, vermögen ihre Abtrennung nicht
zu rechtfertigen, da Christus seiner Kirche und nur ihr die

Mitteilung und Erhaltung aller Wahrheit durch den Beistand
des hl. Geistes versprochen hat."

Was soll das heissen? Will Wieland sagen, man dürfe
sich unter keinen Umständen von der römisch-katholischen
Kirche trennen? Nein, er ruft einschneidender als wir es je
getan haben : „Hinweg von ihr, mein Volk", nämlich von „der
ganzen römischen Kirche" (S. 122).

Will er sagen, die Hinweggegangenen sollen, um doch
einer Gemeinschaft anzugehören, um Aufnahme in die morgen-



— 573 —

ländische Kirche nachsuchen? Mit einer solchen Aufnahme
wäre in AVirklichkeit den Meisten nur wenig geholfen. Was
soll ihnen eine Kirche nützen, deren Sprache sie nicht
verstehen, deren Priester für sie schon wegen der örtlichen
Entfernung unerreichbar sind, an deren Gottesdienst sie im Leben
kaum jemals teilnehmen können? Dazu käme, dass ein
Katholik, der sich zu Wielands Grundsätzen bekennt, doch
vielleicht nicht so ohne weiteres als Mitglied einer orthodoxen
Gemeinde anerkannt würde. Gewisse Eigentümlichkeiten, die
Wieland an der römischen Kirche missbilligt, sollen bis zu
einem gewissen Grade auch in der morgenländischen Kirche
zu finden sein.

Oder ist Wieland der Meinung, der von der römischen
Kirche geschiedene Katholik habe einstweilen auf die Segnungen

zu verzichten, die die Zugehörigkeit zu einer kirchlichen
Gemeinschaft und die Teilnahme am gottesdienstlichen Leben
den Gemeindemitgliedern bieten, weil ja doch der Zeitpunkt
nahe ist, da sich das Gottesreich auf unsere Erde herabsenkt
Die wiederholt geäusserte Vermutung, die neue Periode beginne
in nächster Zukunft, macht uns wahrscheinlich, dass der
Verfasser wirklich sagen will: einstweilen müssen wir dulden,
hoffen, warten.

In diesem Punkt wären wir mit ihm nicht einverstanden.
"Wir sind zwar auch der Meinung, an eine christliche
Umgestaltung des mit dem doppelten Siegel der Allgewalt und
Unfehlbarkeit endgültig sanktionierten Papsttums sei gar nicht
mehr zu denken. Wer aber davon überzeugt ist, dass es mit
dem Evangelium Jesu Christi im Widerspruch steht, muss
ausscheiden. Allein mit diesem Ausscheiden hört er nicht auf,
Katholik zu sein, und büsst er kein Recht ein, das einem
Mitglied der katholischen Kirche zukommt. Daher darf er sich
mit Gleichgesinnten zu einer kirchlichen Genossenschaft
verbinden, die ihm alle kirchlichen Wohltaten zugänglich macht,
auf die ein Katholik Anspruch hat. Erst solche Genossenschaften
können die Grundsätze verwirklichen, mit denen Wieland das
ersehnte Kirchenwesen charakterisiert; und erst solche
Gemeinschaften sind fähig, wirksam für die Versöhnung der durch
Roms Schuld getrennten Kirchen einzutreten. Mit unserer
kirchlichen Organisation sollte die Welt mit keiner neuen Sekte
beglückt werden ; sondern wir hatten lediglich die Absicht, uns
Rom gegenüber frei zu machen, aber Katholiken zu bleiben



— 574 —

und nach unsern bescheidenen Kräften für alles einzustehen,
was unserer Meinung nach zur Förderung* des Reiches Gottes
dienen kann.

Nachtrag. Dem Verfasser dürfte kaum bekannt geworden
sein, dass er in der Auslegung der Stelle IL Thess. 2, 1—13
einen sehr hervorragenden Genossen an einem modernen
Exegeten hat. Wir meinen den frühern Bischof von Lincoln, Dr.
Chr. Wordsworth, den Vater des jüngst verstorbenen Bischofs
von Salisbury. Wordsworth hat 1880 gegen Dr. Farrar eine
kleine Schrift herausgegeben unter dem Titel: Is the Papacy
predicted by St. Paul? (Ist das Papsttum durch den hl. Paulus
vorhergesagt?) Er bejaht diese Frage unter Berufung auf die
angeführte Stelle. Der Apostel redet a. a. 0. von der Wiederkunft

Christi und der Herstellung der vollkommenen
Messiasherrschaft im Reiche Gottes auf Erden. Wann wird diese
Umgestaltung eintreten? Nicht so bald, wie die Thessalonicher
meinen. Vorher kommt der „Abfall"- ; aber auch der „Abfall"
kann noch nicht stattfinden; ihm steht eine noch vorhandene
Macht entgegen, die „aufhält"-. Diese Macht ist das heidnische
römische Kaisertum, das in der ganzen Welt eine gesetzmässige
Ordnung hergestellt hat. Aber die kaiserliche römische
Weltmacht wird ihr Ende finden. Dann kommt der „Mann der Sünde",
der nicht als eine einzelne Person, sondern, wie die aufhaltende
Macht, als eine die Welt beherrschende Einrichtung zu denken
ist. Wer ist nun dieser „Mann der Sünde" Die exegetische
Frage ist gleichbedeutend mit der geschichtlichen Frage : Wer
ist der Nachfolger des römischen Kaisers? Die Antwort kann
nur lauten: Derjenige, auf welchen der altheidnische Kaisertitel

Pontifex Maximus übergegangen ist, der Papst. Mit Genugtuung

schreiben hervorragende römische Schriftsteller: „Die
Päpste stiegen auf den Thron, von dem die Kaiser gestürzt worden
waren.11 Daher ist der „Abfall" nicht eine ausgesprochene
Abwendung von Christus und seinem Reiche, sondern die
Umgestaltung der christlichen Lehre und Kirchenverfassung*, die sich
vollzieht, wenn das römische Kaisertum verschwunden und das
Papsttum an seine Stelle getreten sein wird. Das ist ein Prozess,
der zur Zeit des Apostels eigentlich schon begonnen hatte,
jedoch noch nicht wahrnehmbar gewesen ist. Das Streben nach
Macht und Herrschaft ist eben ein Angebinde der sündhaften
menschlichen Natur und macht sich geltend, sobald sich dazu



— 575 -
die Möglichkeit bietet. Darum kann der Vertreter des „Abfalls"
„Mensch der Sünde" genannt werden. Als „Sohn des Verderbens"
wird Joh. 17, 12 sogar ein Apostel bezeichnet. Treffend ist
auch die Bezeichnung „Widersacher" (dvTixstixevog), sie erinnert
an das einzige Fundament, das gelegt ist (xsirai), und das durch
kein anderes ersetzt werden kann. "Gegen alles, was Gott heisst
und Gottesdienst", erhebt sich das Papsttum, weil es ihm wesentlich

auf die eigene Herrschaft ankommt. Damit ist nicht
gemeint, dass „Gott" in aller Form geleugnet und der „Gottesdienst"

unterdrückt werde, sondern nur, dass der „Widersacher"
die Ehre, die nur Gott zukommt, für sich selbst in Anspruch
nimmt: „er setzt sich in den Tempel, sich dartuend, als sei er
Gott". Ein solcher Vorwurf kann in der ganzen Christenheit
nur dem Papst gemacht werden, wie denn sogar
römischkatholische Schriftsteller von einem „Idol" im Vatikan reden.
Als Paulus seinen Brief schrieb, waren diese Dinge noch ein
verborgenes „Geheimnis" ; offenbar konnten sie erst werden,
nachdem die Weltherrschaft des römischen Kaisers beseitigt
war. Tatsächlich sind sie von da an mehr und mehr offenbar
geworden, so dass nun sogar im Widerspruch mit der Lehre
Christi und der apostolischen Kirche alle Christgläubigen die
Kundgebungen des Papstes als Gotteswort und die Verordnungen
des Papstes als Gebote Gottes hinnehmen sollen. Diesem
Zustande wird aber die Wiederkunft Christi und die volle
Aufrichtung seiner Herrschaft ein Ende machen. Umsonst wird
der „Widersacher" seine Macht mit „Zeichen" und
„Lügenwundern" zu behaupten suchen, obwohl diese nicht unwirksam
sein werden: sie haben nach Gottes Fügung* namentlich die
Wirkung, dass die Verführten, die sich von der Wahrheit
abgewendet haben, an die Lüge glauben müssen. Dieses furchtbare

Gottesgericht hat seinen Anfang genommen. Man glaubt
an die Lüge und an Lügenwunder.

Wir möchten uns selbstverständlich nicht für alle diese
Deutungen verantwortlich machen; aber man wird zugeben
müssen, dass sich die geheimnisvollen Worte des Apostels
merkwürdig leicht auf das Papsttum anwenden lassen. Die
zitierte kleine Schrift ist erschienen bei Rivingtons, Waterloo
Place, London, und umfasst nur 34 Seiten. E. H.



— 576 -
Eingegangene Bücher.

(Besprechung vorbehalten.)

Bonet-Maury, G., Die Gewissensfreiheit in Frankreich vom Edikt
von Nantes bis zur Gegenwart. Leipzig 1912, Hinrichs.

Christkatholischer Haus-Kalender 1913. Basel, Christkatholisches

Schriftenlager.
Dahlmann, J., Die Thomaslegende und die ältesten historischen

Beziehungen des Christentums zum fernen Osten im Lichte
der indischen Altertumskunde. Freiburg 1912, Herder.

Feuerstein, Otto, Ist die katholische Kirche unfehlbar? Lorch
1912, Karl Rohm.

Heldwein, J., Religion und Konfession. Kempten 1912, Verlag
des Reichsverbandes altkatholischer Jungmannschaften.

Heitau, Karl, Rom—Not. Die geschichtliche Entwicklung des
Ultramontanismus und seine Bekämpfung durch freie
Volksbelehrung. Augsburg 1911/12, Th. Lampart.

Lauchert, F., Die italienischen literarischen Gegner Luthers.
Freiburg 1912, Herder.

Marmorstein, A., Die Schriftgelehrten. Skotschau 1912,
Selbstverlag des Verfassers.

Morel, A., Le Titanic. Bern 1912, Stämpfli & Cie.

Nippold, F., Altkatholizismus und Evangelischer Bund.
Dortmund 1912, F. Steffen.

Schnitzer, J., Trennung von Kirche und Staat in Frankreich.
Bern 1912, Stämpfli & Cie.

Schuttes, Reg. M., Die Autorität der Kirche in weltlichen Dingen.
Mainz 1912, Kirchheim.

Shirley, Jackson Case, The Historicity of Jesus. The University
of Chicago Press 1912.

Zimmermann, 0., Ohne Grenzen und Enden. Gedanken über
den unendlichen Gott. Freiburg 1912, Herder.

Zur Gründung des Reichsverbandes altkatholischer Jungmannschaften.

4 Reden. Kempten 1912, Verlag des Reichsverbandes

altkatholischer Jungmannschaften.

Druck von Stämpfli & Cie. in Bern.


	Bibliographie

