Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)
Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE.

BERTSCHE, Dr. Karl, Grossh. Professor in Wiesloch: Abraham
a Saneta Clara, Bliitenlese aus seinen Werken. Zweites
Bindchen. Mit zehn Bildern. Erste und zweite Auflage. 8°
(XXIV und 426 S.). Freiburg i. Br. 1911, Herdersche Ver-
lagshandlung. M 3. 60, geb. in Leinwand M 4. 40.

Ermuntert durch die beifillige Aufnahme, die das erste
Béndchen (vgl. die Januar-Nummer dieser Zeitschrift, Jahrgang
1911, S. 128) gefunden, liess der Herausgeber diesem bald ein
zweites folgen. In der biographisch-literarischen Einleitung
dazu vervollstindigt er das im ersten Bande entworfene Lebens-
und Charakterbild Abrahams und schildert dann dessen Ver-
hiltnis zur Natur und Naturwissenschaft, seinen Stil, seine
Bedeutung als Dichter und seine literarische Stellung. Die
Auswahl selbst ist in folgende Kapitel eingeteilt: Gott und sein
Reich. — Der Mensch. A. Sein Wesen und Treiben. I. Das
Menschenleben iiberhaupt. II. Einzelne Stinde und Lebens-
alter. III, Verschiedene Charaktere und Temperamente. B. Seine
Bestimmung (Religion). — Die Natur. 1. Himmelskérper. Mine-
ral- und Pflanzenreich u. a. II. Tierreich. III. Der Mensch.
IV. Nachtrige: Merkwiirdigkeiten, Landplagen.

Das Titelbild zeigt das am 15. August 1910 in seinem Ge-
burtsorte Kreenheinstetten bei Messkirch feierlich enthiillte Denk-
mal P. Abrahams. Ferner sind im Texte die kiinstlerisch wert-
vollsten von den 100 Kupferstichen des ,Huy! und Pfuy! der
Welt¢ gut wiedergegeben. Mancher wird tiberrascht sein durch
den Abdruck der Gedichte, die uns den sprachgewaltigen Augu-
stiner von einer neuen Seite, als Dichter, zeigen. Das hiibsch
ausgestattete Buch wird dem Leser lehrreiche und angenehme
Stunden bereiten. Moge es ihm nicht nur literarischen Genuss,
sondern auch ethische Forderung bringen. MN.



— AME —

Briefe von Bischof Reinkens an Prof. Nippold.

Auf die bereits frither erschienenen Sammelbédnde: ,Aus
dem letzten Jahrzehnt vor dem Vatikankonzil® und ,Abseits
vom Kulturkampf“ hat Professor Nippold ein weiteres derartiges
Werk folgen lassen unter dem Titel: ,Fiihrende Personlich-
keiten zur Zeit der Griindung des Deutschen Reiches“?!). Die
einzelnen nunmehr unter einem einheitlichen Gesichtspunkt
zusammengestellten Studien sind in sehr verschiedenen Zeiten
entstanden, ohne dass dabei jemals die Absicht vorlag, sie der-
artig miteinander zu verbinden (S.9.). Daraus erklirt sich wohl
der Umstand, dass der Verfasser in allerdings sehr interessan-
ten und anregenden Erorterungen oft etwas weit von dem im
Titel ausgesprochenen Zentralgedanken abzukommen scheint. —
Von den zahlreichen Arbeiten gewinnt gewiss in erster Linie
diejenige tiber Bischof Reinkens unsere Aufmerksamkeit. Das
Hauptkapitel bildet die Gedéichtnisrede, die der Verfasser nach
dem Tode des Bischofs in der Comeniusgesellschaft gehalten
hat. Daran schliesst sich eine Kkleine Zusammenstellung von
Briefen des seligen Reinkens an Professor Nippold. Einige Ab-
schnitte daraus mogen hier wiedergegcben werden.

» Breslau, 9. Mai 1873.

. Ende dieses Monats werde ich wieder in Bonn (Adr.
Prof. Knoodt) erwartet. Anfangs Juni haben wir ja Delegierten-
versammlung in Koln (am 3.) und dann Bischofswahl (am 4.),
die ich in Ubereinstimmung mit Dollinger und von Schulte auf
Reusch zu lenken hoffe, der freilich sich noch ablehnend ver-
hélt. Ich habe auf Anfrage durch den Prisidenten des Kolner
Zentralkomitees und Schultes so bestimmt erklirt, dass ich die
Wahl unter allen Umstinden nicht annehme, dass ich nicht
weiter beunruhigt zu werden hoffe. Die Koélner wollten am
weissen Sonntag in Bonn mich iiberrumpeln und mich per
Akklamation wihlen, von welchem unbesonnenen Gedanken
sie gliicklich zuriickgebracht wurden. Die Weihe des Erwéhlten

) Berlin 1911. Verlag von Karl Siegismund. Preis M 12. — br.,, M 14, —
geb. Inkalt: Grossherzog Fn( drich I. von Baden, Graf Bethusy-Huc. Leo-
pold Schmid. Bischof Relnkem Ist Fiirst Bismarck nach Kanossa c"ef"fclall"(‘ﬂ‘?
Vom Sturze Herrmanns bis zum Sturze Falks. Grossherzog Carl A]exandel‘
von Sachsen-Weimar. Graf von Wintzingerode. Aus dem Kini gungsprozess
des deutschen Protestantismus. Aus dem Aufwirtsstreben der jidischen
Theologie. Robert Konig. Prinz Friedrich der Niederlande.



SIS | b -

durch den Erzbischof von Utrecht steht fest; die Sache ist in
Ordnung. Kanonikus van Vlooten war bei unserer Delegierten-
versammlung in Bonn.“

nBonn, 9. Marz 1875.
... Die Bischofswahl in der Schweiz halte ich fiir dringen-
des Bedirfnis. Ich wiisste aber nicht, wen sie anders treffen
konnte als Herzog. Woher nehmen Sie nur die Krifte fiir die
Fakultit? Das bleibt doch noch eine sehr ernste Frage ...“

»Bonn, 11. September 1876.

Eine Stunde vor der Abreise Herzogs kam Ihr lieber,
schoner Brief, den er also noch gelesen hat. Eben ist er fort-
gefahren, nachdem er mich beauftragt, IThnen nebst bestem
iruss seinen herzlichsten Dank auszusprechen. Die Konsekration
hat aber noch nicht stattgefunden, da die Schweizer in so
stiirmischer Weise dieselbe in der Schweiz zu feiern wiinschten,
dass eine Versagung ihres Wunsches eine Verstimmung und
Verminderung der augenblicklichen Begeisterung zur Folge
gehabt haben wiirde. Da ich nur die Sache im Auge habe,
so unterziehe ich mich also der Miithe, die Konsekration am
18. d. Mts. in Rheinfelden vorzunehmen, wo ich dann nur bis
Dienstag frith bleiben kann, bis zum 19. ndmlich. Darauf muss
ich zwei Tage und eine Nacht auf dem Kurierzug sitzen, um
zur rechten Zeit beim Kongresse in Breslau einzutreffen.

... Jetzt habe ich nebenher auch noch mit den kanonischen
Skrupeln des Utrechter altkatholischen Episkopats hinsichtlich
der Konsekration Herzogs zu tun. Ich fiirchte, dass keiner der
drei Bischofe der Konsekration assistieren wird, obgleich Her-
z0g dem Erzbischof von Utrecht personlich einen Besuch ge-
macht hat. Heute haben die drei Bischife Konferenz. Ich will
noch das beste hoffen.“

,Bonn, 14. August 1874.

... Prof. Friedrich habe ich den Rat erteilt, Urlaub fir
das Wintersemester mit der Angabe zu erbitten, er wolle zu
einem wissenschaftlichen Zwecke den Winter iiber seinen Auf-
enthalt in Bern nehmen. Ich bin ebenfalls der Ansicht, dass
Bonn eine vollstandige und ausgezeichnete altkatholische Fakul-
tit erhalten muss, und habe gestern in diesem Sinne nochmals
an Falk geschrieben . ..

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1918. 27



— 418 —

Dass Sie Prof. Knoodt so lieb gewonnen (ich werde Ihre
Griisse an ihn und Reusch ausrichten), macht mir grosse Freude.
Er zeigt zuweilen Aussenseiten, die nur seine nahen Freunde
ganz verstehen. Ich kenne ihn seit 29 Jahren und habe. ihn
von Jahr zu Jahr hoher achten gelernt. Er ist eine ideale und
wahrhaft von Natur christliche Seele, voll Opfermut und Hin-
gebung.“

nBonn, 4. Februar 1889.

Schnelle Antwort erfolgt in diesem Augenblicke in dem
(zefiihle, dass Sie sonst lange darauf warten kénnten, weil eine
solche Flut von Zuschriften des Beileids bei dem Tode meines
Freundes und Generalvikars iiber mich gekommen, dass ich
tiberhaupt nur wenigen antworten werde.

Ihrer herzlichen Teilnahme und Ihres treuen Trostwortes
war ich von vornherein gewiss. Was Sie von dem Heimge-
gangenen und von seinem Verhiltnisse zu mir und von seiner
Stellung zur Sache sagen, ist vollkommen richtig. So wissen
Sie und fiithlen Sie mit mir, was ich verloren habe und bis ans
Ende vermissen werde. Knoodt liess sich das Herz durch keine
theologische oder philosophische Grille verengen und trat nie
in den bequemen Schmollwinkel, wie er auch durch keinen
Schicksalsschlag sich beugen liess. Er hatte das: ,Freuet Euch
allezeit“ verstanden, und er iibte es in felsenfestem Gottver-
trauen. Dieses immer fréhiiche Antlitz ersetzt mir niemand.
Er suchte stets gutzumachen, was die Pessimisten und Schwarz-

seher verdarben. Doch, Sie wissen ja alles. Ich danke lhnen
von Herzen.“

Ein letzter Brief, vom 10. November 1890, beschiftigt sich
in einigen Sitzen mit der Haltung der Ritschlschen Theologen-
schule, von der Voraussetzung ausgehend, dass einzelne der-
selben dem Altkatholizismus feindlich gegeniiberstinden. Wir
unterdriicken diese Sitze hier um so lieber, als es sich um
noch lebende und hochgeachtete Gelehrte handelt, deren Urteile
sich, wie die Dinge selbst, noch modifiziert haben konnen.
Albrecht Ritschl selbst, der Ubrigens wie sein Kollege Konstantin
Schlottmann wihrend seines ganzen Bonner Aufenthalts in stdn-
digem, freundschaftlichem Verkehr mit dem Kkatholischen und
bis an sein Lebensende seiner altkatholischen Uberzeugung
treugebliebenen Theologen Bernhard Joseph Hilgers stand und



e A0 =

sich auch spiter gern in der Dillingerschen Tafelrunde zu
Tegernsee bewegte, schrieb seinerzeit an Nippold, dass er sehr
gern an der Altkatholikenversammlung in Miinchen (1871) teil-
genommen haben wiirde. Er fihrt in dem gleichen Briefe fort
»Mochte diese Bewegung reussiren! Es hat mir sehr gefallen,
dass die Leute endlich Gottesdienst gehalten haben; dass Dol-
linger den rechten Muth dazu nicht gehabt hat, ist aber cha-
rakteristisch. Und es hat meinen ganzen Beifall, dass die von
Wien aus vorgeschlagenen weitgehenden Reformen von Colibat
und Beichtstuhl abgewiesen sind. Diese finden sich wohl spiiter.
Auch die Ankniipfung an den Utrechter Episkopat ist correct. . .
Was die Verstindigung mit uns betrifft, so diirfen die Leute
wohl mein Bueh beherzigen. Ich habe dasselbe absichtlich fiir
diesen Fall eingerichtet und alle malitiosen Bemerkungen gegen
den Katholicismus getilgt, die beim Schreiben mit eingeflossen
waren.“ (Abgedruckt in Otto Ritschls: Albrecht Ritschls Leben
II, S. 111.)

Um nun aber zum Schluss noch einmal Bischof Reinkens
zu horen, sei aus dem niamlichen Brief vom 10. November 1890
die Stelle erwihnt:

,Mein Mut fiir die Zukunft unserer Sache ist ungebeugt.
Gewiss erfreuen wir uns der Freiheit, die unser ist; sie ist
nicht bloss eine #ussere, sondern auch eine innere; unsere Ver-
fassung — obgleich zum Schrecken Achenbachs eine bischofliche
— wahrt die Einbeit und die Freiheit in vorziiglicher Weise.
Wo Ordnung ist, kann die individuelle Ungebundenheit keinc
absolute sein; was an individueller Freiheit der Gemeinden
and Geistlichen unter Wahrung der Einheit moglich ist, das
haben wir in unserer Verfassung.“ 0. G.

BOsSSUET: Correspondar-xce, T. V, janvier 1692-septembre 1693.
Paris, Hachette, in-8°, 1912.

Bossuet a été quelquefois a plaindre. Comme précepteur du
Dauphin, quelle joie a-t-il eue? Ce volume contient une lettre
du Dauphin (n. 835), ol ce triste éleve raconte a son ancien
précepteur que 1'évéque de Laon se conduit admirablement
avec les pauvres, et il ajoute: «Sa Majesté a été si satisfaite
de ce zele vraiment épiscopal qu'Elle m'a ordonné de vous



420 —

I'écrire et de vous dire qu'encore qu’elle soit persuadée que
vous étes animé du méme esprit, elle ne peut s’empécher de »é-
vetller votre zele en celte occasion, afin que vous vous appliquies
encore plus ... a suivre 'exemple de ce qui s’est pratiqué a
Laon .. .» Voit-on la figure de Bossuet recevant de son éleve
cette lecon de zele et de charité? C'était juste quelques mois
apres la perte de son procés contre 'abbesse de Jouarre, proces
ennuyeux et terre a terre que Bossuet était sir de gagner et
qu'il perdit cependant. Il réclamait une assez forte redevance
de blé; le coup qui le frappa fut une perte d’environ 2000 livres
par an; son évéché lui en rapportait environ 30,000; il se trou-
vait pauvre . ..

Mais passons. Il fut plus encore a plaindre comme direc-
teur d’ames. Les religieuses qu'il dirigeait 'accablaient de leurs
scrupules: devaient-elles confesser ceci et cela? pouvaient-elles
communier en cet état? Etc. Et toujours il devait leur répéter
les mémes choses. Tantoét il recourait au ton impérieux, comme
un général qui semble trés impatient: « En remettant tout 4 ma

permission, votre conscience est en sfireté (n. 740) ... Il ne
faut jamais avoir de réserve en me parlant; vous voyez bien
qu'a la fin il y faut venir, et que Dieu le veut (n. 676) ... La

nouvelle abbesse, quelle qu'elle soit, sera bien farouche si je
ne l'apprivoise, et bien indocile si je ne la réduis a la raison
(n. 732) ... Obéissez a la regle que je vous ai donnée, 1'obéis-
sance tient lieu de tout en cette occasion (n. 790)... Je vous
défends de nouveau de faire, sur cette matiére principalement,
aucune consultation a d'autre qu'a moi (n. 799) ... Vous n'avez
qu'a m’obéir. Tenez-vous a ce que je vous ai prescrit sur cela,
et marchez en foi, en abandon et en confiance (n. 809). »
D’autres fois, il était plus doux, méme onctueux, comme
s'il et voulu compléter le Cantique des cantiques.: « Il faut
renfermer ce feu dans ses entrailles, et se souvenir de 'Epous€,
que I'Epoux céleste appelle du fond des déserts, du creux des
rochers ... Clest dans cette affreuse solitude qu'il faut porter
le poids écrasant de I'amour de Dieu, qui veut briser jusqu’aux
os, afin que I'Epoux régne seul (n. 711)... Cest avec I'Epoux
seul qu'il est permis de s’abandonner & ses désirs, car il estle
seul dont les baisers, les embrassements et les caresses sont
chastes (n. 728)... C'est une matiére sur laquelle on ne tarirait
jamais, mais qui n’est pas propre a tout le monde (n.768). .-



o401 —

Jouissez de 'Epoux céleste et des ornements de son sacré corps
(& une sacristine)... Ma fille, Jésus est admirable dans les
chastes embrassements dont il honore son épouse et la rend
féconde (n. 839).» Tel billet est presque tout en exclamations:
«O pureté! o vision! o lumiere!» etc. (n. 814). On se de-
mande comment aprés un tel mysticisme, Bossuet pouvait
¢crire & M™ Cornuau que «lembonpoint», le profit spirituel,
vient d'une sage disposition d'une bonne nourriture (n. 912). . .

Quelquefois Bossuet élevait le ton. Dans une lettre a cette
méme pénitente, il «sonde, dit-il, le secret de la prédestination »
(n. 692); mais, en réalit¢, malgré la longueur, il n'explique rien.
Tout se termine par le mot: O profondeur! La lettre 867 est
aussi trés sérieuse, mais sans étre bien claire, ni trées pra-
tique: «Laissez-vous écouler en ce grand tout qui est Dieu,
en sorte que vous-méme vous ne soyez rien qu'en lui seul. »
Combien vague!

Les lettres les plus intéressantes sont celles de Leibniz a
Bossuet et de Bossuet & Leibniz. Toutefois elles n’offrent rien
de nouveau. Tout a été dit sur ce sujet, et je me permets
méme de renvoyer le lecteur aux études que la « Revue inter-
nationale de Théologie » a publiées sur cette grave question.
On voit ici, une fois de plus, combien elle avait été mal posée
par Bossuet, qui, du premier coup, s'était établi en maitre,
€talant les plus impérieuses prétentions, ne cherchant nullement
la vérité, mais voulant des le début que Leibniz acceptat le
Concile de Trente comme aecuménique et infaillible et que les
protestants se soumissent 4 toutes ses injonctions sans avoir le
droit de les discuter. Comme protestants, ils étaient hors I'Eglise;
donc ils n’avaient qu'a se taire et a obéir!. .. Ce ton tranchant
¢tait d'autant plus déplacé que Bossuet ne recourrait, pour
essayer de se justifier, qu'a un sophisme puéril, que Leibniz
réfuta au premier abord. «Ce qui est re¢u aujourd’hui I'était
hier, disait Bossuet, et ce qui l'était hier T'a toujours été»
(n. 900). Non, répliquait Leibniz, ce qui était regu chez vous
hier, ne V'était pas avant-hier, encore moins dans I'Eglise pri-
mitive; donc la foi romaine actuelle est une variation et une
innovation. Bossuet, qui insistait tant sur les « Variations»
protestantes, avait oubli¢ d’ouvrir les yeux sur les variations
et les contradictions romaines. Quelle superficialité!

Néanmoins, malgré ces faiblesses, plus d'un aveu précieux



— 422

serait a recueillir dans ce volume, par exemple: lorsqu'il dit
que les décisions du pape ont la souveraine et infaillible auto-
rité, « quand elles sont acceptées de toute I' Eglise » (n. 764); que
linfaillibilit¢ que J.-C. a promise & son Eglise «réside primiti-
vement dans tout le corps» (n. 900%*). Etc., etc. Les lecteurs
attentifs remarqueront aussi la lettre d'Edme Pirot & Bossuet
sur les deux personnes en J.-C. (n. 908); a joindre aux autres
documents relatifs & la réhabilitation de Nestorius. E. M.

E"LERS, Rudolf: Lebensbild eines evangelischen Theologen aus
seinen Briefen. Mit 4 Bildern. Mor. Diesterweg, Frankfurt
a. M., 1912.

D. Rud. Ehlers war 1864—1907 Pfarrer der deutschen
evangelisch-reformierten Gemeinde in Frankfurt a. M. Die Briefe
beginnen mit dem Jahre 1854 und setzen sich fort bis 1908,
seinem Todesjahr. Sie spiegeln das Bild eines Mannes ,von
klarer, positiver Uberzeugung mit liberaler Weitherzigkeit*
(Nippold, Fiihrende Personlichkeiten, p. 581) wieder. Von ihm
gilt, was er selbst von seinem verehrten Lehrer Rothe (Heidel-
berg, 1854) sagt: ,Durchaus auf dem Boden der Kirche stehend,
ist er frei von jeglicher dogmatischer Befangenheit; die Wissen-
schaft und Kritik besteht bei ihm sehr wohl neben der From-
migkeit“. Von Berlin (1855) schreibt er: ,Ein Rothe ist hier
nicht, der existiert eben wohl nur einmal“. Mit Achtung aber
spricht er von Trendelenburg, Twesten und Nitzsch, besonders
von dem letzteren. ,Ich bin Rothes und Nitzschs Schiiler®,
sagt er von sich. Nitzsch nennt er ,eine Korrektur von Rothe,
in vielen seine Bestitigung, zu vielen seine Fortsetzung®. In
Gottingen hatte er Dorner und Ehrenfeuchter zu Lehrern. Nach
kurzer Kandidatenzeit wurde er Pfarrer in Stolberg i. Rhein-
land, wo er heiratete und vier gliickliche Jahre verlebte. In
Frankfurt harrte seiner eine umfangreiche Titigkeit. Neben
dieser seiner umfangreichen Seelsorgsarbeit nahm er zu den
Fragen der Zeit, namentlich den kirchlichen, entschieden Stel-
lung. ,Kliglich sind unsere kirchlichen Zusténde jedenfalls®
— schreibt er 1857 an Hossbach in Berlin — ,die Lostrennung
der Kirche vom Staat, die Bescitigung des Konigs als des sum-
mus episcopus gegenwirtig geschichtlich unmdéglich . .. das



— 423 —

goldene Zeitalter kirchlicher Verfassung ist noch fern. Fiir
uns — nicht Lostrennung von dem Leibe der evangelischen
Kirche, nicht freie Gemeinde, nicht Sekte, wir wiirden trotz
unseres Vermdogens bald verkiimmern“ (p. 60). In politischer
Beziehung beneidet er Freund Hossbach, dass er in solcher
Néahe des Herdes sitzen darf, ,auf welchem deutsche Geschichte
und leider auch Kirchengeschichte gekocht wird“. Die ,poli-
tische Kochkunst des Graten Bismarck hilt er hoch. ,Wenn
der gnédige Gott“, schreibt er 1868, ,uns den Bismarck noch
eine Reihe von Jahren erhilt, so werden wir noch viel Er-
hebendes sehen, wire es auch, dass unsere politische Einheit
noch eine Taufe erfordert, ehe sie allen Deutschen als voll-
gultig, vollberechtigt erscheint....* _Ich meine¥, fiigt er hin-
zu, ,es geht im staatlichen L.eben so gut vorwirts, dass wir
eine, allerdings nicht kleine, Portion kirchliche Misére wohl mit
in den Kauf nehmen konnen.* TUber diese Misere spricht er
sich des weiteren aus: ,Ohne religiose Wiarme, ohne religioses
Pathos wird der Orthodoxismus, wird das Hofkirchentum, diese
ganze Schmutzwirtschaft nicht mit Erfolg bekampft werden
kénnen; wir miissen in der Position erst ebenso stark werden,
wie wir es in der Negation unleugbar sind: das Volk will
Frommigkeit horen. ... Ich erkenne als vollkommen berechtigt
an, was Rothe so schén von dem unbewussten Christentum
unserer Zeit, unseres Volkes geredet hat, es wird aber auch
viel Missbrauch damit getrieben ; die christlichen Ideen erweisen
sich tiberall als miichtig; das hindert aber nicht, dass immer
nur wenige sich wahrhaft mit ihnen erfiillen. Nippold hat
recht: die Herren hinter dem griinen Tisch kennen das Volk
und seine Bediirfnisse nicht....“* (p. 66). Und damit im Zu-
sammenhange: ,Das Christentum war nur einmal vollkommen
da: in der Person seines Stifters; wieder wird es vollkommen
sein in dem vollendeten Gottesreich. Inzwischen miissen wir
uns in der Kirche und ausser ihr mit relativer Christlichkeit
begniigen und nachjagen dem vorgesteckten Ziel® (p. 94). Dass
Ehlers in der Kirche Roms von allem das Gegenteil fand, darf
nicht wunder nehmen. Im Jahre 1890 war er in Rom und in
St. Peter. Da hat er einer musikalischen Messe beigewohnt.
»Viele Kleriker, wenig Andichtige, schreibt er an Prof. Basser-
mann in Heidelberg. ,Auf der Orgelbiihne der Musikmeister
mit Taktstock und eine Anzahl von Séngern mit tiefen und



— 424 —

hohen Stimmen bis zum héchsten Sopran. Es hallte wundersam
in den hohen Marmorhallen, aber religiés wurde ich nicht ge-
stimmt; die AKtion der Priester am Altar, das Auf und Nieder,
das Knien, Knixen, Hin und Her mit lebhaften Gebarden, es
kam mir wie ein Ballet vor. Ich habe hernach den harten
Ausdruck bereut. Heute sagen mir meine Tochter, Goethe
habe in seiner italienischen Reise ebenso geurteilt, gerade diesen
‘Ausdruck gebraucht. So brauche ich ihn nicht zuriickzuneh-
men. ... Den ganzen Vormittag dauert das Singen, Plérren,
L&uten, aber nur wenige Leute aus der Gemeinde, die sich
bei der Aktion des Klerus beteiligen, meist Kinder, Bettler,
Frauen. Rom soll sehr radikal sein, die iiberwéltigende Mehr-
zahl der Bevolkerung irreligios. Ob nicht eine Zeit kommt,
da frommer Unwille dieser ganzen Kirchenherrlichkeit ein Ende
macht? ... Christus braucht keine Kirchen mit Gold tiberladen,
nicht diese Gottesdienste der Priester, nicht diese Schitze und
Reichtiimer, und wenn er der Weltenherrscher ist, durch Prie-
ster, Kirchen, Kultus will er die Welt gewiss nicht beherr-
schen . . .“ (p. 118). Allgemach kam die Zeit, da er sich fremd
zu fihlen anfing in der Welt. ,Wie ist“, schreibt er an Frau
A. Z. 1905, ,seit Schleiermachers Tagen die Welt so anders
geworden! Er wirkt noch méchtig fort, aber nur ganz wenige
wissen, wie sehr er es tut. Rothe steht der heutigen Welt ein
gut Teil niher; seine Zeit kommt noch erst. Wie gut, dass
wir auch unsere Propheten haben, die unsere Hoffnung stéirken
und uns ermutigen, auszuharren“ (p. 164). Im September des
Jahres 1905 verlor er seine Frau durch den Tod. Nun ward
er ,des Treibens miide* und hatte grosses Verlangen nach
Stille und Ruhe. Im Jahre 1907 trat er in den Ruhestand. Es
wurde einsamer um ihn. ,Ich mochte einmal alles abtun®
schreibt er Miarz 1908, ,und je linger es wiihrt, desto fremder
wird mir die heutige Welt und ich ihr. Ich fithle mich fremd.
Die ideale Welt, in der ich gelebt habe, existiert nicht mehr,
und in die reale finde ich mich nicht mehr“ (p. 177). Einige
Tage vor seinem Tode (1. August 1908) schrieb er noch: » 1S
geht aufwirts zum Licht, zur Freude, von Klarheit zu Klar-
heit. Der Tod ist nicht das letzte Wort — der Anfang einer
neuen ernsten Rede Gottes“.

Am T. August ist er entschlafen.

Es ist ein gutes Wort, das Nippold (,Fithrende Personlich-



— 425 —

keiten“, p. 581) von Ehlers sagt: ,Kein eigenes Leid hat ihn
je in der Teilnahme an den grossen vaterldndischen Aufgaben
des deutschen Protestantismus miide gemacht“. Davon zeugt
der sog. liberale Missionsverein so gut wie der Evangelische
Bund und so manches stille Liebeswerk in Frankfurt selbst.
Er aber hat nie von sich reden machen wollen, er trat stets
gern in den Hintergrund und liess andere gelten. Und darum
verdanken wir die Herausgabe dieser Briefe, die uns die Kenntnis
eines braven deutschen Mannes vermitteln.
Wilhelm SCHIRMER.

JIRKU, Dr. Anton: Die Démonen und ihre Abwehr im Alten
Testament. Leipzig 1912, A. Deichert Nachfolger. 99 S. M 2.40.

Die sehr interessante Abhandlung belehrt uns im Zusammen-
hang tiiber ein Gebiet des Alten Testamentes, dessen Spuren
dort vielfach versteckt und unbeachtet sich finden. Man ist
eigentlich erstaunt, einen solchen Aberglauben in Vorstellung
und Bestreben, das Bose abzuwehren, innerhalb der Jehova-
religion anzutreffen. Uberall werden die angeblichen und wirk-
lichen Parallelen aus Babylon und anderen Religionen herbei-
gezogen. G. M.

KoN1G, Dr. Eduard : Geschichte der alttestamentlichen Religion.
Kritisch dargestellt. Giitersloh 1912, C. Bertelsmann. 608 S.
M 17, geb. M 8.

Mit diesem grossen Werke hat der unermiidliche Verfasser
nicht nur wiederum einen Beweis seiner Grelehrsamkeit gegeben,
sondern auch vor allem der theologischen Wissenschaft einen
unschétzbaren Dienst erwiesen, und zwar, wie das bei ihm
nicht anders zu erwarten ist, nach der positiven Seite hin. Es
gibt kaum etwas, das die Forschung auf alttestamentlichem
Gebiete bis in die neueste Zeit behandelt oder auch misshandelt
hat, das in diesem Buche Konigs nicht erw#hnt, meist auch
kritisch erértert wiirde. Darum ist das Werk auch den-
jenigen zum Studium niitzlich oder, weil als neuestes allen
friheren voranschreitend unentbehrlich, die einmal griindlich
iber alttestamentliche Fragen sich unterrichten wollen.

Nach einer quellengeschichtlichen Einleitung wird der Ur-
sprung, dann die Entfaltung der Religion Israels von der Patri-



426 —

archenzeit bis zur Religion des Moses und der alten Propheten,
zuletzt der Schriftpropheten bis zur Ausgestaltung in der Schrift-
gelehrsamkeit nachgewiesen. Wenn wir letzteren Abschnitt
als besonders lehrreich in seiner Uberleitung zum Verstindnis
der Zeit Jesu bezeichnen, so gibt das doch nicht weniger von
jeder Seite des Buches, ohne dass wir auf Einzelheiten bei der
tiberaus grossen Fiille des Gebotenen eingehen kénnen. Dass
sowohl die Patriarchen als Joseph und Moses eine Ehrenrettung
als wirkliche historische Grossen erfahren, ist ebenso selbst-
verstandlich als dass Koénig in der beriihmten Quellenscheidung
seine eigene Meinung mit Scharfsinn vertritt.

Wir fiigen hinzu, dass das Buch trotz seines erdriickenden
wissenschaftlichen Apparates auch fir den gebildeten Laien
nicht schwer zu lesen sein wird. Das liegt zum teil an der
sich weise beschrdnkenden klaren Darstellung, ferner aber an
der Anordnung, dass gelehrte Hinweise und Auseinandersetzungen
meist zwischen den laufenden Text in kleinerem Druck derart
eingefligt sind, dass man sie tiberschlagen kann, ohne den Zu-
sammenhang zu verlieren. G. M.

MANDEL, Lic. Herm.: System der Ethik als Grundlegung der
Religion. Leipzig 1912, A. Deichert Nachfolger. 1.und 2.Hilfte,
298 und 446 S. M 5. 80 und M 8. 60.

Wir haben den ersten Teil des Werkes, das den Gesamt-
titel ,Die Erkenntnis des Ubersinnlichen* fiihrt, bereits frither
in dieser Zeitschrift besprochen. Nachdem dort ,Glaube und
Religion des Menschen“ in ihren natiirlichen und philosophi-
schen Grundlagen dargestellt waren, wird hier die Ethik als
Grundlegung der Religion behandelt, und zwar zunéichst die
,ethische Typenlehre“., Hier werden uns die wichtigsten natiir-
lichen und transzendenten ethischen Systeme in stark philoso-
phischer Terminologie vorgefiihrt, um dann (2. Hélfte) das eigene
,System der Sittlichkeit in den Grundziigen“ aufzubauen. Dieser
fiir sich selbstindige Teil ist besonders interessant und eigen-
artig, weil der Verfasser den christlich-positiven Standpunkt,
auf dem er steht, allenthalben durch die philosophische Erdrte-
rung hindurch zu finden weiss. G. M.



427 —

M, P. Olaf: Paulus und die evangelische Geschichte. Zugleich
ein Beitrag zur Vorgeschichte der Evangelien. Leipzig 1912,
A. Deichert Nachfolger. 222 S. M 4. 50.

Die Frage, ob und wie weit Paulus mit den Evangelien
ibereinstimmt, ist oft untersucht worden, haufig mit dem Er-
folge, dass man es als Tatsache hinstellte, dass das Christen-
tum der Evangelien ein anderes sei als das des Paulus, und
dass dieser im Vergleich zu ihnen eine véllig neue Religion
gemacht habe. Ebenso hidufig ist aber auch der gegenteilige
Nachweis gefilhrt worden, dass die in den Evangelien darge-
stellte Lehre Christi nicht im Gegensatze zu der des Paulus
stehe und dass insbesondere auch sein Christusbild mit dem
der Evangelien wohl vereinbar sei.

Die Schrift von Mce bringt diesen Nachweis besonders ein-
gehend und vielfach originell. Es werden nimlich nicht nur
(I. Teil) die Briefe des Paulus auf ihre Ankldnge an die jetzige
Form unserer Evangelien untersucht, sondern es wird auch
der umgekehrte Weg eingeschlagen in dem Abschnitte ,Die
Evangelien und das Evangelium des Paulus“. Hier werden
bestimmte Grundwahrheiten in der Predigt der Urkirche und
ihrer Anschauung von Jesus und seinem Werke aus den Evange-
lien herausgehoben (vgl. A. Seeberg, Der Katechismus der Ur-
christenheit) und diese auch als die Voraussetzung der pauli-
nischen Briefe angenommen. Dadurch wird zugleich erklart,
dass der Apostel scheinbar so vieles bei seinen Adressaten vor-
aussetzt: Seine personliche Missionspredigt enthielt jene gemein-
samen Stiicke der Urchristenheit. Wir empfehlen die gelehrte
Abhandlung allen denen, die sich tiber das behandelte Problem
griindlich unterrichten wollen. G. M.

PouLriQuET, Le P. DE: L’objet intégral de I'Apologétique,
3¢ édit. Paris, Bloud, in-16, 565 p., 1912.

L’auteur, trés modeste, déclare qu'il n'a pas la prétention
de trancher définitivement les questions, mais seulement «d’y
apporter quelques éléments destinés & en préparer la solution»
(P. VII). Ce qui ajoute de prévenir en sa faveur, c'est quiil
avoue que «l'apologétique n’a pas beaucoup de crédit dans
certains milieux scientifiques» (p. 3). Il ne craint pas de citer



— 428 —

Harnack disant: «Cette science est dans un état déplorable,
elle ne sait pas elleeméme ce qu’elle doit défendre et elle ignore
les moyens qu'elle doit employer; par suite, elle est fatalement
sans valeur et sans dignité... Le dommage que l'apologétique
a causé et qu'elle cause encore est indescriptible» (p. 6). Et
lauteur fait lui-méme d’excellents aveux sur la faiblesse de cer-
tains arguments auxquels recourent des apologistes (pp. 23, 27,
29). Sa conclusion, semble-t-il, c'est donc qu'il faut que 'apolo-
gétique soit de la science.

Malheureusement, le P. Poulpiquet, au lieu de faire de la
science, de la vraie, se met a citer immédiatement St. Thomas
et 4 ne jurer que par lui, comme si nous ne pouvions avoir de
vraies définitions des choses que par St. Thomas; les choses
les plus simples, qui ne relévent manifestement que de nous et
de notre raison, il veut nous les faire voir a la lumiere de
St. Thomas et au nom de St. Thomas. S'agit-il, par exemple, de
savoir ce qu’est 'apologétique? Au lieu de s’adresser au sens
commun, vite il en appelle a St. Thomas, et pour aboutir a
quoir A se demander « si elle est un kabiztus surnaturel comme
la foi?» (p.8). Ou encore, s'agitil de comprendre pourquoi
nous désirons naturellement vivre toujours, «il faut se rappeler,
dit-il aussitot, les deux principes de St. Thomas », etc. (p. 344).
C’est une manie qui fatigue le lecteur et qui ne fait qu'accroitre
le discrédit dont se plaint I'excellent Peére.

Pourquoi ne pas entrer in medias res? Pourquol ne pas
aller droit au but? Combien la raison serait plus raisonnable,
plus goftée, plus convaincante, que toutes ces subtilités d'un
autre age! Il dit (p. 33) que «ce n'est pas toujours de St. Tho-
mas quil faut s’inspirer, si on veut ne rien sacrifier des droits
respectifs et des mutuelles exigences de la raison et de la foi».
Voila certes qui est excellent. Pourquoi, encore une fois, 'au-
teur ne pratique-t-il pas pour son propre compte ce conseil sl
sage? Au lieu d'un volume de 565 pages, nous en aurions un
de 50 pages substantielles et claires, et tres suffisantes, ot I'on
nous dirait qu'il faut faire 'apologie du christianisme en n’étu-
diant le christianisme que dans ses éléments constitutifs authen-
tiques et en n’examinant ceux-ci qu'en eux-mémes, rationnellement
et scientifiquement. Et cela ne serait contredit dans aucun milieu
scientifique.

Malheureusement, au lieu de cette méthode directe et simple,



— 429 —

on se perd dans les interminables questions du miracle; on veut
nous convaincre de la divinité du christianisme par son exten-
sion, ainsi que par le témoignage des martyrs. Hélas! preuves
bien fragiles; car d'autres religions sont plus étendues que le
christianisme et ont leurs martyrs non moins édifiants que les
martyrs chrétiens. Et si I'on demande des preuves meilleures,
le Pere P. renvoie au magistere de 1'Eglise (lire le pape): «A
coup shr, dit-il, aucun catholique (1?) ne s’avisera de soutenir
que I'apologétique n'a pas besoin de tenir compte des décisions
de I'Eglise» (p. 528). Et ainsi, au lieu de démontrer le chris-
tianisme par lui-méme, vient un moment ot il faut le démon-
trer par le pape, qui, lui-méme, doit étre démontré par le
christianisme! Cercles vicieux sur cercles vicieux! E. M.

SCHAEDER, D. FErich: Zur Trinititsfrage. Drei Vorlesungen.
Leipzig 1912, A. Deichert Nachfolger. 50 S. M 1.

Diese Vorlesungen nehmen in beachtenswerter Weise fiir
die Notwendigkeit des Trinitéitsglaubens, als der Wurzel des Chri-
stentums in seiner spezifischen Wesenheit Stellung. In Ergénzung
der neueren Arbeiten von Griitzmacher, Kropatscheck und an-
deren ist die Trinitit: Gottes Liebe zu den Siindern, dargestellt
in dem geschichtlichen, aber zugleich gottlichen Sohn. Der
heilige Geist derjenige, der dieser Selbsthingabe Gottes in
Christo ,zur Gegenwart bei uns verhilft*, ohne dass diese ge-
schichtliche Erscheinung des gottlichen Christus fiir den Glau-
ben der Menschheit entbehrt werden konnte. Keine Spekulation
iiber die Trinitat kann ihr zur erneuten Annahme in unserer,
das christliche Dogma moglichst reduzierenden Zeitrichtung
verhelfen, sondern nur diese einfache Ablesung des trinitari-
schen Glaubenssatzes aus den neutestamentlichen Offenbarungs-
worten, G. M.

VACANDARD, E.: Etudes de critique et d’histoire religieuse,
IIl* série. Paris, Gabalda, in-12, 1912, Fr 3.50.

Les questions étudiées par M. Vacandard sont: 1° les
fetes de No&l et de I'Epiphanie; 2° les origines du culte des
saints et particulierement de Marie; 3° les origines de la féte et
du dogme de I'immaculée-conception; 4°la question du meurtre
rituel chez les juifs.



430 —

Tout a ét¢ dit, ou a peu pres, sur les trois premieres ques-
tions, et en vérité 'auteur n’a pas eu de peine a faire étalage
d’érudition; les notes et les renvois abondent au bas des pages.
Ne serait-il pas plus utile, pour éclaircir les questions, de sup-
primer enfin, dans de tels ouvrages, tous les détails réelle-
ment inutiles, et aussi et surtout les prétendus renseignements
provenant de documents apocryphes? Du moment que ces
documents ne doivent plus compter, pourquoi ne pas se con-
tenter des autres?

Sur la question de la féte de Noé&l, M. V. cite (p. 3) le
Liber pontificalis faisant remonter &4 Rome la messe de minuit
de 125 a 136, et il est obligé, quelques lignes plus loin, de
reconnaitre qu’'elle ne fut pas introduite & Rome avant le Ve siecle.
[1 cite St. Jean Chrysostome disant que la féte de Noé&l était
célébrée a4 Rome le 25 décembre depuis longtemps <«en vertu
d'une ancienne tradition », et a la page suivante il déclare que
cette ancienne tradition n’existait pas, et que Chrysostome l'avait
«supposée pour le besoin de sa cause et sans avoir pris de
renseignements précis» (p. 4). Toujours dans le but de prouver
la célébration de No&l au 25 décembre, M. V. cite une cor-
respondance du pape Jules et de Cyrille de Jérusalem (i 386),
et il lui faut avouer que cette correspondance est « apocryphe»
(p. 8). En vérité, n'est-ce pas perdre son temps et dérouter les
lecteurs?

M. V. est mieux inspiré quand il va droit a la question et
reconnait que les premiers chrétiens «n’ont pas songé a cé€lé-
brer l'anniversaire de la naissance de Jésus» (p. 5); que «la
fete de Noél n'a pas d’attestation antérieure au deuxiéme quart
du IVe siecle» (p. 7); qu'elle a commencé & Rome en 336 selon
Duchesne, pas plus tot, et que, selon Usener, elle a commenceé
plus tard (p. 9 et 11).

Ce qu'on a célébré tout d'abord, c’est la naissance messia-
nique du Christ, c'est-a-dire son baptéme, ou Dieu l'a appelé
son Fils bien-aimé. Et cette féte de 'Epiphanie, fixée au 6 jan-
vier, était appelée aussi théophanie (p. 19). Clest ce jour-1a,
disent les «Constitutions apostoliques» que «la divinité du
Christ a été révélée (p. 49). Baptéme et théophanie, c'était 12
méme féte. On y a ajouté plus tard le souvenir de I'adoration
des mages et aussi celui du changement de l'eau en vin auX
noces de Cana. Quand a la naissance corporelle, on n’y a pas



s B =

songé tout d’abord. On n'y a songé quen 336, pour sup-
planter la féte de Mithra, le Sol imvictus par le Sol justitice
(p. 18).

Chose a noter, lorsque Rome proposa la date du 25 dé-
cembre, elle recut en Orient «un fort mauvais accueil» (p. 22).
Ce fut St. Chrysostome qui la fit accepter par un raisonne-
ment «fantaisiste » (p. 23). Ce n'est qu'en 379 ou 380 que Gré-
goire de Nazianze «inaugura» la féte de No&l a Constanti-
nople, et «son ceuvre réformatrice fut tot apres interrompue »
(p. 25). La féete de Noé#l ne fut introduite en Egypte quentre
I'année 418 et 432 (p. 26). La féte de Noél une fois admise,
parut le cycle des fétes de la circoncision, de la purification,
de I'’Annonciation et de la Nativité de St. Jean-Baptiste (p. 30).
Et la féte de Noél alla toujours grandissant en Occident:
« Rome lui donna bientdt un éclat égal, sinon supérieur, a celui
de Paques et de la Pentecote» (p. 32).

Dans son étude sur le culte de Marie, M. V. remarque
avec raison qu'on commencga par «louer» Marie avant de lui
rendre un «culte»; que c'est en Arabie, au IVe sitcle, que,
pour la premiére fois, on entendit parler d'un culte rendu a
Marie, mere du Sauveur » (p. 104). Cette origine est tres inté-
ressante.

Bref, tout ce volume est rempli de détails instructifs, et
nous le recommandons malgré les points discutables qu’il con-
tient. E. M.

WIELAND, Const., rém.-kath, Priester: Ist das Zentrum eine
christliche Partei? Zur Aufklirung der deutschen Katholiken
fir die Reichstagswahl 1912. 2. Aufl. Minchen, Verlag der
Krausgesellschaft, 1912.

Der Verfasser beantwortet in vorliegender Schrift folgende
Fragen: 1. Was ist Ultramontanismus? 2. Welches sind die
Folgen des Religionszwangs? "3. Welche Partei geht auf Ein-
fihrung, bezw. Verschiarfung des Religionszwangs aus? 4. Ist
das Zentrum eine christliche Partei? Schonungslos auf diese
Fragen antwortend konstatiert der Verfasser: Der Ultramon-
tanismus ist das Bestreben, die Religion mit Hiilfe der staat-
lichen Zwangsgewalt einzufithren und zu schiitzen, unter tun-
lichstem Ausschluss anderer Bekenntnisse. Der Triger und



— 432 —

Verfechter des Ultramontanismus ist seit dem frithesten Mittel-
alter der Papst zu Rom, welcher auch heute das Zentrum, wie
alle katholischen Parteien auf seine Anschauungen und Ziele
im Gewissen verpflichtet hat als auf die angeblich christliche
Weltanschauung. Eine einheitliche christliche Weltanschauung
aber gibt es auf politischem Gebiete nicht, auch fiir die Katho-
liken nicht. Es gibt kein Dogma, das den Katholiken irgend
eine politische Richtung zur Pflicht machen wiirde. Die poli-
tische Weltanschauung, welche das Papsttum und das ihm zu
blinder Gefolgschaft verpflichtete Zentrum vertreten, und welche
sie mit mehr Anmassung als Recht die ,christlicheY zu nennen
belieben, ist nichts anderes, als der unverfilschte mittelalter-
liche Gedanke einer allmichtigen Kirchenherrschaft mit staat-
lichen Zwangsmitteln und damit eine Verleugnung der Lehre
Jesu ... Der Verfasser kommt zu dem Endergebnis: Vom Zen-
trum sich loszusagen ist fiir den Katholiken die nationalste
und zugleich christlichste Tat. W. ScH.

Kurze Notizen.

* Kiinstlerbund Karlsruhe : Kunstdruckerei, Verlagskatalog,
Wandschmuck, Mappenwerke, Kleinkunst. Besonders erwéhnens-
wert die Bilder religioser Kunst und die Konfirmationsscheine
von Steinhausen.

* Fir die Studierstube des Theologen und Philosophen.
Herdersche Verlagsbuchhandlung, Freiburg i. B. 1912. — Das
128 S. starke Verzeichnis enthilt die seit dem Jahre 1901 im
Herderschen Verlag erschienenen Werke aus den Gebieten der
wissenschaftlichen Theologie und Philosophie und wird Inter-
essenten gratis zugestellt.

Druck von Stampfli & Cie. in Bern.



	Bibliographie

