
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


415 —

BIBLIOGRAPHIE.

Bertsche, Dr. Karl, Grossh. Professor in Wiesloch: Abraham
a Sancta Clara, Blütenlese aus seinen Werken. Zweites
Bändchen. Mit zehn Bildern. Erste und zweite Auflage. 8°

(XXIV und 426 S.). Freiburg i. Br. 1911, Herdersche
Verlagshandlung. M 3. 60, geb. in Leinwand M 4. 40.

Ermuntert durch die beifällige Aufnahme, die das erste
Bändchen (vgl. die Januar-Nummer dieser Zeitschrift, Jahrgang
1911, S. 128) gefunden, Hess der Herausgeber diesem bald ein
zweites folgen. In der biographisch-literarischen Einleitung
dazu vervollständigt er das im ersten Bande entworfene Leben s-
und Charakterbild Abrahams und schildert dann dessen
Verhältnis zur Natur und Naturwissenschaft, seinen Stil, seine
Bedeutung als Dichter und seine literarische Stellung. Die
Auswahl selbst ist in folgende Kapitel eingeteilt: Gott und sein
Reich. — Der Mensch. A. Sein Wesen und Treiben. I. Das
Menschenleben überhaupt. IL Einzelne Stände und Lebensalter.

III. Verschiedene Charaktere und Temperamente. B. Seine
Bestimmung (Religion). — Die Natur. I. Himmelskörper. Mineral-

und Pflanzenreich u. a. IL Tierreich. III. Der Mensch.
IV. Nachträge: Merkwürdigkeiten, Landplagen.

Das Titelbild zeigt das am 15. August 1910 in seinem
Geburtsorte Kreenheinstetten bei Messkirch feierlich enthüllte Denkmal

P. Abrahams. Ferner sind im Texte die künstlerisch
wertvollsten von den 100 Kupferstichen des „Huy! und Pfuy! der
Welt" gut wiedergegeben. Mancher wird überrascht sein durch
den Abdruck der Gedichte, die uns den sprachgewaltigen Augustiner

von einer neuen Seite, als Dichter, zeigen. Das hübsch
ausgestattete Buch wird dem Leser lehrreiche und angenehme
Stunden bereiten. Möge es ihm nicht nur literarischen Genuss,
sondern auch ethische Förderung bringen. Mn.



— 416 —

Briefe von Bischof Reinkens an Prof. Nippold.

Auf die bereits früher erschienenen Sammelbände: „Aus
dem letzten Jahrzehnt vor dem Vatikankonzil" und „Abseits
vom Kulturkampf" hat Professor Nippold ein weiteres derartiges
Werk folgen lassen unter dem Titel : „Führende Persönlichkeiten

zur Zeit der Gründung des Deutschen Reiches" *). Die
einzelnen nunmehr unter einem einheitlichen Gesichtspunkt
zusammengestellten Studien sind in sehr verschiedenen Zeiten
entstanden, ohne dass dabei jemals die Absicht vorlag, sie
derartig miteinander zu verbinden (S. 9.). Daraus erklärt sich wohl
der Umstand, dass der Verfasser in allerdings sehr interessanten

und anregenden Erörterungen oft etwas weit von dem im
Titel ausgesprochenen Zentralgedanken abzukommen scheint. —
Von den zahlreichen Arbeiten gewinnt gewiss in erster Linie
diejenige über Bischof Reinkens unsere Aufmerksamkeit. Das

Hauptkapitel bildet die Gedächtnisrede, die der Verfasser nach
dem Tode des Bischofs in der Comeniusgesellschaft gehalten
hat. Daran schliesst sich eine kleine Zusammenstellung von
Briefen des seligen Reinkens an Professor Nippold. Einige
Abschnitte daraus mögen hier wiedergegeben werden.

„Breslau, 9. Mai 1873.

Ende dieses Monats werde ich wieder in Bonn (Adr.
Prof. Knoodt) erwartet. Anfangs Juni haben wir ja
Delegiertenversammlung in Köln (am 3.) und dann Bischofswahl (am 4.),

die ich in Übereinstimmung mit Döllinger und von Schulte auf
Reusch zu lenken hoffe, der freilich sich noch ablehnend
verhält. Ich habe auf Anfrage durch den Präsidenten des Kölner
Zentralkomitees und Schultes so bestimmt erklärt, dass ich die

Wahl unter allen Umständen nicht annehme, dass ich nicht
weiter beunruhigt zu werden hoffe. Die Kölner wollten am

weissen Sonntag in Bonn mich überrumpeln und mich per
Akklamation wählen, von welchem unbesonnenen Gedanken
sie glücklich zurückgebracht wurden. Die Weihe des Erwählten

>) Berlin 1911. Verlag von Karl Siegismund. Preis M 12. — br., M 14.—

geb. Inhalt: Grossherzog* Friedrich I. von Baden. Graf Bethusy-Huc. Leopold

Schmid. Bischof Reinkens. Ist Fürst Bismarck nach Kanossa gegangen?
Vom Sturze Herrmanns bis zum Sturze Falks. Grossherzog Carl Alexander
von Sachsen-Weimar. Graf von Wintzingerode. Aus dem Einigungsprozess
des deutschen Protestantismus. Aus dem Aufwärtsstreben der jüdischen
Theologie. Robert Könia-. Prinz Friedrich der Niederlande.



— 417 —

durch den Erzbischof von Utrecht steht fest; die Sache ist in
Ordnung. Kanonikus van Vlooten war bei unserer
Delegiertenversammlung in Bonn."

„Bonn, 9. März 1875.

Die Bischofswahl in der Schweiz halte ich für dringendes

Bedürfnis. Ich wusste aber nicht, wen sie anders treffen
könnte als Herzog. Woher nehmen Sie nur die Kräfte für die
Fakultät? Das bleibt doch noch eine sehr ernste Frage ."

„Bonn, 11. September 1876.

Eine Stunde vor der Abreise Herzogs kam Ihr lieber,
schöner Brief, den er also noch gelesen hat. Eben ist er
fortgefahren, nachdem er mich beauftragt, Ihnen nebst bestem
Gruss seinen herzlichsten Dank auszusprechen. Die Konsekration
hat aber noch nicht stattgefunden, da die Schweizer in so

stürmischer Weise dieselbe in der Schweiz zu feiern wünschten,
dass eine Versagung ihres Wunsches eine Verstimmung und
Verminderung der augenblicklichen Begeisterung zur Folge
gehabt haben würde. Da ich nur die Sache im Auge habe,
so unterziehe ich mich also der Mühe, die Konsekration am
18. d. Mts. in Rheinfelden vorzunehmen, wo ich dann nur bis
Dienstag früh bleiben kann, bis zum 19. nämlich. Darauf muss
ich zwei Tage und eine Nacht auf dem Kurierzug sitzen, um
zur rechten Zeit beim Kongresse in Breslau einzutreffen.

• Jetzt habe ich nebenher auch noch mit den kanonischen
Skrupeln des Utrechter altkatholischen Episkopats hinsichtlich
der Konsekration Herzogs zu tun. Ich fürchte, dass keiner der
drei Bischöfe der Konsekration assistieren wird, obgleich Herzog

dem Erzbischof von Utrecht persönlich einen Besuch
gemacht hat. Heute haben die drei Bischöfe Konferenz. Ich will
noch das beste hoffen."

„Bonn, 14. August 1874.

• Prof. Friedrich habe ich den Rat erteilt, Urlaub für
das Wintersemester mit der Angabe zu erbitten, er wolle zu
einem wissenschaftlichen Zwecke den Winter über seinen
Aufenthalt in Bern nehmen. Ich bin ebenfalls der Ansicht, dass
Bonn eine vollständige und ausgezeichnete altkatholische Fakultät

erhalten muss, und habe gestern in diesem Sinne nochmals
an Falk geschrieben

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1918. 27



— 418 —

Dass Sie Prof. Knoodt so lieb gewonnen (ich werde Ihre
Grüsse an ihn und Reusch ausrichten), macht mir grosse Freude.
Er zeigt zuweilen Aussenseiten, die nur seine nahen Freunde

ganz verstehen. Ich kenne ihn seit 29 Jahren und habe, ihn
von Jahr zu Jahr höher achten gelernt. Er ist eine ideale und
wahrhaft von Natur christliche Seele, voll Opfermut und
Hingebung."

„Bonn, 4. Februar 1889.

Schnelle Antwort erfolgt in diesem Augenblicke in dem

Gefühle, dass Sie sonst lange darauf warten könnten, weil eine

solche Flut von Zuschriften des Beileids bei dem Tode meines
Freundes und Generalvikars über mich gekommen, dass ich

überhaupt nur wenigen antworten werde.
Ihrer herzlichen Teilnahme und Ihres treuen Trostwortes

war ich von vornherein gewiss. Was Sie von dem
Heimgegangenen und von seinem Verhältnisse zu mir und von seiner

Stellung zur Sache sagen, ist vollkommen richtig. So wissen
Sie und fühlen Sie mit mir, was ich verloren habe und bis ans
Ende vermissen werde. Knoodt liess sich das Herz durch keine

theologische oder philosophische Grille verengen und trat nie

in den bequemen Schmollwinkel, wie er auch durch keinen
Schicksalsschlag sich beugen liess. Er hatte das : „Freuet Euch
allezeit" verstanden, und er übte es in felsenfestem Gottvertrauen.

Dieses immer fröhliche Antlitz ersetzt mir niemand.
Er suchte stets gutzumachen, was die Pessimisten und Schwarzseher

verdarben. Doch, Sie wissen ja alles. Ich danke Ihnen

von Herzen."

Ein letzter Brief, vom 10. November 1890, beschäftigt sich

in einigen Sätzen mit der Haltung der Ritschlschen Theologenschule,

von der Voraussetzung ausgehend, dass einzelne
derselben dem Altkatholizismus feindlich gegenüberständen. Wir
unterdrücken diese Sätze hier um so lieber, als es sich um

noch lebende und hochgeachtete Gelehrte handelt, deren Urteile

sich, wie die Dinge selbst, noch modifiziert haben können.
Albrecht Ritschl selbst, der übrigens wie sein Kollege Konstantin

Schlottmann während seines ganzen Bonner Aufenthalts in
ständigem, freundschaftlichem Verkehr mit dem katholischen und

bis an sein Lebensende seiner altkatholischen Überzeugung
treugebliebenen Theologen Bernhard Joseph Hilgers stand und



— 419 —

sich auch später gern in der Döllingerschen Tafelrunde zu
Tegernsee bewegte, schrieb seinerzeit an Nippold, dass er sehr
gern an der Altkatholikenversammlung in München (1871)
teilgenommen haben würde. Er fährt in dem gleichen Briefe fort :

„Möchte diese Bewegung réussirent! Es hat mir sehr gefallen,
dass die Leute endlich Gottesdienst gehalten haben; dass
Döllinger den rechten Muth dazu nicht gehabt hat, ist aber
charakteristisch. Und es hat meinen ganzen Beifall, dass die von
Wien aus vorgeschlagenen weitgehenden Reformen von Cöliba t

und Beichtstuhl abgewiesen sind. Diese finden sich wohl später.
Auch die Anknüpfung an den Utrechter Episkopat ist correct..
Was die Verständigung mit uns betrifft, so dürfen die Leute
wohl mein Buch beherzigen. Ich habe dasselbe absichtlich für
diesen Fall eingerichtet und alle malitiösen Bemerkungen gegen
den Katholicismus getilgt, die beim Schreiben mit eingeflossen
waren." (Abgedruckt in Otto Ritschis: Albrecht Ritschis Leben
II, S. 111.)

Um nun aber zum Schluss noch einmal Bischof Reinkens
zu hören, sei aus dem nämlichen Brief vom 10. November 1890

die Stelle erwähnt:
„Mein Mut für die Zukunft unserer Sache ist ungebeugt.

Gewiss erfreuen wir uns der Freiheit, die unser ist; sie ist
nicht bloss eine äussere, sondern auch eine innere ; unsere
Verfassung — obgleich zum Schrecken Achenbachs eine bischöfliche
— wahrt die Einheit und die Freiheit in vorzüglicher Weise.
Wo Ordnung ist, kann die individuelle Ungebundenheit keine
absolute sein; was an individueller Freiheit der Gemeinden
und Geistlichen unter Wahrung der Einheit möglich ist, das

haben wir in unserer Verfassung." 0. G.

Bossuet: Correspondance, T. V, janvier 1692-septembre 1693.

Paris, Hachette, in-8°, 1912.

Bossuet a été quelquefois à plaindre. Comme précepteur du

Dauphin, quelle joie a-t-il eue? Ce volume contient une lettre
du Dauphin (n. 835), où ce triste élève raconte à son ancien

précepteur que l'évêque de Laon se conduit admirablement
avec les pauvres, et il ajoute: «Sa Majesté a été si satisfaite
de ce zèle vraiment episcopal qu'Elle m'a ordonné de vous



— 420 —

l'écrire et de vous dire qu'encore qu'elle soit persuadée que
vous êtes animé du même esprit, elle ne peut s'empêcher de

réveiller votre zèle en cette occasion, afin que vous vous appliquiez
encore plus à suivre l'exemple de ce qui s'est pratiqué à

Laon ...» Voit-on la figure de Bossuet recevant de son élève
cette leçon de zèle et de charité? C'était juste quelques mois
après la perte de son procès contre l'abbesse de Jouarre, procès
ennuyeux et terre à terre que Bossuet était sûr de gagner et

qu'il perdit cependant. Il réclamait une assez forte redevance
de blé; le coup qui le frappa fut une perte d'environ 2000 livres
par an ; son évêché lui en rapportait environ 30,000 ; il se trouvait

pauvre.
Mais passons. Il fut plus encore à plaindre comme directeur

d'âmes. Les religieuses qu'il dirigeait l'accablaient de leurs
scrupules: devaient-elles confesser ceci et cela? pouvaient-elles
communier en cet état? Etc. Et toujours il devait leur répéter
les mêmes choses. Tantôt il recourait au ton impérieux, comme
un général qui semble très impatient : « En remettant tout à ma
permission, votre conscience est en sûreté (n. 740) Il ne

faut jamais avoir de réserve en me parlant; vous voyez bien

qu'à la fin il y faut venir, et que Dieu le veut (n. 676) La
nouvelle abbesse, quelle qu'elle soit, sera bien farouche si je

ne l'apprivoise, et bien indocile si je ne la réduis à la raison
(n. 732) Obéissez à la règle que je vous ai donnée, l'obéissance

tient lieu de tout en cette occasion (n. 790) Je vous
défends de nouveau de faire, sur cette matière principalement,
aucune consultation à d'autre qu'à moi (n. 799) Vous n'avez

qu'à m'obéir. Tenez-vous à ce que je vous ai prescrit sur cela,

et marchez en foi, en abandon et en confiance (n. 809). »

D'autres fois, il était plus doux, même onctueux, comme
s'il eût voulu compléter le Cantique des cantiques: « Il faut
renfermer ce feu dans ses entrailles, et se souvenir de l'Epouse,
que l'Epoux céleste appelle du fond des déserts, du creux des

rochers C'est dans cette affreuse solitude qu'il faut porter
le poids écrasant de l'amour de Dieu, qui veut briser jusqu'aux
os, afin que l'Epoux règne seul (n. 711).. C'est avec l'Epoux
seul qu'il est permis de s'abandonner à ses désirs, car il est le

seul dont les baisers, les embrassements et les caresses sont

chastes (n. 728) C'est une matière sur laquelle on ne tarirait
jamais, mais qui n'est pas propre à tout le monde (n. 768) •



— 421 —

Jouissez de l'Epoux céleste et des ornements de son sacré corps
(à une sacristine)... Ma fille, Jésus est admirable dans les
chastes embrassements dont il honore son épouse et la rend
féconde (n. 839).» Tel billet est presque tout en exclamations:
«O pureté! ô vision! ô lumière!» etc. (n. 814). On se
demande comment après un tel mysticisme, Bossuet pouvait
écrire à Mme Cornuau que «l'embonpoint», le profit spirituel,
vient d'une sage disposition d'une bonne nourriture (n. 912).

Quelquefois Bossuet élevait le ton. Dans une lettre à cette
même pénitente, il « sonde, dit-il, le secret de la prédestination »

(n. 692) ; mais, en réalité, malgré la longueur, il n'explique rien.
Tout se termine par le mot : O profondeur La lettre 867 est
aussi très sérieuse, mais sans être bien claire, ni très
pratique : « Laissez-vous écouler en ce grand tout qui est Dieu,
en sorte que vous-même vous ne soyez rien qu'en lui seul. »

Combien vague
Les lettres les plus intéressantes sont celles de Leibniz à

Bossuet et de Bossuet à Leibniz. Toutefois elles n'offrent rien
de nouveau. Tout a été dit sur ce sujet, et je me permets
même de renvoyer le lecteur aux études que la « Revue
internationale de Théologie » a publiées sur cette grave question.
On voit ici, une fois de plus, combien elle avait été mal posée
par Bossuet, qui, du premier coup, s'était établi en maître,
étalant les plus impérieuses prétentions, ne cherchant nullement
la vérité, mais voulant dès le début que Leibniz acceptât le
Concile de Trente comme œcuménique et infaillible et que les

protestants se soumissent à toutes ses injonctions sans avoir le
droit de les discuter. Comme protestants, ils étaient hors l'Eglise;
donc ils n'avaient qu'à se taire et à obéir Ce ton tranchant
était d'autant plus déplacé que Bossuet ne recourrait, pour
essayer de se justifier, qu'à un sophisme puéril, que Leibniz
réfuta au premier abord. « Ce qui est reçu aujourd'hui l'était
hier, disait Bossuet, et ce qui l'était hier l'a toujours été»
(n. 900). Non, répliquait Leibniz, ce qui était reçu chez vous
hier, ne l'était pas avant-hier, encore moins dans l'Eglise
primitive; donc la foi romaine actuelle est une variation et une
innovation. Bossuet, qui insistait tant sur les «Variations»
Protestantes, avait oublié d'ouvrir les yeux sur les variations
et les contradictions romaines. Quelle superficialité!

Néanmoins, malgré ces faiblesses, plus d'un aveu précieux



— 422 —

serait à recueillir dans ce volume, par exemple: lorsqu'il dit
que les décisions du pape ont la souveraine et infaillible autorité,

« quand elles sont acceptées de toute l'Eglise » (n. 764) ; que
l'infaillibilité que J.-C. a promise à son Eglise « réside primitivement

dans tout le corps» (n. 900 biB). Etc., etc. Les lecteurs
attentifs remarqueront aussi la lettre d'Edme Pirot à Bossuet
sur les deux personnes en J.-C. (n. 908); à joindre aux autres
documents relatifs à la réhabilitation de Nestorius. E. M.

Ehlers, Rudolf: Lebensbild eines evangelischen Theologen aus
seinen Briefen. Mit 4 Bildern. Mor. Diesterweg, Frankfurt
a. M., 1912.

D. Rud. Ehlers war 1864—1907 Pfarrer der deutschen

evangelisch-reformierten Gemeinde in Frankfurt a. M. Die Briefe
beginnen mit dem Jahre 1854 und setzen sich fort bis 1908,

seinem Todesjahr. Sie spiegeln das Bild eines Mannes „von
klarer, positiver Überzeugung mit liberaler Weitherzigkeit"
(Nippold, Führende Persönlichkeiten, p. 581) wieder. Von ihm

gilt, was er selbst von seinem verehrten Lehrer Rothe (Heidelberg,

1854) sagt: „Durchaus auf dem Boden der Kirche stehend,
ist er frei von jeglicher dogmatischer Befangenheit ; die Wissenschaft

und Kritik besteht bei ihm sehr wohl neben der
Frömmigkeit". Von Berlin (1855) schreibt er: „Ein Rothe ist hier

nicht, der existiert eben wohl nur einmal"'. Mit Achtung aber

spricht er von Trendelenburg, Twesten und Nitzsch, besonders

von dem letzteren. „Ich bin Rothes und Nitzschs Schüler",

sagt er von sich. Nitzsch nennt er „eine Korrektur von Rothe,

in vielen seine Bestätigung, zu vielen seine Fortsetzung". In

Göttingen hatte er Dorner und Ehrenfeuchter zu Lehrern. Nach

kurzer Kandidatenzeit wurde er Pfarrer in Stolberg i. Rheinland,

wo er heiratete und vier glückliche Jahre verlebte. In

Frankfurt harrte seiner eine umfangreiche Tätigkeit. Neben

dieser seiner umfangreichen Seelsorgsarbeit nahm er zu den

Fragen der Zeit, namentlich den kirchlichen, entschieden
Stellung. „Kläglich sind unsere kirchlichen Zustände jedenfalls"
— schreibt er 1857 an Hossbach in Berlin — „die Lostrennung
der Kirche vom Staat, die Beseitigung des Königs als des sum-

mus episcopus gegenwärtig geschichtlich unmöglich das



— 423 —

goldene Zeitalter kirchlicher Verfassung ist noch fern. Für
uns — nicht Lostrennung von dem Leibe der evangelischen
Kirche, nicht freie Gemeinde, nicht Sekte, wir würden trotz
unseres Vermögens bald verkümmern" (p. 60). In politischer
Beziehung beneidet er Freund Hossbach, dass er in solcher
Nähe des Herdes sitzen darf, „auf welchem deutsche Geschichte
und leider auch Kirchengeschichte gekocht wird". Die
„politische Kochkunst" des Grafen Bismarck hält er hoch. „Wenn
der gnädige Gott", schreibt er 1868, „uns den Bismarck noch
eine Reihe von Jahren erhält, so werden wir noch viel
Erhebendes sehen, wäre es auch, dass unsere politische Einheit
noch eine Taufe erfordert, ehe sie allen Deutschen als
vollgültig, vollberechtigt erscheint. ." „Ich meine", fügt er hinzu,

„es geht im staatlichen Leben so gut vorwärts, dass wir
eine, allerdings nicht kleine, Portion kirchliche Misère wohl mit
in den Kauf nehmen können." Über diese Misere spricht er
sich des weiteren aus: „Ohne religiöse Wärme, ohne religiöses
Pathos wird der Orthodoxismus, wTird das Hofkirchentum, diese

ganze Schmutzwirtschaft nicht mit Erfolg bekämpft werden
können ; wir müssen in der Position erst ebenso stark werden,
wie wir es in der Negation unleugbar sind; das Volk will
Frömmigkeit hören. Ich erkenne als vollkommen berechtigt
an, was Rothe so schön von dem unbewussten Christentum
unserer Zeit, unseres Volkes geredet hat, es wird aber auch
viel Missbrauch damit getrieben ; die christlichen Ideen erweisen
sich überall als mächtig; das hindert aber nicht, dass immer
nur wenige sich wahrhaft mit ihnen erfüllen. Nippold hat
recht: die Herren hinter dem grünen Tisch kennen das Volk
und seine Bedürfnisse nicht ." (p. 66). Und damit im
Zusammenhange: „Das Christentum war nur einmal vollkommen
da: in der Person seines Stifters; wieder wird es vollkommen
sein in dem vollendeten Gottesreich. Inzwischen müssen wir
uns in der Kirche und ausser ihr mit relativer Christlichkeit
begnügen und nachjagen dem vorgesteckten Ziel" (p. 94). Dass

Ehlers in der Kirche Roms von allem das Gegenteil fand, darf
nicht wunder nehmen. Im Jahre 1890 war er in Rom und in
St. Peter. Da hat er einer musikalischen Messe beigewohnt.
„Viele Kleriker, wenig* Andächtige", schreibt er an Prof. Bassermann

in Heidelberg. „Auf der Orgelbühne der Musikmeister
mit Taktstock und eine Anzahl von Sängern mit tiefen und



— 424 —

hohen Stimmen bis zum höchsten Sopran. Es hallte wundersam
in den hohen Marmorhallen, aber religiös wurde ich nicht
gestimmt; die Aktion der Priester am Altar, das Auf und Nieder,
das Knien, Knixen, Hin und Her mit lebhaften Gebärden, es
kam mir wie ein Ballet vor. Ich habe hernach den harten
Ausdruck bereut. Heute sagen mir meine Töchter, Gœthe
habe in seiner italienischen Reise ebenso geurteilt, gerade diesen
Ausdruck gebraucht. So brauche ich ihn nicht zurückzunehmen.

Den ganzen Vormittag dauert das Singen, Plärren,
Läuten, aber nur wenige Leute aus der Gemeinde, die sich
bei der Aktion des Klerus beteiligen, meist Kinder, Bettler,
Frauen. Rom soll sehr radikal sein, die überwältigende Mehrzahl

der Bevölkerung irreligiös. Ob nicht eine Zeit kommt,
da frommer Unwille dieser ganzen Kirchenherrlichkeit ein Ende
macht Christus braucht keine Kirchen mit Gold überladen,
nicht diese Gottesdienste der Priester, nicht diese Schätze und

Reichtümer, und wenn er der Weltenherrscher ist, durch Priester,

Kirchen, Kultus will er die Welt gewiss nicht beherrschen

." (p. 118). Allgemach kam die Zeit, da er sich fremd
zu fühlen anfing in der Welt. „Wie ist", schreibt er an Frau
A. Z. 1905, „seit Schleiermachers Tagen die Welt so anders

geworden! Erwirkt noch mächtig fort, aber nur ganz wenige
wissen, wie sehr er es tut. Rothe steht der heutigen Welt ein

gut Teil näher; seine Zeit kommt noch erst. Wie gut, dass

wir auch unsere Propheten haben, die unsere Hoffnung stärken
und uns ermutigen, auszuharren" (p. 164). Im September des

Jahres 1905 verlor er seine Frau durch den Tod. Nun ward

er „des Treibens müdett und hatte grosses Verlangen nach

Stille und Ruhe. Im Jahre 1907 trat er in den Ruhestand. Es

wurde einsamer um ihn. „Ich möchte einmal alles abtun",
schreibt er März 1908, „und je länger es währt, desto fremder
wird mir die heutige Welt und ich ihr. Ich fühle mich fremd.
Die ideale Welt, in der ich gelebt habe, existiert nicht mehr,
und in die reale finde ich mich nicht mehr" (p. 177). Einige
Tage vor seinem Tode (1. August 1908) schrieb er noch: „Es

geht aufwärts zum Licht, zur Freude, von Klarheit zu Klarheit.

Der Tod ist nicht das letzte Wort — der Anfang* einer

neuen ernsten Rede Gottes".
Am 7. August ist er entschlafen.
Es ist ein gutes Wort, das Nippold („Führende Persönlich-



— 425 —

keiten", p. 581) von Ehlers sagt: „Kein eigenes Leid hat ihn
je in der Teilnahme an den grossen vaterländischen Aufgaben
des deutschen Protestantismus müde gemacht". Davon zeugt
der sog. liberale Missionsverein so gut wie der Evangelische
Bund und so manches stille Liebeswerk in Frankfurt selbst.
Er aber hat nie von sich reden machen wollen, er trat stets
gern in den Hintergrund und liess andere gelten. Und darum
verdanken wir die Herausgabe dieser Briefe, die uns die Kenntnis
eines braven deutschen Mannes vermitteln.

Wilhelm Schikmer.

Jirku, Dr. Anton: Die Dämonen und ihre Abwehr im Alten
Testament. Leipzig 1912, A. Deichert Nachfolger. 99 S. M 2.40.

Die sehr interessante Abhandlung belehrt uns im Zusammenhang

über ein Gebiet des Alten Testamentes, dessen Spuren
dort vielfach versteckt und unbeachtet sich finden. Man ist
eigentlich erstaunt, einen solchen Aberglauben in Vorstellung
und Bestreben, das Böse abzuwehren, innerhalb der Jehova-
religion anzutreffen. Überall werden die angeblichen und
wirklichen Parallelen aus Babylon und anderen Religionen
herbeigezogen. G. M.

König, Dr. Eduard : Geschichte der alttestamentlichen Religion.
Kritisch dargestellt. Gütersloh 1912, C. Bertelsmann. 608 S.

M 7, geb. M 8.

Mit diesem grossen Werke hat der unermüdliche Verfasser
nicht nur wiederum einen Beweis seiner Gelehrsamkeit gegeben,
sondern auch vor allem der theologischen Wissenschaft einen
unschätzbaren Dienst erwiesen, und zwar, wie das bei ihm
nicht anders zu erwarten ist, nach der positiven Seite hin. Es

gibt kaum etwas, das die Forschung auf alttestamentlichem
Gebiete bis in die neueste Zeit behandelt oder auch misshandelt
hat, das in diesem Buche Königs nicht erwähnt, meist auch
kritisch erörtert würde. Darum ist das Werk auch
denjenigen zum Studium nützlich oder, weil als neuestes allen
früheren voranschreitend unentbehrlich, die einmal gründlich
über alttestamentliche Fragen sich unterrichten wollen.

Nach einer quellengeschichtlichen Einleitung wird der
Ursprung, dann die Entfaltung der Religion Israels von der Patri-



- 426 —

archenzeit bis zur Religion des Moses und der alten Propheten,
zuletzt der Schriftpropheten bis zur Ausgestaltung in der
Schriftgelehrsamkeit nachgewiesen. Wenn wir letzteren Abschnitt
als besonders lehrreich in seiner Überleitung zum Verständnis
der Zeit Jesu bezeichnen, so gibt das doch nicht weniger von
jeder Seite des Buches, ohne dass wir auf Einzelheiten bei der
überaus grossen Fülle des Gebotenen eingehen können. Dass
sowohl die Patriarchen als Joseph und Moses eine Ehrenrettung
als wirkliche historische Grössen erfahren, ist ebenso
selbstverständlich als dass König in der berühmten Quellenscheidung
seine eigene Meinung mit Scharfsinn vertritt.

Wir fügen hinzu, dass das Buch trotz seines erdrückenden
wissenschaftlichen Apparates auch für den gebildeten Laien
nicht schwer zu lesen sein wird. Das liegt zum teil an der
sich weise beschränkenden klaren Darstellung, ferner aber an
der Anordnung, dass gelehrte Hinweise und Auseinandersetzungen
meist zwischen den laufenden Text in kleinerem Druck derart
eingefügt sind, dass man sie überschlagen kann, ohne den
Zusammenhang zu verlieren. G. M.

Mandel, Lie. Herrn.: System der Ethik als Grundlegung der

Religion. Leipzig 1912, A. Deichert Nachfolger. 1. und 2. Hälfte,
298 und 446 S. M 5. 80 und M 8. 60.

Wir haben den ersten Teil des Werkes, das den Gesamttitel

„Die Erkenntnis des Übersinnlichen" führt, bereits früher
in dieser Zeitschrift besprochen. Nachdem dort „Glaube und

Religion des Menschen" in ihren natürlichen und philosophischen

Grundlagen dargestellt waren, wird hier die Ethik als

Grundlegung der Religion behandelt, und zwar zunächst die

„ethische Typenlehre". Hier werden uns die wichtigsten
natürlichen und transzendenten ethischen Systeme in stark
philosophischer Terminologie vorgeführt, um dann (2. Hälfte) das eigene

„System der Sittlichkeit in den Grundzügen" aufzubauen. Dieser

für sich selbständige Teil ist besonders interessant und eigenartig,

weil der Verfasser den christlich-positiven Standpunkt,
auf dem er steht, allenthalben durch die philosophische Erörterung

hindurch zu finden weiss. G*. M.



— 427 —

Mœ, P. Olaf : Paulus und die evangelische Geschichte. Zugleich
ein Beitrag zur Vorgeschichte der Evangelien. Leipzig 1912,
A. Deichert Nachfolger. 222 S. M 4. 50.

Die Frage, ob und wie weit Paulus mit den Evangelien
übereinstimmt, ist oft untersucht worden, häufig mit dem
Erfolge, dass man es als Tatsache hinstellte, dass das Christentum

der Evangelien ein anderes sei als das des Paulus, und
dass dieser im Vergleich zu ihnen eine völlig neue Religion
gemacht habe. Ebenso häufig ist aber auch der gegenteilige
Nachweis geführt worden, dass die in den Evangelien dargestellte

Lehre Christi nicht im Gegensatze zu der des Paulus
stehe und dass insbesondere auch sein Christusbild mit dem
der Evangelien wohl vereinbar sei.

Die Schrift von Mœ bringt diesen Nachweis besonders
eingehend und vielfach originell. Es werden nämlich nicht nur
(I. Teil) die Briefe des Paulus auf ihre Anklänge an die jetzige
Form unserer Evangelien untersucht, sondern es wird auch
der umgekehrte Weg eingeschlagen in dem Abschnitte „Die
Evangelien und das Evangelium des Paulus". Hier werden
bestimmte Grundwahrheiten in der Predigt der Urkirche und
ihrer Anschauung von Jesus und seinem Werke aus den Evangelien

herausgehoben (vgl. A. Seeberg, Der Katechismus der Ur-
christenheit) und diese auch als die Voraussetzung der
paulinischen Briefe angenommen. Dadurch wird zugleich erklärt,
dass der Apostel scheinbar so vieles bei seinen Adressaten
voraussetzt : Seine persönliche Missionspredigt enthielt jene gemeinsamen

Stücke der Urchristenheit. Wir empfehlen die gelehrte
Abhandlung allen denen, die sich über das behandelte Problem
gründlich unterrichten wollen. G. M.

Poulpiquet, Le P. de : L'objet intégral de l'Apologétique,
3e édit. Paris, Bloud, in-16, 565 p., 1912.

L'auteur, très modeste, déclare qu'il n'a pas la prétention
de trancher définitivement les questions, mais seulement « d'y
apporter quelques éléments destinés à en préparer la solution»
(p. VIII). Ce qui ajoute de prévenir en sa faveur, c'est qu'il
avoue que «l'apologétique n'a pas beaucoup de crédit dans

certains milieux scientifiques » (p. 3). Il ne craint pas de citer



— 428 —

Harnack disant : « Cette science est dans un état déplorable,
elle ne sait pas elle-même ce qu'elle doit défendre et elle ignore
les moyens qu'elle doit employer ; par suite, elle est fatalement
sans valeur et sans dignité Le dommage que l'apologétique
a causé et qu'elle cause encore est indescriptible » (p. 6). Et
l'auteur fait lui-même d'excellents aveux sur la faiblesse de
certains arguments auxquels recourent des apologistes (pp. 23, 27,

29). Sa conclusion, semble-t-il, c'est donc qu'il faut que
l'apologétique soit de la science.

Malheureusement, le P. Poulpiquet, au lieu de faire de la

science, de la vraie, se met à citer immédiatement St. Thomas
et à ne jurer que par lui, comme si nous ne pouvions avoir de

vraies définitions des choses que par St. Thomas ; les choses
les plus simples, qui ne relèvent manifestement que de nous et

de notre raison, il veut nous les faire voir à la lumière de

St. Thomas et au nom de St. Thomas. S'agit-il, par exemple, de

savoir ce qu'est l'apologétique? Au lieu de s'adresser au sens

commun, vite il en appelle à St. Thomas, et pour aboutir à

quoi A se demander « si elle est un habitus surnaturel comme
la foi?» (p. 8). Ou encore, s'agit-il de comprendre pourquoi
nous désirons naturellement vivre toujours, « il faut se rappeler,
dit-il aussitôt, les deux principes de St. Thomas», etc. (p. 344).

C'est une manie qui fatigue le lecteur et qui ne fait qu'accroître
le discrédit dont se plaint l'excellent Père.

Pourquoi ne pas entrer in médias res? Pourquoi ne pas
aller droit au but? Combien la raison serait plus raisonnable,
plus goûtée, plus convaincante, que toutes ces subtilités d'un

autre âge Il dit (p. 33) que « ce n'est pas toujours de St. Thomas

qu'il faut s'inspirer, si on veut ne rien sacrifier des droits

respectifs et des mutuelles exigences de la raison et de la foi».
Voilà certes qui est excellent. Pourquoi, encore une fois, l'auteur

ne pratique-t-il pas pour son propre compte ce conseil si

sage? Au lieu d'un volume de 565 pages, nous en aurions un

de 50 pages substantielles et claires, et très suffisantes, où l'on

nous dirait qu'il faut faire l'apologie du christianisme en n'étudiant

le christianisme que dans ses éléments constitutifs authentiques

et en n'examinant ceux-ci qu'en eux-mêmes, rationnellement
et scientifiquement. Et cela ne serait contredit dans aucun milieu

scientifique.
Malheureusement, au lieu de cette méthode directe et simple,



— 429 —

on se perd dans les interminables questions du miracle ; on veut
nous convaincre de la divinité du christianisme par son extension,

ainsi que par le témoignage des martyrs. Hélas! preuves
bien fragiles; car d'autres religions sont plus étendues que le
christianisme et ont leurs martyrs non moins édifiants que les
martyrs chrétiens. Et si l'on demande des preuves meilleures,
le Père P. renvoie au magistère de l'Eglise (lire le pape): «A
coup sûr, dit-il, aucun catholique ne s'avisera de soutenir
que l'apologétique n'a pas besoin de tenir compte des décisions
de l'Eglise » (p. 528). Et ainsi, au lieu de démontrer le
christianisme par lui-même, vient un moment où il faut le démontrer

par le pape, qui, lui-même, doit être démontré par le
christianisme Cercles vicieux sur cercles vicieux E. M.

ScHjEder, D. Erich: Zur Trinitätsfrage. Drei Vorlesungen.
Leipzig 1912, A. Deichert Nachfolger. 50 S. Ml.

Diese Vorlesungen nehmen in beachtenswerter Weise für
die Notwendigkeit des Trinitätsglaubens, als der Wurzel des
Christentums in seiner spezifischen Wesenheit Stellung. In Ergänzung
der neueren Arbeiten von Grützmacher, Kropatscheck und
anderen ist die Trinität: Gottes Liebe zu den Sündern, dargestellt
in dem geschichtlichen, aber zugleich göttlichen Sohn. Der
heilige Geist derjenige, der dieser Selbsthingabe Gottes in
Christo „zur Gegenwart bei uns verhilft", ohne dass diese
geschichtliche Erscheinung des göttlichen Christus für den Glauben

der Menschheit entbehrt werden könnte. Keine Spekulation
über die Trinität kann ihr zur erneuten Annahme in unserer,
das christliche Dogma möglichst reduzierenden Zeitrichtung
verhelfen, sondern nur diese einfache Ablesung des trinitari-
schen Glaubenssatzes aus den neutestamentlichen Offenbarungsworten.

G. M.

Vacandard, E. : Etudes de critique et d'histoire religieuse,
HP série. Paris, Gabalda, in-12, 1912, Fr 3.50.

Les questions étudiées par M. Vacandard sont: 1° les
fêtes de Noël et de l'Epiphanie; 2° les origines du culte des

saints et particulièrement de Marie ; 3° les origines de la fête et
du dogme de l'immaculée-conception ; 4° la question du meurtre
rituel chez les juifs.



— 430 —

Tout a été dit, ou à peu près, sur les trois premières
questions, et en vérité l'auteur n'a pas eu de peine à faire étalage
d'érudition; les notes et les renvois abondent au bas des pages.
Ne serait-il pas plus utile, pour éclaircir les questions, de
supprimer enfin, dans de tels ouvrages, tous les détails réellement

inutiles, et aussi et surtout les prétendus renseignements
provenant de documents apocryphes? Du moment que ces

documents ne doivent plus compter, pourquoi ne pas se
contenter des autres?

Sur la question de la fête de Noël, M. V. cite (p. 3) le

Liber pontificalis faisant remonter à Rome la messe de minuit
de 125 à 136, et il est obligé, quelques lignes plus loin, de

reconnaître qu'elle ne fut pas introduite à Rome avant le Ve siècle.

Il cite St. Jean Chrysostome disant que la fête de Noël était
célébrée à Rome le 25 décembre depuis longtemps «en vertu
d'une ancienne tradition », et à la page suivante il déclare que
cette ancienne tradition n'existait pas, et que Chrysostome l'avait
« supposée pour le besoin de sa cause et sans avoir pris de

renseignements précis » (p. 4). Toujours dans le but de prouver
la célébration de Noël au 25 décembre, M. V. cite une
correspondance du pape Jules et de Cyrille de Jérusalem (f 386),

et il lui faut avouer que cette correspondance est « apocryphe »

(p. 8). En vérité, n'est-ce pas perdre son temps et dérouter les

lecteurs
M. V. est mieux inspiré quand il va droit à la question et

reconnaît que les premiers chrétiens « n'ont pas songé à

célébrer l'anniversaire de la naissance de Jésus » (p. 5) ; que « la

fête de Noël n'a pas d'attestation antérieure au deuxième quart
du IVe siècle » (p. 7) ; qu'elle a commencé à Rome en 336 selon

Duchesne, pas plus tôt, et que, selon Usener, elle a commencé

plus tard (p. 9 et 11).

Ce qu'on a célébré tout d'abord, c'est la naissance messianique

du Christ, c'est-à-dire son baptême, où Dieu l'a appelé

son Fils bien-aimé. Et cette fête de l'Epiphanie, fixée au 6

janvier, était appelée aussi théophanie (p. 19). C'est ce jour-là,
disent les « Constitutions apostoliques » que « la divinité du

Christ a été révélée (p. 49). Baptême et théophanie, c'était la

même fête. On y a ajouté plus tard le souvenir de l'adoration
des mages et aussi celui du changement de l'eau en vin aux

noces de Cana. Quand à la naissance corporelle, on n'y a pas



— 431 —

songé tout d'abord. On n'y a songé qu'en 336, pour
supplanter la fête de Mithra, le Sol invictus par le Sol justifia-
(p. 18).

Chose à noter, lorsque Rome proposa la date du 25
décembre, elle reçut en Orient «un fort mauvais accueil» (p. 22).
Ce fut St. Chrysostome qui la fit accepter par un raisonnement

« fantaisiste » (p. 23). Ce n'est qu'en 379 ou 380 que
Grégoire de Nazianze « inaugura » la fête de Noël à Constantinople,

et « son œuvre réformatrice fut tôt après interrompue »

(p. 25). La fête de Noël ne fut introduite en Egypte qu'entre
l'année 418 et 432 (p. 26). La fête de Noël une fois admise,
parut le cycle des fêtes de la circoncision, de la purification,
de l'Annonciation et de la Nativité de St. Jean-Baptiste (p. 30).
Et la fête de Noël alla toujours grandissant en Occident :

« Rome lui donna bientôt un éclat égal, sinon supérieur, à celui
de Pâques et de la Pentecôte» (p. 32).

Dans son étude sur le culte de Marie, M. V. remarque
avec raison qu'on commença par «louer» Marie avant de lui
rendre un « culte » ; que c'est en Arabie, au IVe siècle, que,
pour la première fois, on entendit parler d'un culte rendu à

Marie, mère du Sauveur » (p. 104). Cette origine est très
intéressante.

Bref, tout ce volume est rempli de détails instructifs, et
nous le recommandons malgré les points discutables qu'il
contient. E. M.

Wieland, Const., röm.-kath. Priester: Ist das Zentrum eine
christliche Partei? Zur Aufklärung der deutschen Katholiken
für die Reichstagswahl 1912. 2. Aufl. München, Verlag der

Krausgesellschaft, 1912.

Der Verfasser beantwortet in vorliegender Schrift folgende
Fragen: 1. Was ist Ultramontanismus? 2. Welches sind die
Folgen des Religionszwangs? '3. Welche Partei geht auf
Einführung, bezw. Verschärfung des Religionszwangs aus? 4. Ist
das Zentrum eine christliche Partei? Schonungslos auf diese

Fragen antwortend konstatiert der Verfasser: Der Ultramontanismus

ist das Bestreben, die Religion mit Hülfe der
staatlichen Zwangsgewalt einzuführen und zu schützen, unter
tunlichstem Ausschluss anderer Bekenntnisse. Der Träger und



— 432 —

Verfechter des Ultramontanismus ist seit dem frühesten Mittelalter

der Papst zu Rom, welcher auch heute das Zentrum, wie
alle katholischen Parteien auf seine Anschauungen und Ziele
im Gewissen verpflichtet hat als auf die angeblich christliche
Weltanschauung. Eine einheitliche christliche Weltanschauung
aber gibt es auf politischem Gebiete nicht, auch für die Katholiken

nicht. Es gibt kein Dogma, das den Katholiken irgend
eine politische Richtung zur Pflicht machen würde. Die
politische Weltanschauung, welche das Papsttum und das ihm zu

blinder Gefolgschaft verpflichtete Zentrum vertreten, und welche
sie mit mehr Anmassung als Recht die „christliche" zu nennen
belieben, ist nichts anderes, als der unverfälschte mittelalterliche

Gedanke einer allmächtigen Kirchenherrschaft mit
staatlichen Zwangsmitteln und damit eine Verleugnung der Lehre
Jesu Der Verfasser kommt zu dem Endergebnis : Vom
Zentrum sich loszusagen ist für den Katholiken die nationalste
und zugleich christlichste Tat. W. Sch.

Kurze Notizen.
* Künstlerbund Karlsruhe : Kunstdruckerei, Verlagskatalog,

Wandschmuck, Mappenwerke, Kleinkunst. Besonders erwähnenswert

die Bilder religiöser Kunst und die Konfirmationsscheine
von Steinhäusern

* Für die Studierstube des Theologen und Philosophen.
Herdersche Verlagsbuchhandlung, Freiburg i. B. 1912. — Das

128 S. starke Verzeichnis enthält die seit dem Jahre 1901 im

Herderschen Verlag erschienenen Werke aus den Gebieten der

wissenschaftlichen Theologie und Philosophie und wird
Interessenten gratis zugestellt.

Druck von Stämpfli & Cie. in Bern.


	Bibliographie

