Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)
Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 268 —

BIBLIOGRAPHIE.

BucHsEL, Lic. F.: Der Begriff der Wahrheit in dem Evange-
lium und den Briefen des Johannes. Giitersloh 1911, C. Bertels-
mann, 143 S, M 2. 80.

Die sehr eingehende Monographie (Beitrige zur Foérderung
christlicher Theologie, 15. Jahrg., 3. Heft) untersucht zuerst all-
gemein exegetisch den Sinn von «ld7%sie und der abgeleiteten
Worter mit dem Ergebnis, dass bei Johannes die Wahrheit die
in Christus konkret geschaute Norm des Erkennens und Han-
delns und zugleich das religiose innere Element der Gliubigen
ist. Das wird dann im besonderen in den Abschnitten: Jesus
und die Wahrheit, Der Geist der Wahrheit, Die Erkenntnis und
das Sein aus der Wahrheit nachgewiesen. Die Arbeit Bilichsels
ist eine wesentliche Forderung zur Feststellung der johannei-
schen Theologie. - G. M.

CRISTIANI, L.: Du Luthéranisme au Protestantisme; Evo-
lution de Luther de 1517 a 1528: Paris, Bloud, in-8°, 403 p.,
1911, Fr 7. 50.

L’auteur commence par faire un grand éloge de Luther;
il Pappelle «un inventeur et un génie » (p. II-III); mais, au fond,
il fait suite au P. Denifle et au P. Grisar. Sans doute, il signale
en eux des défauts. Ses aveux sont méme précieux.

« L'ceuvre de Denifle-Weiss, dit-il, présente de graves dé-
fauts. Elle manque d'unité ... Justicier impitoyable, Denifle a
peut-étre (1) excédé dans le sens de la sévérité et manqué le
but qu'il poursuivait, en frappant plus fort qu’il n’aurait con-
venu (p. XII).» Quant au P. Grisar, «il ne s'est pas attaché
assez rigoureusement a l'ordre chronologique des événements
et des sources... Il a trop fait ceuvre de psychologue plutdt
que d’'kistorien (?). La narration est submergée sous les analyses



— 269 —

doctrinales. L'histoire disparait derriére la théologie. L’exposé
de certains faits de premiére importance est notoirement
écourté et parfois insuffisant (p. XVII). .. Ensuite le manque de
proportion ».

Néanmoins, malgré ces aveux, l'auteur conclut dans le
méme sens que les deux incriminés. Les évolutions qu'il signale
dans Luther sont celles-ci: Son point de départ, son idée fixe
a été la préoccupation du salut; puis, il affirma la justification
par la foi seule; ensuite, il se lanca dans laffaire des indul-
gences, et «ici commence l'évolution du luthéranisme (p. VI)».
Cest alors qu'il se voit acculé & une révolution religieuse,
« Cette révolution était dans l'air et c’est pourquoi elle réussit.
Ce qui est plus étonnant, remarque l'auteur, c’est que Luther
soit parvenu a la wmodérer et a la diviger » (p. VII). Ensuite
apparait un nouvel élément, la haine du pape. Enfin, «con-
vaincu d’avoir la vérité, il fit de sa conviction personnelle I'objet
d'une croyance mécessaive au salui. Quiconque ne pense pas
comme Luther ne peut étre qu'un suppot du démon. De 12 a
inviter le pouvoir civil & user du glaive pour garantir le nou-
veau dogme, il n'y avait qu'un pas. Quand il fut franchi, I'évo-
lution était achevée, la contradiction était introduite au coeur
méme de la réforme. Le luthéranisme s'éteignait dans le pro-
testantisme » (p. VIII).

Telle fut, selon M. Cristiani, I'évolution luthérienne. C'est
elle qu'il raconte dans son volume, en suivant Luther pas a pas
et jour par jour. Ce volume est plein d'érudition; il est fait avec
méthode, et, aprés les 2000 volumes environ qu'on a sur Luther,
on peut le lire avec profit. Je signalerai surtout I’excellente
notice bibliographique sur les ouvrages principaux relatifs a
Luther (p. XIII a XXI).

M. Cristiani assure qu'il a fait son travail sans aucune
Préoccupation apologétique ou polémique (p. XII). Que telle ait
€té son intention, il faut le croire, puisqu'il le dit. Malheureuse-
ment l'esprit romaniste est plus fort que la meilleure intention;
et, de fait, si on lit la premitre partie de sa Conclusion, on y
trouve un prétendu résumé de la doctrine dite «catholique », ou
revient, entre autres assertions inacceptables, 1l'éternelle affir-
mation du fameux magistere romain: «Tout homme qui veut
venir au Christ, doit d’abord venir & 1'Eglise, qui sexle peut lui
donner la doctrine authentique de son Fondateur» (p. 380).



— 270 —

D’abord TI'Eglise, c’est-a-dire le pape; puis le Christ! D’abord
la chose fondée, puis le fondateur! Est-ce de T'histoire?

Dans la seconde partie de cette Conclusion, 'auteur a la
sincérité de rappeler que la doctrine de Luther sur le péché ori-
ginel doit étre rapprochée de 'expression de St. Augustin: Phu-
manité est une «masse de perdition» (p. 382). Mais deux pages
plus loin, c’est contre Luther seul et non plus contre Augustin
qu'il adresse ce reproche: «Un Dieu qui tire du néant des étres
pour les conduire & leur perte, pour dresser devant eux une loi
qu'ils violent sans pouvoir faire autrement et pour creuser sous
leurs pas un enfer éternel, un Dieu de cette sorte ne peut guére
nous apparaitre que comme un insupportable tyran.»

M. Cristiani, qui évite de parler de la doctrine d’Augus-
tin sur la Prédestination, essaie de se tirer d’affaire en disant
(p. 386) que, pour le catholicisme, le vouloir humain collabore
avec la grace divine a tous les moments de sa marche vers
la justification et vers le salut final. Mais il oublie précisément
le moment ou c’est Dieu qui, selon St. Paul, opere /e vouloir ef
le faive.

En outre, il reproche a Luther son « Eglise d’Etat» (p. II
et 387). Il oublie aussi I'Eglise d’Etat de Constantin et 1'Eglise
papale dans les Etats pontificaux sous l'ancien régime.

Bref, M. Cristiani conclut en déclarant «sans hésiter» que
Luther a « fondé une nouvelle religion», et que c'est 1la «la
grande nouveauté du Luthéranisme », la « négation de la liberté
humaine » (p. 377)!

En présence de telles assertions, M. Cristiani maintien-
dra-t-il que son étude est dénuée de toute préoccupation apo-
logétique ou polémique, mais purement historique? Tout le
monde sait que l'histoire pure et vraie n’est plus possible dans
le systtme romain; et, de plus, que quiconque ne pense pas,
je ne dis pas comme Luther, mais comme le pape, «ne peut
étre qu'un suppot du démon ». E. M.

DiBeLiUS, Franz: Das Abendmahl. Eine Untersuchung iiber
die Anfinge der christlichen Religion. Leipzig, J. C. Hinrichs,
1911. VI und 129 S., geh. M 4.

Die zahlreichen Untersuchungen, welche in den letzten
Jahren iiber das Abendmahl erschienen sind, stehen fast alle



— 271 —

unter dem Einfluss der kritischen Theologie. Sie suchen das.
Abendmahlsproblem auf literarkritischem Wege aus der Welt
zu schaffen, indem sie in den Abendmahlsberichten Gedanken
der paulinischen und urchristlichen Theologie wiederzufinden
glauben, nach deren Ausscheidung nichts mehr tibrig bleibe, was
der Einsetzung einer kultischen oder sakramentalen Handlung
gleichkdme. Insbesondere gilt es auch fiir ausgemacht, dass
die bestimmte Bezugnahme Jesu auf seinen Tod, wie sie in
unseren Abendmahlsberichten enthalten ist, als eine spétere
Eintragung zu betrachten sei. Lautet doch ein kritisches Axiom,
Jesus habe sich weder nach dem Tode gesehnt noch ihn {iber-
haupt gewollt, sondern er habe seinen Tod nur als dunkles
Verhéngnis betrachtet, in das er sich mit wehmiitigem Verzichte
schicken musste. Die Beziehung des Abendmahles auf den Tod
Christi sei darum ebenso ein Erzeugnis der ,Gemeindetheologie“
wie die drei eigentlichen Leidens- und Auferstehungsweissagungen
bei den Synoptikern (Mk. 8, 31; 9, 30—32; 10, 32—34 und Pa-
rallelen).

Dibelius verhélt sich gegen diese literarkritische Behand-
lung der Abendmahlsfrage, wie tberhaupt gegen die Haupt-
grundsiitze der neutestamentlichen Kritik durchaus ablehnend.
Der grosste Teil seines Buches ist darum der Auseinander-
setzung mit der Kritik tberhaupt gewidmet, und jeder, fiir den
die neutestamentliche Einleitungswissenschaft und Theologie
noch nichts Abgeschlossenes ist, wird diese sachlichen und
besonnenen Ausfithrungen freudigst begriissen. Der Verfasser
erspiht mit scharfem Blick die Schwichen der sog. ,Zwei-
quellentheorie“, sowie des ,Urmarkus“ und vertritt die Behaup-
tung, die Gegensitze zwischen dem Paulinismus und der Ge-
meindetheologie einerseits und der Predigt Jesu anderseits
selen eine kiinstliche Schopfung der modernen Kritik. Dass
die Ausfithrungen des Verfassers nicht in alleweg gleich ge-
lungen sind, wird niemand wundernehmen, der weiss, wie
schwer es ist, auf diesem von der Kritik so sehr durchwiihlten
Gebiet einen festen Boden zu finden. So geht Dibelius in seiner
Opposition gegen die Kritik entschieden zu weit, wenn er den
gewaltigen Unterschied, der zwischen den paulinischen Briefen
und den Evangelien besteht, hinwegzudisputieren sucht. Vollig
gelungen dagegen diirfte ihm der Nachweis sein, dass die
Weissagungen Jesu iiber seinen Tod in das Evangelium ge-



horen, und der Schreiber dieser Zeilen stimmt ihm hier um
so lieber bei, als er in einer Besprechung von Maurenbrechers
Schriften tiber das Urchristentum (Neues Jahrhundert, 1911,
Nr. 15 und 16) dieselbe Ansicht vertreten hat. Als eine Glanz-
leistung sind auch die religionsgeschichtlichen Ausfiihrungen
tiber die Taufe zu bezeichnen.

Nachdem Dibelius durch diese Untersuchungen mehr all-
gemeiner Art fiir eine neue Behandlung der Abendmahlsfrage
Raum geschaffen und insbesondere die Echtheit der Abend-
mahlsberichte dargetan hat, legt er seine eigene Auffassung
des Abendmahls vor. Er sucht in dessen Verstindnis auf philo-
logischem Wege einzudringen, indem er den Hebel bei dem
griechischen Worte diatheke einsetzt, das in den Abendmahls-
berichten eine gewisse Rolle spielt. Hat man bislang das Wort
gemeinhin mit ,Bund“ wiedergegeben, so will es Dibelius im
Anschluss an Deissmann in der speziellen Bedeutung ,Testa-
ment“ verstehen. Das Abendmahl ist ihm das Testament Jesu.
Das Erbe besteht in den Friichten des bevorstehenden Todes
Jesu, die Erben sind Jesu Jinger. Statt der iiblichen Art, testa-
mentarische Verfiigungen aufzuschreiben, habe Jesus die Form
der Zeichensprache gewihlt. Das Brot, das gebrochen und
unter die Jinger verteilt, der Wein, der ihnen zum Trinken
gereicht wird, sind Bilder des Leibes und Blutes Jesu, und der
Genuss von Brot und Wein symbolisiere nicht nur, dass der
Tod Jesu den Geniessenden zugute komme, sondern bewirke
dies zugleich. Das Abendmahl ist Sinnbild, dabei aber wirk-
same Handlung, Sakrament. Was wirkt, ist nicht eine wunder-
bare Kraft der Elemente, sondern allein der in diesen Zeichen
ausgesprochene Wille Jesu. Da er testamentarisch sicher-
gestellt ist, hat er rechtliche Kraft; das Abendmahl ist eine juri-
stische Handlung.

Jeder uunbefangene Leser der Abendmahlsberichte wird
den Eindruck haben, dass denselben irgendwelcher mystischer
Sinn zugrunde liege, und manchem wird darum obige Auffas-
sung auf den ersten Augenblick durchaus ansprechend vorI-
kommen; bei niherem Zusehen aber erheben sich sehr ernst-
liche Bedenken dawider. Diatheke heisst in der Rechtssprache
der hellenistischen Zeit wohl ,Testament“. Dibelius geht aber
zu weit, wenn er behauptet, dass es immer diese Bedeutung
besitze ; ausserhalb der Rechtssprache kommt es vielmehr auch



— 273 —

im Sinne von ,Bund“ oder ,Vertrag“ vor. Es miisste deshalb
erst aus dem Zusammenhange der Abendmahlsberichte nach-
gewiesen werden, in welchem Sinne es hier steht. Als ,Testa-
ment“ bedeutet diatheke stets die geschriebene Urkunde, welche
nach dem Tode den Willen des Erblassers ausweisen soll; da-
gegen hat es niemals die allgemeinere Bedeutung ., Vermicht-
nis“, in welcher man es in den Abendmahlsberichten, da eine
schriftliche Urkunde fehlt, verstehen miisste. Dibelius sagt
nun allerdings, die schriftliche Aufzeichnung habe Jesus durch
die Zeichensprache, ersetzt man sieht aber nicht ein, wie das
moglich ist. Durch die Zeichensprache konnte Jesus wohl
seinen Willen kundtun, was aber nicht mehr Wert hatte als
eine direkte miindliche Erklirung; eine schriftliche Urkunde
aber konnte dadurch nicht ersetzt werden. Dibelius wird uns
wohl die von ihm zitierte Stelle Hebr. 9, 15—17, in welcher
er das Wort diatheke stets mit Testament iibersetzt, entgegen-
halten, um zu beweisen, dass diatheke nicht immer gerade das
ygeschriebene“ Testament bedeute. Dagegen aber ist zu be-
merken, dass in dieser Stelle diatheke gar nicht jedesmal mit
,Testament“, sondern die ersten beiden Male mit ,Bund* zu
ibersetzen ist. Der Verfasser des Hebraerbriefes spielt in echt
rabbinischer Weise mit dem Doppelsinn des Wortes diatheke,
indem er dessen allgemeine und spezielle Bedeutung mitein-
ander absichtlich konfundiert.

In der Septuaginta entspricht diatheke, worauf auch Dibe-
lius hinweist, stets hebriischem berith, und es ist daher wohl
anzunehmen, dass dies auch in den Abendmahlsberichten der
Fall ist, da berith auch zum Wortschatz des von Jesus gespro-
chenen Araméischen gehort. Berith aber bedeutet an simt-
lichen Stellen des Alten Testamentes, welche Dibelius anfiihrt,
nicht ,Testament“, sondern ,Bund“, oder eidlich und mit Opfer
bekriftigte Vertriige und Versprechen. Es diirfte sich deshalb
nicht empfehlen, diatheke im biblischen Sprachgebrauch als
Spezielle Bezeichnung fiir ,Testament“ aufzufassen.

In einem besonderen Abschnitte, der die Uberschrift trigt
»Das Verhiltnis der Abendmahlsberichte“, behandelt der Ver-
fasser hauptsiichlich die in den Handschriften verschieden iiber-
lieferte Abendmahlserzihlung des Lukas. Er glaubt den
urspriinglichen Lukastext in der kiirzeren Rezension wiederzu-
finden, wie sie im Codex D und in den Italahandschriften

Internat. kirchl. Zeitschrift, Hoft 2, 1912. 18



— o4 —

aff?il vorliegt. Nach dieser kiirzeren Rezension hat Jesus
seinen Jiingern bereits vor dem Brote einen Kelch gereicht,
ohne die bekannten FKinsetzungsworte zu sprechen, wahrend
des eigentlichen Abendmahlskelches, der nach den iibrigen
Berichten erst auf das Brot folgte, iberhaupt keine Erwéhnung
geschieht. Dibelius gibt nun der Vermutung Raum, bei Lukas
verberge sich dieser Abendmahlskelch mit der Deutung auf
das Blut Jesu in den Worten ,Ich vermache euch ein Reich®,
welche einige Verse hinterdrein folgen (Luk. 22, 29), und fiihrt
zugunsten dieser Kombination an, dass auch nach 1 Kor. 11, 25
der Kelch erst ,nach dem Abendessen“ gereicht worden sei.
In diesem Verse ist ja nun allerdings von einem Verméchtnis
die Rede, aber seine Zugehorigkeit zum Abendmahlsbericht ist
derart hypothetisch, dass er fiir die Auslegung des Wortes
diatheke nicht in die Wagschale fallen kann.

Behédlt man im Auge, dass diatheke im Sprachgebrauch
der Septuaginta einen feierlichen Bund oder religios bekriftigte
Vertrage und Versprechen bedeutet, so wird man in der Er-
klarung des Abendmahles nach einer ganz anderen Richtung
gewiesen. Die diatheke, von welcher Jesus beim letzten Abend-
mahl spricht, besteht darin, dass Jesus sich Gott als Opfer
anbietet, um den Seinigen den Anteil am Reiche Gottes zu
sichern; sie ist eine Vereinbarung, welche Jesus zugunsten
seiner Anhinger mit Gott getroffen hat. Die Zeremonien aber,
welche er mit Brot und Wein unter Hinweis auf seinen Ent-
schluss, in den Tod zu gehen, vorgenommen hat, verliechen
diesem Entschlusse erst den bindenden Charakter, der nach
antikem Empfinden zum Wesen eines Vertrages gehort. Wenn
Jesus Brot und Wein als seinen Leib und sein Blut bezeichnet
und beides seinen Jiingern zum Essen und Trinken reicht, so
kam diesem Vorgange in den Augen des antiken Menschen
eine tiefere Bedeutung zu. Nach antiker Auffassung besteht
ein geheimnisvoller Zusammenhang zwischen dem Bilde eines
Menschen und dem Menschen selber, und der Mensch, dessen
Bild vernichtet wird, ist dem Untergange geweiht. Dieser
Glaube, so fremd er uns ist, gehort zum Gemeingut der ganzen
alten Welt, und war bei den Juden ebenso zu Hause wie bei
den Babyloniern und Agyptern, bei den Griechen und Romern.
Indem Jesus den Jiingern die Symbole seines Leibes und Blutes
zum Genusse reicht und damit der Vernichtung iberantwortet,



— 275 —

gibt er das eigene Leben preis. Sein Tod wire auch besiegelt,
selbst wenn er seinem Entschlusse untreu werden und sich
seinen Feinden nicht ausliefern wollte. Jesus weiht sich also
beim letzten Abendmahl in unwiderruflicher Weise zum Opfer,
durch welches das Reich Gottes inauguriert werden soll, und
die diatheke, der Vertrag oder der Bund mit Gott tritt von
diesem Augenblicke an in Kraft. Am Kreuze loste Jesus nur
die Verpflichtungen ein, die er durch diese diatheke auf sich
genommen hatte. '

Damit aber ist die Bedeutung des Abendmahles noch nicht
erschopft. Dadurch, dass Brot und Wein Jesu Leib und Blut
darstellen, vollzog sich an ihnen nach antiker Anschauung eine
Verdnderung, es ging etwas von der Person Jesu in sie iiber.
Diese geheimnisvolle Kraft teilte sich denen mit, welche da-
von assen und tranken; die Jiinger traten durch das Essen und
Trinken in eine mysteriose Verbindung mit ihrem Meister. Die-
selbe Verwandlung vollzog sich mit Brot und Wein nach an-
tikem Glauben jedesmal, sooft sie als Jesu Leib und Blut be-
trachtet und genossen wurden, auch nach dem Tode Jesu, und
darum war diese Feier wiederholbar. Sie ermdoglichte es den
Jingern, auch mit dem toten Meister in eine geheimnisvolle
Vereinigung zu treten; zugleich bildete sie eine geheimnisvolle
Wiederholung des Todes Christi und eine Erinnerung an den-
selben. Das Abendmahl kniipft also ebenso wie die Taufe an
mystische Vorstellungen des Altertums an und war darum dem
antiken Menschen sofort verstindlich. Fir uns freilich sind
diese Vorstellungen eine Fiktion, ohne dass aber dadurch der
religiose Wert des Abendmahles beriihrt wiirde. Die sakra-
mentalen Wirkungen des Abendmahles wurzelten in den Augen
der Jinger sicherlich nicht so fast in den volkstiimlichen An-
schauungen ihrer Zeit als vielmehr in dessen Einsetzung durch
ihren Meister. Und darin stimmen wir wieder mit Dibelius
Uberein, der gleichfalls die sakramentale Kraft des Abendmahls
in letzter Linie auf den Willen seines Stifters zurtickfihrt.

Am Schluss des Vorwortes richtet Dibelius an seine Gegner,
die an seinem Buche wohl kaum etwas Gutes finden wiirden,
die Bitte, es nicht mit Schweigen, sondern durch Widerlegung
Zu strafen. Entsprechend dieser Bitte haben wir im Vorstehen-
den eine freimiitige Kritik geiibt, stehen aber nicht an, das
Buch allen Freunden neutestamentlicher Studien auf das beste



— 276 —

zu empfehlen. Es enthéilt so viel des Guten, dass es den Wider-
spruch in einigen Punkten leicht vertragen kann, ohne an Wert

zu verlieren.
Bonn. M. PFLANZI.

DuUNKMANN, Lic. K.: Altes und Neues aus dem Schatz eines
Hausvaters. Ansprachen an junge Theologen iiber die Gleich-
nigse in Mtth., Kap. 13. Leipzig 1911, A. Deichert Nachfolger.

117 S. M. 2. 40.

Die herrlichen Gleichnisse in Mtth. 13 werden in Ansprachen
an die Theologen des Wittenberger Seminars ausgelegt, nicht
in herkémmlicher Predigtform, sondern in einer originalen an-
sprechenden und frischen Art. Der Verfasser will an diesem
Stiick des Evangeliums, das wie keines die Ziige des echten
geschichtlichen Jesus an sich triagt, zeigen, dass das Evange-
lium ,sich nicht spalten lidsst; versuchen wir’s doch, so zer-
spalten wir unsere eigene Seele. Darum sind wir gespaltene
Naturen und darum. war die Urgemeinde eine weltgeschicht-
liche Grosse von erhabener Einheit und unvergleichlicher Stoss-
kraft, weil sie das Evangelium als Einheit in sich trug“. Diese
Ansprachen koénnen vorbildlich genannt werden fiur die Art,
wie man z. B. in einem altkatholischen Seminar zu den an-
gehenden Theologen reden muss. G. M.

ELERT, Lic. Dr. Werner: Die Religiositit des Petrus. Ein
religionspsychologischer Versuch. Leipzig 1911, A. Deichert
Nachfolger. 82 S. M 1. 50.

Der Verfasser unternimmt den Versuch, die rein innere,
psychologische Entwicklung und Wandlung des Petrus auf
Grund der Evangelien, der Apostelgeschichte und seiner Briefe
(2. Petrus als echt anerkannt) darzustellen. Wir erhalten bei
dieser Zusammenstellung aller auf das Thema beziiglichen
Stellen und Andeutungen ein Bild des Apostels, das uns ihn
nicht nur verstindlicher macht als bisher, sondern auch trotz
all seiner Schwichen liebenswiirdiger. Dass bei dieser nur
aus den neutestamentlichen Quellen geschopften Darstellung
die von rémischer Seite erdichteten hierarchischen Neigungen



— 277 —

des Petrus in seiner religionspsychologischen Entwicklung keine
Stelle fanden, ist selbstverstindlich. G. M.

FieBia¢, Paul: Rabbinische Wundergeschichten des neutesta-
mentlichen Zeitalters. Bonn, A. Marcus und E. Webers Verlag,
1911. 28 S. 8. M 1.

Dieses Heft bildet die 78. Nummer der von Hans Lietzmann
herausgegebenen Sammlung ..Kleine Texte fiir Vorlesungen und
Ubungen“. Es enthilt 18 kurze hebriische Erzahlungen, deren
Studium zur Beurteilung der neutestamentlichen Parallelen
dienen soll. Einzelne dieser Wundergeschichten enthalten aber
auch interessantes und lehrreiches Material fir die Exegese des
Alten Testaments. Die Ubersetzung bietet keine grossen Schwierig-
keiten, da der Text vokalisiert und mit sprachlichen Bemer-
kungen versehen ist. Mit Hiilfe eines guten hebraischen Worter-
buches tiber das Alte Testament wird sich der Leser ziemlich
leicht zurechtfinden konnen. Zahlreiche sachliche Erliuterungen
und Hinweise auf biblische Stellen erhthen noch den Wert
dieses Lehrmittels. Kz.

FieBiG, Paul: Antike Wundergeschichten zum Studium der
Wunder des Neuen Testamentes. Bonn, A. Marcus & E. Webers
Verlag, 1911. 27 S, 8. M —. 80.

In diesem 79. Heft der Sammlung ,Kleine Texte fir Vor-
lesungen und Ubungen“ finden sich 17 griechische und 5 latei-
nische Wundergeschichten von verschiedener Linge, die Mate-
rial zum Studium gewisser neutestamentlicher Probleme bieten.
Das meiste Interesse beanspruchen wohl die drei Berichte iiber
Totenerweckungen, sowie die Erzdhlungen iiber wunderbare
Krankenheilungen und Dimonenbeschworungen. Die Texte sind
chronologisch geordnet und erginzen die in Nummer 78 dieser
Sammlung vorliegenden rabbinischen Wundergeschichten. Ohne
Zweifel sind die griechischen Erzidhlungen dieses Heftes auch
fir das Griechisch des Neuen Testaments von Interesse. Kz,



— 278 —

FrLourNoy, Th.: La philosophie de William James. Saint-
Blaise, 220 p., 1911; Fr 2. 50.

Ceux qui ont lu Des Indes @ la planéte Mars, savent com-
bien, dans ce voyage, on peut apprendre de choses curieuses,
fondées sur des expériences d’hypnotisme et de somnambulisme,
et comment ces mémes choses, — cependant «expériencées »,
nous dit-on, — ne sauraient étre prises pour des réalités con-
vaincantes. Et si ces mémes lecteurs lisent La philosophie de
W. James, ils y apprendront que, d’aprés ce philosophe améri-
cain, «tout ce qui est expériencé est réel, et, de plus, que tout
ce qui est réel est expériencé» (p. 69). Sic. Ils y apprendront
encore que «l'ame est une hypothése doublement inutile »
(p. 71): que «la réalité ultra-phénoménale ou trans-expérimen-
tale, '’Absolu caché au fond du relatif, 1'Inconnaissable de
Spencer, la Force-matiére de Biichner, la Substance de Haeckel,
le Dieu ou Penseur omniscient de Royce, etc., tous ces prin-
cipes métaphysiques sont rejetés par I'empirisme radical de
James comme arbilraives et inutiles, non moins que l'ame en
psychologie » (p. 85)! Et pourquoi? Parce que rien de tout cela
n'est «expériencé». 1.a, ce qui est «expériencé» fait faillite,
ici, ce qui n'est pas «expériencé» n'est rien. O puissance des
mots!

Et M. Flournoy, qui consacre tout ce nouveau volume, le
plus sérieusement du monde, a4 exposer les curiosités de ce
pragmatisme d'un nouveau genre, écrit toutefois: «Quant a
James, il a ruminé vingt ans sur ce probléme du commerce et
de la fusion des comsciences, partagé qu'il etait entre la diffi-
culté logique de concevoir le fait et 1'évidence invincible de sa
réalité, que la méthode méme du pragmatisme et de 'empirisme
radical lui interdisait de mettre en doute ... Aprés s'étre usé
sur ce mystere, et avoir vainement noirci, nous dit-il, des pages
sans nombre pour essayer de comprendre ... comment des
consciences indépendantes peuvent. arriver a4 se compénetrer
l'une T'autre, — James finit par s'aviser qu'il y avait 1a un fait
dépassant la logique, irrationnel comme toute réalité, mais non
moins certain pour cela, et que d'y voir une difficulté insur-
montable, c’est de ['intellectualisme vicienx, pas autre chose>»
(p. 102).

Et M. Flournoy ajoute que la lecture du cé¢lébre philosophe
francais contemporain, profondément antiintellectualiste, M. Berg-



— 279 —

son, a décidé James a «abandonner franchement, carrément et
irrévocablement la logique comme méthode philosophique ». Et
pourquoi? Parce que «la réalité, la vie, Texpérience, le concret,
immédiat, peun imporie le nom, dépasse notre logique, 'enve-
loppe et la submerge ». Ainsi donc, la logique étant dépassée
par la réalité, doit disparaitre comme méthode! ... En vérité,
c'est a4 n'eh pas croire ses yeux. Arriére donc la logique! et
tout ce qui n'est pas «expériencé »!

Inutile d'ajouter que ce volume est loin de porter la lumiére
dans les esprits. Lisons plutdt comme correctif a4 cet améri-
canisme exclusif et de mauvais aloi les conseils que le célebre
mathématicien francais contemporain, profondément intellectua-
liste, M. H. Poincaré, donne pour former des savants: «Le
savant ne doit pas s’attendre & réaliser des fins pratiques; il
les obtiendra, sans doute, mais il faut qu’'il les obtienne par
surcroit. Il ne doit jamais oublier que 1'objet spécial qu'il éfudie
(Poincaré ne dit pas qu'il «expérience»), n'est qu'une pariie
d'un grand tout qui le déborde infiniment, et c'est 'amour et
la curiosité de ce grand tout qui doivent étre unigue wvessort
de son activité. La science a eu de merveilleuses applications;
mais la science qui n'aurait en vue que les applications ne
serait plus la science, elle ne serait plus que la cuisine. Il n'y
a pas d'autre science que la science désiniéressée ».

Cette déclaration d'un Poincaré console des pages ol 1'on
sabre les Spinoza, les Leibniz, les Kant, etc., afin de ne pas
devenir « comme des marionnettes douées de conscience dans
la main de I’Absolu» (p. 41). Quelques lignes plus loin, le mot
«polichinelle » et le mot «ficelle» sont écrits en toutes lettres,
sans doute pour compléter la pensée de W. James, qui, déci-
dément, semble singulierement surfait dans son obscurité et
méme compromis avec ses contradictions. On s’attendait a
mieux, E. M.

Gemeindeabende, Evangelische. Herausgeg. von J. H. MULLER
und Georg SEIBT. 2. Band, Vortragsstoff fiir 20 Gemeinde-
abende. Eug. Strien Verl. (Nachf. F. Wunderlich), Gr. Salze.

Schon im Jahre 1898 hat Dr. Paul Luther ,Deutsche Volks-
abende“ herausgegeben. Die Berechtigung zu seinem Unter-
nehmen gab er mit den Worten kund: ,Seit einigen Jahren



— 280 —

regt sich in den breiten Schichten des Volkes ein heisses Ver- .
langen nach Bildung. War es anfangs das Begehren, die Fort-
schritte der Naturwissenschaft und der modernen Technik ken-
nen und verstehen zu lernen, so ist es, wenn ich recht sehe,
jetzt mehr noch der Wunsch, der Welt des Geistes, der grossen
religiosen und sittlichen Fragen und Aufgaben nicht fremd und
mit der Unwissenheit des Kindes gegeniiberzustehen, Auch der
schlichte Mann hat langsam wieder gelernt, dass des Menschen
Grosse in seiner Seele liegt, darum will er sich aufmachen,
diese Seele, das Wunderland mit all seiner Herrlichkeit zu
schauen.“ Diejenigen, die dem Manne und der Frau des Volkes
hierzu verhelfen, tun ein wahrhaftiges Gotteswerk. Indem sie
dem Volke echte Geistesspeise bieten, bewahren sie es, nach
dem Schund zu greifen, der heute allseits feilgeboten wird und
die Seele vergiftet. Indem sie das Beste aus unserem Geistes-
schatze dem Volke bieten, tragen sie unvermerkt dazu bei,
dass es sich tber die Alltidglichkeit und Niedrigkeit des Erden-
lebens erhebe. Das hat Paul Luther mit seinen ,Deutschen
Volksabenden“, das haben J. H. Miiller und Georg Seibt mit
ihren ,Evangelischen Gemeindeabenden“ bewirkt. Schon 1907
gaben die letzteren den 1. Band der ,Gemeindeabende“ in
2. Auflage heraus. Seitdem hat sich bei ihnen eine solche
Fiille von Vortragsstoff angesammelt, dass sie sich, vielfachen
Wiinschen nachgebend, zur Herausgabe eines 2. Bandes ent-
schlossen haben. Dieser 2. Band enthilt Vortragsstoff fiir 20 Ge-
meindeabende, darunter, wie wir gern hervorheben, interessante,
zeitgemisse Themata, wie: ,Evangelisches Deutschtum im
Auslande®, ,Kirche und soziale Frage“, ,Frauenhilfe“, ,Das
Evangelium im Geisteskampfe der Gegenwart® usw. Es ist eine
tiberaus verdienstliche Arbeit, der wir den besten Erfolg
wiinschen. W. ScH.

KEGEL, Dr. M.: Wilhelm Vatke und die Graf-Wellhausensche
Hypothese. Giitersloh 1911, C. Bertelsmann. 142 S. M 2.

Der Verfasser geht von der Frage aus, warum bei den
meisten jungen Theologen das Studium des alten Testamentes
wie gelihmt erscheint und beantwortet sie damit, dass die
Studenten oft schon vom Gymnasium aus gewohnt sind, die
scheinbar unumstésslichen Ergebnisse der alttestamentlichen



— 281 —

Kritik hinzunehmen, ohne Lust und Trieb zu selbstindigem
Studium! ,Auf keinem Gebiet wird heute so unbedingt in verba
magistri geschworen, wie auf dem Gebiete der alttestament-
lichen Kritik“.

Dem gegeniiber soll gezeigt werden, wie bei einem so
scharfen Denker wie Vatke der Wechsel der Ansichten iiber alt-
testamentliche Fragen cingetreten ist. Vatkes Jugendwerk: Bi-
blische Theologie des Alten Testamentes (1835) hat eigentlich den
Anstoss zu der spéter alsunbedingt gesichert geltenden Graf-Well-
hausenschen Hypothese und damit zu der weiteren masslosen
Quellenscheidung, namentlich im Pentateuch gegeben. Und
doch steht Vatke auf der spiteren Hohe seiner Kritik weder
auf seinem zuerst eingenommenen noch auf dem hyperkritischen
Standpunkte, den die heutigen Verfechter und Nachfolger der
Wellhausenschen Theorie einnehmen. An diesem merkwiirdigen
Beispiele soll man lernen, dass die Kritik des Alten Testamen-
tes bei allem Siegesbewusstsein aus ihrer eigenen Geschichte
sich bescheiden konnte, und ferner, dass man es nicht ver-
schméihen soll, trotz der Kritik sich durch eigenes Studium
eine unabhéingige Meinung zu bilden. G. M.

KocH, Lic. theol. Heinr.: Die Abfassungszeit des lukanischen
(teschichiswerkes. Eine historisch-kritische und exegetische
Untersuchung. Leipzig 1911, A. Deichert Nachfolger. 102 S.
M 1. 80.

Die fleissige und beachtenswerte Untersuchung erkliart zu-
erst das Problem des plotzlichen Schlusses der Apostelgeschichte
dahin, dass sie eben zur Zeit dieses Schlusses, etwa in den
letzten zwei Jahren der dort erzihlten Ereignisse verfasst wurde.
Ferner wird unter einem ausfithrlichen Vergleich mit Markus
die eschatologische Rede Jesu (21, 5—36) so gedeutet, dass sie
nicht notwendig die erfolgte Zerstorung Jerusalems beweist.
So lisst sich nach dem Verfasser die Annahme rechtfertigen,
dass die Apostelgeschichte schon um das Jahr 60 verfasst ist.

Ausser der Zeitfrage werden (§ 2) die Quellen der Apostel-
geschichte, das Verhiltnis von Juden- und Heidenchristentum
in ihr, das innere Bild des Urchristentums und seine dussere
Lage, endlich die Seereise des Paulus von Cisarea nach Rom
einer ausfiihrlichen kritischen Beurteilung unterzogen.  G. M.



— 282 —

PauLus, Nikolaus: Protestantismus und Toleranz im 16. Jahr-
hundert. Freiburg i. Br., Herdersche Verlagsbuchhandlung,
1911. VI und 374 S., br. M 5. 40, geb. M 6. 40.

In dem vorliegenden Werke will Dr. Paulus in Miinchen,
der sich schon in mehreren grosseren Arbeiten mit der Ge-
schichte der Reformationsperiode beschiftigte, die Stellung be-
handeln, die die Vater und Begrinder des Protestantismus zur
Toleranz eingenommen haben (S. VI). An Hand eines gewal-
tigen Aktenmaterials, das dem Leser meistenteils im Urtext
vorgefiihrt wird, und unter reichlicher Beriicksichtigung der
einschligigen katholischen und protestantischen Literatur, priift
der Verfasser eingehend die Anschauungen und Handlungen
der Hauptvertreter der Reformation in Deutschland, der Schweiz
und England unter dem Gesichtspunkte der Toleranz. Das Re-
sultat der Forschung ist folgendes: ,Lutheraner und Calvini-
sten waren im 16. Jahrhundert von demselben Geiste der Un-
duldsamkeit beseelt“ (S. 275). Im Geist und Willen der Kirche
Zwinglis liegt schroffe Intoleranz (S. 195). Gerade die Geschichte
der allméhlichen Entwicklung der religitsen Freiheit in Eng-
land zeigt, wie wenig es angeht, das Aufkommen der Toleranz
dem Protestantismus zuzuschreiben (S. 327). ,Wie in Europa,
so hat auch in Amerika beim Aufkommen der allgemeinen
Toleranz ein doppelter Faktor mitgewirkt: zunéchst politische
oder volkswirtschaftliche Griinde, sodann die Naturrechtslehre
und die Aufklarungsphilosophie“ (S. 361). Damit schliesst sich
der Verfasser dem Leipziger Rechtslehrer Karl Rieker an, um
darzutun: ,Nicht aus den ,Prinzipien der Reformation“, son-
dern aus der Erneuerung der humanistischen Staatslehre und
aus der Neubelebung der freiheitlichen Bestrebungen der Re-
naissancezeitist die Theorie der Toleranzhervorgegangen (S. 346).

In dem Abschnitt tiber Luther kommt Dr. Paulus zur Schil-
derung der Anschauungen des Reformators vor dem Reichstag
zu Augsburg — hier liegt ja bekanntlich ein Wendepunkt in
Luthers Wertung der Toleranz — auf den 33. Satz zu sprechen,
der in der Bulle Exsurge von Leo X. verurteilt worden ist:
Heereticos cowburi est contra voluntatem Spiritus. Der Ver-
fasser verwahrt sich gegen die Behauptung, dieser Satz sei
eine Kathedralentscheidung, die als solche unwiderruflich sei.
Er setzt die verworfene These gleich dem 34. Satz: ,Gegen
die Turken kampfen, heisst Gott widerstreben* und erklart:



— 283 —

»Die Verurteilung der beiden Sitze hat heute keine Geltung
mehr“; denn die beiden Sitze seien nur ,als anstossig oder
argerniserregend verworfen“ worden. Derartige Sitze aber
nkonnen sehr wohl zu einer andern Zeit, unter andern Um-
stinden nicht mehr anstossig sein“ (S. 26). Dieser Ansicht
war im Jahre 1862 auch der Mainzer Bischof Freiherr von
Ketteler. Er war ebenfalls der Meinung ,dass die Anwendung
eines dusseren Zwanges jetzt, nachdem die mittelalterlichen Ver-
hiltnisse beseitigt seien, von selbst wegfalle* (Reinkens, Lessing
iiber Toleranz S. T7). Seine Ansicht schrieb er nieder in dem
Buche ,Freiheit, Autoritit und Kirche“. Da suchte ihn aber
Professor Wilhelm Martens eines Bessern zu belehren. Dabei
stlitzte er sich gerade im ,Archiv fiur katholisches Kirchen-
recht“ auf die Verwerfung des 33. Satzes in der Bulle Exsurge
und betrachtete sie als ,eine unzweideutige Bestiitigung durch
eine Dezision des héchsten kirchlichen Lehramtes“. ,Man darf
ohne Zweifel die entgegengesetzte Fassung der These: ,Die
Ketzer zu verbrennen ist nicht gegen den Willen des Geistes®,
als Ausdruck der echten katholischen Lehre betrachten“.  Un-
seres Irachtens wollte der Papst {ibereinstimmend mit dem
depositum fidei bezeichnen, dass es dem gottlichen Willen nicht
widerspreche, wenn die weltliche Obrigkeit auf Grund der
empfangenen Vollmacht die Hiretiker als Ubeltiter bestrafe
und sofort hinrichte. Somit diirfte es also fir die im Mittel-
alter gegen Hiiretiker, inshesondere gegen Héresiarchen in An-
wendung gebrachten kriminalrechtlichen Prozeduren nicht an
einer dogmatischen Basis fehlen“ (Abgedruckt ibid. S. 81). —
Wer hat nun recht? Steht nicht das vatikanische Konzil mit
seiner Entscheidung auf der Seite von Professor Martens?
Stimmt seine Erklirung nicht tiberein mit den grausamen
Ketzerbestimmungen eines Urban II. und eines Alexander IIL,,
wie sie sich heute noch im romischen Kirchenrecht finden?
Wenn man auch mit dem Verfasser nicht in allem einverstan-
den sein wird, so bietet einem das Buch doch eine Fiille von
Belehrungen. Wir empfehlen es darum den Lesern der Zeit-
schrift bestens. 0. G.

Roma e I’Oriente, Badia di Grotta ferrata, Rom.

Diese der Verstindigung zwischen Rom und den morgen-
landischen Kirchen gewidmete und von den Basilianer Ménchen



S [T -

in Grotta ferrata redigierte Monatsschrift hat nun den zweiten
Jahrgang vollendet. Seit der noch unvergessenen Abhandlung
des Prinzen Max haben wir in den uns zuginglichen Nummern
keinen Aufsatz von einiger Bedeutung mehr gefunden. Die
Nummern 13 und 14, die im Dezember des vorigen Jahres
erschienen sind, bringen allerdings einen von der Redaktion
herriihrenden Artikel, der recht grindlich sein miisste, um so-
wohl dem Thema wie auch dem Zweck zu entsprechen. FEr
handelt von der Zukunft der ,dissidenten* Kirchen und sucht
insbesondere zu beweisen, dass sich die orientalischen Kirchen
dem Papst unterwerfen sollten. Von Anfang an namlich seien
auch die morgenlindischen Kirchen dem romischen Bischof
unterworfen gewesen. So habe der ,Papst Clemens“ schon imr
1. Jahrhundert die Kirche von Korinth zurechtgewiesen, die
doch vom Apostel Paulus gegriindet gewesen sei. Wie mit
dieser angeblichen Tatsache, so verhilt es sich mit den anderr
Vorkommnissen, mit welchen dargetan werden soll, dass der
romische Bischof von jeher im Sinne des vatikanischen Konzils
die volle und hochste Jurisdiktion iiber die ganze Kirche aus-
gelibt habe. Ganz schiilerhaft ist der biblische Nachweis. Der
Verfasser beruft sich ungefihr so, wie das jeder romische Kaplan
tut, auf die Worte des Herrn: ,Du bist Petrus; auf diesen
Felsen usf.* ,Ich habe fiir dich gebetet. Stirke deine Briider!*
» Weide meine Schafe, weide meine Lammer!* Wenn am Schlusse
des Matthiiusevangeliums die Sendung allen Aposteln tibertrager
werde, so sei das doch logischerweise (logicamente) nur in denr
Sinn zu verstehen, dass Petrus den Vorrang vor allen Ubrigen
habe. Die guten Basilianer Monche scheinen zu glauben, die
Evangelien und insbesondere die an den Apostel Petrus gerich-
teten Ausspriiche Jesu scien in den morgenlindischen Kirchen
unbekannt. Aber sie haben unbedingt recht, wenn sie als
selbstverstindlich voraussetzen, dass es auch fiir die alten
Kirchen des Orients, die von Rom weder das Evangelium, noch
den Ritus, noch den Episkopat erhalten haben und von Anfang
an vollig autonom gewesen sind, keinen andern Weg zur Union
mit der pépstlichen Gemeinschaft gibt, als den der Unterwerfung
unter den unfehlbaren und mit kirchlicher Allgewalt ausgeri-
steten romischen Papst. Prinz Max sah ein, dass dieser Weg
niemals betreten werde. E. H.



— 285 —

RoLiNG, Dr. J.: In der Nachfolge Jesu. Predigten nach dem
Gang des Kirchenjahres. Leipzig 1911, A. Deichert Nach-
folger. 378 S. M 4. 20, geb. M 5, —.

Der Verfasser dieser Predigten, Pfarrer an der Johannis-
kirche in Leipzig, redet in einer einfachen und durch ihre
Einfachheit zu Herzen gehenden Sprache. Die Dispositionen
sind zwar nach friher beliebter Methode etwas schablonenhaft
sowohl in der Dreiteilung als in dem hé#ufig angewandten anti-
thetischen oder synthetischen Gleichklang der Sitze, aber die
Ausfiihrung schliesst die Gedanken ungezwungen aneinander.
»Moderne“ Fragen irgendwelcher Art werden kaum beriihrt,
es ist das alte Evangelium in der alten Verkiindigungsweise,
wie es Riling vortriagt, wir vermuten: mit Absicht und nicht
ohne Grund. In der Predigt zum Reformationsfeste ,Vom Kin-
desalter zum Mannesalter“ ist die offene Beurteilung der romi-
schen Kirche erfreulich. G. M.

Rump, Pfr. Lic. Dr. Joh.: Das Johannesevangelium in religiosen
Betrachtungen fiir das moderne Bediirfnis. Giitersloh 1911
(C. Bertelsmann). 440 S. 8°. M 6.—, geb. M 6. 60.

Mit der vorliegenden, umfangreichen und gediegenen Arbeit
iiber das Johannesevangelium gelangt das von Lic. Dr. Mayer
unter dem Titel ,Das Neue Testament in religiosen Betrach-
tungen fiir das moderne Bediirfnis“ veroffentlichte grosse fiunf-
zehnbiindige neutestamentliche Bibelwerk zum Abschluss. —
Das vierte Evangelium gehort zu den schwierigsten Biichern
des N, T. Rump hat dasselbe bearbeitet mit Zuhiilfenahme
einer erstaunlichen Kenntnis der fast kaum noch zu iibersehen-
den einschliagigen Literatur, eine Kenntnis, die freilich nur dem
ganz Kundigen vollig offenbar wird. Der Verfasser darf das
trostliche Bewusstsein haben, dass er Grundlehren des Christen-
tums, wie Christi Gottheit und Auferstehung erfolgreich ver-
teidigt und sie dem Verstande und dem Gemiite des aufmerk-
samen [Lesers nahe gebracht hat. — Erfreulicherweise ist eine
dhnliche Bearbeitung des A. T. bereits in die Wege geleitet.

MN.



— 286 —

E. SEILLIERE: Schopenhauer. Paris, Bloud, in-16, 1911.
Fr 2. 50.

Les lecteurs de cette Kevwue connaissent suffisamment le
philosophe de Dantzig et de Francfort, sa personne, sa vie,
son infatuation colossale, les contradictions dont son ceuvre phi-
losophique est remplie. Ce volume ne leur apprendra rien de
nouveau. Mais il mérite d’étre signalé comme spécimen d’une
maniére nouvelle d'écrire l'histoire. Un auteur a sa mentalité
remplie des mots mysticisme et vomaniisme. Nous savons qu'il
y a plusieurs especes de mysticisme et de romantisme, et que
pour en parler avec quelque clarté, il faudrait les définir. Cet
auteur s’en dispense, et alors il joue de ces deux mots comme
un joueur de fifre sur les tons les plus faux. Clest & n'y rien
comprendre. Citons les deux passages suivants:

1° « Que la conception romantique du monde et de la vie
soit essentiellement une forme rajeunie de lantique appétit
mystique (!), c’est ce que nous voyons avec plaisir qu'on nous
concede plus volontiers désormais. Le D* G. Le Bon, dans son
beau livre d’hier (Les opinions et les crvoyances), écrit que
I'époque littéraire dite romantique est une manifestation de
logique myystique (!), que les artistes n’ont guére que des con-
victions mystiques (mysticisme esthétique), que tous les sectaires
de nuances extrémes vivent en plein mysticisme (mysticisme
social), que les credos socialistes sont aussi peu rationnels que
les credos religieux; enfin, que la raison, qui prétend aujour-
d'hui diriger toutes les dispositions du législateur, n’est souvent
qu'un vétement d’emprunt dissimulant des impulsions mystiques.
Parce que, en conservant un fond invariable, le mysticisme
modifie fréquemment son aspect, écrit M. Le Bon, il a pris
récemment une forme rationaliste. On ne saurait mieux dire
et c'est 12 ce que nous (M. Seillitre) avons essayé d'établir
dans des travaux critiques assez nombreux déja. Rappelons
aussi que M. René Berthelot intitule Un Romantisme utilitaire
sa belle étude récente sur le Pragmatisme, et que M. Ch. Pe-
guy proclame et justifie I'existence d’un mysticisme démocratique
avoué» (p. 214).

2° «Un subtil analyste du mysticisme prélogique chez les
peuples primitifs, M. Lévy-Bruhl, nous rappelait récemment
avec autorité combien les influences ancestrales favorisent en
nous le succés de ces philosophies antiintellectualistes du sen-



— 287 —

timent qui promettent a leurs adeptes le contact intime et immé-
diat avec I’Essence des étres par lintuition, la compénétration,
la communion réciproque du sujet et de l'objet. Schopenhauer
qui a tant fait pour ressusciter ces philosophies trouvera donc
longtemps des admirateurs et des continuateurs ... Le fond
de son édifice mystique restera toujours de saveur sympathique
pour certaines ames qui furent préparées par leurs dispositions
natives a s'enivrver de son métaphysique ardme» (p. 229).
Voila dans quelles pensé€es et dans quel style sont aujour-
d’hui €tudiés certains écrivains. On nous parle du mysticisme
esthétique, du mysticisme social, du mysticisme passionnel, du
mysticisme racial, voire méme d'un mysticisme démocratique
avoué, et aussi d’édifice mystique, de saveur sympathique et
de métaphysique arome. Est-ce bien de I'histoire et de la cri-
tique? E. M.

WenDT, Hans Hier.: Die Schichten im vierten Evangelium.
Gottingen 1911. Vandenhoeck & Ruprecht. 158 S., M 4. 40,

Der Verfasser beklagt sich mit Recht tiber die geringe
Beachtung, die seinen Forschungen iiber das Johannesevange-
lium (vgl. besonders: Das Johannesevangelium. Eine Unter-
suchung seiner Entstehung und seines geschichtlichen Wertes,
1900) zu teil wurden, obgleich er damit gerade den neuesten
Arbeiten von Schwartz und Spitta vorangegangen ist. Wendt
kommt, indem er sich mit den umgekehrten Hypothesen aus-
einandersetzt, zu dem Irgebnisse, dass in dem Evangelium
Johannes eine iltere Redeschicht und eine jiingere Erzihlungs-
schicht verarbeitet sind. Fir die erstere findet er keinen Grund,
sie der traditionellen Urheberschaft Johannis des Evangelisten
abzusprechen, ja, die dort enthaltenen Reden kénnen in ihrem
Hauptinhalt als ,gute historische Uberlieferung“ gelten. Sie
sind zwar mit dem doppelten Schleier ziemlich spiter Fixie-
rung und einer Uberarbeitung von anderer Hand behaftet, aber
es ist doch moglich, das Bild des ,geschichtlichen Jesus“ ge-
rade in solchen Ziigen zu erkennen, die bei den Synoptikern
nicht hervortreten.

Die Erziahlungsschicht hat vielfache Anklénge an die Synop-
tiker, aber auch Sonderquellen. Im grossen und ganzen hat
sie sekunddren Charakter, aber Wendt warnt davor, diese



— 288 —

Tatsache zu einer Geringschitzung des vierten Evangeliums
zu verallgemeinern. Am Schlusse wird (wie bei Spitta) eine
Ubersetzung des Evangeliums gegeben, in welcher die voraus-
gesetzte Zweiteilung erkenntlich wird, aber der Verfasser hebt
ausdriicklich hervor, ,dass sich eine im einzelnen genaue Son-
derung der verschiedenen Schichtelemente nicht erreichen,
geschweige denn der originale Text der dlteren Schicht wieder-
herstellen lidsst“. Diese wissenschaftliche Bescheidenheit be-
rithrt gegeniiber anderen mit untriiglicher Zuversicht auftreten-
den Kritikern #usserst wohltuend. Wir empfehlen das Werk
einem jeden, der sich mit der johanneischen Frage kritisch
beschaftigen will. G. M.

Eingegangene Biicher.
(Besprechung vorbehalten.)

Cremer, Herm., Biblisch-theologisches Worterbuch der Neutesta-
mentlichen Grazitat. 10. Aufl., herausg. von Julius Kogel.
2. Lief. dgstyy bis Aixeios. Gotha 1911, F. A. Perthes A.-G.
M. 4. (S. 161—304) :

Horwatt, Arthur de, Nouveau Projet de Réforme Sociale. S. .
ni d. (Genéve 1912,)

Kliiger, Herm., Friedrich Delitzsch, der Apostel der neubaby-
lonischen Religion. Leipzig 1912, Kriiger & Co.

Der Narrenbauwm. Deutsche Schwinke aus vier Jahrhunderten.

Gesammelt und praktisch erneuert von Heinrich Mohr. 2.
und 3. verm. Aufl. Freiburg (1912), Herder.

Schnitzer, J., Katholizismus und Modernismus. Minchen 1912,
Krausgesellschaft.

Schulte, J., Fr. v., Gegen die Konfessionsschule. 1.—3. Aufl.
Giessen 1912, Emil Roth.

Sickenberger, 0., Der Kampt um die Gewissensfreiheit. Min-
chen 1911, Krausgesellschaft.

Wieland, C., Ist das Zentrum eine christliche Partei? 2. Aufl.
Miinchen 1912, Krausgesellschaft.

Redaklionsnotiz. — Die Fortsetzung des Artikels des Herrn Pfarrers KOPP
konnen wir wegen Stoffandrangs erst im nichsten Hefte bringen.

Druck von Stimpfli & Cie. in Bern.



	Bibliographie

