
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


268 -

BIBLIOGRAPHIE.

Büchsel, Lie. F. : Der Begriff der Wahrheit in dem Evangelium

und den Briefen des Johannes. Gütersloh 1911, C. Bertelsmann.

143 S. M 2. 80.

Die sehr eingehende Monographie (Beiträge zur Förderung
christlicher Theologie, 15. Jahrg., 3. Heft) untersucht zuerst
allgemein exegetisch den Sinn von dlrjo-sia und der abgeleiteten
Wörter mit dem Ergebnis, dass bei Johannes die Wahrheit die
in Christus konkret geschaute Norm des Erkennens und
Handelns und zugleich das religiöse innere Element der Gläubigen
ist. Das wird dann im besonderen in den Abschnitten : Jesus

und die Wahrheit, Der Geist der Wahrheit, Die Erkenntnis und
das Sein aus der Wahrheit nachgewiesen. Die Arbeit Büchseis
ist eine wesentliche Förderung zur Feststellung der johannei-
schen Theologie. G. M.

Cristiani, L.: Du Luthéranisme au Protestantisme;
Evolution de Luther de 1517 à 1528: Paris, Bloud, in-8°, 403 p.,
1911, Fr 7. 50.

L'auteur commence par faire un grand éloge de Luther;
il l'appelle « un inventeur et un génie » (p. II-III) ; mais, au fond,
il fait suite au P. Denifle et au P. Grisar. Sans doute, il signale
en eux des défauts. Ses aveux sont même précieux.

« L'œuvre de Denifle-Weiss, dit-il, présente de graves
défauts. Elle manque d'unité Justicier impitoyable, Denifle a

peut-être excédé dans le sens de la sévérité et manqué le
but qu'il poursuivait, en frappant plus fort qu'il n'aurait
convenu (p. XII). » Quant au P. Grisar, « il ne s'est pas attaché
assez rigoureusement à l'ordre chronologique des événements
et des sources Il a trop fait œuvre de psychologue plutôt
que d'historien La narration est submergée sous les analyses



— 269 —

doctrinales. L'histoire disparaît derrière la théologie. L'exposé
de certains faits de première importance est notoirement
écourté et parfois insuffisant (p. XVII). Ensuite le manque de

proportion».
Néanmoins, malgré ces aveux, l'auteur conclut dans le

même sens que les deux incriminés. Les évolutions qu'il signale
dans Luther sont celles-ci: Son point de départ, son idée fixe
a été la préoccupation du salut; puis, il affirma la justification
par la foi seule; ensuite, il se lança dans l'affaire des

indulgences, et «ici commence l'évolution du luthéranisme (p. VI)».
C'est alors qu'il se voit acculé à une révolution religieuse.
« Cette révolution était dans l'air et c'est pourquoi elle réussit.
Ce qui est plus étonnant, remarque l'auteur, c'est que Luther
soit parvenu à la modérer et à la diriger » (p. VII). Ensuite
apparaît un nouvel élément, la haine du pape. Enfin, «

convaincu d'avoir la vérité, il fit de sa conviction personnelle l'objet
d'une croyance nécessaire au salut. Quiconque ne pense pas
comme Luther ne peut être qu'un suppôt du démon. De là à

inviter le pouvoir civil à user du glaive pour garantir le
nouveau dogme, il n'y avait qu'un pas. Quand il fut franchi, l'évolution

était achevée, la contradiction était introduite au cœur
même de la réforme. Le luthéranisme s'éteignait dans le
protestantisme » (p. VIII).

Telle fut, selon M. Cristiani, l'évolution luthérienne. C'est
elle qu'il raconte dans son volume, en suivant Luther pas à pas
et jour par jour. Ce volume est plein d'érudition ; il est fait avec
méthode, et, après les 2000 volumes environ qu'on a sur Luther,
on peut le lire avec profit. Je signalerai surtout l'excellente
notice bibliographique sur les ouvrages principaux relatifs à

Luther (p. XIII à XXI).
M. Cristiani assure qu'il a fait son travail sans aucune

préoccupation apologétique ou polémique (p. XII). Que telle ait
été son intention, il faut le croire, puisqu'il le dit. Malheureusement

l'esprit romaniste est plus fort que la meilleure intention ;

et, de fait, si on lit la première partie de sa Conclusion, on y
trouve un prétendu résumé de la doctrine dite «catholique», ou
revient, entre autres assertions inacceptables, l'éternelle
affirmation du fameux magistère romain : « Tout homme qui veut
venir au Christ, doit d'abord venir à l'Eglise, qui seule peut lui
donner la doctrine authentique de son Fondateur» (p. 380).



— 270 -
D'abord l'Eglise, c'est-à-dire le pape; puis le Christ! D'abord
la chose fondée, puis le fondateur! Est-ce de l'histoire?

Dans la seconde partie de cette Conclusion, l'auteur a la
sincérité de rappeler que la doctrine de Luther sur le péché
originel doit être rapprochée de l'expression de St. Augustin :

l'humanité est une « masse de perdition » (p. 382). Mais deux pages
plus loin, c'est contre Luther seul et non plus contre Augustin
qu'il adresse ce reproche : « Un Dieu qui tire du néant des êtres

pour les conduire à leur perte, pour dresser devant eux une loi
qu'ils violent sans pouvoir faire autrement et pour creuser sous
leurs pas un enfer éternel, un Dieu de cette sorte ne peut guère
nous apparaître que comme un insupportable tyran. »

M. Cristiani, qui évite de parler de la doctrine d'Augustin

sur la Prédestination, essaie de se tirer d'affaire en disant
(p. 386) que, pour le catholicisme, le vouloir humain collabore
avec la grâce divine à tous les moments de sa marche vers
la justification et vers le salut final. Mais il oublie précisément
le moment où c'est Dieu qui, selon St. Paul, opère le vouloir et

le faire.
En outre, il reproche à Luther son « Eglise d'Etat » (p. II

et 387). Il oublie aussi l'Eglise d'Etat de Constantin et l'Eglise
papale dans les Etats pontificaux sous l'ancien régime.

Bref, M. Cristiani conclut en déclarant « sans hésiter » que
Luther a « fondé une nouvelle religion », et que c'est là « la

grande nouveauté du Luthéranisme », la «. négation de la liberté
humaine » (p. 377)

En présence de telles assertions, M. Cristiani maintien-
dra-t-il que son étude est dénuée de toute préoccupation
apologétique ou polémique, mais purement historique? Tout le
monde sait que l'histoire pure et vraie n'est plus possible dans

le système romain; et, de plus, que quiconque ne pense pas,
je ne dis pas comme Luther, mais comme le pape, « ne peut
être qu'un suppôt du démon». E. M.

Dibelius, Franz: Das Abendmahl. Eine Untersuchung über
die Anfänge der christlichen Religion. Leipzig, J. C. Hinrichs,
1911. VI und 129 S., geh. M 4.

Die zahlreichen Untersuchungen, welche in den letzten
Jahren über das Abendmahl erschienen sind, stehen fast alle



— 271 —

unter dem Einfluss der kritischen Theologie. Sie suchen das
Abendmahlsproblem auf literarkritischem Wege aus der Welt
zu schaffen, indem sie in den Abendmahlsberichten Gedanken
der paulinischen und urchristlichen Theologie wiederzufinden
glauben, nach deren Ausscheidung nichts mehr übrig bleibe, was
der Einsetzung einer kultischen oder sakramentalen Handlung
gleichkäme. Insbesondere gilt es auch für ausgemacht, dass
die bestimmte Bezugnahme Jesu auf seinen Tod, wie sie in
unseren Abendmahlsberichten enthalten ist, als eine spätere
Eintragung zu betrachten sei. Lautet doch ein kritisches Axiom,
Jesus habe sich weder nach dem Tode gesehnt noch ihn
überhaupt gewollt, sondern er habe seinen Tod nur als dunkles
Verhängnis betrachtet, in das er sich mit wehmütigem Verzichte
schicken musste. Die Beziehung des Abendmahles auf den Tod
Christi sei darum ebenso ein Erzeugnis der „Gemeindetheologie"
wie die drei eigentlichen Leidens- und Auferstehungsweissagungen
bei den Synoptikern (Mk. 8, 31; 9, 30—32; 10, 32—34 und
Parallelen).

Dibelius verhält sich gegen diese literarkritische Behandlung

der Abendmahlsfrage, wie überhaupt gegen die
Hauptgrundsätze der neutestamentlichen Kritik durchaus ablehnend.
Der grösste Teil seines Buches ist darum der Auseinandersetzung

mit der Kritik überhaupt gewidmet, und jeder, für den
die neutestamentliche Einleitungsw7issenschaft und Theologie
noch nichts Abgeschlossenes ist, wird diese sachlichen und
besonnenen Ausführungen freudigst begrüssen. Der Verfasser
erspäht mit scharfem Blick die Schwächen der sog. „Zwei-
quellentheorie"*, sowie des „Urmarkus" und vertritt die Behauptung,

die Gegensätze zwischen dem Paulinismus und der
Gemeindetheologie einerseits und der Predigt Jesu anderseits
seien eine künstliche Schöpfung der modernen Kritik. Dass
die Ausführungen des Verfassers nicht in alleweg gleich
gelungen sind, wird niemand wundernehmen, der weiss, wie
schwer es ist, auf diesem von der Kritik so sehr durchwühlten
Gebiet einen festen Boden zu finden. So geht Dibelius in seiner
Opposition gegen die Kritik entschieden zu weit, wenn er den

gewaltigen Unterschied, der zwischen den paulinischen Briefen
und den Evangelien besteht, hinwegzudisputieren sucht. Völlig
gelungen dagegen dürfte ihm der Nachweis sein, dass die
Weissagungen Jesu über seinen Tod in das Evangelium ge-



— 272 —

hören, und der Schreiber dieser Zeilen stimmt ihm hier um
so lieber bei, als er in einer Besprechung von Maurenbrechers
Schriften über das Urchristentum (Neues Jahrhundert, 1911,
Nr. 15 und 16) dieselbe Ansicht vertreten hat. Als eine
Glanzleistung sind auch die religionsgeschichtlichen Ausführungen
über die Taufe zu bezeichnen.

Nachdem Dibelius durch diese Untersuchungen mehr
allgemeiner Art für eine neue Behandlung der Abendmahlsfrage
Raum geschaffen und insbesondere die Echtheit der
Abendmahlsberichte dargetan hat, legt er seine eigene Auffassung
des Abendmahls vor. Er sucht in dessen Verständnis auf
philologischem Wege einzudringen, indem er den Hebel bei dem

griechischen Worte diatheke einsetzt, das in den Abendmahlsberichten

eine gewisse Rolle spielt. Hat man bislang das Wort
gemeinhin mit „Bund" wiedergegeben, so will es Dibelius im
Anschluss an Deissmann in der speziellen Bedeutung „Testament"

verstehen. Das Abendmahl ist ihm das Testament Jesu.

Das Erbe besteht in den Früchten des bevorstehenden Todes

Jesu, die Erben sind Jesu Jünger. Statt der üblichen Art,
testamentarische Verfügungen aufzuschreiben, habe Jesus die Form
der Zeichensprache gewählt. Das Brot, das gebrochen und
unter die Jünger verteilt, der Wein, der ihnen zum Trinken
gereicht wird, sind Bilder des Leibes und Blutes Jesu, und der
Genuss von Brot und Wein symbolisiere nicht nur, dass der
Tod Jesu den Geniessenden zugute komme, sondern bewirke
dies zugleich. Das Abendmahl ist Sinnbild, dabei aber
wirksame Handlung, Sakrament. Was wirkt, ist nicht eine wunderbare

Kraft der Elemente, sondern allein der in diesen Zeichen

ausgesprochene Wille Jesu. Da er testamentarisch
sichergestellt ist, hat er rechtliche Kraft ; das Abendmahl ist eine
juristische Handlung.

Jeder unbefangene Leser der Abendmahlsberichte wird
den Eindruck haben, dass denselben irgendwelcher mystischer
Sinn zugrunde liege, und manchem wird darum obige Auffassung

auf den ersten Augenblick durchaus ansprechend
vorkommen; bei näherem Zusehen aber erheben sich sehr ernstliche

Bedenken dawider. Diatheke heisst in der Rechtssprache
der hellenistischen Zeit wohl „Testament". Dibelius geht aber
zu weit, wrenn er behauptet, dass es immer diese Bedeutung
besitze ; ausserhalb der Rechtssprache kommt es vielmehr auch



— 273 —

im Sinne von „Bund" oder „Vertrag" vor. Es musste deshalb
erst aus dem Zusammenhange der Abendmahlsberichte
nachgewiesen werden, in welchem Sinne es hier steht. Als „Testament"

bedeutet diatheke stets die geschriebene Urkunde, welche
nach dem Tode den Willen des Erblassers ausweisen soll ;

dagegen hat es niemals die allgemeinere Bedeutung „Vermächtnis",

in welcher man es in den Abendmahlsberichten, da eine
schriftliche Urkunde fehlt, verstehen musste. Dibelius sagt
nun allerdings, die schriftliche Aufzeichnung habe Jesus durch
die Zeichensprache, ersetzt man sieht aber nicht ein, wie das

möglich ist. Durch die Zeichensprache konnte Jesus wohl
seinen Willen kundtun, was aber nicht mehr Wert hatte als
eine direkte mündliche Erklärung; eine schriftliche Urkunde
aber konnte dadurch nicht ersetzt werden. Dibelius wird uns
wohl die von ihm zitierte Stelle Hebr. 9, 15—17, in welcher
er das Wort diatheke stets mit Testament übersetzt, entgegenhalten,

um zu beweisen, dass diatheke nicht immer gerade das

„geschriebene" Testament bedeute. Dagegen aber ist zu
bemerken, dass in dieser Stelle diatheke gar nicht jedesmal mit
„Testament", sondern die ersten beiden Male mit „Bund" zu
übersetzen ist. Der Verfasser des Hebräerbriefes spielt in echt
rabbinischer Weise mit dem Doppelsinn des Wortes diatheke,
indem er dessen allgemeine und spezielle Bedeutung miteinander

absichtlich konfundiert.
In der Septuaginta entspricht diatheke, worauf auch Dibelius

hinweist, stets hebräischem berith, und es ist daher wohl
anzunehmen, dass dies auch in den Abendmahlsberichten der
Fall ist, da berith auch zum Wortschatz des von Jesus gesprochenen

Aramäischen gehört. Berith aber bedeutet an
sämtlichen Stellen des Alten Testamentes, welche Dibelius anführt,
nicht „Testament", sondern „Bund", oder eidlich und mit Opfer
bekräftigte Verträge und Versprechen. Es dürfte sich deshalb
nicht empfehlen, diatheke im biblischen Sprachgebrauch als
spezielle Bezeichnung für „Testament" aufzufassen.

In einem besonderen Abschnitte, der die Überschrift trägt
„Das Verhältnis der Abendmahlsberichte", behandelt der
Verfasser hauptsächlich die in den Handschriften verschieden
überlieferte Abendmahlserzählung des Lukas. Er glaubt den

ursprünglichen Lukastext in der kürzeren Rezension wiederzufinden,

wie sie im Codex D und in den Italahandschriften
Internst, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1912. 18



— 274 —

a f f2 i 1 vorliegt. Nach dieser kürzeren Rezension hat Jesus
seinen Jüngern bereits vor dem Brote einen Kelch gereicht,
ohne die bekannten Einsetzungsworte zu sprechen, während
des eigentlichen Abendmahlskelches, der nach den übrigen
Berichten erst auf das Brot folgte, überhaupt keine Erwähnung
geschieht. Dibelius gibt nun der Vermutung Raum, bei Lukas
verberge sich dieser Abendmahlskelch mit der Deutung auf
das Blut Jesu in den Worten „Ich vermache euch ein Reich",
welche einige Verse hinterdrein folgen (Luk. 22, 29), und führt
zugunsten dieser Kombination an, dass auch nach 1 Kor. 11, 25

der Kelch erst „nach dem Abendessen" gereicht worden sei.

In diesem Verse ist ja nun allerdings von einem Vermächtnis
die Rede, aber seine Zugehörigkeit zum Abendmahlsbericht ist
derart hypothetisch, dass er für die Auslegung des Wortes
diatheke nicht in die Wagschale fallen kann.

Behält man im Auge, dass diatheke im Sprachgebrauch
der Septuaginta einen feierlichen Bund oder religiös bekräftigte
Verträge und Versprechen bedeutet, so wird man in der
Erklärung des Abendmahles nach einer ganz anderen Richtung
gewiesen. Die diatheke, von welcher Jesus beim letzten Abendmahl

spricht, besteht darin, dass Jesus sich Gott als Opfer
anbietet, um den Seinigen den Anteil am Reiche Gottes zu

sichern; sie ist eine Vereinbarung, welche Jesus zugunsten
seiner Anhänger mit Gott getroffen hat. Die Zeremonien aber,
welche er mit Brot und Wein unter Hinweis auf seinen
Entschluss, in den Tod zu gehen, vorgenommen hat, verliehen
diesem Entschlüsse erst den bindenden Charakter, der nach
antikem Empfinden zum Wesen eines Vertrages gehört. Wenn
Jesus Brot und Wein als seinen Leib und sein Blut bezeichnet
und beides seinen Jüngern zum Essen und Trinken reicht, so

kam diesem Vorgange in den Augen des antiken Menschen
eine tiefere Bedeutung zu. Nach antiker Auffassung besteht

ein geheimnisvoller Zusammenhang zwischen dem Bilde eines

Menschen und dem Menschen selber, und der Mensch, dessen

Bild vernichtet wird, ist dem Untergange geweiht. Dieser

Glaube, so fremd er uns ist, gehört zum Gemeingut der ganzen
alten Welt, und war bei den Juden ebenso zu Hause wie bei

den Babyloniern und Ägyptern, bei den Griechen und Römern.
Indem Jesus den Jüngern die Symbole seines Leibes und Blutes
zum Genüsse reicht und damit der Vernichtung überantwortet,



— 275 —

gibt er das eigene Leben preis. Sein Tod wäre auch besiegelt,
selbst wenn er seinem Entschlüsse untreu werden und sich
seinen Feinden nicht ausliefern wollte. Jesus weiht sich also
beim letzten Abendmahl in unwiderruflicher Weise zum Opfer,
durch welches das Reich Gottes inauguriert werden soll, und
die diatheke, der Vertrag* oder der Bund mit Gott tritt von
diesem Augenblicke an in Kraft. Am Kreuze löste Jesus nur
die Verpflichtungen ein, die er durch diese diatheke auf sich

genommen hatte.
Damit aber ist die Bedeutung des Abendmahles noch nicht

erschöpft. Dadurch, dass Brot und Wein Jesu Leib und Blut
darstellen, vollzog sich an ihnen nach antiker Anschauung eine
Veränderung, es ging etwas von der Person Jesu in sie über.
Diese geheimnisvolle Kraft teilte sich denen mit, welche
davon assen und tranken ; die Jünger traten durch das Essen und
Trinken in eine mysteriöse Verbindung mit ihrem Meister.
Dieselbe Verwandlung vollzog sich mit Brot und Wein nach
antikem Glauben jedesmal, sooft sie als Jesu Leib und Blut
betrachtet und genossen wurden, auch nach dem Tode Jesu, und
darum war diese Feier wiederholbar. Sie ermöglichte es den
Jüngern, auch mit dem toten Meister in eine geheimnisvolle
Vereinigung zu treten ; zugleich bildete sie eine geheimnisvolle
Wiederholung des Todes Christi und eine Erinnerung an
denselben. Das Abendmahl knüpft also ebenso wie die Taufe an
mystische Vorstellungen des Altertums an und war darum dem
antiken Menschen sofort verständlich. Für uns freilich sind
diese Vorstellungen eine Fiktion, ohne dass aber dadurch der
religiöse Wert des Abendmahles berührt würde. Die
sakramentalen Wirkungen des Abendmahles wurzelten in den Augen
der Jünger sicherlich nicht so fast in den volkstümlichen
Anschauungen ihrer Zeit als vielmehr in dessen Einsetzung durch
ihren Meister. Und darin stimmen wir wieder mit Dibelius
überein, der gleichfalls die sakramentale Kraft des Abendmahls
in letzter Linie auf den Willen seines Stifters zurückführt.

Am Schluss des Vorwortes richtet Dibelius an seine Gegner,
die an seinem Buche wohl kaum etwas Gutes finden würden,
die Bitte, es nicht mit Schweigen, sondern durch Widerlegung
zu strafen. Entsprechend dieser Bitte haben wir im Vorstehenden

eine freimütige Kritik geübt, stehen aber nicht an, das
Buch allen Freunden neutestamentlicher Studien auf das beste



— 276 —

zu empfehlen. Es enthält so viel des Guten, dass es den Widerspruch

in einigen Punkten leicht vertragen kann, ohne an Wert
zu verlieren.

Bonn. M. Pflanzl.

Dunkmann, Lie. K. : Altes und Neues ans dem Schatz eines
Hausvaters. Ansprachen an junge Theologen über die Gleichnisse

in Mtth., Kap. 13. Leipzig 1911, A. Deichert Nachfolger.
117 S. M. 2. 40.

Die herrlichen Gleichnisse in Mtth. 13 werden in Ansprachen
an die Theologen des Wittenberger Seminars ausgelegt, nicht
in herkömmlicher Predigtform, sondern in einer originalen
ansprechenden und frischen Art. Der Verfasser will an diesem
Stück des Evangeliums, das wie keines die Züge des echten

geschichtlichen Jesus an sich trägt, zeigen, dass das Evangelium

„sich nicht spalten lässt; versuchen wir's doch, so

zerspalten wir unsere eigene Seele. Darum sind wir gespaltene
Naturen und darum» war die Urgemeinde eine weltgeschichtliche

Grösse von erhabener Einheit und unvergleichlicher Stoss-

kraft, weil sie das Evangelium als Einheit in sich trug". Diese

Ansprachen können vorbildlich genannt werden für die Art,
wie man z. B. in einem altkatholischen Seminar zu den
angehenden Theologen reden muss. G. M.

Elert, Lie. Dr. Werner: Die Religiosität des Petrus. Ein

religionspsychologischer Versuch. Leipzig 1911, A. Deichert
Nachfolger. 82 S. Ml. 50.

Der Verfasser unternimmt den Versuch, die rein innere,

psychologische Entwicklung und Wandlung des Petrus auf
Grund der Evangelien, der Apostelgeschichte und seiner Briefe
(2. Petrus als echt anerkannt) darzustellen. Wir erhalten bei
dieser Zusammenstellung aller auf das Thema bezüglichen
Stellen und Andeutungen ein Bild des Apostels, das uns ihn
nicht nur verständlicher macht als bisher, sondern auch trotz
all seiner Schwächen liebenswürdiger. Dass bei dieser nur
aus den neutestamentlichen Quellen geschöpften Darstellung
die von römischer Seite erdichteten hierarchischen Neigungen



— 277 —

des Petrus in seiner religionspsychologischen Entwicklung keine
Stelle fanden, ist selbstverständlich. G. M.

Fiebig, Paul: Rabhinische Wundergeschichten des
neutestamentlichen Zeitalters. Bonn, A. Marcus und E. Webers Verlag,
1911. 28 S. 8°. M 1.

Dieses Heft bildet die 78. Nummer der von Hans Lietzmann
herausgegebenen Sammlung „Kleine Texte für Vorlesungen und
Übungen*. Es enthält 18 kurze hebräische Erzählungen, deren
Studium zur Beurteilung der neutestamentlichen Parallelen
dienen soll. Einzelne dieser Wundergeschichten enthalten aber
auch interessantes und lehrreiches Material für die Exegese des
Alten Testaments. Die Übersetzung bietet keine grossen Schwierigkeiten,

da der Text vokalisiert und mit sprachlichen
Bemerkungen versehen ist. Mit Hülfe eines guten hebräischen Wörterbuches

über das Alte Testament wird sich der Leser ziemlich
leicht zurechtfinden können. Zahlreiche sachliche Erläuterungen
und Hinweise auf biblische Stellen erhöhen noch den Wert
dieses Lehrmittels. Kz.

Fiebig, Paul: Antike Wundergeschichten zum Studium der
Wunder des Neuen Testamentes. Bonn, A. Marcus & E. Webers
Verlag, 1911. 27 S. 8°. M —. 80.

In diesem 79. Heft der Sammlung „Kleine Texte für
Vorlesungen und Übungen" finden sich 17 griechische und 5
lateinische Wundergeschichten von verschiedener Länge, die Material

zum Studium gewisser neutestamentlicher Probleme bieten.
Das meiste Interesse beanspruchen wohl die drei Berichte über
Totenerweckungen, sowie die Erzählungen über wunderbare
Krankenheilungen und Dämonenbeschwörungen. Die Texte sind
chronologisch geordnet und ergänzen die in Nummer 78 dieser
Sammlung vorliegenden rabbinischen Wundergeschichten. Ohne
Zweifel sind die griechischen Erzählungen dieses Heftes auch
für das Griechisch des Neuen Testaments von Interesse. Kz.



— 278 —

Flournoy, Th. : La philosophie de 'William James. Saint-
Biaise, 220 p., 1911; Fr 2.50.

Ceux qui ont lu Des Indes à la planète Mars, savent
combien, dans ce voyage, on peut apprendre de choses curieuses,
fondées sur des expériences d'hypnotisme et de somnambulisme,
et comment ces mêmes choses, — cependant « expériencées »,

nous dit-on, — ne sauraient être prises pour des réalités
convaincantes. Et si ces mêmes lecteurs lisent La philosophie de

W. James, ils y apprendront que, d'après ce philosophe américain,

« tout ce qui est expérience est réel, et, de plus, que tout
ce qui est réel est expérience» (p. 69). Sic. Ils y apprendront
encore que « l'âme est une hypothèse doublement inutile »

(p. 71): que «la réalité ultra-phénoménale ou trans-expérimen-
tale, l'Absolu caché au fond du relatif, l'Inconnaissable de

Spencer, la Force-matière de Büchner, la Substance de Hseckel,
le Dieu ou Penseur omniscient de Royce, etc., tous ces
principes métaphysiques sont rejetés par l'empirisme radical de

James comme arbitraires et inutiles, non moins que l'âme en

psychologie» (p. 85)! Et pourquoi? Parce que rien de tout cela
n'est «expérience». Là, ce qui est «expérience» fait faillite;
ici, ce qui n'est pas « expérience » n'est rien. O puissance des

mots!
Et M. Flournoy, qui consacre tout ce nouveau volume, le

plus sérieusement du monde, à exposer les curiosités de ce

pragmatisme d'un nouveau genre, écrit toutefois : « Quant à

James, il a ruminé vingt ans sur ce problème du commerce et

de la fusion des consciences, partagé qu'il était entre la
difficulté logique de concevoir le fait et l'évidence invincible de sa

réalité, que la méthode même du pragmatisme et de l'empirisme
radical lui interdisait de mettre en doute Après s'être usé

sur ce mystère, et avoir vainement noirci, nous dit-il, des pages
sans nombre pour essayer de comprendre comment des

consciences indépendantes peuvent- arriver à se compénétrer
l'une l'autre, — James finit par s'aviser qu'il y avait là un fait
dépassant la logique, irrationnel comme toute réalité, mais non
moins certain pour cela, et que d'y voir une difficulté
insurmontable, c'est de l'intellectualisme vicieux, pas autre chose »

(p. 102).

Et M. Flournoy ajoute que la lecture du célèbre philosophe
français contemporain, projondément antiintellectualiste, M. Berg-



— 279 —

son, a décidé James à « abandonner franchement, carrément et
irrévocablement la logique comme méthode philosophique ». Et
pourquoi? Parce que «la réalité, la vie, l'expérience, le concret,
l'immédiat, peu importe le nom, dépasse notre logique, l'enveloppe

et la submerge ». Ainsi donc, la logique étant dépassée

par la réalité, doit disparaître comme méthode En vérité,
c'est à n'en pas croire ses yeux. Arrière donc la logique! et
tout ce qui n'est pas « expérience »

Inutile d'ajouter que ce volume est loin de porter la lumière
dans les esprits. Lisons plutôt comme correctif à cet
américanisme exclusif et de mauvais aloi les conseils que le célèbre
mathématicien français contemporain, profondément intellectualiste,

M. H. Poincaré, donne pour former des savants : « Le
savant ne doit pas s'attendre à réaliser des fins pratiques; il
les obtiendra, sans doute, mais il faut qu'il les obtienne par
surcroît. Il ne doit jamais oublier que l'objet spécial qu'il étudie
(Poincaré ne dit pas qu'il « expérience »), n'est qu'une partie
d'un grand tout qui le déborde infiniment, et c'est l'amour et
la curiosité de ce grand tout qui doivent être l'unique ressort
de son activité. La science a eu de merveilleuses applications;
mais la science qui n'aurait en vue que les applications ne
serait plus la science, elle ne serait plus que la cuisine. Il n'y
a pas d'autre science que la science désintéressée».

Cette déclaration d'un Poincaré console des pages où l'on
sabre les Spinoza, les Leibniz, les Kant, etc., afin de ne pas
devenir « comme des marionnettes douées de conscience dans
la main de l'Absolu » (p. 41). Quelques lignes plus loin, le mot
« polichinelle » et le mot « ficelle » sont écrits en toutes lettres,
sans doute pour compléter la pensée de W. James, qui,
décidément, semble singulièrement surfait dans son obscurité et
même compromis avec ses contradictions. On s'attendait à

mieux. E. M.

Gemeindeabende, Evangelische. Herausgeg. von J. H. Müller
und Georg Seiet. 2. Band, Vortragsstoff für 20 Gemeindeabende.

Eug. Strien Verl. (Nachf. F. Wunderlich), Gr. Salze.

Schon im Jahre 1898 hat Dr. Paul Luther „Deutsche Volks-
abende" herausgegeben. Die Berechtigung zu seinem
Unternehmen gab er mit den Worten kund: „Seit einigen Jahren



— 280 —

regt sich in den breiten Schichten des Volkes ein heisses
Verlangen nach Bildung. War es anfangs das Begehren, die
Fortschritte der Naturwissenschaft und der modernen Technik kennen

und verstehen zu lernen, so ist es, wenn ich recht sehe,
jetzt mehr noch der Wunsch, der Welt des Geistes, der grossen
religiösen und sittlichen Fragen und Aufgaben nicht fremd und
mit der Unwissenheit des Kindes gegenüberzustehen. Auch der
schlichte Mann hat langsam wieder gelernt, dass des Menschen
Grösse in seiner Seele liegt, darum will er sich aufmachen,
diese Seele, das Wunderland mit all seiner Herrlichkeit zu
schauen." Diejenigen, die dem Manne und der Frau des Volkes
hierzu verhelfen, tun ein wahrhaftiges Gotteswerk. Indem sie
dem Volke echte Geistesspeise bieten, bewahren sie es, nach
dem Schund zu greifen, der heute allseits feilgeboten wird und
die Seele vergiftet. Indem sie das Beste aus unserem
Geistesschatze dem Volke bieten, tragen sie unvermerkt dazu bei,
dass es sich über die Alltäglichkeit und Niedrigkeit des Erdenlebens

erhebe. Das hat Paul Luther mit seinen „Deutschen
Volksabenden", das haben J. H. Müller und Georg Seibt mit
ihren „Evangelischen Gemeindeabenden" bewirkt. Schon 1907

gaben die letzteren den 1. Band der „Gemeindeabende" in
2. Auflage heraus. Seitdem hat sich bei ihnen eine solche
Fülle von Vortragsstoff angesammelt, dass sie sich, vielfachen
Wünschen nachgebend, zur Herausgabe eines 2. Bandes
entschlossen haben. Dieser 2. Band enthält Vortragsstoff für 20

Gemeindeabende, darunter, wie wir gern hervorheben, interessante,
zeitgemässe Themata, wie: „Evangelisches Deutschtum im
Auslände", „Kirche und soziale Frage", „FrauenhilfeA, „Das
Evangelium im Geisteskampfe der Gegenwart" uswT. Es ist eine
überaus verdienstliche Arbeit, der wir den besten Erfolg
wünschen. W. Sch.

Kegel, Dr. M.: Wilhelm Yatke nnd die Graf-Wellhausensche
Hypothese. Gütersloh 1911, C. Bertelsmann. 142 S. M 2.

Der Verfasser geht von der Frage aus, warum bei den

meisten jungen Theologen das Studium des alten Testamentes
wie gelähmt erscheint und beantwortet sie damit, dass die
Studenten oft schon vom Gymnasium aus gewohnt sind, die
scheinbar unumstösslichen Ergebnisse der alttestamentlichen



— 281 —

Kritik hinzunehmen, ohne Lust und Trieb zu selbständigem
Studium „Auf keinem Gebiet wird heute so unbedingt in verba
magistri geschworen, wie auf dem Gebiete der alttestamentlichen

Kritik".
Dem gegenüber soll gezeigt werden, wie bei einem so

scharfen Denker wie Vatke der Wechsel der Ansichten über
alttestamentliche Fragen eingetreten ist. Vatkes Jugendwerk:
Biblische Theologie des Alten Testamentes (1835) hat eigentlich den
Anstoss zu der später als unbedingt gesichert geltenden Graf-Well-
hausenschen Hypothese und damit zu der weiteren masslosen
Quellenscheidung, namentlich im Pentateuch gegeben. Und
doch steht Vatke auf der späteren Höhe seiner Kritik weder
auf seinem zuerst eingenommenen noch auf dem hyperkritischen
Standpunkte, den die heutigen Verfechter und Nachfolger der
Wellhausenschen Theorie einnehmen. An diesem merkwürdigen
Beispiele soll man lernen, dass die Kritik des Alten Testamentes

bei allem Siegesbewusstsein aus ihrer eigenen Geschichte
sich bescheiden könnte, und ferner, dass man es nicht
verschmähen soll, trotz der Kritik sich durch eigenes Studium
eine unabhängige Meinung zu bilden. G. M.

Koch, Lie. theol. Heinr. : Die Abfassungszeit des lukanischen
Geschiehtswerkes. Eine historisch-kritische und exegetische
Untersuchung. Leipzig 1911, A. Deichert Nachfolger. 102 S.

M 1. 80.

Die fleissige und beachtenswerte Untersuchung erklärt
zuerst das Problem des plötzlichen Schlusses der Apostelgeschichte
dahin, dass sie eben zur Zeit dieses Schlusses, etwra in den
letzten zwei Jahren der dort erzählten Ereignisse verfasst wurde.
Ferner wird unter einem ausführlichen Vergleich mit Markus
die eschatologische Rede Jesu (21, 5—36) so gedeutet, dass sie
nicht notwendig die erfolgte Zerstörung Jerusalems beweist.
So lässt sich nach dem Verfasser die Annahme rechtfertigen,
dass die Apostelgeschichte schon um das Jahr 60 verfasst ist.

Ausser der Zeitfrage werden (§ 2) die Quellen der
Apostelgeschichte, das Verhältnis von Juden- und Heidenchristentum
in ihr, das innere Bild des Urchristentums und seine äussere
Lage, endlich die Seereise des Paulus von Cäsarea nach Rom
einer ausführlichen kritischen Beurteilung unterzogen. G. M.



— 282 —

Paulus, Nikolaus : Protestantismus und Toleranz im 16.
Jahrhundert. Freiburg i. Br., Herdersche Verlagsbuchhandlung,
1911. VI und 374 S., br. M 5. 40, geb. M 6. 40.

In dem vorliegenden Werke will Dr. Paulus in München,
der sich schon in mehreren grösseren Arbeiten mit der
Geschichte der Reformationsperiode beschäftigte, die Stellung
behandeln, die die Väter und Begründer des Protestantismus zur
Toleranz eingenommen haben (S. VI). An Hand eines gewaltigen

Aktenmaterials, das dem Leser meistenteils im Urtext
vorgeführt wird, und unter reichlicher Berücksichtigung der
einschlägigen katholischen und protestantischen Literatur, prüft
der Verfasser eingehend die Anschauungen und Handlungen
der Hauptvertreter der Reformation in Deutschland, der Schweiz
und England unter dem Gesichtspunkte der Toleranz. Das
Resultat der Forschung ist folgendes: „Lutheraner und Caivini-
sten waren im 16. Jahrhundert von demselben Geiste der
Unduldsamkeit beseelt" (S. 275). Im Geist und Willen der Kirche
Zwingiis liegt schroffe Intoleranz (S. 195). Gerade die Geschichte
der allmählichen Entwicklung der religiösen Freiheit in England

zeigt, wie wenig es angeht, das Aufkommen der Toleranz
dem Protestantismus zuzuschreiben (S. 327). „Wie in Europa,
so hat auch in Amerika beim Aufkommen der allgemeinen
Toleranz ein doppelter Faktor mitgewirkt: zunächst politische
oder volkswirtschaftliche Gründe, sodann die Naturrechtslehre
und die Aufklärungsphilosophie" (S. 361). Damit schliesst sich
der Verfasser dem Leipziger Rechtslehrer Karl Rieker an, um
darzutun: „Nicht aus den „Prinzipien der Reformation",
sondern aus der Erneuerung der humanistischen Staatslehre und

aus der Neubelebung der freiheitlichen Bestrebungen der
Renaissancezeitist die Theorie der Toleranz hervorgegangen (S. 346).

In dem Abschnitt über Luther kommt Dr. Paulus zur
Schilderung der Anschauungen des Reformators vor dem Reichstag
zu Augsburg — hier liegt ja bekanntlich ein Wendepunkt in
Luthers Wertung der Toleranz — auf den 33. Satz zu sprechen,
der in der Bulle Exsurge von Leo X. verurteilt worden ist:
Hœreticos comburi est contra voluntatem Spiritus. Der
Verfasser verwahrt sich gegen die Behauptung, dieser Satz sei
eine Kathedralentscheidung, die als solche unwiderruflich sei.

Er setzt die verworfene These gleich dem 34. Satz: „Gegen
die Türken kämpfen, heisst Gott widerstreben" und erklärt:



— 283 —

„Die Verurteilung der beiden Sätze hat heute keine Geltung
mehr" ; denn die beiden Sätze seien nur „als anstössig oder
ärgerniserregend verworfen" worden. Derartige Sätze aber
„können sehr wohl zu einer andern Zeit, unter andern
Umständen nicht mehr anstössig sein" (S. 26). Dieser Ansicht
war im Jahre 1862 auch der Mainzer Bischof Freiherr von
Ketteier. Er war ebenfalls der Meinung „dass die Anwendung
eines äusseren Zwanges jetzt, nachdem die mittelalterlichen
Verhältnisse beseitigt seien, von selbst wegfalle" (Reinkens, Lessing
über Toleranz S. 77). Seine Ansicht schrieb er nieder in dem
Buche „Freiheit, Autorität und Kirche". Da suchte ihn aber
Professor Wilhelm Martens eines Bessern zu belehren. Dabei
stützte er sich gerade im „Archiv für katholisches Kirchenrecht"

auf die Verwerfung des 33. Satzes in der Bulle Exsurge
und betrachtete sie als „eine unzweideutige Bestätigung durch
eine Dezision des höchsten kirchlichen Lehramtes". „Man darf
ohne Zweifel die entgegengesetzte Fassung der These: „Die
Ketzer zu verbrennen ist nicht gegen den Willen des Geistes",
als Ausdruck der echten katholischen Lehre betrachten".
„Unseres Erachtens wollte der Papst übereinstimmend mit dem
depositum fidei bezeichnen, dass es dem göttlichen Willen nicht
widerspreche, wenn die weltliche Obrigkeit auf Grund der
empfangenen Vollmacht die Häretiker als Übeltäter bestrafe
und sofort hinrichte. Somit dürfte es also für die im Mittelalter

gegen Häretiker, insbesondere gegen Häresiarchen in
Anwendung* gebrachten kriminalrechtlichen Prozeduren nicht an
einer dogmatischen Basis fehlen" (Abgedruckt ibid. S. 81). —
Wer hat nun recht? Steht nicht das vatikanische Konzil mit
seiner Entscheidung auf der Seite von Professor Martens?
Stimmt seine Erklärung nicht überein mit den grausamen
Ketzerbestimmungen eines Urban IL und eines Alexander III.,
wie sie sich heute noch im römischen Kirchenrecht finden?
Wenn man auch mit dem Verfasser nicht in allem einverstanden

sein wird, so bietet einem das Buch doch eine Fülle von
Belehrungen. Wir empfehlen es darum den Lesern der
Zeitschrift bestens. O. G.

Roma e l'Oriente, Badia di Grotta ferrata, Rom.

Diese der Verständigung zwischen Rom und den
morgenländischen Kirchen gewidmete und von den Basilianer Mönchen



- 284 —

in Grotta ferrata redigierte Monatsschrift hat nun den zweiten
Jahrgang vollendet. Seit der noch unvergessenen Abhandlung
des Prinzen Max haben wir in den uns zugänglichen Nummern
keinen Aufsatz von einiger Bedeutung mehr gefunden. Die
Nummern 13 und 14, die im Dezember des vorigen Jahres
erschienen sind, bringen allerdings einen von der Redaktion
herrührenden Artikel, der recht gründlich sein musste, um
sowohl dem Thema wie auch dem Zwreck zu entsprechen. Er
handelt von der Zukunft der „dissidenten"* Kirchen und sucht
insbesondere zu beweisen, dass sich die orientalischen Kirchen
dem Papst unterwerfen sollten. Von Anfang an nämlich seien
auch die morgenländischen Kirchen dem römischen Bischof
unterworfen gewesen. So habe der „Papst Clemens" schon im
1. Jahrhundert die Kirche von Korinth zurechtgewiesen, die-

doch vom Apostel Paulus gegründet gewesen sei. Wie mit
dieser angeblichen Tatsache, so verhält es sich mit den andern
Vorkommnissen, mit welchen dargetan werden soll, dass der
römische Bischof von jeher im Sinne des vatikanischen Konzils
die volle und höchste Jurisdiktion über die ganze Kirche
ausgeübt habe. Ganz schülerhaft ist der biblische Nachweis. Der
Verfasser beruft sich ungefähr so, wie das jeder römische Kaplan
tut, auf die Worte des Herrn: „Du bist Petrus; auf diesen
Felsen usf." „Ich habe für dich gebetet. Stärke deine Brüder!"
„Weide meine Schafe, weide meine Lämmer !a Wenn am Schlüsse
des Matthäusevangeliums die Sendung allen Aposteln übertragen
werde, so sei das doch logischerweise (logicamente) nur in dem
Sinn zu verstehen, dass Petrus den Vorrang vor allen übrigen
habe. Die guten Basilianer Mönche scheinen zu glauben, die

Evangelien und insbesondere die an den Apostel Petrus gerichteten

Aussprüche Jesu seien in den morgenländischen Kirchen
unbekannt. Aber sie haben unbedingt recht, -wenn sie als

selbstverständlich voraussetzen, dass es auch für die alten
Kirchen des Orients, die von Rom weder das Evangelium, noch
den Ritus, noch den Episkopat erhalten haben und von Anfang
an völlig autonom gewesen sind, keinen andern Weg zur Union
mit der päpstlichen Gemeinschaft gibt, als den der Unterwerfung
unter den unfehlbaren und mit kirchlicher Allgewalt ausgerüsteten

römischen Papst. Prinz Max sah ein, dass dieser Weg
niemals betreten werde. E. H.



— 285 —

Ruling, Dr. J. : In der Nachfolge Jesu. Predigten nach dem
Gang des Kirchenjahres. Leipzig 1911, A. Deichert
Nachfolger. 378 S. M 4. 20, geb. M 5. —.

Der Verfasser dieser Predigten, Pfarrer an der Johannis-
kirche in Leipzig, redet in einer einfachen und durch ihre
Einfachheit zu Herzen gehenden Sprache. Die Dispositionen
sind zwar nach früher beliebter Methode etwas schablonenhaft
sowohl in der Dreiteilung als in dem häufig angewandten
antithetischen oder synthetischen Gleichklang der Sätze, aber die
Ausführung schliesst die Gedanken ungezwungen aneinander.
„Moderne" Fragen irgendwelcher Art werden kaum berührt,
es ist das alte Evangelium in der alten Verkündigungsweise,
wie es Ruling vorträgt, wir vermuten: mit Absicht und nicht
ohne Grund. In der Predigt zum Reformationsfeste „Vom Kin-
desalter zum Mannesalter" ist die offene Beurteilung der
römischen Kirche erfreulich. G. M.

Rump, Pfr. Lie. Dr. Joh. : Das Johannesevangelium in religiösen
Betrachtungen für das moderne Bedürfnis. Gütersloh 1911

(C. Bertelsmann). 440 S. 8°. M 6. —, geb. M 6. 60.

Mit der vorliegenden, umfangreichen und gediegenen Arbeit
über das Johannesevangelium gelangt das von Lie. Dr. Mayer
unter dem Titel „Das Neue Testament in religiösen Betrachtungen

für das moderne Bedürfnis" veröffentlichte grosse
fünfzehnbändige neutestamentliche Bibelwerk zum Abschluss. —
Das vierte Evangelium gehört zu den schwierigsten Büchern
des N. T. Rump hat dasselbe bearbeitet mit Zuhülfenahme
¦einer erstaunlichen Kenntnis der fast kaum noch zu übersehenden

einschlägigen Literatur, eine Kenntnis, die freilich nur dem

ganz Kundigen völlig offenbar wird. Der Verfasser darf das
tröstliche Bewusstsein haben, dass er Grundlehren des Christentums,

wie Christi Gottheit und Auferstehung erfolgreich
verteidigt und sie dem Verstände und dem Gemute des aufmerksamen

Lesers nahe gebracht hat. — Erfreulicherweise ist eine
ähnliche Bearbeitung des A. T. bereits in die Wege geleitet.

Mn.



— 286 —

E. Seillière: Schopenhauer. Paris, Bloud, in-16, 1911.

Fr 2. 50.

Les lecteurs de cette Revue connaissent suffisamment le

philosophe de Dantzig et de Francfort, sa personne, sa vie,
son infatuation colossale, les contradictions dont son œuvre
philosophique est remplie. Ce volume ne leur apprendra rien de

nouveau. Mais il mérite d'être signalé comme spécimen d'une
manière nouvelle d'écrire l'histoire. Un auteur a sa mentalité
remplie des mots mysticisme et romantisme. Nous savons qu'il
y a plusieurs espèces de mysticisme et de romantisme, et que

pour en parler avec quelque clarté, il faudrait les définir. Cet

auteur s'en dispense, et alors il joue de ces deux mots comme
un joueur de fifre sur les tons les plus faux. C'est à n'y rien
comprendre. Citons les deux passages suivants :

1° « Que la conception romantique du monde et de la vie
soit essentiellement une forme rajeunie de l'antique appétit
mystique c'est ce que nous voyons avec plaisir qu'on nous
concède plus volontiers désormais. Le Dr G. Le Bon, dans son
beau livre d'hier (Les opinions et les croyances), écrit que
l'époque littéraire dite romantique est une manifestation de

logique mystique que les artistes n'ont guère que des
convictions mystiques (mysticisme esthétique), que tous les sectaires
de nuances extrêmes vivent en plein mysticisme (mysticisme
social), que les credos socialistes sont aussi peu rationnels que
les credos religieux; enfin, que la raison, qui prétend aujourd'hui

diriger toutes les dispositions du législateur, n'est souvent

qu'un vêtement d'emprunt dissimulant des impulsions mystiques.
Parce que, en conservant un fond invariable, le mysticisme
modifie fréquemment son aspect, écrit M. Le Bon, il a pris
récemment une forme rationaliste. On ne saurait mieux dire
et c'est là ce que nous (M. Seillière) avons essayé d'établir
dans des travaux critiques assez nombreux déjà. Rappelons
aussi que M. René Berthelot intitule Un Romantisme utilitaire
sa belle étude récente sur le Pragmatisme, et que M. Ch.

Péguy proclame et justifie l'existence d'un mysticisme démocratique
avoué» (p. 214).

2° «Un subtil analyste du mysticisme prélogique chez les

peuples primitifs, M. Lévy-Bruhl, nous rappelait récemment
avec autorité combien les influences ancestrales favorisent en

nous le succès de ces philosophies antiintellectualistes du sen-



— 287 —

timent qui promettent à leurs adeptes le contact intime et immédiat

avec l'Essence des êtres par l'intuition, la compénétration,
la communion réciproque du sujet et de l'objet. Schopenhauer
qui a tant fait pour ressusciter ces philosophies trouvera donc
longtemps des admirateurs et des continuateurs Le fond
de son édifice mystique restera toujours de saveur sympathique
pour certaines âmes qui furent préparées par leurs dispositions
natives à s'enivrer de son métaphysique arôme» (p. 229).

Voilà dans quelles pensées et dans quel style sont aujourd'hui

étudiés certains écrivains. On nous parle du mysticisme
esthétique, du mysticisme social, du mysticisme passionnel, du
mysticisme racial, voire même d'un mysticisme démocratique
avoué, et aussi d'édifice mystique, de saveur sympathique et
de métaphysique arôme. Est-ce bien de l'histoire et de la
critique? E. M.

Wendt, Hans Hier. : Die Schichten im vierten Evangelium.
Göttingen 1911. Vandenhoeck & Ruprecht. 158 S., M 4. 40.

Der Verfasser beklagt sich mit Recht über die geringe
Beachtung, die seinen Forschungen über das Johannesevangelium

(vgl. besonders: Das Johannesevangelium. Eine
Untersuchung seiner Entstehung und seines geschichtlichen Wertes,
1900) zu teil wurden, obgleich er damit gerade den neuesten
Arbeiten von Schwartz und Spitta vorangegangen ist. Wendt
kommt, indem er sich mit den umgekehrten Hypothesen
auseinandersetzt, zu dem Ergebnisse, dass in dem Evangelium
Johannes eine ältere Redeschicht und eine jüngere Erzählungsschicht

verarbeitet sind. Für die erstere findet er keinen Grund,
sie der traditionellen Urheberschaft Johannis des Evangelisten
abzusprechen, ja, die dort enthaltenen Reden können in ihrem
Hauptinhalt als „gute historische Überlieferung" gelten. Sie
sind zwar mit dem doppelten Schleier ziemlich später Fixierung

und einer Überarbeitung von anderer Hand behaftet, aber
es ist doch möglich, das Bild des „geschichtlichen Jesus"
gerade in solchen Zügen zu erkennen, die bei den Synoptikern
nicht hervortreten.

Die Erzählungsschicht hat vielfache Anklänge an die Synoptiker,

aber auch Sonderquellen. Im grossen und ganzen hat
sie sekundären Charakter, aber Wendt warnt davor, diese



— 288 —

Tatsache zu einer Geringschätzung des vierten Evangeliums
zu verallgemeinern. Am Schlüsse wird (wie bei Spitta) eine
Übersetzung des Evangeliums gegeben, in welcher die
vorausgesetzte Zweiteilung erkenntlich wird, aber der Verfasser hebt
ausdrücklich hervor, „dass sich eine im einzelnen genaue
Sonderung der verschiedenen Schichtelemente nicht erreichen,
geschweige denn der originale Text der älteren Schicht
wiederherstellen lässt". Diese wissenschaftliche Bescheidenheit
berührt gegenüber anderen mit untrüglicher Zuversicht auftretenden

Kritikern äusserst wohltuend. Wir empfehlen das Werk
einem jeden, der sich mit der johanneischen Frage kritisch
beschäftigen will. G. M.

Eingegangene Bücher.
(Besprechung vorbehalten.)

Cremer, Herrn., Biblisch-theologisches Wörterbuch der
Neutestamentlichen Gräzität. 10. Aufl., herausg. von Julius Kögel.
2. Lief. 'Aqsty; bis Aixaiog. Gotha 1911, F. A. Perthes A.-G.
M. 4. (S. 161—304)

Horwatt, Arthur de, Nouveau Projet de Réforme Sociale. S. 1.

ni d. (Genève 1912.)

Klüger, Herrn., Friedrich Delitzsch, der Apostel der
neubabylonischen Religion. Leipzig 1912, Krüger & Co.

Der Narrenbaum. Deutsche Schwanke aus vier Jahrhunderten.
Gesammelt und praktisch erneuert von Heinrich Mohr. 2.

und 3. verm. Aufl. Freiburg (1912), Herder.
Schnitzer, J., Katholizismus und Modernismus. München 1912,

Krausgesellschaft.
Schulte, J., Fr. v., Gegen die Konfessionsschule. 1.—3. Aufl.

Giessen 1912, Emil Roth.

Sickenberger, 0., Der Kampf um die Gewissensfreiheit. München

1911, Krausgesellschaft.
Wieland, C, Ist das Zentrum eine christliche Partei? 2. Aufl.

München 1912, Krausgesellschaft.

Redaktionsnotiz. — Die Fortsetzung des Artikels des Herrn Pfarrers KOPP
können wir wegen Stoffandrangs erst im nächsten Hefte bringen.

Druck von Stampai & Cie. in Bern.


	Bibliographie

