
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


120

BIBLIOGRAPHIE.

Artho, Eugen : Et exspeeto Roman eines Priesters. Verlag
Bachmann-Gruner, Zürich 1911. 393 S.

Auf dem Hintergrunde der kirchenpolitischen Kämpfe der
letzten Jahre in Frankreich spielt sich der Roman eines jungen
Priesters ab. Durch seine Mutter, die im stillen eine Anhängerin

Emanuel Swedenborgs war, ward er auf dessen Lehren
hingewiesen. Indem er sich allmählich mehr und mehr in sie

vertiefte, kam er in Zwiespalt mit seiner Kirche. Er fragte
sich zuletzt: „Ist die katholische Kirche noch eine Führerin
der Kulturwelt? Schafft sie noch Werte für das Kulturleben?
Erobert sie auch nur einen Posten, den die Wissenschaft, die

ernste, gewonnen hat, zurück? Den Glauben, den sie verlangt,,
empfängt sie einzig noch von den Unwissenden. Bei den
andern ist die kirchliche Treue nur eine Flucht hinter
unverstandene Bekenntnisse, die als hohe Dämme die Flut religiöser
Ratlosigkeit fernehalten. Und diese Dämme werden durch
Anpflanzung von Blumen schöner Formen und schöner Worte
bekleidet Wohin wir blicken, die suchenden Geister sind mit
dem zu Ende, was heute in Rom als Wahrheit gilt. Mit heissen
Herzen warten sie auf eine Lösung, die von tausend schweren
Fragen Erlösung bringt ..." Dem jungen Priester kam die
Erlösung aus den Lehren Swedenborgs. Es kam, wie es kommen
musste: er wurde der Begründer und erste Pfarrer einer
Gemeinde der „Neuen christlichen Kirche" in seinem Seelsorgs-
orte. Das Ganze ist eine ernste Sache. Es liest sich nicht wie
ein Roman, sondern wie ein Stück kampferfüllter
Kirchengeschichte. An einen Roman klingt es leise an, wenn wir gegen
Schluss erfahren, dass der junge Prediger im Begriffe steht,
mit einem geliebten Mädchen den Bund fürs Leben zu schüessen.
Wer leichte Lektüre liebt, der lasse das Buch liegen. Kontemplativen

Gemütern aber hat es manches zu sagen. W. Sch.



— 121 —

Fiebig, Paul, Lie. theol. : Jüdische Wnndergeschichten des
neutestamentlichen Zeitalters. Ein Beitrag zum Streit um die
„Christusmythe". VIII und 108 S. Tübingen (Mohr) 1911.
Geh. M 2.

Die Wunder, welche in den Evangelien von dem Stifter
des Christentums berichtet werden, hat bereits Celsus mit dem
Hinweis darauf zu entkräften gesucht, dass dieselben Wunder
auch von Gauklern und Goëten erzählt würden, ohne dass man
sie deshalb für göttliche Wesen hielte. Celsus hat in der neueren
Exegese seine Auferstehung gefeiert. D. F. Strauss hat auf die
evangelischen Wunder abermals den Begriff des Mythus
angewendet und ist über Celsus nur insoweit hinausgegangen,
als er die neutestamentliche Quellenkritik begründete und
dadurch für die Einführung des Mythus Raum schaffte. Auf den
Bahnen von Strauss wandelt die liberale Exegese bis auf den

heutigen Tag, soviel Modifikationen sie auch an seinem Erbe
vorgenommen hat. So wurde der Begriff des Mythus
ausschliesslich auch auf Göttergeschichten beschränkt und davon
die Legende als besondere literarische Gattung unterschieden.
Ihre Vollendung aber hat die Strausssche Mythentheorie erst
durch die vergleichende Religionswissenschaft gefunden, welche
zu zeigen versucht, dass derselbe Wunderglaube und dieselben
Mythen- und Legendenmotive, die im Neuen Testament uns
entgegentreten, zum Gemeingut der ganzen alten Welt gehören.
Aus Babylonien und Aegypten, aus Indien und Persien, sowie
aus den Ländern der hellenistischen Oikumene sind Parallelen
zu den neutestamentlichen Wunderberichten zusammengetragen
worden. Mit grösstem Eifer begann man auch die jüdischen
Pseudepigraphen aus dem Zeitalter Christi, die allmählich
wieder ans Licht gezogen wurden, für die neutestamentliche
Wissenschaft fruchtbar zu machen, während die rabbinische
Literatur, die in Mischna und Talmud auf uns gekommen ist,,
nur ganz wenig herangezogen wurde. Offenbar hängt dies mit
den grossen sprachlichen und exegetischen Schwierigkeiten
zusammen, mit denen das Studium dieser Literatur verbunden
18t, und die nur von einem Fachmann überwunden werden
können. Und doch muss auch diese Literatur, wenn wir das
Neue Testament aus der Gedankenwelt seiner Entstehungszeit
heraus begreifen wollen, zu Worte kommen.



- 122 —

Unter den Kennern der rabbinischen Literatur, welche
dieses Gebiet für die neutestamentliche Wissenschaft zu
erschliessen suchen, nimmt Fiebig eine hervorragende Stelle ein.
Durch deutsche Übersetzungen hat er, um von kleineren
Veröffentlichungen zu schweigen, die Mischnatraktate „Joma",
„Pirque' aboth" und „Berachoth" weiteren Kreisen zugänglich
gemacht, und seine Schriften „Der Menschensohn" (1901) und

„Altjüdische Gleichnisse und die Gleichnisse Jesu" (1904) wird
jedermann berücksichtigen müssen, der in Zukunft mit diesen
Problemen sich beschäftigen wird. Die neue Schrift stellt sich
•den früheren, sowohl was die Arbeitsweise als die Aktualität
des Inhaltes betrifft, würdig an die Seite. Den Kern derselben
bilden dreiundzwanzig Wundergeschichten, von denen neunzehn

der rabbinischen Literatur und vier den bekannten
jüdischen Schriftstellern Philo und Josephus entnommen sind. Die
Übersetzung schliesst sich enge an den Urtext an und dürfte
das Original vollständig ersetzen. Dem Verständnis hilft der
Verfasser teils durch ergänzende Zugaben zum Texte nach,
die stets als solche gekennzeichnet werden, teils durch kurze
Anmerkungen, die unter den Text gesetzt sind. Auch die
Entstehungszeit der einzelnen Wundergeschichten wird an der
Hand der Strackschen „Einleitung in den Talmud" gewissenhaft

angegeben. Mehrere Geschichten werden ferner in
verschiedenen Rezensionen mitgeteilt und dabei interessante
Beobachtungen über die Überlieferungsgeschichte gemacht. Dem
Inhalte nach handelt es sich um Strafwunder, Regenwunder,
wunderbare Heilungen und Brotspenden, Totenerweckungen,
Voraussagen und Vorzeichen, um Stimmen vom Himmel, von
Wundern begleitete Martyrien, Stillung des Sturmes,
Wiedererlangung einer Perle und um die Heilung von Besessenen. Die
sachlichen und formellen Analogien zu den neutestamentlichen
Wundergeschichten hebt F. im Anschluss an die einzelnen Texte
hervor ; er verschweigt aber auch die Verschiedenheiten nicht.

So energisch nun auch F. die Forderung erhebt, dass das
rabbinische Material zur Beurteilung der evangelischen Wunderberichte

in viel höherem Masse herangezogen werden müsse,
als es bisher geschehen ist, so will er damit doch der Bedeutung
des hellenistischen Wunderglaubens für unsere Frage in keiner
Weise Abbruch tun. Er selbst weist speziell auf die grossen
Ähnlichkeiten hin, welche zwischen der von Philostrat ver-



— 123 —

fassten Biographie des Apollonius von Tyana und den Evangelien

bestehen, wobei er eine direkte Abhängigkeit des Philostrat

von den Evangelien in Abrede stellt. Vermissen mag
man eine Erwähnung des in einem Bruchstück erhaltenen
Wunderbuches, das dem Nikolaus von Damaskus, dem Volksund

Zeitgenossen Herodes d. Gr. zugeschrieben wird. Dieses
Wunderbuch berichtet allerlei Kuriositäten und Wunder nach
dem Vorbilde eines Kallimachus oder Antigonus von Karystus
und zeigt neben dem zweiten Makkabäerbuch am besten, wie
sehr auch das Judentum unter dem Banne des Hellenismus
stand. Wiederholt kann man in den mitgeteilten Texten die
Beobachtung machen, dass die Wundertäter und deren Publikum
zuversichtlich an das Eintreffen des Wunders glauben, das
geschehen soll. Die Folgerung, die sich daraus für das Leben
Jesu ergibt, fasst F. in die Worte zusammen : „Man traute eben
Jesus gerade das zu, was die damaligen Juden ihren Rabbinen
zutrauten. Auch Jesus selbst traute sich dies zu, ebenso wie
die Rabbinen es sich zutrauten. Hier wie dort bewegen wir
uns in demselben Milieu der Anschauungsweise" (S. 35). Hier
hätte darauf verwiesen werden können, dass auch im
Hellenismus der Glaube als Voraussetzung des Wunders galt ; einige
Belegstellen dafür hat R. Heim zum Beginn seiner Schrift,
Incantamenta magica graeca latina (1893), zusammengestellt.
Wenn ferner in der elften Wundergeschichte der Rabbi 'Ell'azar
ben Dama im Namen Jesu geheilt wird, so hätten zu dieser
im ersten Augenblick etwas befremdlichen Verwendung des
Namens Jesu zwei ähnliche Beispiele angeführt werden können,
die sich bei R. Wünsch „Antike Fluchtafeln" (1907) S. 6 finden,
während über den Namenaberglauben überhaupt die Schrift
von W. Heitmüller „Im Namen Jesu" (1903) Aufschluss gibt.

Die hellenistischen Parallelen zu den evangelischen
Wunderberichten hat bis jetzt am vollständigsten Th. Trede
in seinem Buche „Wunderglaube im Heidentum und in der
alten Kirche" (1901) bearbeitet und wohl als erster auf den
Zusammenhang der Wunderliteratur mit dem vorwiegend
rhetorischen Charakter der damaligen Bildung hingewiesen. Eine
vollständige Zusammenstellung der vielen bei Pausanias, Konon,
Palaiphatos, Strabo und Apollodor berichteten Wunder findet
man in dem Buche von H. Günter „Die christliche Legende des
Abendlandes" (1910), woselbst auch (S. 199 ff) die verschiedenen



— 124 —

Definitionen der Legende zusammengestellt sind. Die Namen
Trede und Günter hätten sicherlich neben Wendland, Weinreich
und Traub eine Erwähnung verdient. Wenn F. ferner
behauptet, das von ihm vorgelegte Material sei bisher innerhalb
der neutestamentlichen Forschung so gut wie unbekannt
gewesen (S. 69), so scheint ihm entgangen zu sein, dass F. Weber
in seinem bekannten Buche „Jüdische Theologie auf Grund des

Talmud und verwandter Schriften" 2. Aufl. (1896), S. 300 f. nicht
weniger als zwölf der von F. mitgeteilten Wundergeschichten
kurz anführt.

Gegen A. Drews, den Hauptverteter der „Christusmythe",
macht F. geltend, dass einerseits legendarische Ausschmückungen
eines Lebensbildes noch kein Beweis für die Ungeschichtlichkeit
einer Persönlichkeit sind, andererseits, dass es nicht angehe,
die evangelischen Wunderberichte in Bausch und Bogen als
Legenden anzusprechen. So wenig man die Geschichtlichkeit
eines sagenumwobenen Apollonius von Tyana oder der
Rabbinen, deren Leben die Legende überwuchert hat, im Ernste
bezweifeln könne, ebensowenig lasse sich das Christusbild'restlos

in mythische und legendarische Motive auflösen. Und wenn
es Drews ein „kindisches Verfahren" nennt, aus den
Wundergeschichten des N. Ts. einen „historischen Kern herausschälen
zu wollen", so ist das nur ein Zeichen seiner Unsicherheit in
der neutestamentlichen Quellenkritik. Auf diese schwache
Seite Drews hätte F. mehr hinweisen sollen, und er hätte das

um so besser tun können, als er selbst gegenüber den
evangelischen Wunderberichten einen sehr unbefangenen Standpunkt

einnimmt. Auch ihm gilt es als „selbstverständlich",
dass der grösste Teil derselben Kinder der Legende sind. Für
historisch dagegen hält er solche Wunder, welche sich als
Suggestionswirkungen begreifen lassen, wie etwa die
Dämonenaustreibungen, die Heilung von Lahmen, Blinden und
Taubstummen oder eines Gichtbrüchigen. Zum Beweise dafür,
dass die Suggestion im Altertum tatsächlich eine grosse Rolle
gespielt haben muss, verweist F. auf das Heer von Exorzisten
und Zauberern, welche die alte Welt durchzogen, sowie auf
die Inkubationskuren der Asklopiustempel. Dieselbe Scheidung
der evangelischen Wunderberichte, zu der F. durch innere
Kriterien gekommen ist, hat sich W. Soltau in seiner
Untersuchung „Hat Jesus Wunder getan?" (1903) auf dem Wege der



- 125 —

Literarkritik ergeben. Nach Soltau werden in den ältesten
Quellen nur Suggestions wunder berichtet. F. hat Soltau nicht
benützt; wenn er trotzdem auf anderem Wege zu denselben
Ergebnissen gekommen ist, so ist dies für deren Richtigkeit
ein gutes Zeichen. An sich aber ist jede Behandlung der
Wunderfrage ohne eingehende Berücksichtigung der Quellenkritik

ein Anachronismus, was man bei der Lektüre von F.'s
Buch um so mehr fühlt, als der Verfasser die rabbinischen
Berichte sehr sorgfältig auf ihre Entstehungszeit prüft.

Gegen Schluss seiner Arbeit pflichtet F. der (auch von
A. Deissmann geteilten) Anschauung bei, dass sich das N. T.
gerade durch die Wundergeschichten, die es enthält, als ein
Stück der Literatur und Gedankenwelt der römischen Kaiserzeit

erweise, und dass der historisch gebildete Christ sich
wundern würde, wenn das N. T. keine Wundergeschichte
enthielte. Mit dieser Konstatierung, welche offenbar beschwichtigend

wirken soll, wird aber das eigentliche Problem nur
umschrieben, nicht gelöst. Es bleibt noch immer die Frage
bestehen, wie die Entstehung solcher Legenden psychologisch zu
verstehen sei, ob sie bloss der Unterhaltung oder Erbauung
dienen sollten, oder ob sie tendenziöse Erfindungen seien, die
der jüdischen Messiaserwartung Rechnung tragen und die
heidnischen Heilandsgötter übertrumpfen sollten. Dass die Rücksicht

auf das A. T. eine grosse Rolle gespielt habe, spricht F.
an verschiedenen Stellen aus. Man darf aber dabei nicht
vergessen, dass wir die jüdische Messiaserwartung zur Zeit Jesu nicht
allein aus dem A. T. rekonstruieren dürfen, sondern dass
dieselbe auch viele neue Ideen in sich aufgenommen hatte, die
der späteren Eschatologie und Apokalyptik entstammen. Von
einem abschliessenden Urteil über die Wunderlegende als
literarisches Problem sind wir noch weit entfernt. Es sind dazu, wie
auch F. selbst betont, noch mehrfache Vorarbeiten notwendig.
Eine dieser Vorarbeiten, und wohl eine der brauchbarsten,
stellt die von F. gebotene Sammlung rabbinischer
Wundergeschichten dar, und kein neutestamentlicher Forscher wird
in Zukunft an ihr vorübergehen können.

Bonn. M. Pflanzl.



126

Grisar, Hartmann, S. J. : Luther. IL Band. Freiburg i. Br.?

Herdersche Verlagsbuchhandlung, 1911, 819 S.

Dieser zweite Band des umfangreichen Werkes hat keine
Vorrede. Es wird deshalb auch von ihm gelten, was der
Verfasser im allgemeinen zum ersten Band bemerkt hat: Grisar
will keine neue Lutherbiographie liefern, keine Geschichte der
Entstehung des Protestantismus schreiben, keine theologische
Würdigung der lutherischen Lehre verfassen, sondern Luthers
Seelenleben darstellen. Hierbei will er möglichst Luther selbst

zu Worte kommen lassen, damit niemand dem Verfasser
vorwerfe, er lasse es an der nötigen Objektivität fehlen. Nun hat
aber Luther bekanntlich sehr viel geschrieben, was er entweder
sofort selbst drucken liess, oder was seither andere durch den

Druck aller Welt zugänglich gemacht haben, und sehr viel
gesprochen, was durch Hörer der Nachwelt überliefert worden
ist. Es ist daher nicht überraschend, wenn Grisar dicke Bände
mit Dingen füllen kann, die einen Einblick in Luthers Seelenleben

gestatten. Dabei brauchen theologische Abhandlungen
und Predigten, die überlegt sind, nicht einmal in erster Linie
berücksichtigt zu werden; Gespräche und briefliche
Äusserungen, „ungeschliffene" Kundgebungen der augenblicklichen
Stimmung, eignen sich viel besser zu einer realistischen
Kennzeichnung des Mannes. Wird aber derartiges Material benutzt,
so muss notwendig auch von den Kreisen gesprochen werden,
in denen sich der Reformator bewegte und mit denen er in
freundliche oder feindliche Berührung kam. Sodann lag es nahe,
auch von den Eindrücken zu reden, die Luther auf Gesinnungsgenossen

und Gegner machte und bis auf den heutigen Tag
macht. Es lässt sich erwarten, dass von solcher Seite Urteile
gefällt werden, die drastischer lauten als die verfeinerten
Charakterisierungen moderner akademischer Schriftsteller und die
dem „objektiv" urteilenden Historiker Grisar erlauben, sich
selbst kürzer zu fassen. An überreichem Stoff fehlt es diesem
gleichwohl nicht.

Im ersten Band wurde das „Werden" des Reformators
geschildert. Der vorliegende zweite Band hat den Untertitel
„Auf der Höhe des Lebens". Hier sehen wir also Luther in seiner
vollkommenen Ausbildung. Aber was hat man nun eigentlich
unter dieser Ausbildung zu verstehen? Wer sich bisher nicht



— 127 —

näher mit dem Reformator beschäftigt hat, wird erwarten,
Grisar suche nun namentlich darzustellen, wie sich Luther mit
seiner Rechtfertigungslehre zurechtgefunden und welchen
Einfluss das neue Dogma auf sein Seelenleben, sein Verhalten und
Wirken ausgeübt habe; der vollendete Luther, der „auf der
Höhe des Lebens" steht, sei der von der „Rechtfertigung aus
dem Glauben" beherrschte Luther. Allein der Verfasser kommt
erst in den letzten Abschnitten (S. 727 ff.) auf diesen Gegenstand
zu sprechen, erledigt ihn aber natürlich weniger unter
psychologischem als unter theologischem Gesichtspunkt, indem er
zeigt, wie Luthers ganze Dogmatik von dem neuen Realprinzip
beeinflusst ist. Der vollendete Luther ist dem Verfasser einfach
der vom Papst „abgefallene" Reformator, und es handelt sich
für ihn nun wesentlich darum, den persönlichen Charakter und
die seelischen Zustände des Urhebers der kirchlichen Neuerung
zu beschreiben. Zu diesem Zweck versetzt Grisar den Reformator

in die verschiedenen Situationen, in die ihn der Gang
der Geschichte gebracht hat, und in denen er sich vor seinen
Zeitgenossen nach seiner Art äussern und benehmen konnte.
So war es unerlässlich, auch die Zeitgenossen selbst persönlich
hervortreten und zu Worte kommen zu lassen. Man hat aber
stets im Auge zu behalten, dass Grisar es eigentlich bloss mit
Luthers Persönlichkeit zu tun hat. Er setzt im allgemeinen die
historischen Vorgänge als bekannt voraus und hält sich nicht
an eine chronologische Abfolge der Verhältnisse, in denen sich
Luthers Bild in besonderm Lichte zeigt. In dem einen Kapitel
ist von einer besondern Episode der Reformationsgeschichte,
in einem andern von Luthers sittlichem Charakter, wieder in
einem andern von Luthers UnwTahrhaftigkeit usw. die Rede.
Das verschafft dem Verfasser die Möglichkeit, gewisse
Eigentümlichkeiten des Reformators recht grell zu beleuchten und
immer wieder darauf zurückzukommen.

Der vorliegende Band beginnt mit dem 15. Abschnitt des
ganzen umfangreichen Werkes: Wie stellte sich Luther zu der
neuen Gestaltung der kirchlichen Gemeinschaft, zu den
Säkularisationen, zum Bauernkrieg, zu der Türkengefahr, zum
Deutschtum? Hier Luthers Äusserungen zu psychologischen
Studien zu verwerten, ist deswegen misslich, weil die Äusserungen

doch immer sehr bestimmte Verhältnisse zur Voraussetzung

haben, die genau beschrieben werden sollten ; das aber



— 128 —

würde natürlich zu weit führen. Über Luthers Deutschtum dachte

Döllinger nicht gering ; aber auf sein Urteil ist im vorliegenden
Fall wenig zu geben, denn als er von einer „überwältigenden
Geistesgrösse und wunderbaren Vielseitigkeit" sprach, durch
die Luther „der Mann seiner Zeit und seines Volkes" geworden
sei, stand Döllinger „unter dem Einflüsse seiner persönlichen
Stellung seit dem Vatikanischen Konzil"* und „schmeichelte sich,
eine Wiedervereinigung der christlichen Kirchen ohne und gegen
die römischkatholische Kirche" anbahnen zu köinen (S. 82 f.)
Doch leugnet auch Grisar nicht, dass Luther Eigenschaften
besass, die ihn den Deutschen sympathisch machen mussten,
wie denn dieser auch seinerseits „einfach und kühn" das von
ihm verkündigte Evangelium zur „deutschen Predigt" gemacht
habe. Freilich sei diese Predigt nicht gerade geeignet gewesen,
das Volk zu bessern, wohl aber dazu, die beginnende Spaltung
zu erweitern; denn schon Luther war der Meinung: „Sie [die
Römer] haben allezeit unsere Einfältigkeit missbraucht zu ihrem
Übermut und Tyrannei und heissen uns tolle Deutsche, die sich
äffen und narren lassen" (S. 85). Ganz grundlos ist eine solche
Behauptung heute noch nicht.

Scharfe Äusserungen über die römische Kurie und deren
Anhänger mitzuteilen, findet Grisar auch im folgenden Abschnitt
Gelegenheit. Hier (S. 87—137) handelt er von Luthers Glauben
an die eigene göttliche Sendung. Es gelang* diesem nämlich,
sich in die Stimmung „hineinzudrängen", in der er meinte, „als
Träger himmlischer Mission von oben in besonderer Weise
beschützt und geleitet" zu sein (S. 90). Selbstverständlich nimmt
es der Jesuit im vorliegenden Falle mit Wunder und
Weissagungen strenger, als wenn es sich um die Kanonisation eines
römischen Heiligen handelte. Was Luther als offenkundiges
„Zeichen des Himmels" ansah, ist seinem Kritiker der
„natürlichste und einfachste Vorgang" (S. 120).

Sehr ausführlich handelt Grisar von Luthers „sittlichen
Charakterseiten" (S. 137—265), obwohl diese natürlich in jedem
andern Kapitel wenigstens indirekt auch wieder beleuchtet
werden. Nicht unzweckmässig wird in der Einleitung
hervorgehoben, wie „grosse und wahrhaft von Gott gesendete Männer"
auf ihre Umgebung ethisch reinigend und veredelnd wirken.
In diesen Zusammenhang passt gut die Erörterung des
lutherischen Spruches: „Sündige tapfer, aber tapferer glaube".



— 129 —

Wenn das die Quintessenz der lutherischen Moral ist, so ist
diese freilich zur Förderung guter Sitten nicht geeignet. Aber
es ist doch anzuerkennen, dass Grisar nicht unterlässt, zu
sagen, dass die oft zitierte Äusserung einem Privatbriefe
entnommen ist, den Luther am 1. August 1521 an Melanchthon
aus der Wartburg geschrieben hat, und der nicht einmal
vollständig erhalten ist. Immerhin schreibt Grisar dem paradoxen
Spruche eine die Sittlichkeit Luthers charakterisierende
Bedeutung zu. Der Eifer des Reformators „richtete sich fast
ausschliesslich wider das Papsttum" (S. 175), war aber kein Ringen
nach hervorragender Tugendhöhe, vielmehr eine Nachgiebigkeit
an „die Schwäche". So ist der Leser auf die Tischreden
vorbereitet, in denen sich Luther gehen lässt, wie es die
augenblickliche Stimmung mit sich brachte. Es ist selbstverständlich,
dass Grisar aus „dem erschreckenden Überfluss schmutziger
Redensarten" eine ausreichende Blütenlese mitteilt, genug, um
die Frage anzuregen, wie man auf den Gedanken kommen
konnte, solche Dinge aufzuzeichnen und drucken zu lassen.
Dem Verfasser sind sie ein Beweis des Tiefstandes der
persönlichen Moral Luthers. Zu diesem Beweise bietet ihm sodann
eine Überfülle von Stoff die ausführliche Untersuchung, wie
Luther sich äusserte über die Notwendigkeit des ehelichen
Umgangs, über das „Wunder" freiwilliger und keuscher
Ehelosigkeit, über die Zulässigkeit ausserehelichen Umgangs, die
Polygamie und sexuelle Dinge im allgemeinen. Was die Leute
über Luthers Keuschheit sagten, wird zwar nicht als unbedingt
glaubwürdig hingenommen, aber eben doch mitgeteilt, und, wo
es geht, aus tatsächlichen Dingen hergeleitet und entschuldigt.
Harmloser ist das nach der gleichen Methode behandelte
Kapitel über Luthers Trinksitten (S. 244—265). Die Sache wird
scheinbar ganz unparteiisch behandelt; Luther hat so viel
gearbeitet, dass er unmöglich schon am Morgen betrunken
sein konnte. Allerdings ereignete es sich, dass er bis zum
Erbrechen berauscht war; aber es ist Missverständnis, wenn
eine Äusserung so verstanden wird, als ob das jeden Tag*
vorgekommen sei (S. 250) Besondere Vorliebe hatte Luther für
den hochgeschätzten Südwein „Reinfal" und naumburgisches
Bier.

Diese sittlichen Charakterseiten kommen, wie gesagt, auch
in andern Kapiteln immer wieder zur Sprache. Namentlich ist

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1912. 9



— 130 --
das schon der Fall in Kapitel XXI, das von fürstlichen
Ehesachen handelt. Nicht weniger als 54 Seiten (382—436) werden
allein der Verantwortlichkeit Luthers für die Doppelehe Philipps
von Hessen gewidmet. Die Versuchung, die fatalen Konzessionen
abzuleugnen, bildet einen hübschen Übergang zum Kapitel
„Luther und die Lüge", das wieder 86 Seiten umfasst. Der
Jesuit macht dem Reformator nicht etwa bloss leidenschaftliche
Übertreibung, leichtgläubige Wiederholung falscher Legenden,
böswillige Missdeutungen, sondern auch absichtliche Lügen
zum Vorwurf. Der Umstand, dass Luther über die bisherige
Schätzung der Ehe falsche Dinge ausgesagt haben soll,
rechtfertigt es, auch in diesem Kapitel den lutherischen Äusserungen
über Naturtrieb, Keuschheit, Ehe, Zölibat u. dgl. 41 Seiten zu
widmen. Im Kapitel XXVI „Luthers Kampfweise ein Bild seiner
Seele" (S. 610—668) bietet sich wieder Gelegenheit, auf Luthers
„schmutzige Schimpfreden" zurückzukommen. Da der Leser,
der das Buch bis dahin wenigstens durchgeblättert hat,
hinreichend abgehärtet ist, so dürfen hier die nach unserm
modernen Gefühl ekelhaftesten Äusserungen mitgeteilt werden.
Das geschieht z. B. unter dem besondern Titel „Die
unerfreulichste Würze des Scheltens" S. 641 ff, wo es sich um die
gleichen Dinge handelt, wie S. 187 ff. Natürlich verhehlt Grisar
seinen Abscheu vor den garstigen Äusserungen nicht; allein
er hat Selbstverleugnung genug, da, wo der ursprüngliche
Erzähler oder Schreiber ein gar zu derbes Wort unterdrückt oder
durch ein Zeichen ersetzt hat, erklärend einzutreten, und der
modernen Welt zu sagen, was gemeint war. Zu dieser
unerbittlichen Objektivität des Jesuiten gehört auch, dass er das

„etcsetera", mit dem Luther einmal auf den ehelichen Verkehr
mit seiner Frau anspielt, breit und richtig erläutert. Doch genug!

Grisar hat eine Unmasse von Einzelheiten verwertet ; aber
sein Werk erinnert in verschiedenen Kapiteln an ungeheure
Komposthaufen, zu deren Erstellung das Material auf der
Strasse zusammengescharrt und von abgelegenen Orten
hergeholt worden ist. Auf schöne Form und harmonische Gliederung

achtet man bekanntlich bei solcher Arbeit nicht ; es

kommt wesentlich nur darauf an, dass man keinen Unrat
übersieht und zurücklässt. Wohltuend ist die Lektüre des
vorliegenden Werkes ungefähr in dem nämlichen Grade wie der
Anblick einer Kehrichtmasse. Es soll aber nicht geleugnet



— 131 —

werden, dass sich in dem unschönen Sammelsurium doch auch
immer wieder Stellen finden, wo der Grösse Luthers respektvolle

Anerkennung gezollt wird. Eine solche Stelle sei zum
Schlüsse hier mitgeteilt. Auf S. 610 sagt Grisar:

„Zwischen die Anforderungen des häuslichen Lebens —
von dem S. 508 gesagt war: In seinem häuslichen Leben findet
man infolge der Einfachheit, Genügsamkeit und Arbeitsamkeit,
die er daselbst einzubürgern wusste, die Züge eines anspruchslosen

Familienheimes — verstand er infolge einer ziemlich
geordneten Tageseinteilung die oben (S. 243, 591) betrachteten
vielseitigen und fast übermässigen Arbeiten in langen ermüdenden
Stunden einzuschalten. Opferwilligkeit für die übernommene
Sache, Darangabe von Ruhe und Genuss im Dienst eines wahrhaft

leidenschaftlich verfolgten Zieles, Verzichtleistung selbst
auf dringende Rücksichten der Gesundheit sind nicht leicht in
solchem Masse bei einem andern hervorragenden und begabten
Schriftsteller von öffentlicher geschichtlicher Stellung zu finden.
Der viel aufgesuchte und belästigte Mann, akademischer Lehrer,
unermüdlicher Prediger und Seelsorger zugleich, bewegte
wirklich persönlich das Rad der Zeit. Ohne unerhörte Energie
und ohne glühende und fortreissende Eingenommenheit in der
Tiefe der Seele für den eröffneten Kampf wäre eine solche
Tätigkeit gar nicht zu verstehen."

Dieses Zugeständnis des Jesuiten lässt erkennen, dass sich
über Luthers Seelenleben doch auch viel Grosses und Edles
sagen liesse. E. H.

Gromer, Georg, Dr. theol., Stadtkaplan in Augsburg: Die Laienbeicht

im Mittelalter. Ein Beitrag zu ihrer Geschichte.
München, J. J. Lentnersche Buchhandlung, 1909. 95 Seiten.
Preis M 2. 40.

Die Laienbeichte, von der der Verfasser spricht, ist das
vor einem Laien abgelegte Sündenbekenntnis. Wer die Dogmen
des Trienter Konzils für unfehlbar und verbindlich hält, muss
sich darüber wundern, dass eine solche Beichte in der Kirche
überhaupt jemals aufkommen konnte. Wenn nach Gottes
Offenbarung die Lossprechung eine richterliche Handlung ist, die
nur ein mit der nötigen Jurisdiktion versehener Priester gültig
vollziehen kann, so hat es keinen Sinn, einen Laien zum Beicht-



— 132

vater zu wählen. Allein Gromer ist ein Schüler des Münchener
Kirchenhistorikers Knöpfler und geht mit grosser Unbefangenheit

über das Trienter Konzil hinweg, um sich die Laienbeichte
aus der Entwicklung des kirchlichen Busswesens zu erklären.
Dass in den ersten Jahrhunderten eine individuelle Bussübung
zur Erlangung kirchlicher Sündenvergebung einem Sünder nur
ein einziges Mal im Leben gestattet wurde, dass die Zulassung

zu solcher Busse wie die Taufe begehrt werden musste,
dass die Bussübung jahrelang dauern konnte, dass die
Lossprechung zunächst eine Wiederaufnahme des Pönitenten in die
Kirche war u. dergl., ist dem Verfasser wohl bekannt. Damit
sind Dinge zugegeben, die sich mit der tridentinischen Lehre
von der göttlichen Einsetzung und dem obligatorischen
Charakter der heutigen Ohrenbeichte nicht vertragen. Gromer
erklärt sich das Entstehen der Laienbeichte aus der Busspraxis,
die sich vom 6. Jahrhundert an ausgebildet hat und in den

sog. Bussbüchern normiert ist: hier werden die Sünden und
Laster in langen Verzeichnissen namhaft gemacht und tarif-
mässig mit entsprechenden Busswerken belegt; werden die
Busswerke vorschriftsmässig verrichtet, so gelten die betreffenden

Vergehen als kompensiert. Als ein solches Busswerk wurde
allmählich das Beichten selbst angesehen; dieses war ja eine

Beschämung, die sich der Sünder selbst auferlegte. Eine
Beschämung war aber vorhanden, auch wenn der Sünder nicht
einem Priester, sondern irgend einem Laien oder einer ganzen
Gesellschaft von Laien beichtete. Nachdem die Übung einmal
da war, machten sich die Theologen an die Arbeit, den
sakramentalen Charakter der Laienbeichte zu untersuchen. Die
Dominikaner waren geneigt, auch die Laienbeichte als ein Sakra,
ment zur Erlangung der Sündenvergebung* anzuerkennen, während

die Franziskaner nichts davon wissen w*ollten, dass auch
Laien das Busssakrament spenden könnten. Zur Zeit der
Reformation geriet die Laienbeichte allmählich ausser Übung. Der
Verfasser scheint anzunehmen, dass dazu die Ablehnung der
Lehre vom allgemeinen Priestertum wesentlich mitgewirkt habe.
Es wäre wohl ebenso begründet, zu sagen, dass die tridenti-
nische Beichtlehre notwendig zur Unterdrückung der
Laienbeichte führen musste.

Die vorliegende Schrift ist eine gediegene und lehrreiche
Arbeit. Das „nihil obstat" fehlt auf dem Titelblatt, wie auch das



— 133 —

^imprimatur"-. Ein etwas scharfblickender Zensor fände manchen
Satz, der ein Hindernis zur Erteilung der Druckerlaubnis
bilden könnte. E. H.

Christkatholischer Hauskalender 1912. Basel, Verlag des
Christkatholischen Schriftenlasers. 90 S. 4°. 50 Cts."ò*-

Kalender 1912 für das altkatholische Haus. Schriftleitung:
Pfr. Dr. Otto Steinwachs. 2. Jahrgang. Kempten i. Allgäu
1911, Verlag des Reichsverbandes altkatholischer Jungmannschaften.

XVI, 58 S. 4°. M —. 50.

Die verschiedenen altkatholischen Kalender bieten alljährlich

eine Reihe von reich illustrierten Berichten aus unseren
Bistümern, Geschichten, Denksprüchen und Gedichten. Sie haben
sich längst in den altkatholischen Familien einen ständigen und
wachsenden Leserkreis gesichert, wro sie gern gesehene Gäste
sind. Die Kalender geben in wenig Zügen einen weiten
Einblick in das altkatholische Leben neben mancher Anregung und
Unterhaltung, und können deshalb (weil sie auch geschickt redigiert

sind, ein einfaches, aber geschmackvolles Gewand tragen,
und nur wenig kosten), wie als treue Hausfreunde, so auch als
vorzügliche Propagandabroschüren empfohlen werden.

Ad. Th.

Kopp, Max : Die altkatholische Bewegung der Gegenwart, deren
Ursprung, Entwicklung und Ziel in 50 Fragen und Antworten.
Separatabdruck. 2. erweiterte Auflage. Verlag des
Reichsverbandes altkatholischer Jungmannschaften. Kempten 1912.
199 S. Ml. 65.

Pfarrer Kopp hat uns mit dem vorliegenden Buche eine
sehr wertvolle Gabe beschert. Was er mit dem Buche
bezweckt, hat er bereits im Vorwort zur 1. Auflage betont: in
erster Reihe die reifere Jugend unserer altkatholischen
Gemeinden in fasslicher Weise einzuführen in das Verständnis des
Ursprungs, Wesens und Zieles unserer Bewegung, ihr die hohe
Wichtigkeit derselben klarzumachen und so dazu beizutragen,
dass überzeugte und darum begeisterte, treue und opfermutige



— 134 —

Anhänger unserer Sache heranwachsen, die imstande sind, vor
Freund und Feind Rechenschaft zu geben von ihrem Glauben
und ihrer kirchlichen Stellung, und sich fähig erweisen, erfolgreich

mitzuarbeiten an den grossen Aufgaben, welche das
20. Jahrhundert in religiöser und kirchlicher Beziehung an sie

stellen wird. Weiterhin aber dachte der Verfasser auch an
diejenigen aus dem katholischen Volke, die zwar noch im
römischen Lager sich befinden, aber unbefriedigt sind von dem
Geist, der sie da umweht, weil sie fühlen, dass das nicht mehr
der reine, belebende Geist Christi ist. Ihnen soll die Schrift
ein Mittel sein, das Wesen unserer Kirchengemeinschaft kennen
zu lernen. Die vorliegende 2. Auflage hat nach mancher
Richtung hin (besonders im Hinblick auf die Reformationskirchen

des 16. Jahrhunderts und die Reformkatholiken der
Gegenwart) eine dankenswerte Erweiterung erfahren. Pfarrer
Kopp hat sich seiner Aufgabe in vorzüglicher Weise entledigt.
Er schöpft überall mit grosser Gewissenhaftigkeit aus einwandfreien

Quellen, verarbeitet das Geschöpfte knapp und doch zum
vollen Verständnis ausreichend und bietet es in klarer,
fasslicher Sprache dar. Und nicht zuletzt sei es ihm hoch
eingeschätzt, dass er seinen Ausführungen überall dort, wo nicht
blosse Daten zu geben waren, fern von trockener Katechismusart,

einen wohltuend warmen Ton, den Ton der Überzeugung,
einzuhauchen versteht. Das warme Wort findet leichter den

Weg zum Herzen. — Wir wünschen dem Buche den besten
Erfolg. Wir möchten aber auch, soviel an uns, für das Buch
wärmstens werben. In keinem Hause und in keinem Vereine
fehle es, aber auch in die breitere Öffentlichkeit werde es
getragen — uns bietet es neues Verständnis für unsere Sache,
Aufmunterung, Stärkung, „den anderen" aber Belehrung,
Aufklärung, Entschliessung. Schliesslich gilt von dem Buche, wie
auch von jenen, die seine Gedanken weitertragen, das Wort
Rankes: „Das Grösste, was dem Menschen begegnen kann, ist
es wohl, in der eigenen Sache die allgemeine zu verteidigen."

Wilhelm Schirmer.



135

Marti, Karl, Prof. Dr. : Kurzgefasste Grammatik der biblisch-
aramäischen Sprache, Literatur, Paradigmen, Texte und
Glossar. Zweite, verbesserte Auflage. Berlin, Verlag von
Reuther & Reichard, 1911. 117 und 98 S. 8°. M 4.50, geb.

- M 5. 30.

Die neue Ausgabe dieses praktischen Leitfadens weist gegenüber

der 1896 erschienenen 1. Auflage ganz wesentliche Vorteile

auf. Die Anlage und der Charakter der Grammatik sind
zwar dieselben geblieben ; auch die Zahl der Paragraphen wurde
nicht vermehrt, doch haben fast sämtliche Abschnitte eine
Erweiterung oder Umarbeitung erfahren. Trotz der vielen neuen
Erklärungen und Erläuterungen hat aber der Umfang des Buches
nicht zugenommen ; im Gegenteil, die Seitenzahl des grammatikalischen

Teils ist von 130 auf 112 zurückgegangen, weil einerseits

alles Unwesentliche ausgemerzt wTurde und anderseits
manche Abschnitte mit kleineren Lettern gedruckt sind.
Hauptsächlich diesem Umstände ist es auch zuzuschreiben, dass das
Lehrmittel in seiner neuen Gestalt an Klarheit und Übersichtlichkeit

nicht verloren, sondern noch gewonnen hat. Eine nicht
unwesentliche Erweiterung hat die Übersicht über die Literatur
erfahren. Ebenso weist der zweite Teil des Buches, der Texte
und ein Glossar enthält, eine wertvolle,Bereicherung auf. Den
genau revidierten aramäischen Stücken des Alten Testaments
sind in der neuen Auflage als unpunktierte Stücke das in Ägypten
gefundene und für die jüdische Geschichte wichtige Schreiben
der israelitischen Gemeinde von Elephantine aus dem 5.

vorchristlichen Jahrhundert und die Notiz über die darauf erteilte
Antwort beigefügt. Im Glossar, das ebenfalls eine sorgfältige
Revision und Ergänzung erfahren hat, sind die Formen und
Vokabeln dieser beiden Papyri durch Klammern kenntlich
gemacht.

Wer mit der biblisch - aramäischen Sprache vertraut zu
werden wünscht, braucht sich nun nicht mehr mit veralteten,
unpraktisch angelegten, voluminösen Grammatiken zu quälen,
in Martis vortrefflichem Lehrbuch findet er alles, was zu einer
wissenschaftlichen Kenntnis des Aramäischen notwendig ist. Es
ist nur zu wünschen, dass diese Mustergrammatik, die in
übersichtlicher, leicht fasslicher Weise die Gesetze der Sprache,



— 136 —

sowohl für die Laut- und Formenlehre, als auch für die
Satzlehre darstellt, bald auch in andere Sprachen übersetzt werde.

Kz.

P. Pisani : L'Eglise de Paris et la Révolution, T. IV et
dernier, 1799-1802. Paris, A.Picard, in-12, 1911. Fr 3. 50.

Nos lecteurs connaissent déjà M. le chanoine Pisani et sa
manière d'écrire l'histoire. D'une part, il s'efforce à la
modération, il ne voudrait pas être comparé à un fanatique comme
Rohrbacher ou Darras, et de fait il laisse tomber de sa plume
des concessions qui l'honorent; mais, d'autre part, comme s'il
se repentait d'un mouvement de véracité et de justice, ou comme
s'il craignait que l'Index ne le frappât d'une condamnation tenue
pour infamante, aussitôt il reprend le langage romain accoutumé,

fait de mensonges et d'injures. Tel est le ton, le procédé,,
dont il est impossible de se départir dans l'Eglise ultramontaine
actuelle.

Citons quelques faits. Ayant à parler des constitutionnels,
il se demande d'abord charitablement s'ils sont des élus ou des

réprouvés, des confesseurs de la foi ou « un ramassis de prêtres
indignes, qui, par une insigne fourberie, ont joué une comédie
hypocrite et sacrilège». Puis, cette dernière insinuation, qu'il
sait être mensongère, étant bien formulée, il n'ose pas la
repousser. Il déclare qu'il n'est « ni des uns ni des autres » Et
cependant il concède à la page 156 qu'il y a d'honnêtes
constitutionnels; il en parle honorablement. Mais à la page 157, il
ne craint pas de les déclarer doublement tarés! Il leur jette à

la face les mots schismatiques et apostats, comme s'ils étaient
synonymes et mérités. Il n'en doute pas, tant est pur et orthodoxe

à priori celui qui est avec Rome.

Même tactique envers les jansénistes. « Je ne dirai pas que
tout était mauvais dans le jansénisme», concède M. le chanoine.
Et même il consent à écrire dix-huit lignes assez élogieuses en
leur faveur. Mais, oh! il y a un mais, et quel mais! Tendance
incurable à la chicane, invention d'interprétations alambiquées,
plus de subtilité que de rectitude, etc., tels sont les moindres-
défauts de ces personnages « méfiants, cauteleux, sombres,
atrabilaires » (p. 161). M. Pisani, qui voit en eux des «saints tristes »,



— 137 —

change spirituellement, honnêtement et ultramontainement
l'adjectif de place, et les appelle de «tristes saints».

Discréditer son adversaire, telle est la méthode. M. Pisani
est-il obligé d'écrire en tête de son 1er chapitre: «la liberté
religieuse en 1798», il s'applique aussitôt à prétendre que cette
liberté n'en était pas une, car il y avait des restrictions,
l'obligation de se soumettre aux lois civiles Les lois civiles, quelles
horreurs! Tel est le point de vue de l'auteur. C'est à Rome
seulement et sous la douce et paternelle autorité du « Saint-
Père » que fleurit la liberté des consciences et du culte. C'est

pour démontrer cette thèse fantaisiste que ce volume est écrit.
Il a son utilité, même grande. E. M.

Rostan, E. : Etudes sur la valeur de la Souffrance.
Lausanne, G. Bridel, 1911. 2e édition, Fr 3.

Ce livre s'adresse à tout le monde: car quel est l'homme
qui ne souffre pas, ou qui n'a pas besoin de consoler autour
de lui des personnes qui souffrent? Hélas! nul n'est épargné
en ce monde, ni par la mort, ni par la souffrance. Qu'on le
veuille on non, il faut s'y résigner. Le sage parle mieux encore:
non seulement il prêche et pratique la résignation, il s'efforce
encore de comprendre la souffrance, de l'utiliser et d'en tirer
profit pour lui et pour ceux qu'il aime. Souffrir et réfléchir, et
comprendre, et utiliser, et s'enrichir moralement; sentir les
répercussions morales de la souffrance, mettre en pratique les-

leçons élevées qu'elle nous donne, se faire un trésor de choses
qui pourraient nous appauvrir, se fortifier là où l'on pourrait
se laisser déprimer et abattre, voilà le but à atteindre.

Et ceci regarde non seulement le pasteur, dont la mission
est de consoler les affligés, mais aussi quiconque sent la misère
de ses semblables et éprouve le besoin d'être généreux et
compatissant envers autrui. Certes, cette belle mission n'est pas
toujours facile ; elle est même quelquefois fort difficile. Aussi
faut-il s'aider de toutes les ressources qui nous sont offertes.
Un livre comme celui-ci est précieux. L'auteur, dont la vie a
été courte, mais bien remplie, a beaucoup souffert. Il a parlé
d'expérience. Il a étudié le mal sous tous ses aspects ; il a été
infatigable dans cette tâche pénible; il a forcé la souffrance à



- 138 —

nous livrer ses secrets. Certes il n'a pas remplacé les épines

par les fleurs, mais il nous a appris à nous en faire une

couronne, que nous porterons comme le Christ a porté la sienne.

Et si les lecteurs n'avaient pas le temps de lire tout le

volume, qu'ils lisent du moins la très belle et très substantielle

préface que M. le professeur Ph. Bridel a écrite en tête.
E. M.

Six, K., S. J. : Das Aposteldekret (Act. 15, 28. 29). Seine
Entstehung und Geltung in den ersten vier Jahrhunderten
(Preisschrift). Innsbruck, Felizian Rauch, 1912. XX und 166 S.

K 3. ¦—. (Nr. 5 der Veröffentlichungen des biblisch-patristischen
Seminars zu Innsbruck.)

Das Aposteldekret galt bis in die neueste Zeit als der
„Rocher de Bronze", an dem die traditionelle Auffassung der
Apostelgeschichte scheitern müsse. Seit aber Harnack mit den
Resultaten seiner Forschungen hervorgetreten ist, darf man
nicht bloss wieder im allgemeinen an der Authentizität, der
Einheitlichkeit und Geschichtlichkeit des Buches festhalten,
sondern insbesondere auch den Bericht über den Apostelkonvent
und seinen Erlass als zuverlässig hinnehmen. Indessen sind
damit keineswegs schon alle einschlägigen bibelkritischen Fragen

erledigt. Wohl steht fest, dass der Apostelkonvent eine

Verpflichtung der zum Christentum bekehrten Griechen, die
Beschneidung anzunehmen und das mosaische Gesetz zu
beobachten, bestimmt verneint hat ; aber wie verhält es sich mit
den „notwendigen" Stücken, die diesen Christgläubigen auferlegt

wurden? Bei der Behandlung dieser Frage ist die von
Cod. D überlieferte Textform von eminenter Wichtigkeit. Diese
enthält Apg. 15, 29 das Verbot des „Erstickten" nicht, fügt
aber dafür die „goldene Regel" hinzu: „Was ihr nicht wollt,
dass euch selbst geschieht, dürft ihr keinem andern tun", und

erweitert die Schlussbemerkung : „Wenn ihr euch davor hütet,
so werdet ihr wohltun", mit den Worten : „geleitet vom heiligen
Geist"*. Hält man diese Lesart für die richtige, so ist man
geneigt, das Dekret nicht als Speiseregel, sondern als Sittenregel
aufzufassen. Tatsächlich sah schon Tertullian in dem ganzen
Verbot eine Warnung* vor den drei Kapitalvergehen, die den
Ausschluss aus der kirchlichen Gemeinschaft zur Folge hatten.



— 139 —

Six hat unbedingt recht, wenn er die „goldene Regel" und die
Schlusserweiterung für erbauliche Zutaten aus späterer Zeit
hält. Nicht minder gewiss ist dann aber auch, dass das Dekret
als eine Speiseverordnung anzusehen ist. Eine evidente
Beantwortung* der Frage, ob nach dem ursprünglichen Text von vier
oder nur von drei Stücken gesprochen werde, hält der
Verfasser wenigstens einstweilen noch für unmöglich. Er muss
nämlich mit vielen andern anerkennen, dass mit dem Verbot
des Blutgenusses auch der Genuss des „Erstickten" untersagt
sei und daher das nvuetóv ursprünglich eine an den Rand
geschriebene exegetische Glosse gewesen sein könne. Der Zweck,
den der Apostelkonvent mit seiner Verordnung im Auge hatte,
ist nach Six Apg. 15, 21 angedeutet: da in den gemeinschaftlichen

gottesdienstlichen Versammlungen der Juden- und Heidenchristen

das mosaische Gesetz vorgelesen wurde, sei im Interesse

kirchlicher Eintracht eine amtliche Feststellung, inwiefern
auch Heidenchristen noch an alttestamentliche Vorschriften
gebunden waren, nötig gewesen. Aber zur Ermöglichung der
Tischgemeinschaft zwischen Juden- und Heidenchristen wurden
nach Six die drei, bezw. vier Verpflichtungen den
Heidenchristen nicht auferlegt; eine solche sei zur Zeit des sog. Apostelkonzils

noch gar nicht durchführbar gewesen. Diese Behauptung

halten wir nicht für begründet. „Einige Tage" nach der
Rückkehr von Jerusalem begab sich Paulus auf die zweite
grosse Missionsreise (Apg. 15, 36), auf welcher er z. B. in
Korinth (I. Kor. 11, 23) die eucharistische Feier einführte.
Diese bildete den Höhepunkt und Abschluss eines Mahles, bei
welchem Paulus auf die Tischgemeinschaft grosses Gewicht
legte (V. 22). Von einer Abendmahlsgemeinschaft ohne
Tischgemeinschaft konnte keine Rede sein. In Korinth wurde diese
Gemeinschaft weniger durch jüdische Vorurteile als durch den
Gegensatz von reich und arm gefährdet. Anders verhielt es
sich allerdings in den galatischen Gemeinden; aber auch hier
meinte selbst Petrus doch eigentlich berechtigt zu sein, mit
den Heidenchristen Tischgemeinschaft zu pflegen; er änderte
sein Verhalten nicht aus prinzipiellen Gründen, sondern weil
er sich durch jüdische Fanatiker einschüchtern und zur
Heuchelei verleiten liess (Gal. 2, 11 ff.). Der Verfasser gibt zu
wenig zu, wenn er S. 76 bemerkt: „Der ganze Streitfall zeigt,
dass sich die Gesetzesfrage bereits in einem fortgeschritteneren



- 140 —

Stadium befand, da man schon, allerdings erst nur ganz
vorsichtig, an der weiteren Frage rührte, ob denn ein Jude sich
über das Gesetz hinwegsetzen dürfe." Die weitere Frage war
vielmehr die, ob ein Judenchrist mit Rücksicht auf mosaische
Vorschriften die Tischgemeinschaft und Abendmahlsgemeinschaft

mit Heidenchristen aufheben dürfe. Die „Heuchelei"1 des

Petrus bestand darin, dass er im Widerspruch mit seinem eigenen

Verhalten diese Frage zu bejahen schien. Das Aposteldekret
hatte nicht bloss den Zweck, den Judenchristen die beruhigende
Gewissheit zu verschaffen, dass ja doch auch die Heidenchristen
das mosaische Gesetz nicht völlig ausser acht liessen, sondern
es sollte die Kirchengemeinschaft zwischen Juden- und
Heidenchristen besiegeln. Es soll jedoch nicht geleugnet wrerden, dass
die vorliegende Schrift eine sehr gelehrte und beachtenswerte
Arbeit ist. E. H.

Zur Auseinandersetzung mit Jatho. 1. Die Hauptsache im
Christentum. Von Pfarrer D. Erich Fœrster. 2. Brauchen
wir Dogmen? Von Pfarrer Johannes Kübel. 3. Sollen wir
in der Kirche bleiben? Von Pfarrer Lie. Otto Zurhellen.
Verlag Mor. Diesterweg, Frankfurt a. M., 1912. 70 S. Geh.
M 1. 20.

Unsere Zeit ist eine gärende, suchende Zeit. Und auch
die Tausende um Jatho sind Suchende. Sind sie auf rechter
Fährte? Manche Antwort ist bereits darauf erfolgt, bejahend
oder verneinend, je nach Farbe und Richtung* derjenigen, die
das Wort zur Sache ergriffen haben. In den hier vorliegenden
Vorträgen wenden sich die Vortragenden „nicht gegen den
alten Glauben", sondern sie suchen „den modernen Menschen
zu dienen und in ihren Hörern neues Vertrauen auf die Kraft
des Evangeliums, neues Verständnis für die Aufgaben der
Kirche zu wecken" (Vorwort). Fœrster erklärt für die Hauptsache

im Christentum christliche Frömmigkeit, Glauben an
Jesus oder Nachfolge Jesu. Kübel erklärt : Wir erleben die
Gewalt Jesu Christi jeden Tag* an unserm Herzen — aber die

Art, auf die das kirchliche Dogma den Kern seines Wesens,
das Geheimnis seiner Persönlichkeit deutet, geht über den
Rahmen dessen hinaus, das sich menschlich erleben und
geschichtlich feststellen lässt. Zurhellen resolviert: Wir bleiben



— 141 —

in der gegenwärtigen Kirche, um der Kirche der Zukunft
willen, weil wir nur in der Kirche unseres Volkes, die uns
geboren hat, kämpfen und arbeiten können für das Ideal einer
wahrhaft protestantischen, wahrhaft weiten und freien Kirche.
— Aus diesen Richtlinien ergibt sich die Stellung der Vortragenden

zu Jatho. Wir aber fragen wieder : Sind die Suchenden
um Jatho auf rechter Fährte? Viele, ernste Stimmen sagen:
nein Es ist ein schwerer, heisser Streit. Aus dem 1. Korinther-
briefe aber tönt das Wort herüber : Einen anderen Grund kann
niemand legen, als den, der gelegt ist, welcher ist Christus Jesus

W. Sch.

Kurze Notizen.
Professor Barth (Bern) erstattet im Namen des evangelischreformierten

Synodalrates „Bericht über das religiöse, sittliche
und kirchliche Leben der bernischen (evangelisch-reformierten)
Landeskirche in den Jahren 1906—1909 (Bern bei Stampili & Cie.
1911)". Er bemerkt nach ernsten Bedenken über die „schweizerische

Festsucht", der gegenüber „sich von vielen Seiten
immer dringender der Ruf nach Einschränkung erhebt", auf
Seite 36: „Aber hat denn nicht auch die christliche Kirche
ihre Festtage, durch welche sie dem Festbedürfnis der Leute
entgegenkommt? Gewiss; aber unsere Festtage tragen zu wenig
festliches Gepräge und heben sich zu wenig von den gewöhnlichen

Sonntagen ab. Es hängt dies vielleicht mit der Sitte
zur Zeit unserer Reformatoren zusammen, welche alle Feste aus-
schloss, weil sie in der heiligen Schrift nicht ausdrücklich
geboten seien. Es fehlt uns an sinnigen Gebräuchen, welche die
Bedeutung der christlichen Feste erläutern würden; einzig der
Weihnachtsbaum hat sich mehr und mehr eingebürgert und
symbolische Bedeutung* gewonnen. Der Gegensatz zur
katholischen Praxis hat bei uns eine etwras nüchterne,
prosaische Art der Festfeier hervorgerufen, bei der manches Gemüt
unbefriedigt bleibt.11 Ad. Th.

Der Fall Duchesne. — Der hervorragendste
Kirchenhistoriker französischer Zunge ist gegenwärtig ohne Zweifel
der Vorsteher der „Ecole Française" in Rom, Monseigneur
L- Duchesne. Er gehört seit 1900 zu den päpstlichen Proto-



— 142 —

notaren und durfte daher als rechtgläubiger Vertreter
theologischer Wissenschaft angesehen werden. Diesen Ruf hat
er nun mit seiner „Geschichte der alten Kirche" eingebüsst.
Nachdem das umfangreiche und gelehrte Werk ins
Italienische übersetzt war, entdeckte man in Rom, dass es mit
den korrekten päpstlichen Anschauungen in bedenklichem
Widerspruch stehe. Tritt ein solcher Fall ein, so ist es sonst
Sache der Indexkongregation, das Werk zu verbieten. Handelt
es sich darum, gleichzeitig auch den Verfasser zu verurteilen,
so schreitet das „heilige Offizium" ein, wde das gegenüber Loisy
geschehen ist. Im vorliegenden Falle hat sich die Konsistorial-
kongregation der Sache angenommen. Diese Behörde hat
insbesondere die Aufgabe, die Amtsführung der Bischöfe zu
überwachen und die Saumseligen unter ihnen an ihre Pflicht zu
erinnern. Sie hat sich veranlasst gesehen, am 1. Sept. 1911

durch ihren Sekretär, Kardinal De Lai, ein Zirkular an die
italienischen Bischöfe zu erlassen, das in den offiziellen „Acta
Apostolicce Sedis"- vom 10. November veröffentlicht worden ist
und folgenden Wortlaut hat:

„Es ist zur Kenntnis des heiligen Stuhles gelangt, dass in
einem Seminar das Werk „Storia della Chiesa Antica" von
Duchesne eingeführt und, wenn nicht als Lehrbuch, doch als
Nachschlagebuch in die Hände der Zöglinge gelegt worden ist.

„Wenn auf das geachtet worden wäre, was jüngst in einer
Polemik die Herausgeber des Werkes selbst zugestehen mussten,

dass es nämlich ein Werk „für die Gelehrten, für Leute

grosser Bildung, nicht aber in den Seminarien zu verbreiten sei",
so hätte man bei der Zulassung dieses Werkes wohl grössere
Vorsicht walten lassen.

„Aber abgesehen von diesem Bekenntnis der an der
Publikation Beteiligten, muss ich ein viel wichtigeres Urteil zur
Kenntnis der hochwürdigsten Diözesanbischöfe bringen. Da
ein Zweifel bestand, ob die „Storia della Chiesa Antica" von
Duchesne in den Seminarien zugelassen oder wenigstens
geduldet werden könne, holte ich, wie das meine Pflicht war,
das Gutachten kompetenter Ratgeber ein, die der jüngsten
Polemik ganz fern stehen und in ihrem Urteil höchst massvoll
sind: ihre Meinung lautete durchaus verneinend. Durch
überlegtes und fortgesetztes Verschweigen — übrigens vom
Verfasser selbst zugegeben —, bisweilen in Sachen von grösster



— 143 —

Wichtigkeit, besonders wenn diese auf das Übernatürliche
Bezug haben, durch den Zweifel, mit dem er andere Dinge
behandelt, oder durch die Art, wie er sie auslegt, gibt er nicht
bloss den wahren Begriff der Kirche nicht, sondern er fälscht
und entstellt ihn in enormem Masse, indem er die Kirche als
der übernatürlichen Gnadengaben, auf die sie sich gründet
und ohne die sie nicht zu erklären ist, beraubt darstellt.

„Es kommt hinzu der Abschnitt über die Märtyrer, von
denen er nicht bloss eine grosse Zahl verschwinden lässt,
sondern die er beinahe als Fanatiker darstellt und so ein wichtiges

Argument erschüttert, das von ihrem übernatürlichen
Heroismus zugunsten des Glaubens hergenommen werden
konnte. Gleichzeitig aber erscheinen umgekehrt die Verfolger
als geniale Männer, die durch ein grosses politisches Ideal zu
Verfolgungen bewogen worden sind.

„Die Väter der Kirche sogar, diese wahren Leuchten der
Menschheit, gehen aus dieser Geschichte verkleinert, in
einzelnen Fällen vernichtet hervor. Die gewaltigen Kämpfe für
den Glauben gegen die Ketzer werden gerne beinahe als
spitzfindige Zänkereien dargestellt, die ihren Ursprung in
Missverständnissen hatten, welche man leicht hätte schlichten können,
gleich als ob nicht ganz wesentliche Differenzen zwischen dem
Glauben der Kirchenväter und dem eines Arius und anderer
vorhanden gewesen wären. Und nicht minder entstellt erscheinen

viele andere Punkte von entscheidender Wichtigkeit, so
der von der Verehrung der allerseligsten Jungfrau, von der
Stellung der römischen Kirche, von der Einheit der Kirche usw.
Daher wurde die Lektüre dieser Geschichte als höchst gefährlich,

stellenweise auch als verderblich erachtet, und so ist deren
Einführung in den Seminarien, auch einfach als Nachschlagebuch,

absolut zu verbieten.
„Nachdem die Angelegenheit dem hl. Vater vorgetragen

war, hat Se. Heiligkeit dieses Gutachten vollkommen bestätigt
und mir aufgetragen, es den Bischöfen Italiens in geeigneter
Weise mitzuteilen, was ich mit gegenwärtigem Schreiben tue."

So weit der merkwürdige Erlass. Wir fragen uns, ob die
italienische Übersetzung Dinge enthalte, die im französischen
Original nicht stehen, oder ob die Übersetzung eine absichtliche
Umgestaltung des Originals sei. Das wird kaum anzunehmen
sein. Duchesne, der des Italienischen vollkommen mächtig ist



— 144 —

und die Übersetzung erlaubt hat, würde sich doch gewiss gegen
eine Verfälschung seines Werkes gewehrt haben, zumal er
wissen konnte, dass nun die bedenklichen Abschnitte der
Aufmerksamkeit seiner römischen Kollegen nicht mehr entgehen
werden. Es scheint, dass Rom der Ansicht ist, das Werk werde
den französischen Priesteramtskandidaten nicht schaden. E. H.

Eingegangene Bücher.
(Besprechung vorbehalten.)

Beuningen, Fr. van, Die Enthüllung der Zukunft durch den Herrn
Jesum Christum, genannt : Die Offenbarung St. Johannis. Riga
1911. Verlag Georg Neuner.

Seeberg, R., System der Ethik im Grundriss. Leipzig, Deichert.
Gemeindeabende, Vortragsstoff f. 20 Gem.-Abde. Gr-Salze, Strien.
Paulus, N., Protestantismus und Toleranz im 16. Jahrhundert.

Freiburg i. B., Herder.
P'euerstein, 0., Sozialdemokratie und Weltgericht. Lorch, Rohm.

Hamm, Fr., Die Schönheit der katholischen Moral. Gladbach,
Volksvereinsverlag.

Nippold, F., Führende Persönlichkeiten zur Zeit der Gründung*
des Deutschen Reiches. Berlin, Sigismund.

Haase, F., Begriff und Aufgabe der Dogmengeschichte. Breslau,
Gcerlich & Coch.

Oman, J., The church and the divine order. London, New York,
Hodder and Stoughton.

Kirsch, P. A., Katholisch nicht päpstlich Bonn, Georgi.
Fiebig, P., Rabbinische Wundergeschichten des neutestamentlichen

Zeitalters. Bonn, A. Marcus & E. Weber.
Fiebig, P., Antike Wundergeschichten. Bonn, A.Marcus & E.Weber.
Scesan, V., Kirche und Staat im römisch-byzantinischen Reiche.

Czernowitz, Bukowinaer Vereinsdruckerei.
Luzzatti, L., Freiheit des Gewissens und Wissens ; Studien zur

Trennung von Staat und Kirche. Leipzig, Duncker & Humblot.
Ehlers, Rudolph, Lebensbild eines evangelischen Theologen aus

seinen Briefen. Frankfurt, Diesterweg.
Dibelius,F., Das Abendmahl, eine Untersuchung über die Anfänge

der christlichen Religion. Leipzig, Hinrichs.
Druck von Stämpfli & Cie. in Bern.


	Bibliographie

