Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)
Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 120 —

BIBLIOGRAPHIE.

ArTHO, Eugen: Et exspeeto... Roman eines Priesters. Verlag
Bachmann-Gruner, Zirich 1911. 393 S.

Auf dem Hintergrunde der kirchenpolitischen Kéampfe der
letzten Jahre in Frankreich spielt sich der Roman eines jungen
Priesters ab. Durch seine Mutter, die im stillen eine Anhén-
gerin Emanuel Swedenborgs war, ward er auf dessen Lehren
hingewiesen. Indem er sich allmihlich mehr und mehr in sie
vertiefte, kam er in Zwiespalt mit seiner Kirche. Ir fragte
sich zuletzt: ,Ist die katholische Kirche noch eine Fiihrerin
der Kulturwelt? Schafft sie noch Werte fiir das Kulturleben?
Erobert sie auch nur einen Posten, den die Wissenschaft, die
ernste, gewonnen hat, zuriick? Den Glauben, den sie verlangt,
empfingt sie einzig noch von den Unwissenden. Bei den an-
dern ist die kirchliche Treue nur eine Flucht hinter unver-
standene Bekenntnisse, die als hohe Damme die Flut religioser
Ratlosigkeit fernehalten. Und diese Didmme werden durch An-
pflanzung von Blumen schéner Formen und schéner Worte be-
kleidet . . . Wohin wir blicken, die suchenden Geister sind mit
dem zu Ende, was heute in Rom als Wahrheit gilt. Mit heissen
Herzen warten sie auf eine Losung, die von tausend schweren
Fragen Erloésung bringt . ..“ Dem jungen Priester kam die Er-
16sung aus den Lehren Swedenborgs. Es kam, wie es kommen
musste: er wurde der Begriinder und erste Pfarrer einer Ge-
meinde der ,Neuen christlichen Kirche“ in seinem Seelsorgs-
orte. Das Ganze ist eine ernste Sache. Es liest sich nicht wie
ein Roman, sondern wie ein Stiick kampferfillter Kirchen-
geschichte. An einen Roman klingt es leise an, wenn wir gegen
Schluss erfahren, dass der junge Prediger im Begriffe steht,
mit einem geliebten Méadchen den Bund fiirs Leben zu schliessen..
Wer leichte Lektiire liebt, der lasse das Buch liegen. Kontem-
plativen Gemiitern aber hat es manches zu sagen. W. SCH.



Fiesie, Paul, Lic. theol.: Jiidische Wundergeschichten des neu-
testamentlichen Zeitalters. FEin Beitrag zum Streit um die

»,Christusmythe“. VIII und 108 S. Tibingen (Mohr) 1911.
Geh. M 2.

Die Wunder, welche in den Evangelien von dem Stifter
des Christentums berichtet werden, hat bereits Celsus mit dem
Hinweis darauf zu entkraften gesucht, dass dieselben Wunder
auch von Gauklern und Goéten erzihlt wiirden, ohne dass man
sie deshalb fiir gottliche Wesen hielte. Celsus hat in der neueren
Exegese seine Auferstehung gefeiert. D. F. Strauss hat auf die
evangelischen Wunder abermals den Begriff des Mythus an-
gewendet und ist tliber Celsus nur insoweit hinausgegangen,
als er die neutestamentliche Quellenkritik begriindete und da-
durch fir die Einfilhrung des Mythus Raum schaffte. Auf den
Bahnen von Strauss wandelt die liberale Exegese bis auf den
heutigen Tag, soviel Modifikationen sie auch an seinem Erbe
vorgenommen hat. So wurde der Begriff des Mythus aus-
schliesslich auch auf Gottergeschichten beschriankt und davon
die Legende als besondere literarische Gattung unterschieden.
Ihre Vollendung aber hat die Strausssche Mythentheorie erst
durch die vergleichende Religionswissenschaft gefunden, welche
zu zeigen versucht, dass derselbe Wunderglaube und dieselben
Mythen- und Legendenmotive, die im Neuen Testament uns
entgegentreten, zum Gemeingut der ganzen alten Welt gehoren.
Aus Babylonien und Aegypten, aus Indien und Persien, sowie
aus den Lindern der hellenistischen Oikumene sind Parallelen
zu den neutestamentlichen Wunderberichten zusammengetragen
worden. Mit grosstem Eifer begann man auch die jidischen
Pseudepigraphen aus dem Zeitalter Christi, die allmihlich
wieder ans Licht gezogen wurden, fiir die neutestamentliche
Wissenschaft fruchtbar zu machen, withrend die rabbinische
Literatur, die in Mischna und Talmud auf uns gekommen ist,

ur ganz wenig herangezogen wurde. Offenbar hdngt dies mit
~ den grossen sprachlichen und exegetischen Schwierigkeiten zu-
Sammen, mit denen das Studium dieser Literatur verbunden
i8¢, und die nur von einem Fachmann iiberwunden werden
kénnen. Und doch muss auch diese Literatur, wenn wir das
Neue Testament aus der Gedankenwelt seiner Entstehungszeit
heraus begreifen wollen, zu Worte kommen.



— 122 —

Unter den Kennern der rabbinischen Literatur, welche
dieses Gebiet fir die neutestamentliche Wissenschaft zu er-
schliessen suchen, nimmt Fiebig eine hervorragende Stelle ein.
Durch deutsche Ubersetzungen hat er, um von kleineren Ver-
offentlichungen zu schweigen, die Mischnatraktate ,Joma“,
,Pirque’ aboth“ und ,Berachoth“ weiteren Kreisen zuganglich
gemacht, und seine Schriften ,Der Menschensohn® (1901) und
,Altjidische Gleichnisse und die Gleichnisse Jesu“ (1904) wird
jedermann beriicksichtigen miissen, der in Zukunft mit diesen
Problemen sich beschéftigen wird. Die neue Schrift stellt sich
den fritheren, sowohl was die Arbeitsweise als die Aktualitit
des Inhaltes betrifft, wiirdig an die Seite. Den Kern derselben
bilden dreiundzwanzig Wundergeschichten, von denen neun-
zehn der rabbinischen Literatur und vier den bekannten jiidi-
schen Schriftstellern Philo und Josephus entnommen sind. Die
Ubersetzung schliesst sich enge an den Urtext an und diirfte
das Original vollstindig ersetzen. Dem Verstindnis hilft der
Verfasser teils durch erginzende Zugaben zum Texte nach,
die stets als solche gekennzeichnet werden, teils durch kurze
Anmerkungen, die unter den Text gesetzt sind. Auch die Ent-
stehungszeit der einzelnen Wundergeschichten wird an der
Hand der Strackschen ,Einleitung in den Talmud“ gewissen-
haft angegeben. Mehrere Geschichten werden ferner in ver-
schiedenen Rezensionen mitgeteilt und dabei interessante Beob-
achtungen iiber die Uberlieferungsgeschichte gemacht. Dem
Inhalte nach handelt es sich um Strafwunder, Regenwunder,
wunderbare Heilungen und Brotspenden, Totenerweckungen,
Voraussagen und Vorzeichen, um Stimmen vom Himmel, von
Wundern begleitete Martyrien, Stillung des Sturmes, Wieder-
erlangung einer Perle und um die Heilung von Besessenen. Die
sachlichen und formellen Analogien zu den neutestamentlichen
Wundergeschichten hebt F. im Anschluss an die einzelnen Texte
hervor; er verschweigt aber auch die Verschiedenheiten nicht.

So energisch nun auch F. die Forderung erhebt, dass das
rabbinische Material zur Beurteilung der evangelischen Wunder-
berichte in viel héherem Masse herangezogen werden miisse,
als es bisher geschehen ist, so will er damit doch der Bedeutung
des hellenistischen Wunderglaubens fiir unsere Frage in keiner
Weise Abbruch tun. Er selbst weist speziell auf die grossen
Ahnlichkeiten hin, welche zwischen der von Philostrat ver-



— 123 —

fassten Biographie des Apollonius von Tyana und den Evan-
gelien bestehen, wobei er eine direkte Abhéngigkeit des Philo-
strat von den Evangelien in Abrede stellt. Vermissen mag
man eine Erwahnung des in einem Bruchstiick erhaltenen
Wunderbuches, das dem Nikolaus von Damaskus, dem Volks-
und Zeitgenossen Herodes d. Gr. zugeschrieben wird. Dieses
Wunderbuch berichtet allerlei Kuriosititen und Wunder nach
dem Vorbilde eines Kallimachus oder Antigonus von Karystus
und zeigt neben dem zweiten Makkabderbuch am besten, wie
sehr auch das Judentum unter dem Banne des Hellenismus
stand. Wiederholt kann man in den mitgeteilten Texten die
Beobachtung machen, dass die Wundertiter und deren Publikum
zuversichtlich an das Eintreffen des Wunders glauben, das ge-
schehen soll. Die Folgerung, die sich daraus fiir das Leben
Jesu ergibt, fasst F. in die Worte zusammen: ,Man traute eben
Jesus gerade das zu, was die damaligen Juden ihren Rabbinen
zutrauten. Auch Jesus selbst traute sich dies zu, ebenso wie
die Rabbinen es sich zutrauten. Hier wie dort bewegen wir
uns in demselben Milieu der Anschauungsweise“ (S. 3b). Hier
hiitte darauf verwiesen werden konnen, dass auch im Helle-
nismus der Glaube als Voraussetzung des Wunders galt; einige
Belegstellen dafiir hat R. Heim zum Beginn seiner Schrift,
Incantamenta magica greca latina (1893), zusammengestellt.
Wenn ferner in der elften Wundergeschichte der Rabbi "Ell’azar
ben Dama im Namen Jesu geheilt wird, so hitten zu dieser
im ersten Augenblick etwas befremdlichen Verwendung des
Namens Jesu zwei ihnliche Beispiele angefiihrt werden kénnen,
die sich bei R. Wiinsch ,Antike Fluchtafeln“ (1907) S. 6 finden,
wihrend iiber den Namenaberglauben tiberhaupt die Schrift
von W. Heitmiiller ,Im Namen Jesu“ (1903) Aufschluss gibt.
Die hellenistischen Parallelen zu den evangelischen
Wunderberichten hat bis jetzt am vollstindigsten Th. Trede
in seinem Buche ,Wunderglaube im Heidentum und in der
alten Kirche“ (1901) bearbeitet und wohl als erster auf den
Zusammenhang der Wunderliteratur mit dem vorwiegend rhe-
torischen Charakter der damaligen Bildung hingewiesen. Eine
vollstindige Zusammenstellung der vielen bei Pausanias, Konon,
Palaiphatos, Strabo und Apollodor berichteten Wunder findet
man in dem Buche von H. Giinter ,Die christliche Legende des
Abendlandes“ (1910), woselbst auch (S. 1991f) die verschiedenen



~— 124 —

Definitionen der Legende zusammengestellt sind. Die Namen
Trede und Giinter héiitten sicherlich neben Wendland, Weinreich
und Traub eine Erwihnung verdient. Wenn F. ferner be-
hauptet, das von ihm vorgelegte Material sei bisher innerhalb
der neutestamentlichen Forschung so gut wie unbekannt ge-
wesen (S. 69), so scheint ihm entgangen zu sein, dass F. Weber
in seinem bekannten Buche ,Jidische Theologie auf Grund des
Talmud und verwandter Schriften“ 2. Aufl. (1896), S. 300 {. nicht
weniger als zwolf der von F. mitgeteilten Wundergeschichten
kurz antiihrt.

Gegen A. Drews, den Hauptverteter der ,Christusmythe“,
macht F. geltend, dass einerseits legendarische Ausschmiickungen
eines Lebensbildes noch kein Beweis fiir die Ungeschichtlichkeit
einer Personlichkeit sind, andererseits, dass es nicht angehe,
die evangelischen Wunderberichte in Bausch und Bogen als
Legenden anzusprechen. So wenig man die Geschichtlichkeit
eines sagenumwobenen Apollonius von Tyana oder der Rab-
binen, deren L.eben die Legende tiberwuchert hat, im Ernste
bezweifeln konne, ebensowenig lasse sich das Christusbild rest-
los in mythische und legendarische Motive auflosen. Und wenn
es Drews ein ,kindisches Verfahren“ nennt, aus den Wunder-
geschichten des N. Ts, einen ,historischen Kern herausschélen
zu wollen“, so ist das nur ein Zeichen seiner Unsicherheit in
der neutestamentlichen Quellenkritik. Auf diese schwache
Seite Drews hétte F. mehr hinweisen sollen, und er héatte das
um so besser tun konnen, als er selbst gegeniiber den evan-
gelischen Wunderberichten einen sehr unbefangenen Stand-
punkt einnimmt. Auch ihm gilt es als ,selbstverstindlich®,
dass der grosste Teil derselben Kinder der Legende sind. Fiir
historisch dagegen hilt er solche Wunder, welche sich als
Suggestionswirkungen begreifen lassen, wie etwa die Di-
monenaustreibungen, die Heilung von Lahmen, Blinden und
Taubstummen oder eines Gichtbriichigen. Zum Beweise dafir,
dass die Suggestion im Altertum tatsichlich eine grosse Rolle
gespielt haben muss, verweist F. auf das Heer von Exorzisten
und Zauberern, welche die alte Welt durchzogen, sowie auf
die Inkubationskuren der Asklopiustempel. Dieselbe Scheidung
der evangelischen Wunderberichte, zu der F. durch innere
Kriterien gekommen ist, hat sich W. Soltau in seiner Unter-
suchung ,Hat Jesus Wunder getan ?“ (1903) auf dem Wege der



1256 —

Literarkritik ergeben. Nach Soltau werden in den iltesten
Quellen nur Suggestionswunder berichtet. F. hat Soltau nicht
beniitzt; wenn er trotzdem auf anderem Wege zu denselben
Ergebnissen gekommen ist, so ist dies fiir deren Richtigkeit
ein gutes Zeichen. An sich aber ist jede Behandlung der
Wunderfrage ohne eingehende Beriicksichtigung der Quellen-
kritik ein Anachronismus, was man bei der Lektiire von F.’s
Buch um so mehr fiihlt, als der Verfasser die rabbinischen
Berichte sehr sorgfiltig auf ihre Entstehungszeit priift.

Gegen Schluss seiner Arbeit pflichtet F. der (auch von
A. Deissmann geteilten) Anschauung bei, dass sich das N. T.
gerade durch die Wundergeschichten, die es enthilt, als ein
Stiick der Literatur und Gedankenwelt der romischen Kaiser-
zeit erweise, und dass der historisch gebildete Christ sich
wundern wiirde, wenn das N. T. keine Wundergeschichte ent-
hielte. Mit dieser Konstatierung, welche offenbar beschwich-
tigend wirken soll, wird aber das eigentliche Problem nur um-
schrieben, nicht gelost. Es bleibt noch immer die Frage be-
stehen, wie die Entstehung solcher Legenden psychologisch zu
verstehen sei, ob sie bloss der Unterhaltung oder Erbauung
dienen sollten, oder ob sie tendenziése Erfindungen seien, die
der judischen Messiaserwartung Rechnung tragen und die heid-
nischen Heilandsgotter iibertrumpfen sollten. Dass die Riick-
sicht auf das A. T. eine grosse Rolle gespielt habe, spricht F.
an verschiedenen Stellen aus. Man darf aber dabei nicht ver-
gessen, dass wir die jidische Messiaserwartung zur Zeit Jesu nicht
allein aus dem A. T. rekonstruieren diirfen, sondern dass die-
selbe auch viele neue Ideen in sich aufgenommen hatte, die
der spateren Eschatologie und Apokalyptik entstammen. Von
einem abschliessenden Urteil iiber die Wunderlegende als lite-
rarisches Problem sind wir noch weit entfernt. Es sind dazu, wie
auch F. selbst betont, noch mehrfache Vorarbeiten notwendig.
Eine dieser Vorarbeiten, und wohl eine der brauchbarsten,
stellt die von F. gebotene Sammlung rabbinischer Wunder-
geschichten dar, und kein neutestamentlicher Forscher wird
in Zukunft an ihr voriibergehen kénnen.

Bonn. M. PFLANZL.



— 126 —

GRrISAR, Hartmann, S. J.: Luther. II. Band. Freiburg i. Br,,
Herdersche Verlagsbuchhandlung, 1911, 819 S.

Dieser zweite Band des umfangreichen Werkes hat keine
Vorrede. Es wird deshalb auch von ihm gelten, was der Ver-
fasser im allgemeinen zum ersten Band bemerkt hat: Grisar
will keine neue Lutherbiographie liefern, keine Geschichte der
Entstehung des Protestantismus schreiben, keine theologische
Wiirdigung der lutherischen Lehre verfassen, sondern Luthers
Seelenleben darstellen. Hierbei will er moéglichst Luther selbst
zu Worte kommen lassen, damit niemand dem Verfasser vor-
werfe, er lasse es an der notigen Objektivitat fehlen. Nun hat
aber Luther bekanntlich sehr viel geschrieben, was er entweder
sofort selbst drucken liess, oder was seither andere durch den
Druck aller Welt zugénglich gemacht haben, und sehr viel ge-
sprochen, was durch Hoérer der Nachwelt tiberliefert worden
ist. Es ist daher nicht iiberraschend, wenn Grisar dicke Béinde
mit Dingen fiillen kann, die einen Einblick in Luthers Seelen-
leben gestatten. Dabei brauchen theologische Abhandlungen
und Predigten, die iiberlegt sind, nicht einmal in erster Linie
beriicksichtigt zu werden; Gespriche und briefliche Ausse-
rungen, ,ungeschliffene“ Kundgebungen der augenblicklichen
Stimmung, eignen sich viel besser zu einer realistischen Kenn-
zeichnung des Mannes. Wird aber derartiges Material benutzt,
so muss notwendig auch von den Kreisen gesprochen werden,
in denen sich der Reformator bewegte und mit denen er in
freundliche oder feindliche Beriihrung kam. Sodann lag es nahe,
auch von den Eindriicken zu reden, die Luther auf Gesinnungs-
genossen und Gegner machte und bis auf den heutigen Tag
macht. Es ldsst sich erwarten, dass von solcher Seite Urteile
gefillt werden, die drastischer lauten als die verfeinerten Cha-
rakterisierungen moderner akademischer Schriftsteller und die
dem ,objektiv* urteilenden Historiker Grisar erlauben, sich
selbst kiirzer zu fassen. An iiberreichem Stoff fehlt es diesem
gleichwohl nicht.

Im ersten Band wurde das , Werden“ des Reformators ge-
schildert. Der vorliegende zweite Band hat den Untertitel
nduf der Hohe des Lebens“. Hier sehen wir also Luther in seiner
vollkommenen Ausbildung. Aber was hat man nun eigentlich
unter dieser Ausbildung zu verstehen? Wer sich bisher nicht



— 127 —

nidher mit dem Reformator beschiftigt hat, wird erwarten,
Grisar suche nun namentlich darzustellen, wie sich Luther mit
seiner Rechtfertigungslehre zurechtgefunden und welchen Ein-
fluss das neue Dogma auf sein Seelenleben, sein Verhalten und
Wirken ausgeiibt habe; der vollendete Luther, der ,auf der
Hohe des Lebens“ steht, sei der von der ,Rechtfertigung aus
dem Glauben“ beherrschte Luther., Allein der Verfasser kommt
erst in den letzten Abschnitten (S. 727 ff.) auf diesen Gegenstand
zu sprechen, erledigt ihn aber natiirlich weniger unter psycho-
logischem als unter theologischem Gesichtspunkt, indem er
zeigt, wie Luthers ganze Dogmatik von dem neuen Realprinzip
beeinflusst ist. Der vollendete Luther ist dem Verfasser einfach
der vom Papst ,abgefallene“ Reformator, und es handelt sich
fir ihn nun wesentlich darum, den persoénlichen Charakter und
die seelischen Zustdnde des Urhebers der kirchlichen Neuerung
zu beschreiben. Zu diesem Zweck versetzt Grisar den Refor-
mator in die verschiedenen Situationen, in die ihn der Gang
der Geschichte gebracht hat, und in denen er sich vor seinen
Zeitgenossen nach seiner Art idussern und benehmen konnte.
So war es unerlisslich, auch die Zeitgenossen selbst personlich
hervortreten und zu Worte kommen zu lassen. Man hat aber
stets im Auge zu behalten, dass Grisar es eigentlich bloss mit
Luthers Personlichkeit zu tun hat. Er setzt im allgemeinen die
historischen Vorginge als bekannt voraus und hélt sich nicht
an eine chronologische Abfolge der Verhiltnisse, in denen sich
Luthers Bild in besonderm Lichte zeigt. In dem einen Kapitel
ist von einer besondern Episode der Reformationsgeschichte,
in einem andern von Luthers sittlichem Charakter, wieder in
einem andern von Luthers Unwahrhaftigkeit usw. die Rede..
Das verschafft dem Verfasser die Moglichkeit, gewisse Eigen-
tiimlichkeiten des Reformators recht grell zu beleuchten und
immer wieder darauf zuriickzukommen.

Der vorliegende Band beginnt mit dem 15. Abschnitt des
ganzen umfangreichen Werkes: Wie stellte sich Luther zu der
neuen Gestaltung der kirchlichen Gemeinschaft, zu den Siku-
larisationen, zum Bauernkrieg, zu der Tirkengefahr, zum
Deutschtum? Hier Luthers Ausserungen zu psychologischen
Studien zu verwerten, ist deswegen misslich, weil die Ausse-
Tungen doch immer sehr bestimmte Verhiltnisse zur Voraus-
Setzung haben, die genau beschrieben werden sollten; das aber:



— 128 —

wiirde natiirlich zu weit fiihren. Uber Luthers Deutschtum dachte
Déllinger nicht gering; aber auf sein Urteil ist im vorliegenden
Fall wenig zu geben, denn als er von einer ,iliberwéaltigenden
(eistesgrosse und wunderbaren Vielseitigkeit® sprach, durch
die Luther ,der Mann seiner Zeit und seines Volkes“ geworden
sei, stand Déollinger ,unter dem Einflusse seiner personlichen
Stellung seit dem Vatikanischen Konzil® und ,schmeichelte sich,
eine Wiedervereinigung der christlichen Kirchen ohne und gegen
die romischkatholische Kirche“ anbahnen zu koéanen (S. 82 £.)!
Doch leugnet auch Grisar nicht, dass Luther Eigenschaften
besass, die ihn den Deutschen sympathisch machen mussten,
wie denn dieser auch seinerseits ,einfach und kiithn“ das von
ihm verkiindigte Evangelium zur ,deutschen Predigt“ gemacht
habe. Freilich sei diese Predigt nicht gerade geeignet gewesen,
das Volk zu bessern, wohl aber dazu, die beginnende Spaltung
zu erweitern; denn schon Luther war der Meinung: ,Sie [die
Romer] haben allezeit unsere Einfiltigkeit missbraucht zu ihrem
Ubermut und Tyrannei und heissen uns tolle Deutsche, die sich
Affen und narren lassen“ (S. 85). Ganz grundlos ist eine solche
Behauptung heute noch nicht.

Scharfe Ausserungen iiber die romische Kurie und deren
Anhénger mitzuteilen, findet Grisar auch im folgenden Abschnitt
Gelegenheit. Hier (S. 87—137) handelt er von Luthers Glauben
an die eigene gottliche Sendung. Es gelang diesem némlich,
sich in die Stimmung ,hineinzudringen, in der er meinte, ,als
Triager himmlischer Mission von oben in besonderer Weise
beschiitzt und geleitet“ zu sein (S. 90). Selbstverstindlich nimmt
es der Jesuit im vorliegenden Falle mit Wunder und Weis-
Ssagungen strenger, als wenn es sich um die Kanonisation eines
romischen Heiligen handelte. Was Luther als offenkundiges
nZeichen des Himmels“ ansah, ist seinem Kritiker der ,na-
tiirlichste und einfachste Vorgang® (S. 120).

Sehr ausfiihrlich handelt Grisar von Luthers Hsittlichen
Charakterseiten“ (S. 137—265), obwohl diese natiirlich in jedem
andern Kapitel wenigstens indirekt auch wieder beleuchtet
werden. Nicht unzweckmissig wird in der Einleitung hervor-
gehoben, wie ,grosse und wahrhaft von Gott gesendete Manner*
auf ihre Umgebung ethisch reinigend und veredelnd wirken.
II.l diesen Zusammenhang passt gut die Erorterung des luthe-
rischen Spruches: ,Siindige tapfer, aber tapferer glaube®.



— 129 —

Wenn das die Quintessenz der lutherischen Moral ist, so ist
diese freilich zur Forderung guter Sitten nicht geeignet. Aber
es ist doch anzuerkennen, dass Grisar nicht unterlisst, zu
sagen, dass die oft zitierte Ausserung einem Privatbriefe ent-
nommen ist, den Luther am 1. August 1521 an Melanchthon
aus der Wartburg geschrieben hat, und der nicht einmal voll-
stindig erhalten ist. Immerhin schreibt Grisar dem paradoxen
Spruche eine die Sittlichkeit Luthers charakterisierende Be-
deutung zu. Der Eifer des Reformators ,richtete sich fast aus-
schliesslich wider das Papsttum® (S. 175), war aber kein Ringen
nach hervorragender Tugendhohe, vielmehr eine Nachgiebigkeit
an ,die Schwiche“. So ist der Leser auf die Tischreden vor-
bereitet, in denen sich Luther gehen lisst, wie es die augen-
blickliche Stimmung mit sich brachte. Es ist selbstverstindlich,
dass Grisar aus ,dem erschreckenden Uberfluss schmutziger
Redensarten“ eine ausreichende Bliitenlese mitteilt, genug, um
die Frage anzuregen, wie man auf den Gedanken kommen
konnte, solche Dinge aufzuzeichnen und drucken zu lassen.
Dem Verfasser sind sie ein Beweis des Tiefstandes der per-
sonlichen Moral Luthers. Zu diesem Beweise bietet ihm sodann
eine Uberfillle von Stoff die ausfiihrliche Untersuchung, wie
Luther sich #usserte iiber die Notwendigkeit des ehelichen
Umgangs, tber das ,Wunder* freiwilliger und keuscher Ehe-
losigkeit, iiber die Zuldssigkeit ausserehelichen Umgangs, die
Polygamie und sexuelle Dinge im allgemeinen. Was die Leute
tiber Luthers Keuschheit sagten, wird zwar nicht als unbedingt
glaubwiirdig hingenommen, aber eben doch mitgeteilt, und, wo
es geht, aus tatsdchlichen Dingen hergeleitet und entschuldigt.
Harmloser ist das nach der gleichen Methode behandelte Ka-
pitel iiber Luthers Trinksitten (S. 244—265). Die Sache wird
scheinbar ganz unparteiisch behandelt; Luther hat so viel
gearbeitet, dass er unmoglich schon am Morgen betrunken
sein konnte. Allerdings ereignete es sich, dass er bis zum
Erbrechen berauscht war; aber es ist Missverstindnis, wenn
€ine Ausserung so verstanden wird, als ob das jeden Tag
vorgekommen sei (S. 250)! Besondere Vorliebe hatte Luther fiir
g*'%n hochgeschiitzten Sidwein ,Reinfal® und naumburgisches
ier,
‘ Diese sittlichen Charakterseiten kommen, wie gesagt, auch
i andern Kapiteln immer wieder zur Sprache. Namentlich ist
Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1912. 9



v 180 =

das schon der Fall in Kapitel XXI, das von fiirstlichen Ehe-
sachen handelt. Nicht weniger als 54 Seiten (382-—436) werden
allein der Verantwortlichkeit Luthers fiir die Doppelehe Philipps
von Hessen gewidmet. Die Versuchung, die fatalen Konzessionen
abzuleugnen, bildet einen hiibschen Ubergang zum Kapitel
yLuther und die Liige“, das wieder 86 Seiten umfasst. Der
Jesuit macht dem Reformator nicht etwa bloss leidenschaftliche
Ubertreibung, leichtgliubige Wiederholung falscher Legenden,
boswillige Missdeutungen, sondern auch absichtliche Liigen
zum Vorwurf. Der Umstand, dass Luther tiber die bisherige
Schétzung der Ehe falsche Dinge ausgesagt haben soll, recht-
fertigt es, auch in diesem Kapitel den lutherischen Ansserungen
tiber Naturtrieb, Keuschheit, Ehe, Zo6libat u. dgl. 41 Seiten zu
widmen. Im Kapitel XXVI ,Luthers Kampfweise ein Bild seiner
Seele“ (S. 610—668) bietet sich wieder Gelegenheit, auf Luthers
,schmutzige Schimpfreden“ zurtickzukommen. Da der Leser,
der das Buch bis dahin wenigstens durchgeblittert hat, hin-
reichend abgehiirtet ist, so dirfen hier die nach unserm mo-
dernen Gefiihl ekelhaftesten Ausserungen mitgeteilt werden.
Das geschieht z. B. unter dem besondern Titel ,Die uner-
freulichste Wiirze des Scheltens“ S. 641 ff., wo es sich um die
gleichen Dinge handelt, wie S. 187 ff. Natiirlich verhehlt Grisar
seinen Abscheu vor den garstigen Ausserungen nicht; allein
er hat Selbstverleugnung genug, da, wo der urspriingliche
Erzahler oder Schreiber ein gar zu derbes Wort unterdriickt oder
durch ein Zeichen ersetzt hat, erklirend einzutreten, und der
modernen Welt zu sagen, was gemeint war. Zu dieser uner-
bittlichen Objektivitit des Jesuiten gehort auch, dass er das
setcetera”, mit dem Luther einmal auf den ehelichen Verkehr
mit seiner Frau anspielt, breit und richtig erldutert. Doch genug!

Grisar hat eine Unmasse von Einzelheiten verwertet; aber
sein Werk erinnert in verschiedenen Kapiteln an ungeheure
Komposthaufen, zu deren Erstellung das Material auf der
Strasse zusammengescharrt und von abgelegenen Orten her-
geholt worden ist. Auf schone Form und harmonische Gliede-
rung achtet man bekanntlich bei solcher Arbeit nicht; es
kommt wesentlich nur darauf an, dass man Kkeinen Unrat
Ubersieht und zuriicklisst. Wohltuend ist die Lektiire des vor-
liegenden Werkes ungefihr in dem namlichen Grade wie der
Anblick einer Kehrichtmasse. Es soll aber nicht geleugnet



SRR - | -

werden, dass sich in dem unschénen Sammelsurium doch auch
immer wieder Stellen finden, wo der Grosse Luthers respekt-
volle Anerkennung gezollt wird. Eine solche Stelle sei zum
Schlusse hier mitgeteilt. Auf S. 610 sagt Grisar:
nZwischen die Anforderungen des hauslichen Lebens —

von dem S. 508 gesagt war: In seinem hé#uslichen Leben findet
man infolge der Einfachheit, Geniligsamkeit und Arbeitsamkeit,
die er daselbst einzublirgern wusste, die Ziige eines anspruchs-
losen Familienheimes — verstand er infolge einer ziemlich
geordneten Tageseinteilung die oben (S. 243, 591) betrachteten
vielseitigen und fast itberméssigen Arbeiten in langen ermiidenden
Stunden einzuschalten. Opferwilligkeit fir die tbernommene
Sache, Darangabe von Ruhe und Genuss im Dienst eines wahr-
haft leidenschaftlich verfolgten Zieles, Verzichtleistung selbst
auf dringende Ricksichten der Gesundheit sind nicht leicht in
solchem Masse bei einem andern hervorragenden und begabten
Schriftsteller von offentlicher geschichtlicher Stellung zu finden.
Der viel aufgesuchte und belédstigte Mann, akademischer Lehrer,
unermidlicher Prediger und Seelsorger zugleich, bewegte
wirklich personlich das Rad der Zeit. Ohne unerhorte Energie
und ohne glilhende und fortreissende Eingenommenheit in der
Tiefe der Seele fiir den erdffneten Kampf wiire eine solche
Tatigkeit gar nicht zu verstehen.“

Dieses Zugestiandnis des Jesuiten lisst erkennen, dass sich
iber Luthers Seelenleben doch auch viel Grosses und Edles
sagen liesse. E. H.

GROMER, Georg, Dr. theol., Stadtkaplan in Augsburg: Die Laien-
beicht im Mittelalter. Ein Beitrag zu ihrer Geschichte.

- Minchen, J. J. Lentnersche Buchhandlung, 1909. 95 Seiten.
Preis M 2. 40.

Die Laienbeichte, von der der Verfasser spricht, ist das
vor einem Laien abgelegte Stindenbekenntnis. Wer die Dogmen
des Trienter Konzils fir unfehlbar und verbindlich hilt, muss
sich dariiber wundern, dass eine solche Beichte in der Kirche
Uberhaupt jemals aufkommen konnte. Wenn nach Gottes Offen-
barung die Lossprechung eine richterliche Handlung ist, die
nur ein mit der noétigen Jurisdiktion versehener Priester giiltig
Vollziehen kann, so hat es keinen Sinn, einen Laien zum Beicht-



— 132

vater zu wihlen. Allein Gromer ist ein Schiiler des Miinchener
Kirchenhistorikers Knopfler und geht mit grosser Unbefangen-
heit iiber das Trienter Konzil hinweg, um sich die Laienbeichte
aus der Entwicklung des kirchlichen Busswesens zu erkliren.
Dass in den ersten Jahrhunderten eine individuelle Bussiibung
zur Erlangung kirchlicher Siindenvergebung einem Siinder nur
ein einziges Mal im Leben gestattet wurde, dass die Zulas-
sung zu solcher Busse wie die Taufe begehrt werden musste,
dass die Bussiibung jahrelang dauern konnte, dass die Los-
sprechung zunichst eine Wiederaufnahme des Ponitenten in die
Kirche war u. dergl., ist dem Verfasser wohl bekannt. Damit
sind Dinge zugegeben, die sich mit der tridentinischen Lehre
von der gottlichen Einsetzung und dem obligatorischen Cha-
rakter der heutigen Ohrenbeichte nicht vertragen. Gromer
erklart sich das Entstehen der Laienbeichte aus der Busspraxis,
die sich vom 6. Jahrhundert an ausgebildet hat und in den
sog. Bussbiichern normiert ist: hier werden die Siinden und
Laster in langen Verzeichnissen namhaft gemacht und tarif-
méssig mit entsprechenden Busswerken belegt; werden die
Busswerke vorschriftsmissig verrichtet, so gelten die betreffen-
den Vergehen als kompensiert. Als ein solches Busswerk wurde
allméhlich das Beichten selbst angesehen; dieses war ja eine
Beschdmung, die sich der Siinder selbst auferlegte. Eine Be-
schimung war aber vorhanden, auch wenn der Siinder nicht
einem Priester, sondern irgend einem Laien oder einer ganzen
Gesellschaft von Laien beichtete. Nachdem die Ubung einmal
da war, machten sich die Theologen an die Arbeit, den sakra-
mentalen Charakter der Laienbeichte zu untersuchen. Die Do-
minikaner waren geneigt, auch die Laienbeichte als ein Sakra.
ment zur Erlangung der Stindenvergebung anzuerkennen, wéh-
rend die Franziskaner nichts davon wissen wollten, dass auch
Laien das Busssakrament spenden konnten. Zur Zeit der Re-
formation geriet die Laienbeichte allméhlich ausser Ubung. Der
Verfasser scheint anzunehmen, dass dazu die Ablehnung der
Lehre vom allgemeinen Priestertum wesentlich mitgewirkt habe.
Es ware wohl ebenso begriindet, zu sagen, dass die tridenti-
nische Beichtlehre notwendig zur Unterdriickung der Laien-
beichte fithren musste.

Die vorliegende Schrift ist eine gediegene und lehrreiche
Arbeit. Das ,nihil obstat* fehlt auf dem Titelblatt, wie auch das



— 133 —

yimprimatur“. Ein etwas scharfblickender Zensor finde manchen
Satz, der ein Hindernis zur Erteilung der Druckerlaubnis
bilden konnte. E. H.

Christkatholischer Hauskalender 1912. Basel, Verlag des Christ-
katholischen Schriftenlagers. 90 S. 4°. 50 Cts.

Kalender 1912 fiir das altkatholische Haus. Schriftleitung:
Pfr. Dr. Otto STEINwWACHS. 2. Jahrgang. Kempten i. Allgéau
1911, Verlag des Reichsverbandes altkatholischer Jungmann-
schaften. XVI, 58 S. 4°. M —. 50.

Die verschiedenen altkatholischen Kalender bieten alljahr-
lich eine Reihe von reich illustrierten Berichten aus unseren
Bisttimern, Geschichten, Denkspriichen und Gedichten. Sie haben
sich langst in den altkatholischen Familien einen stédndigen und
wachsenden Leserkreis gesichert, wo sie gern gesehene Gdiiste
sind. Die Kalender geben in wenig Ziigen einen weiten Ein-
blick in das altkatholische L.eben neben mancher Anregung und
Unterhaltung, und kénnen deshalb (weil sie auch geschickt redi-
giert sind, ein einfaches, aber geschmackvolles Gewand tragen,
und nur wenig kosten), wie als treue Hausfreunde, so auch als
vorziigliche Propagandabroschiiren empfohlen werden.

Ad. TH.

Koprp, Max: Die altkatholische Bewegung der Gegenwart, deren
Ursprung, Entwicklung und Ziel in 50 Fragen und Antworten.
Separatabdruck. 2. erweiterte Auflage. Verlag des Reichs-

verbandes altkatholischer Jungmannschaften. Kempten 1912.
199 S. M 1.65.

Pfarrer Kopp hat uns mit dem vorliegenden Buche eine
sehr wertvolle Gabe beschert. Was er mit dem Buche be-
zweckt, hat er bereits im Vorwort zur 1. Auflage betont: in
erster Reihe die reifere Jugend unserer altkatholischen Ge-
meinden in fasslicher Weise einzufiihren in das Verstindnis des
Ursprungs, Wesens und Zieles unserer Bewegung, ihr die hohe
Wichtigkeit derselben klarzumachen und so dazu beizutragen,
dass tiberzeugte und darum begeisterte, treue und opfermutige



134 —

Anhénger unserer Sache heranwachsen, die imstande sind, vor
Freund und Feind Rechenschaft zu geben von ihrem Glauben
und ihrer kirchlichen Stellung, und sich fiahig erweisen, erfolg-
reich mitzuarbeiten an den grossen Aufgaben, welche das
20. Jahrhundert in religioser und kirechlicher Beziehung an sie
stellen wird. Weiterhin aber dachte der Verfasser auch an
diejenigen aus dem Kkatholischen Volke, die zwar noch im
romischen Lager sich befinden, aber unbefriedigt sind von dem
Geist, der sie da umweht, weil sie fiihlen, dass das nicht mehr
der reine, belebende Geist Christi ist. Ihnen soll die Schrift
ein Mittel sein, das Wesen unserer Kirchengemeinschaft kennen
zu lernen. Die vorliegende 2. Auflage hat nach mancher
Richtung hin (besonders im Hinblick auf die Reformations-
kirchen des 16. Jahrhunderts und die Reformkatholiken der
Gegenwart) eine dankenswerte Erweiterung erfahren. Pfarrer
Kopp hat sich seiner Aufgabe in vorziiglicher Weise entledigt.
Er schopft tiberall mit grosser Gewissenhaftigkeit aus einwand-
freien Quellen, verarbeitet das Geschopfte knapp und doch zum
vollen Verstandnis ausreichend und bietet es in klarer, fass-
licher Sprache dar. Und nicht zuletzt sei es ihm hoch einge-
schéitzt, dass er seinen Ausfiilhrungen iiberall dort, wo nicht
blosse Daten zu geben waren, fern von trockener Katechismus-
art, einen wohltuend warmen Ton, den Ton der Uberzeugung,
einzuhauchen versteht. Das warme Wort findet leichter den
Weg zum Herzen. — Wir wiinschen dem Buche den besten
Erfolg. Wir méchten aber auch, soviel an uns, fiir das Buch
warmstens werben. In keinem Hause und in keinem Vereine
fehle es, aber auch in die breitere Offentlichkeit werde es ge-
tragen — wunms bietet es neues Verstindnis fiir unsere Sache,
Aufmunterung, Stirkung, ,den anderen“ aber Belehrung, Auf-
klarung, Entschliessung. Schliesslich gilt von dem Buche, wie
auch von jenen, die seine Gedanken weitertragen, das Wort
Rankes: ,Das Grosste, was dem Menschen begegnen kann, ist
es wohl, in der eigenen Sache die allgemeine zu verteidigen.*

Wilhelm SCHIRMER.



— 135 —

MARTI, Karl, Prof. Dr.: Kurzgefasste Grammatik der biblisch-
aramiischen Sprache, Literatur, Paradigmen, Texte und
Glossar. Zweite, verbesserte Auflage. Berlin, Verlag von
Reuther & Reichard, 1911. 117 und 98 S. &, M 4. 50, geb.

- M 5. 30.:

Die neue Ausgabe dieses praktischen Leitfadens weist gegen-
iber der 1896 erschienenen 1. Auflage ganz wesentliche Vor-
teile auf. Die Anlage und der Charakter der Grammatik sind
zwar dieselben geblieben ; auch die Zahl der Paragraphen wurde
nicht vermehrt, doch haben fast simtliche Abschnitte eine Er-
weiterung oder Umarbeitung erfahren. Trotz der vielen neuen
Erklarungen und Erlduterungen hat aber der Umfang des Buches
nicht zugenommen ; im Gegenteil, die Seitenzahl des grammati-
kalischen Teils ist von 130 auf 112 zuriickgegangen, weil einer-
seits alles Unwesentliche ausgemerzt wurde und anderseits
manche Abschnitte mit kleineren Lettern gedruckt sind. Haupt-
sichlich diesem Umstande ist es auch zuzuschreiben, dass das
Lehrmittel in seiner neuen Gestalt an Klarheit und Ubersichtlich-
keit nicht verloren, sondern noch gewonnen hat. Eine nicht
unwesentliche Erweiterung hat die Ubersicht iiber die Literatur
erfahren. Ebenso weist der zweite Teil des Buches, der Texte
und ein Glossar enthélt, eine wertvolle Bereicherung auf. Den
genau revidierten araméiischen Sticken des Alten Testaments
sind in der neuen Auflage als unpunktierte Stiicke das in Agypten
gefundene und fiir die jidische Geschichte wichtige Schreiben
der israelitischen Gemeinde von Elephantine aus dem 5. vor-
christlichen Jahrhundert und die Notiz tber die darauf erteilte
Antwort beigefiigt. Im Glossar, das ebenfalls eine sorgfiltige
Revision und Ergédnzung erfahren hat, sind die Formen und
Vokabeln dieser beiden Papyri durch Klammern kenntlich ge-
macht.

Wer mit der biblisch-aramiischen Sprache vertraut zu
werden wiinscht, braucht sich nun nicht mehr mit veralteten,
unpraktisch angelegten, volumintsen Grammatiken zu quélen,
in Martis vortrefflichem Lehrbuch findet er alles, was zu einer
Wissenschaftlichen Kenntnis des Aramiischen notwendig ist. Es
ist nur zu wiinschen, dass diese Mustergrammatik, die in tber-
sichtlicher, leicht fasslicher Weise die Gesetze der Sprache,



— 136 —

sowohl fiir die Laut- und Formenlehre, als auch fiir die Satz-
lehre darstellt, bald auch in andere Sprachen tlbersetzt werde.
Kz.

P. PISANI: L’Eglise de Paris et la Révolution, T.IV et der-
nier, 1799-1802. Paris, A. Picard, in-12, 1911. Fr 3. 50.

Nos lecteurs connaissent déja M. le chanoine Pisani et sa
maniere d’écrire l'histoire. D’une part, il s'efforce a la modé-
ration, il ne voudrait pas étre comparé a4 un fanatique comme
Rohrbacher ou Darras, et de fait il laisse tomber de sa plume
des concessions qui 'honorent; mais, d’autre part, comme s'il
se repentait d'un mouvement de véracité et de justice, ou comme
s'il craignait que I'Index ne le frappat d'une condamnation tenue
pour infamante, aussitot il reprend le langage romain accou-
tumé, fait de mensonges et d’injures. Tel est le ton, le procédé,
dont il est impossible de se départir dans I'Eglise ultramontaine
actuelle.

Citons quelques faits. Ayant a parler des constitutionnels,
il se demande d’abord charitablement s’ils sont des élzs ou des
réprouvés, des confesseurs de la foi ou «un ramassis de prétres
indignes, qui, par une insigne fourberie, ont joué une comédie
hypocrite et sacrilege ». Puis, cette derniere insinuation, qu’il
sait étre mensongere, étant bien formulée, il n'ose pas la re-
pousser. Il déclare qu'il n'est «ni des uns ni des autres»! Et
cependant il concéde & la page 156 qu’il y a d’honnétes consti-
tutionnels; il en parle honorablement. Mais a la page 157, il
ne craint pas de les déclarer doublement tarés! Il leur jette &
la face les mots schismatiques et apostats, comme s'ils étaient
Synonymes et mérités. Il n’en doute pas, tant est pur et ortho-
doxe & prior? celui qui est avec Rome.

Méme tactique envers les jansénistes. « Je ne dirai pas que
tout €tait mauvais dans le jansénisme », concéde M. le chanoine.
Et méme il consent & écrire dix-huit lignes assez élogieuses en
leur faveur. Mais, oh! il y a un mais, et quel mais/ Tendance
incurable & la chicane, invention d'interprétations alambiquées,
plus de subtilité que de rectitude, etc., tels sont les moindres
df‘:fauts de ces personnages « méfiants, cauteleux, sombres, atra-
bilaires » (p. 161). M. Pisani, qui voit en eux des «saints tristes »,



change spirituellement, honnétement et ultramontainement 'ad-
jectif de place, et les appelle de «tristes saints ».

Discréditer son adversaire, telle est la méthode. M. Pisani
est-il obligé d'écrire en téte de son 1° chapitre: «la liberté
religieuse en 1798 », il s’applique aussitdét a prétendre que cette
liberté n’en é€tait pas une, car il y avait des restrictions, 1'obli-
gation de se soumettre aux lois civiles! Les lois civiles, quelles
horreurs! Tel est le point de vue de l'auteur. Cest & Rome
seulement et sous la douce et paternelle autorité du <« Saint-
Pere » que fleurit la liberté des consciences et du culte. Clest
pour démontrer cette theése fantaisiste que ce volume est écrit.
Il a son utilit¢, méme grande. E. M.

RosTaN, E.: Etudes sur la valeur de la Souffrance. Lau-
sanne, G. Bridel, 1911. 2°¢ édition, Fr 3.

Ce livre s’adresse a tout le monde: car quel est 'homme
qui ne souffre pas, ou qui n'a pas besoin de consoler autour
de lui des personnes qui souffrent? Hélas! nul n’est épargné
en ce monde, ni par la mort, ni par la souffrance. Qu'on le
veuille on non, il faut s’y résigner. Le sage parle mieux encore:
non seulement il préche et pratique la résignation, il s’efforce
encore de comprendre la souffrance, de I'utiliser et d’'en tirer
profit pour lui et pour ceux qu'il aime. Souffrir et réfléchir, et
comprendre, et utiliser, et s’enrichir moralement; sentir les
répercussions morales de la souffrance, mettre en pratique les.
lecons élevées qu’elle nous donne, se faire un trésor de choses
qui pourraient nous appauvrir, se fortifier la ot 1'on pourrait
se laisser déprimer et abattre, voila le but a atteindre.

Et ceci regarde non seulement le pasteur, dont la mission
est de consoler les affligés, mais aussi quiconque sent la misére
de ses semblables et éprouve le besoin d'étre généreux et com-
patissant envers autrui. Certes, cette belle mission n’est pas
toujours facile; elle est méme quelquefois fort difficile. Aussi
faut-il s’aider de toutes les ressources qui nous sont offertes.
Un livre comme celui-ci est précieux. L’auteur, dont la vie a
€té courte, mais bien remplie, a beaucoup souffert. Il a parlé
d’expérience. Il a étudié le mal sous tous ses aspects; il a été
infatigable dans cette tache pénible; il a forcé la souffrance a



— 138 —

nous livrer ses secrets. Certes il n'a pas remplacé les épines
par les fleurs, mais il nous a appris a nous en faire une
couronne, que nous porterons comme le Christ a porté la sienne.

Et si les lecteurs n’avaient pas le temps de lire tout le
volume, qu'ils lisent du moins la trés belle et trés substan-

tielle préface que M. le professeur Ph. Bridel a écrite en téte.
E. M.

Six, K., S. J.: Das Aposteldekret (Act. 15, 28, 29). Seine Ent-
stehung und Geltung in den ersten vier Jahrhunderten (Preis-
schrift). Innsbruck, Felizian Rauch, 1912. XX und 166 S.
K 3. —. (Nr.5 der Verosffentlichungen des biblisch-patristischen
Seminars zu Innsbruck.)

Das Aposteldekret galt bis in die neueste Zeit als der
,locher de Bronze, an dem die traditionelle Auffassung der
Apostelgeschichte scheitern miisse. Seit aber Harnack mit den
Resultaten seiner Forschungen hervorgetreten ist, darf man
nicht bloss wieder im allgemeinen an der Authentizitit, der
Einheitlichkeit und Geschichtlichkeit des Buches festhalten,
sondern insbesondere auch den Bericht tiber den Apostelkonvent
und seinen Erlass als zuverlissig hinnehmen. Indessen sind
damit keineswegs schon alle einschléagigen bibelkritischen Fra-
gen erledigt. Wohl steht fest, dass der Apostelkonvent eine
Verpflichtung der zum. Christentum bekehrten Griechen, die
Beschneidung anzunehmen und das mosaische Gesetz zu beob-
achten, bestimmt verneint hat; aber wie verhilt es sich mit
den ,notwendigen“ Stiicken, die diesen Christgliaubigen aufer-
legt wurden? Bei der Behandlung dieser Frage ist die von
Cod. D tuberlieferte Textform von eminenter Wichtigkeit. Diese
enthilt Apg. 15, 29 das Verbot des ,Erstickten“ nicht, figt
aber daflir die ,goldene Regel“ hinzu: ,Was ihr nicht wollt,
dass euch selbst geschieht, diirft ihr keinem andern tun“, und
erweitert die Schlussbemerkung: ,Wenn inr euch davor hiitet,
so werdet ihr wohltun®, mit den Worten: ,geleitet vom heiligen
Geist*. Hilt man diese Lesart fir die richtige, so ist man ge-
neigt, das Dekret nicht als Speiseregel, sondern als Sittenregel
aufzufassen. Tatséchlich sah schon Tertullian in dem ganzen
Verbot eine Warnung vor den drei Kapitalvergehen, die den
Ausschluss aus der kirchlichen Gemeinschaft zur Folge hatten.



— 139 —

Six hat unbedingt recht, wenn er die ,goldenc Regel“ und die
Schlusserweiterung fir erbauliche Zutaten aus spaterer Zeit
hilt. Nicht minder gewiss ist dann aber auch, dass das Dekret
als eine Speiseverordnung anzusehen ist. Eine evidente Beant-
wortung der Frage, ob nach dem urspriinglichen Text von vier
oder nur von drei Stiicken gesprochen werde, hilt der Ver-
fasser wenigstens einstweilen noch fiir unméglich. Er muss
namlich mit vielen andern anerkennen, dass mit dem Verbot
des Blutgenusses auch der Genuss des ,Erstickten“ untersagt
sei und daher das mwixzov urspriinglich eine an den Rand ge-
schriebene exegetische Glosse gewesen sein konne. Der Zweck,
den der Apostelkonvent mit seiner Verordnung im Auge hatte,
ist nach Six Apg. 15, 21 angedeutet: da in den gemeinschaft-
lichen gottesdienstlichen Versammlungen der Juden- und Heiden-
christen das mosaische Gesetz vorgelesen wurde, sei im Inter-
esse kirchlicher Eintracht eine amtliche Feststellung, inwiefern
auch Heidenchristen noch an alttestamentliche Vorschriften
gebunden waren, notig gewesen. Aber zur Ermdoglichung der
Tischgemeinschaft zwischen Juden- und Heidenchristen wurden
nach Six die drei, bezw. vier Verpflichtungen den Heiden-
christen nicht auferlegt; eine solche sei zur Zeit des sog. Apostel-
konzils noch gar nicht durchfiihrbar gewesen. Diese Behaup-
tung halten wir nicht fiir begriindet. ,Einige Tage“ nach der
Riickkehr von Jerusalem begab sich Paulus auf die zweite
grosse Missionsreise (Apg. 15, 36), auf welcher er z. B. in
Korinth (I. Kor. 11, 23) die eucharistische Feier einfiihrte.
Diese bildete den Hohepunkt und Abschluss eines Mahles, bei
welchem Paulus auf die Tischgemeinschaft grosses Gewicht
legte (V. 22). Von einer Abendmahlsgemeinschaft ohne Tisch-
gemeinschaft konnte keine Rede sein. In Korinth wurde diese
Gemeinschaft weniger durch jidische Vorurteile als durch den
Gegensatz von reich und arm gefihrdet. Anders verhielt es
sich allerdings in den galatischen Gemeinden; aber auch hier
meinte selbst Petrus doch eigentlich berechtigt zu sein, mit
den Heidenchristen Tischgemeinschaft zu pflegen; er #nderte
sein Verhalten nicht aus prinzipiellen Griinden, sondern weil
er sich durch jidische Fanatiker einschiichtern und zur Heu-
chelei verleiten liess (Gal. 2, 11 ff.). Der Verfasser gibt zu
wenig zu, wenn er S. 76 bemerki: ,Der ganze Streitfall zeigt,
dass sich die Gesetzesfrage bereits in einem fortgeschritteneren



SR T g

Stadium befand, da man schon, allerdings erst nur ganz vor-
sichtig, an der weiteren Frage riihrte, ob denn ein Jude sich
iilber das Gesetz hinwegsetzen diirfe.“ Die weitere Frage war
vielmehr die, ob ein Judenchrist mit Riicksicht auf mosaische
Vorschriften die Tischgemeinschaft und Abendmahlsgemein-
schaft mit Heidenchristen awufheben diirfe. Die ,Heuchelei* des
Petrus bestand darin, dass er im Widerspruch mit seinem eige-
nen Verhalten diese Frage zu bejahen schien. Das Aposteldekret
hatte nicht bloss den Zweck, den Judenchristen die beruhigende
Gewissheit zu verschaffen, dass ja doch auch die Heidenchristen
das mosaische Gesetz nicht vollig ausser acht liessen, sondern
es sollte die Kirchengemeinschaft zwischen Juden- und Heiden-
christen besiegeln. Es soll jedoch nicht geleugnet werden, dass
die vorliegende Schrift eine sehr gelehrte und beachtenswerte
Arbeit ist. E. H.

Zur Auseinandersetzung mit Jatho. 1. Die Hauptsache im
Christentum. Von Pfarrer D. Erich F@rsTER. 2. Brauchen
wir Dogmen? Von Pfarrer Johannes KUperL. 3. Sollen wir
in der Kirche bleiben? Von Pfarrer Lic. Otto ZURHELLEN.
Verlag Mor. Diesterweg, Frankfurt a. M., 1912. 70 S. Geh.
M 1. 20.

Unsere Zeit ist eine girende, suchende Zeit. Und auch
die Tausende um Jatho sind Suchende. Sind sie auf rechter
Fahrte? Manche Antwort ist bereits darauf erfolgt, bejahend
oder verneinend, je nach Farbe und Richtung derjenigen, die
das Wort zur Sache ergriffen haben. In den hier vorliegenden
Vortragen wenden sich die Vortragenden ,nicht gegen den
alten Glauben“, sondern sie suchen ,den modernen Menschen
zu dienen und in ihren Hoérern neues Vertrauen auf die Kraft
des Evangeliums, neues Verstindnis fir die Aufgaben der
Kirche zu wecken“ (Vorwort). Ferster erklart fir die Haupt-
sache im Christentum christliche Frommigkeit, Glauben an
Jesus oder Nachfolge Jesu. Kiibel erklirt: Wir erleben die Ge-
walt Jesu Christi jeden Tag an unserm Herzen — aber die
Art, auf die das kirchliche Dogma den Kern seines Wesens,
das Geheimnis seiner Personlichkeit deutet, geht iiber den
Rahmen dessen hinaus, das sich menschlich erleben und ge-
schichtlich feststellen ldsst. Zurhellen resolviert: Wir bleiben



T |

in der gegenwiirtigen Kirche, um der Kirche der Zukunft
willen, weil wir nur in der Kirche unseres Volkes, die uns
geboren hat, kdmpfen und arbeiten konnen fiir das Ideal einer
wahrhaft protestantischen, wahrhaft weiten und freien Kirche.
— Aus diesen Richtlinien ergibt sich die Stellung der Vortra-
genden zu Jatho. Wir aber fragen wieder: Sind die Suchenden
um Jatho auf rechter Fiahrte? Viele, ernste Stimmen sagen:
nein! Es ist ein schwerer, heisser Streit. Aus dem 1.Korinther-
briefe aber tont das Wort heriiber: FEinen anderen Grund kann
niemand legen, als den, der gelegt ist, welcher ist Christus Jesus
W. ScH.

Kurze Notizen.

Professor BaArTH (Bern) erstattet im Namen des evangelisch-
reformierten Synodalrates ., Bericht iiber das religiose, sittliche
und kirchliche Leben der bernischen (evangelisch-reformierten)
Landeskirche in den Jahren 1906—1909 (Bern bei Stimpfli & Cie.
1911)%. Er bemerkt nach ernsten Bedenken tiber die .schwei-
zerische Festsucht“, der gegeniiber ,sich von vielen Seiten
immer dringender der Ruf nach Einschrinkung erhebt“, auf
Seite 36: ,Aber hat denn nicht auch die christliche Kirche
ihre Festtage, durch welche sie dem Festbediirfnis der Leute
entgegenkommt? Gewiss; aber unsere Festtage tragen zu wenig
festliches Geprige und heben sich zu wenig von den gewohn-
lichen Sonntagen ab. Es hiéngt dies vielleicht mit der Sitte
zur Zeit unserer Reformatoren zusammen, welche alle Feste aus-
schloss, weil sie in der heiligen Schrift nicht ausdriicklich ge-
boten seien. Es fehlt uns an sinnigen Gebriuchen, welche die
Bedeutung der christlichen Feste erldutern wiirden; einzig der
Weihnachtsbaum hat sich mehr und mehr eingebiirgert und
symbolische Bedeutung gewonnen. . . . Der Gegensatz zur
katholischen Praxis hat bei uns eine etwas niichterne, pro-
saische Art der Festfeier hervorgerufen, bei der manches Gemiit
unbefriedigt bleibt.“ Ad. Th.

Der Fall Duchesne. — Der hervorragendste Kirchen-
historiker franzésischer Zunge ist gegenwirtig ohne Zweifel
der Vorsteher der 4Ecole Francaise* in Rom, Monseigneur
L. Duchesne. Er gehort seit 1900 zu den piépstlichen Proto-



o B —

notaren und durfte daher als rechtgliubiger Vertreter theo-
logischer Wissenschaft angesehen werden. Diesen Ruf hat
er nun mit seiner ,Geschichte der alten Kirche“ eingebiisst.
Nachdem das umfangreiche und gelehrte Werk ins Italie-
nische ibersetzt war, entdeckte man in Rom, dass es mit
den korrekten pépstlichen Anschauungen in bedenklichem
Widerspruch stehe. Tritt ein solcher Fall ein, so ist es sonst
Sache der Indexkongregation, das Werk zu verbieten. Handelt
es sich darum, gleichzeitig auch den Verfasser zu verurteilen,
so schreitet das ,heilige Offizium" ein, wie das gegeniiber Loisy
geschehen ist. Im vorliegenden Falle hat sich die Konsistorial-
kongregation der Sache angenommen. Diese Behorde hat ins-
besondere die Aufgabe, die Amtsfithrung der Bischife zu tiber-
wachen und die Saumseligen unter ihnen an ihre Pflicht zu
erinnern. Sie hat sich veranlasst gesehen, am 1. Sept. 1911
durch ihren Sekretdr, Kardinal De Lai, ein Zirkular an die
italienischen Bischofe zu erlassen, das in den offiziellen ,Acta
Apostolicee Sedis* vom 10. November verdsffentlicht worden ist
und folgenden Wortlaut hat:

»Es ist zur Kenntnis des heiligen Stuhles gelangt, dass in
einem Seminar das Werk ,Storia della Chiesa Antica“ von Du-
chesne eingefilhrt und, wenn nicht als Lehrbuch, doch als
Nachschlagebuch in die Hinde der Zoglinge gelegt worden ist.

»wenn auf das geachtet worden wére, was jingst in einer
Polemik die Herausgeber des Werkes selbst zugestehen muss-
ten, dass es ndmlich ein Werk ,fir die Gelehrten, fir Leute
grosser Bildung, nicht aber in den Seminarien zu verbreiten sei’,
so hiitte man bei der Zulassung dieses Werkes wohl grossere
Vorsicht walten lassen.

nAber abgesehen von diesem Bekenntnis der an der Publi-
kation Beteiligten, muss ich ein viel wichtigeres Urteil zur
Kenntnis der hochwiirdigsten Diozesanbischofe bringen. Da
ein Zweifel bestand, ob die ,Storia della Chiesa Antica“ von
Duchesne in den Seminarien zugelassen oder wenigstens ge:
duldet werden konne, holte ich, wie das meine Pflicht war,
das Gutachten kompetenter Ratgeber ein, die der jiingsten Po-
lemik ganz fern stehen und in ihrem Urteil hochst massvoll
sind: ihre Meinung lautete durchaus verneinend. Durch iiber-
legtes und fortgesetztes Verschweigen — iibrigens vom Ver-
fasser selbst zugegeben —, bisweilen in Sachen von grosster



— 143 —

Wichtigkeit, besonders wenn diese auf das Ubernatiirliche
Bezug haben, durch den Zweifel, mit dem er andere Dinge
behandelt, oder durch die Art, wie er sie auslegt, gibt er nicht
bloss den wahren Begriftf der Kirche nicht, sondern er falscht
und entstellt ihn in enormem Masse, indem er die Kirche als
der Ubernatiirlichen Gnadengaben, auf die sie sich griindet
und ohne die sie nicht zu erkliaren ist, beraubt darstellt.

»Es kommt hinzu der Abschnitt iiber die Mértyrer, von
denen er nicht bloss eine grosse Zahl verschwinden lédsst, son-
dern die er beinahe als Fanatiker darstellt und so ein wich-
tiges Argument erschiittert, das von ihrem iibernatiirlichen
Heroismus zugunsten des Glaubens hergenommen werden
konnte. Gleichzeitig aber erscheinen umgekehrt die Verfolger
als geniale Ménner, die durch ein grosses politisches Ideal zu
Verfolgungen bewogen worden sind.

,Die Viter der Kirche sogar, diese wahren Leuchten der
Menschheit, gehen aus dieser Geschichte verkleinert, in ein-
zelnen Fillen vernichtet hervor. Die gewaltigen Kampfe fiir
den Glauben gegen die Ketzer werden gerne beinahe als spitz-
findige Zidnkereien dargestellt, die ihren Ursprung in Missver-
stindnissen hatten, welche man leicht hétte schlichten kénnen,
gleich als ob nicht ganz wesentliche Differenzen zwischen dem
Glauben der Kirchenviter und dem eines Arius und anderer
vorhanden gewesen wiaren. Und nicht minder entstellt erschei-
nen viele andere Punkte von entscheidender Wichtigkeit, so
der von der Verehrung der allerseligsten Jungfrau, von der
Stellung der rémischen Kirche, von der Einheit der Kirche usw.
Daher wurde die Lektiire dieser Geschichte als hochst gefahr-
lich, stellenweise auch als verderblich erachtet, und so ist deren
Einfihrung in den Seminarien, auch einfach als Nachschlage-
buch, absolut zu verbieten.

»Nachdem die Angelegenheit dem hl. Vater vorgetragen
war, hat Se. Heiligkeit dieses Gutachten vollkommen bestéitigt
und mir aufgetragen, es den Bischofen Italiens in geeigneter
Weise mitzuteilen, was ich mit gegenwiirtigem Schreiben tue.

So weit der merkwiirdige Erlass. Wir fragen uns, ob die
italienische Ubersetzung Dinge enthalte, die im franzssischen
Original nicht stehen, oder ob die Ubersetzung eine absichtliche
_Umgestaltung des Originals sei. Das wird kaum anzunehmen
sein, Duchesne, der des. Italienischen vollkommen méchtig ist



144 —

und die Ubersetzung erlaubt hat, wiirde sich doch gewiss gegen
eine Verfilschung seines Werkes gewehrt haben, zumal er
wissen konnte, dass nun die bedenklichen Abschnitte der Auf-
merksamkeit seiner roémischen Kollegen nicht mehr entgehen
werden. Es scheint, dass Rom der Ansicht ist, das Werk werde
den franzosischen Priesteramtskandidaten nicht schaden. E.H.

Eingegangene Biicher.
(Besprechung vorbehalten.)

Beuningen, Fr. van, Die Enthiillung der Zukunft durch den Herrn
Jesum Christum, genannt: Die Offenbarung St. Johannis. Riga
1911. Verlag Georg Neuner.

Seeberg, R., System der Ethik im Grundriss. Leipzig, Deichert.

Qemeindeabende, Vortragsstoft f. 20 Gem.-Abde. Gr-Salze, Strien.

Paulus, N., Protestantismus und Toleranz im 16. Jahrhundert.
Freiburg i, B., Herder.

Feuerstein, O., Sozialdemokratie und Weltgericht. Lorch, Rohm.

Hamm, Fr., Die Schonheit der katholischen Moral. Gladbach,
Volksvereinsverlag.

Nippold, F., Fiihrende Personlichkeiten zur Zeit der Griindung
des Deutschen Reiches. Berlin, Sigismund.

Haase, F., Begriff und Aufgabe der Dogmengeschichte. Breslau,
Geerlich & Coch.

Oman, J., The church and the divine order. London, New York,
Hodder and Stoughton.

Kirsch, P. A., Katholisch nicht péapstlich! Bonn, Georgi.

Fiebig, P., Rabbinische Wundergeschichten des neutestamentlichen
Zeitalters. Bonn, A. Marcus & E. Weber.

Fiebig, P., Antike Wundergeschichten. Bonn, A.Marcus & E. Weber.

Scesan, V., Kirche und Staat im romisch-byzantinischen Reiche.
Czernowitz, Bukowinaer Vereinsdruckerei.

Luzzatti, L., Freiheit des Gewissens und Wissens; Studien zur
Trennung von Staat und Kirche. Leipzig, Duncker & Humblot.

Ehiers, Rudolph, Lebensbild eines evangelischen Theologen aus
seinen Briefen. Frankfurt, Diesterweg.

Dibelius, F., Das Abendmahl, eine Untersuchung iiber die Anfange
der christlichen Religion. Leipzig, Hinrichs.

e

Druck von Stémpfli & Cie. in Bern,



	Bibliographie

