
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)

Heft: 4

Artikel: Dekret der päpstlichen Bibelkommission über das Markus- und Lukas-
Evangelium und über das synoptische Problem im allgemeinen

Autor: E.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403815

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403815
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


442

Dekret der päpstlichen Bibelkommission über das

Markus- und Lukas - Evangelium und über das

synoptische Problem im allgemeinen.

Leo XIIL scheint ursprünglich der Meinung gewesen zu
sein, das sogenannte „heilige Offizium" sei eine hinlänglich
kompetente Behörde, bibelkritische Fragen zu erledigen. Am
15. Januar 1897 bestätigte er ein Dekret der „hl. römischen
und allgemeinen Inquisition", nach welchem das sogenannte
comma Johanneum als authentischer Bestandteil des ersten
Johannesbriefes anzusehen ist. Erst am 30. Oktober 1902 erliess
er das Dekret über die Ernennung einer Bibelkommission, die

aus bibelkundigen Gelehrten zusammengesetzt sein sollte. Über
die Autorität und die bisherigen Leistungen dieser Kommission
vergleiche „Internationale theologische Zeitschrift", Jahrgang
1910, Heft 69, Seite 1 ff. und „Internationale kirchliche
Zeitschrift", Jahrgang 1912, Heft 1, Seite 10 ff.

Auf das Neue Testament hatten Bezug schon der Erlass

vom 13. Februar 1905 über die Meinung, ein biblischer Schriftsteller

könne aus den ihm zugänglichen Quellen auch Berichte
in sein Buch aufgenommen haben, für deren Genauigkeit er
sich nicht verantwortlich machen wolle, sodann aber namentlich

die Dekrete vom 29. Mai 1907 über die Authentizität des

Johannesevangeliums (wurde leider in dem Aufsatz
„Internationale kirchliche Zeitschrift", 1912, Seite 11, übersehen) und

vom 19. Juni 1911 über das Matthäusevangelium.
Die Acta Apostolicce Sedis vom 1. Juli 1912 bringen ein

neues Dekret, das Pius X. am 26. Juni 1912 in aller Form
bestätigt und als verbindlich erklärt hat. Da nun der Erlass
im päpstlichen Amtsblatt promulgiert ist, gilt er für alle
römischen Katholiken, die sich mit exegetischen Studien befassen.
Er zerfällt in zwei Teile, deren Inhalt in obigem Titel ange-



— 443 —

geben ist. In der nachfolgenden Übersetzung sind die mit Ja
oder Nein beantworteten Fragen des Erlasses in die Form von
Thesen gebracht.

Über das Markus- und Lukas-Evangelium gibt die
Bibelkommission den römischkatholischen Exegeten in folgenden
neun Punkten die Resultate an, zu denen sie bei ihren Studien
zu gelangen haben:

I. „Das klare, von den ersten Zeiten der Kirche an
einstimmige und auf mannigfaltige Beweisgründe, nämlich auf die
ausdrücklichen Zeugnisse der heiligen Väter und der
Kirchenschriftsteller, auf die in ihren Schriften vorkommenden Zitate
und Anspielungen, auf den Gebrauch (der Evangelien) durch
die alten Häretiker, auf die ältesten Manuskripte und überhaupt
fast alle Handschriften und auch auf innere, dem Text der
heiligen Bücher selbst entnommenen Gründe sich stützende
Ergebnis der Tradition zwingt zu der sichern Annahme, dass

Markus, der Schüler und Dolmetsch des Petrus, und Lukas
der Arzt, Gehülfe und Gefährte des Paulus, in Wirklichkeit
Verfasser der Evangelien sind, die ihnen zugeschrieben werden."

Der einfache Sinn dieser vielen Worte ist: Als Verfasser
des zweiten und dritten Evangeliums galten von jeher Markus
und Lukas und es liegt kein Grund vor, diese Meinung für
unrichtig zu halten. Die Bibelkommission befindet sich mit
dieser Behauptung in Übereinstimmung mit der Ansicht sehr
kritisch gerichteter Theologen; aber die von ihr geltend
gemachten Beweisgründe sind teilweise sehr schwach. Aus den
in Betracht kommenden „Zitaten und Anspielungen" kann man
unter Umständen wohl das Vorhandensein von Schriften
beweisen, die unsern Evangelien gleichen oder gar mit diesen
identisch sind, keineswegs aber, dass gerade Markus und Lukas
diese Schriften verfasst haben. Grösseres Gewicht legen wir
auf den liturgischen Gebrauch, den die Kirche von den Evangelien

gemacht hat ; die niemals angefochtene gottesdienstliche
Benutzung ist uns ein genügendes Zeugnis dafür, dass die

Kirche diese Schriften stets auf — direkten oder indirekten —
apostolischen Ursprung zurückgeführt hat.

II. „Die Gründe, mit denen einige Kritiker zu beweisen

suchen, die letzten zwölf Verse des Markusevangeliums (Mark. 16,

9—20) seien nicht von Markus selbst verfasst, sondern von
anderer Hand beigefügt, berechtigen nicht zur Behauptung,



_ 444 —

diese Verse seien nicht inspiriert und nicht als kanonisch
anzunehmen, und beweisen nicht einmal, dass Markus nicht der
Verfasser dieser Verse ist."

Ein verbindliches Urteil darüber abzugeben, ob gewisse
Bibelverse inspiriert oder nicht inspiriert seien, hat eine
Einsicht zur Voraussetzung, die weder der Bibelkommission noch
dem Papst zuzuschreiben ist. Man wird wTohl annehmen dürfen,
dass die päpstliche Kommission das Anathem aufrecht erhalten
wollte, das die Trienter Synode über den verhängt, der die
biblischen Bücher nicht ^ganz und in allen Teilen" (integros cum
omnibus suis partibus) als kanonisch anerkennt (Sess. IV). —
Was aber die Abfassung des fraglichen Abschnittes durch
Markus betrifft, so stimmen sonst heute die Exegeten ziemlich
aller Richtungen mit einander überein in der Annahme, dass

die zitierten Verse ein späterer Zusatz seien und dass nicht
Markus als ihr Verfasser gelten könne. Was schon durch die
ältesten und besten Handschriften bezeugt war, ist durch die

neuen Funde nur immer wieder bestätigt worden. Die alte
Kirche hat diese Verse nicht für authentisch gehalten, sondern
entweder einfach weggelassen oder als unechten Zusatz
bezeichnet oder durch einen andern kürzern Text ersetzt. Die
sprachlichen Eigentümlichkeiten dieses Abschnittes sind
verschieden von denen des Markus-Evangeliums. Es ist sehr leicht,
die Quellen anzugeben, aus denen der unbekannte Verfasser
des Zusatzes (nach einem neu entdeckten armenischen Evan-
gelienbuch der „Presbyter Ariston") geschöpft hat. Gewiss ist

allerdings, dass der Evangelist nicht die Absicht gehabt haben

kann, sein Buch mit 16,8 zu schüessen; was er aber nach 16,7

und 8 noch erzählen wollte, folgt nicht : der Verfasser des
Zusatzes hat nicht bemerkt, dass er von einer Erscheinung des

Auferstandenen in Galiläa reden und den Lesern erzählen
sollte, wie sich die erschreckten Frauen wieder beruhigten und

dann den erhaltenen Auftrag ausrichteten ; er beschränkte sich

darauf, aus den andern Evangelien und der erbaulichen Predigt-
wreise der nachapostolischen Zeit einiges beizufügen, was die

mit 16,8 abgebrochene Erzählung seiner Meinung nach zu

einem passenden Abschluss brachte. Trotz Bibelkonimission
steht heute fest, dass der Abschnitt Mark. 16, 9—20 weder ein

ursprünglicher Bestandteil des zweiten Evangeliums ist. noch

von Markus selbst herrührt.



— 445 —

III. „Ebenso ist nicht erlaubt, an der Inspiration und
Kanonizität der Erzählungen des Lukas-Evangeliums über die Kindheit

Christi (Luk. 1 und 2) oder über die Erscheinung des
Engels, der Jesum tröstet, und den blutigen Schweiss (Luk. 22,
43. 44) zu zweifeln ; es kann auch nicht mit soliden Gründen
dargetan werden, dass diese Erzählungen — wie alte Häretiker
und auch gewisse neuere Kritiker zu lehren beliebten — nicht
zum echten Lukas-Evangelium gehören."

Wie die Bibelkommission es für nötig finden kann,
insbesondere die Kanonizität der zwei ersten Kapitel des Lukas-
Evangeliums festzustellen und ausdrücklich als ursprüngliche
Bestandteile desselben zu erklären, ist schwer verständlich.
Lukas rechnet sich (Luk. 1, 1—4) zu den Schriftstellern, die
nicht „von Anfang* an Augenzeugen und Diener des Wortes
gewesen sind" ; er ist also bei Abfassung seines Werkes auf die
schriftliche und mündliche Überlieferung dieser ersten Zeugen
angewiesen. Daher wäre es doch sehr sonderbar, wenn ein
Kritiker behaupten wollte, die in den beiden ersten Kapiteln
des Lukas-Evangeliums enthaltenen Erzählungen hätten nicht
zu dem gehört, was Lukas berücksichtigen konnte und berücksichtigt

hat. Wer die vier ersten Verse des Evangeliums sprachlich

mit den folgenden Abschnitten vergleicht, wird vielmehr
sofort den Eindruck bekommen, Lukas habe über die betreffende
Zeit und die bezüglichen, ihm ganz fernliegenden Vorgänge schriftliche

Vorlagen fast wörtlich in sein Evangelium aufgenommen.
Die moderne Bibelkritik bestreitet nicht, dass die beiden ersten
Kapitel von Anfang an zum Lukas-Evangelium gehörten,
sondern nimmt an, dass sie schon vor diesem vorhanden waren.
Warum aber insbesondere die zwei Verse Luk. 22, 43 und 44

in Schutz genommen werden, ist uns ein Rätsel. Sollte etwa
das Rosenkranzgebet mit den Worten „qui pro nobis sanguinem
sudavit" („der für uns Blut geschwitzt hat"), dazu Veranlassung
gegeben haben In Wirklichkeit ist nämlich Luk. 22, 44 von
„blutigem Schweiss" (sudor sanguineus) gar nicht die Rede,
sondern nur gesagt, dass die Schsveisstropfen gleich schweren

Blutstropfen zur Erde rannen.
IV. „Die äusserst seltenen und ganz vereinzelten

Dokumente, in denen das Magnificat (Luk. 1, 46—55) nicht der seligen
Jungfrau Maria, sondern der Elisabeth zugeschrieben wird,
können und dürfen gegenüber dem einstimmigen Zeugnis bei-



— 446 —

nahe aller Handschriften sowohl des griechischen Originaltextes
wie der Übersetzungen und gegenüber der Auffassung, die der
Zusammenhang, die Stimmung der Jungfrau und die beständige
Überlieferung der Kirche hindern, ganz und gar nicht
aufkommen."

Eine höchst überflüssige These! Wir erinnern uns nicht,
irgend einmal einen Kommentar gesehen zu haben, in dem
auch nur erwähnt gewesen wäre, dass das Magnifikat auch
schon der Base Elisabeth in den Mund gelegt worden sei.

Berechtigter wäre es gewesen, wenn die Bibelkommission gerade
auch mit dem Magnifikat bewiesen hätte, dass Lukas bereits
vorhandene schriftliche Quellen in sein Evangelium
aufgenommen habe; denn diesen Psalm hat kein Heidenchrist
verfasst; auch ist nicht wohl anzunehmen, dass er durch mündliche

Überlieferung sieben Jahrzehnte lang erhalten blieb und
so endlich zur Kenntnis des Evangelisten Lukas gelangte. Die
Bibelkommission wird durch irgend eine Rücksicht auf den

Marienkultus bewogen worden sein, sich auch über das Magnifikat

zu äussern.
V. „Es ist, was die chronologische Aufeinanderfolge der

Evangelien betrifft, nicht gestattet (fas), von der Ansicht
abzugehen, die, bestätigt durch die älteste und beständige
Überlieferung, dahin geht, dass nach Matthäus, der vor allen andern
ein Evangelium in der (aramäischen) Landessprache verfasst
hat, Markus an zweiter Stelle, Lukas an dritter Stelle
geschrieben habe; anderseits ist es nicht als Widerspruch mit
dieser Ansicht anzusehen, wenn man meint, das zweite und
das dritte Evangelium seien vor der griechischen Übersetzung*
des ersten Evangeliums verfasst worden." (Die Bibelkommission

redet von eorum opinio, quœ asserit; sollte es nicht heissen:

eorum opinio, qui asseruntf)
Man hat sich zur richtigen Würdigung dieser These namentlich

daran zu erinnern, dass nach dem Dekret vom 19. Juni
1911, Thesen IV und V, das griechische Matthäus-Evangelium
mit dem aramäischen dem Inhalte nach identisch ist. Die
Möglichkeit ist aber nicht zu leugnen, dass der heute vorliegende
griechische Text nicht bloss eine Übersetzung, sondern auch
eine Umarbeitung und Erweiterung der aramäischen Grundschrift

ist. In diesem Falle wäre dem ersten Teil der
vorstehenden Erklärung, was die Priorität des Matthäus-Evange-



— 447 —

hums betrifft, zweifellos zuzustimmen; denn ein hebräisches
oder aramäisches Evangelium ist im siebenten Jahrzehnt kaum
mehr entstanden. Dass Markus der Abfassungszeit nach an
zweite Stelle zu setzen sei, wird nur noch ganz selten
behauptet; er gilt heute entweder als der erste oder dann als
der dritte Evangelist. Die Reihenfolge in der Sammlung neu-
testamentlicher Schriften beweist nichts. Warum findet es die
päpstliche Kurie für nötig, sich in dieser rein wissenschaftlichen
und nicht einmal sehr wichtigen Frage kirchenamtlich und in
verbindlicher Weise zu äussern Vermutlich ist sie der törichten
Meinung, die Aufeinanderfolge der Evangelien in der Bibel
erkläre sich aus einer Rücksichtnahme auf die Abfassungszeit
der vier Evangelien. In diesem Fall gelangt die Bibelkommission

vielleicht auch einmal dazu, den Römerbrief für das erste
Schreiben zu halten, das aus der Hand des Apostels Paulus
auf uns gekommen ist.

VI. „Es ist nicht erlaubt, die Abfassung des Markus- und
Lukas-Evangeliums bis zur Zeit der Zerstörung Jerusalems
herabzurücken, und obwohl bei Lukas die Weissagung des
Herrn über die Zerstörung dieser Stadt bestimmter zu sein
scheint, ist doch die Meinung nicht haltbar, dass wenigstens
sein Evangelium erst nach dem Beginn der Belagerung
geschrieben worden sei."

Wenn man annehmen soll, Lukas sei der Zeit nach der
dritte Evangelist, so wusste man nun sehr genau, wann sein

Evangelium entstanden ist: nach der ältesten Überlieferung
(Papias) hat Markus seine Schrift nach dem Tode des Apostels
Petrus (67) auf Grund seiner Erinnerungen an die apostolische
Predigt verfasst; das bringt uns dem Beginn des jüdischen Kriegs
schon sehr nahe; hat auch Lukas sein Evangelium vor dem

Beginn der Belagerung geschrieben, so wäre die Abfassung der
beiden Schriften so ziemlich in die gleiche Zeit zu verlegen.
Und da nun die beiden Evangelien in Rom entstanden sind,
so findet die Bibelkommission bei ihren weitern Studien
vielleicht noch, dass die beiden heiligen Schriftsteller mit einander
in persönlicher Beziehung standen und dass daraus die
Verwandtschaft ihrer Schriften zu erklären sei. Die alte Kirche
ist niemals auf den Gedanken gekommen, so zweifelhafte Dinge
kirchenamtlich festzustellen.



— 448 —

VII. „Es ist zu bejahen, dass das Lukasevangelium vor
der Apostelgeschichte entstanden ist (Apg. 1, 1—2); da nun
diese letztere Schrift gegen Ende der römischen Gefangenschaft
des Apostels verfasst worden ist (Apg. 28, 30. 31), wurde das

von dem gleichen Verfasser stammende Evangelium nicht nach
dieser Zeit geschrieben."

Nach diesem Satze wäre also das Lukas-Evangelium nicht
nach dem Jahre 63 entstanden. Das ist in der Tat nicht
unwahrscheinlich. Allein in diesem Falle kann das Markus-Evangelium

nicht vor dem des Lukas geschrieben worden sein, es

sei denn, man habe die alte Überlieferung, nach welcher der
„Dolmetsch" des Apostels Petrus aufgezeichnet hat, wessen er
sich aus der (verstummten) Predigt des genannten Apostels
„erinnerte", für unrichtig zu halten.

VIII. „Hält man sich hinsichtlich der Quellen, aus denen
die beiden Evangelisten geschöpft haben, vor Augen die

Zeugnisse der Tradition und der innern Gründe, so kann
vernünftigerweise (prudenter) nicht in Zweifel gezogen werden die

Ansicht, nach welcher Markus der Predigt des Petrus, Lukas
aber der des Paulus gefolgt ist, und die gleichzeitig dahingeht,
es seien den beiden Evangelisten auch noch andere, teils mündliche

teils bereits schriftlich aufgezeichnete zuverlässige Quellen
zur Verfügung* gestanden."

* Mit diesem Satz gibt die Bibelkommission indirekt zu, dass

das zweite und das dritte Evangelium erst in einer Zeit
entstanden sind, in der für die Verfasser die Predigt der Apostel
Petrus und Paulus zu einem gewissen Abschluss gekommen
war. Das trifft für das Lukas-Evangelium auch dann zu, wenn
dieses schon wrährend der zweijährigen Haft des Apostels Paulus

in Rom entstanden ist. Wenn Paulus auch in dieser Zeit immer
noch das Reich Gottes „ungehindert" predigte (Apg. 28, 31),

so musste sein Gefährte nun doch glauben, seine Missionstätigkeit

habe aufgehört, und es lag darum für den Apostelschüler
nahe, eine Schrift zu verfassen, aus der ein gebildeter Römer

(Theophilus) die Zuverlässigkeit dessen erkennen konnte, worin
er bereits mündlich unterrichtet worden war (Luk. 1, 4). Ging

er dabei historisch zu Werk, so konnte er nicht unterlassen,
auch auf die Anfänge Rücksicht zu nehmen, auf die sich die

Predigt des Apostels kaum erstreckt haben wird, also münd-



— 449 —

liehe und schriftliche Quellen zu benutzen, die z. B. über die
Vorgeschichte Jesu einigen Aufschluss geben. So erklärt sich
die Eigenart der zwei ersten Kapitel des Lukas-Evangeliums,
die wohl von Anfang an zu der ganzen Schrift gehörten, aber
schon vor dem Evangelium vorhanden waren.

IX. „Die Reden und Begebenheiten, die von Markus nach
der Predigt des Petrus genau und anschaulich mitgeteilt werden,

und von Lukas, der an der Hand von durchaus
glaubwürdigen Zeugen, die von Anfang an Augenzeugen und Diener
des Wortes gewesen sind, allem von Anfang an sorgfältig
nachgegangen ist, mit grösster Aufrichtigkeit auseinandergesetzt
werden, nehmen mit Recht die historische Glaubwürdigkeit für
sich in Anspruch, die ihnen die Kirche stets zugeschrieben hat;
und es ist dagegen nicht anzunehmen, dass diese Tatsachen
und Vorgänge nicht auf historischer Wahrheit beruhen, sei es,
weil ja die Schriftsteller nicht Augenzeugen waren, sei es, weil
es bei beiden Evangelisten an chronologischer Ordnung fehlt
und nicht selten Verschiedenheiten in der Aufeinanderfolge der
Dinge vorkommen, sei es, weil sie nach der relativ späten Zeit
ihrer schriftstellerischen Tätigkeit notwendig gewisse Vorstellungen,

die Christo und den Aposteln fremd waren, oder
Tatsachen, die mehr oder weniger durch die Phantasie des Volkes
umgestaltet worden waren, mitteilen mussten, sei es endlich,
weil sie sich, jeder nach seinem besondern Zweck, von
dogmatischen Vorurteilen leiten Hessen."

Die „historische Glaubwürdigkeit" wurde im Dekret vom
19. Juni 1911 auch für das Matthäusevangelium in Anspruch
genommen. Insbesondere wurde „die historische Authentizität der
zwei ersten Kapitel, in denen die Gen ealogie und dieKindheit Christi
erzählt werden", behauptet. Nun wird die gleiche historische
Zuverlässigkeit auch dem Lukas-Evangelium zugeschrieben.
Leider deutet die Bibelkommission mit keiner Silbe an, wie
die differierenden Berichte mit einander in Einklang zu bringen
sind. Gehören z. B. die verschiedenen Namen in den Geschlechtsregistern

den gleichen Persönlichkeiten an Wie erklärt es sich,
dass der eine Evangelist für die gleiche Periode viel mehr
Glieder kennt, als der andere Ist die Bergpredigt in der Form,
wie sie bei Matthäus steht, ebenso „authentisch" wie in der
Form, in der sie Lukas mitteilt? Ist das Vaterunser mit den
sieben Bitten bei Matthäus ebenso genau der Wortlaut des von

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1912. 29



— 450 —

Jesus gelehrten Gebetes wie das Vaterunser bei Lukas mit den
fünf Bitten Wer die beiden Evangelien mit einander vergleicht,
kann mühelos hundert derartige Fragen zusammenstellen. Wer
aber die Evangelien nicht einfach als historische Urkunden
über Jesu Leben und Wirken betrachtet, sondern als Schriften,
deren Verfasser den christgläubigen Lesern von der „Herrlichkeit"

Christi Zeugnis geben wollen, damit sie wissen, „dass Gott
ihn zum Herrn und Christus gemacht hat" (Apg. 2, 36), der
wird weniger auf Umstände des Ortes und der Zeit, auf den

Gang der Begebenheiten und den Wortlaut der mitgeteilten
Reden, als auf die leuchtende Erscheinung des Gottmenschen
achten, in dem sich die Verheissungen des Alten Bundes erfüllt
haben und der der Stifter des Neuen Bundes ist, das Haupt
der Körperschaft der Christgläubigen, der Mittler und
Fürsprecher beim Vater. Paulus leitete seine „Tüchtigkeit" mit
demütigem Danke von Gott her ; aber er erhob Anspruch darauf,
„tüchtig* gemacht worden zu sein zum Diener des Neuen Bundes,
nicht des Buchstabens, sondern des Geistes" ; denn der Buchstabe

töte, der Geist aber mache lebendig (IL Korr. 3, 5—6).
Die päpstliche Bibelkommission, die die Verkündiger des

Evangeliums an den Buchstaben zu binden sucht, ist kaum als eine

Dienerin des Geistes zu bezeichnen.
Unbequemer aber als diese Entscheidungen über das Markus-

und Lukas-Evangelium dürften vielen römischkatholischen
Exegeten die Erklärungen sein, mit denen die Bibelkommission nun
die synoptische Frage gelöst hat. Sie erliess darüber unter
gleichem Datum die folgenden zwei Thesen:

I. Hält man fest, was nach den vorgängigen Entscheidungen
unbedingt festzuhalten ist, insbesondere die Feststellungen über
die Authentizität und Integrität der drei Evangelien des

Matthäus, Markus und Lukas, über die inhaltliche Identizität (de

identitate substantiali) des griechischen Matthäus-Evangeliums
mit seinem ursprünglichen Original, wie auch über ihre
Abfassungszeit, so ist es doch den Exegeten erlaubt, zur Erläuterung*

der Verwandtschaft und der Verschiedenheit zwischen
diesen Evangelien die mannigfaltigen und einander
widersprechenden Ansichten der Schriftsteller frei abzuwägen und

sich auf die schriftliche oder mündliche Traditionshypothese
oder aber auch auf die Abhängigkeit des einen Evangeliums
von dem frühern oder den frühern zu berufen."



— 451 —

Wenn ein Exeget zum voraus weiss, dass Matthäus der
erste, Markus der zweite, Lukas der dritte Evangelist ist, so
sind seine Untersuchungen über das Verwandtschaftsverhältnis
nur noch pure Spielereien. Er bedarf jeweilen nur einer
geringen Dosis Phantasie, um etwas darüber zu sagen, warum
nun Markus verschiedene Abschnitte, die im Matthäus-Evangelium

stehen, weggelassen oder anders formuliert habe, und
warum das Lukas-Evangelium dem des Matthäus so wenig
gleiche, hingegen mit dem Markus-Evangelium so oft übereinstimme.

Allein mit solchen Spielereien werden die römischen
Exegeten gegenüber der modernen Bibelkritik nur sehr wenig
ausrichten.

IL „An dem, was bisher entschieden worden ist, halten
die nicht fest, die, ohne sich auf ein Zeugnis der Tradition oder
einen historischen Beweisgrund stützen zu können, leichtsinnig
(facile) die sogenannte Zweiquellentheorie annehmen, nach welcher
man die Abfassung des griechischen Matthäus-Evangeliums und
des Lukas-Evangeliums hauptsächlich aus ihrer Abhängigkeit
vom Markus-Evangelium und einer sogenannten Sammlung* von
Reden des Herrn zu erklären sucht; daher geht es nicht an,
diese Theorie zu verfechten."

Das ist gegen den römischkatholischen Professor Dr. Friedrich

Maier in Strassburg gerichtet, der in der „Zweiquellentheorie"

eine kaum noch zu bestreitende Lösung des
synoptischen Problems gefunden zu haben glaubte. Die Unterbrechung
der Ausgabe des begonnenen Werkes, wovon in voriger
Nummer („Intern, kirchl. Zeitschrift", S. 308 ff.) die Rede war,
hatte also, wie wir vermuteten, ohne Zweifel ihren Grund in
einem Einschreiten der kirchlichen Behörden. Das ist ein
frappantes Beispiel zur Beleuchtung der „Freiheit der Wissenschaft"
an den unter päpstlicher Jurisdiktion stehenden Lehranstalten.
Diese „Freiheit" besteht in der Befugnis, die vom Papst
genehmigten Erlasse der obern kirchlichen Instanzen vortragen
und nach Kräften rechtfertigen zu dürfen. Von solcher „Freiheit"

können die katholisch-theologischen Fakultäten an den
deutschen Hochschulen auf die Dauer nicht leben: entweder
müssen sie von den Behörden des unfehlbaren und über alle
Gebiete der theologischen Wissenschaft mit Allgewalt
herrschenden Papstes wieder unabhängig werden oder dann auf
den Charakter wissenschaftlicher Anstalten verzichten. In



— 452 —

diesem letztern Fall, der leider der wahrscheinlichere ist,
werden sie sehr bald zu einer Bedeutungslosigkeit herabsinken,
der mit fast physischer Notwendigkeit die Aufhebung früher
oder später folgen muss.

Nachtrag. Nachdem vorstehende Zeilen längst gesetzt waren,
brachte das päpstliche Amtsblatt „Acta apostolicae sedis" vom
16. August ein Edikt, das die Konsistorialkongregation angeblich

schon am 29. Juni erlassen hat, und mit welchem das
besprochene Bibelwerk noch schärfer verurteilt wird, als das
durch die Bibelkommission geschehen ist. Der Erlass ist für
den Fortbestand der deutschen theologischen Fakultäten von
so grosser Wichtigkeit, dass er verdient, hier vollständig
mitgeteilt zu werden; er lautet:

„Während man immer und überall Vorsorge treffen muss,
dass niemand die heilige Schrift im Widerspruch mit dem Sinn
auslegt, den die heilige Mutter Kirche festgehalten hat und
festhält (S. Trid. Syn., Sessio IV), so ist das doch am meisten
in den Seminarien für die Zöglinge notwendig, die zur Hoffnung
der Kirche heranwachsen. Diese nämlich müssen vor allen
andern unterrichtet werden in den gesunden Lehren, die mit
der ehrwürdigen Überlieferung der Väter übereinstimmen und
von der rechtmässigen Autorität der Kirche genehmigt sind.

Dagegen sind sie fernzuhalten von den Neuerungen, die irgend
ein Verwegener Tag für Tag vorbringt und die mehr
Streitfragen veranlassen als Erbauung Gottes im Glauben. (Hier
zitiert die päpstliche Behörde „1. Tim. cap. 4"; das ist falsch;
die angeführten Worte stehen 1. Tim. cap. 1, V. 4.) Sind aber
die Neuerungen ungewöhnlich und rechtmässig verdammt, so

dienen sie zur Zerstörung und nicht zur Erbauung.
„Nun ist jedoch jüngst zu Paderborn ein Werk veröffentlicht

worden, das den Titel hat: „Kurzgefasstes Lehrbuch der

speziellen Einleitung in das Alte Testament" und von Dr. Karl
Holzhey verfasst ist. In diesem Buche werden nach den
modernen hyperkritischen Theorien des Rationalismus über
beinahe alle Bücher des Alten Testaments, vorzüglich aber über
den Pentateuch, die Bücher der Chronik, Tobias, Judith, Esther,
Jonas, Isaias und Daniel die verwegensten Ansichten verteidigt,
die der ältesten Überlieferung der Kirche, der ehrwrürdigen
Lehre der heiligen Väter und den neuen Erklärungen der päpst-



— 453 —

liehen Bibelkommission widersprechen und die Authentizität
und den historischen Wert der heiligen Bücher nicht bloss in
Zweifel ziehen, sondern beinahe über den Haufen werfen.

„Gegen dieses Buch also erlässt diese heilige Kongregation
auf Befehl unseres allerheiligsten Herrn, des Papstes, das strenge
Verbot, es in die Seminarien einzuführen, wäre es auch nur
als Nachschlagebuch (ad consultationem).

„Da es aber noch andere in ähnlichem Geiste verfasste
Kommentare zu den heiligen Schriften sowohl des Alten wie
des Neuen Testaments gibt, wie mehrere Schriften des P.

Lagrange und ein allerneuestes Werk, das den Titel hat: „Die
heilige Schrift des Neuen Testaments", gedruckt zu Berlin 1912,
herausgegeben von Dr. Fritz Tillmann, so befiehlt und
verordnet der allerheiligste Herr (der Papst), dass auch diese vom
Unterricht der Kleriker streng auszuschliessen seien; vorbehalten

bleibt über sie ein weiteres Urteil, das von der Behörde
zu erlassen ist, der das rechtlich zusteht (der Indexkongregation).

Gegeben zu Rom aus dem Palast der heiligen
Konsistorialkongregation. — Kardinal de Lai, Sekretär."

Dr. Holzhey, dessen Lehrbuch in obigem Dekret in so
ausserordentlich scharfer Weise verurteilt wird, ist Professor
der alttestamentlichen Exegese am Lyzeum in Freising. Sein
Buch ist in die „Wissenschaftliche Handbibliothek" aufgenommen,
die bei Ferdinand Schöningh in Paderborn erscheint, und
demgemäss mit der Druckerlaubnis des Bischofs von Paderborn
versehen. Das Imprimatur wurde erteilt am 13. März 1911.

Holzhey sagt in der Vorrede : „Möge das Buch, in welchem der
Verfasser mit Rücksicht auf Raum und nächsten Leserkreis
jede direkte Polemik vermieden hat, überall dort freundliche
Aufnahme finden, wo sowohl das Recht des Glaubens als das
Recht der Wissenschaft anerkannt und mit dieser Anerkennung
die Überzeugung verbunden wird, dass einem unverdrossenen
Bemühen der Ausgleich zwischen beiden Forderungen erreichbar
sein muss." — Die vier letzten Lieferungen des von Dr.
Tillmann herausgegebenen Bibelwerks hingegen haben auf dem
Titelblatt die unterstrichene Bemerkung: „Mit fürstbischöflicher
Druckerlaubnis". Gemeint ist eine von dem Fürstbischof
Kardinal Kopp in Breslau ausgestellte Erlaubnis. Es wird nun
doch wohl anzunehmen sein, dass die beiden Würdenträger
die von ihnen genehmigten Werke geprüft haben oder prüfen



— 454 —

Hessen, bevor sie die Drucklegung gestatteten. Der Erlass der
Konsistorialkongregation ist daher auch für sie ausserordentlich
beschämend und demütigend; aber er zeigt, dass es auch den
deutschen Bischöfen nicht mehr möglich ist, den wissenschaftlichen

Charakter der theologischen Fakultäten zu retten. Höher
als sie steht die Konsistorialkongregation, die die Bischöfe zu
überwachen hat und mit päpstlicher Autorität spricht.

Professor Sickenberger-Breslau widmete in der „Bibl.
Zeitschrift" (Herder, Freiburg, Jahrg. 1911, S. 391 ff.) dem Dekret
der päpstlichen Bibelkommission über das Matthäusevangelium
eine kurze Erörterung, mit der er zeigen wollte, dass man sich
zur Zweiquellentheorie bekennen könne, ohne der Bibelkommission

zu widersprechen. Er ist nun darüber wohl genügend
aufgeklärt worden. Wir gedenken hier seiner gegenstandslos
gewordenen Besprechung nur wegen der prinzipiellen
Bemerkungen, mit denen er seinen kleinen Aufsatz eingeleitet hat.
Diese lauten :

„Wenn auch die Entscheidungen der Commissio Pontificia
de re biblica keine Äusserungen des unfehlbaren kirchlichen
Lehramtes darstellen und deshalb auch nicht irreformabel sind,
so ist doch bei jedem katholischen Exegeten der Wunsch
lebendig, dass sein wissenschaftliches Gewissen sich im
Einklang befinde mit den Sätzen, für welche die unterzeichneten
Konsultoren der Bibelkommission die päpstliche Bestätigung
erlangt haben. Auch der katholische Bibelforscher fühlt sich

verpflichtet, unter voller Beachtung und Würdigung der
übernatürlichen Faktoren, die sowohl bei den biblischen
Geschehnissen wie bei deren Niederschrift in den biblischen Büchern
mitgewirkt haben, auch die berechtigten Forderungen der
wissenschaftlichen historischen Kritik zu erfüllen und auch auf diesem

Wege die Entstehungsverhältnisse und den Sinn der Heiligen
Schrift festzustellen."

Aus den vorstehenden Bemerkungen spricht ein Geist, der
mit dem Motuproprio vom 18. November 1907 nicht harmoniert.
Mit diesem — von römischkatholischen Organen gern entweder
verschwiegenen oder dann nur verstümmelt wiedergegebenen —
Erlass hat der Papst erklärt, dass jedermann „im Gewissen



— 455 —

verpflichtet" sei, sich den Dekreten der Bibelkommission so zu
unterwerfen wie den Entscheidungen der eigentlichen
Kongregationen der päpstlichen Kurie ; wer sich in Wort oder Schrift
dagegen auflehne, mache sich des „Unghorsams" und der
„Vermessenheit" schuldig und sei „von schwerer Schuld" nicht
freizusprechen. Unter solchen Umständen hat die akademische
Untersuchung, ob die vom Papste bestätigten, amtlich promulgierten

und als rechtsverbindlich (publia juris) erklärten Erlasse
der Bibelkommission unfehlbar und irreformabel seien oder
nicht, keinen praktischen Wert. Wenn Professor Sickenberger
auf seinem Lehrstuhl den Sätzen der Bibelkommission
widerspricht oder in seinen Schriften andern Ansichten Geltung zu
verschaffen sucht, so wird er nicht mehr lange seines Amtes

walten; auch der Fürstbischof von Breslau, Kardinal Kopp,
wird weder Macht noch Lust haben, ihm die Fortsetzung seiner
Lehrtätigkeit zu ermöglichen, sondern den Studierenden
verbieten müssen, bei ihm Vorlesungen zu hören. „Die berechtigten

Forderungen der wissenschaftlichen historischen Kritiku werden
nun durch die Bibelkommission erfüllt ; wer über die von dieser
Behörde gezogenen Grenzen hinausgeht, macht sich der
„Vermessenheit" schuldig, gibt „Ärgernis" und befindet sich nicht mehr
auf „katholischem" Boden. Daher wird Sickenberger ohne
Zweifel schon mit der skeptischen Bemerkung, die Erlasse der
Bibelkommission seien doch wenigstens nicht unfehlbar und
nicht irreformabel, in Rom kein besonderes Wohlgefallen
gefunden haben. E. H.


	Dekret der päpstlichen Bibelkommission über das Markus- und Lukas-Evangelium und über das synoptische Problem im allgemeinen

