Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)
Heft: 4
Artikel: Dekret der papstlichen Bibelkommission tber das Markus- und Lukas-

Evangelium und Uber das synoptische Problem im allgemeinen
Autor: E.H.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403815

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403815
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

vor: DA smuee

Dekret der pépstlichen Bibelkommission iiber das
Markus- und Lukas-Evangelium und iiber das
synoptische Problem im allgemeinen.

Leo XIII scheint urspriinglich der Meinung gewesen zu
sein, das sogenannte ,heilige Offizium% sei eine hinlinglich
kompetente Behorde, bibelkritische Fragen zu erledigen. Am
15. Januar 1897 bestitigte er ein Dekret der ,hl. rémischen
und allgemeinen Inquisition%, nach welchem das sogenannte
comma Johanneum als authentischer Bestandteil des ersten
Johannesbriefes anzusehen ist. Erst am 30. Oktober 1902 erliess
er das Dekret iiber die Ernennung einer Bibelkommission, die
aus bibelkundigen Gelehrten zusammengesetzt sein sollte. Uber
die Autoritit und die bisherigen Leistungen dieser Kommission
vergleiche ,Internationale theologische Zeitschrift¥, Jahrgang
1910, Heft 69, Seite 1 ff. und ,Internationale kirchliche Zeit-
schrift¥, Jahrgang 1912, Heft 1, Seite 10 ff.

Auf das Neue Testament hatten Bezug schon der Erlass
vom 13. Februar 1905 iiber die Meinung, ein biblischer Schrift-
steller kénne aus den ihm zuginglichen Quellen auch Berichte
in sein Buch aufgenommen haben, fiir deren Genauigkeit er
sich nicht verantwortlich machen wolle, sodann aber nament-
lich die Dekrete vom 29. Mai 1907 iiber die Authentizitit des
Johannesevangeliums (wurde leider in dem Aufsatz ,Inter-
nationale kirchliche Zeitschrift“, 1912, Seite 11, iibersehen) und
vom 19. Juni 1911 iber das Matthiusevangelium.

Die Acta Apostolicee Sedis vom 1. Juli 1912 bringen ein
neues Dekret, das Pius X. am 26. Juni 1912 in aller Form
bestiatigt und als verbindlich erklirt hat. Da nun der Erlass
im papstlichen Amtsblatt promulgiert ist, gilt er fur alle rd-
mischen Katholiken, die sich mit exegetischen Studien befassen.
Er zerfallt in zwei Teile, deren Inhalt in obigem Titel ange-



— 443 —

geben ist. In der nachfolgenden Ubersetzung sind die mit Ja
oder Nein beantworteten Fragen des Erlasses in die Form von
Thesen gebracht.

Uber das Markus- und Lukas-Evangelium gibt die Bibel-
kommission den roémischkatholischen Exegeten in folgenden
neun Punkten die Resultate an, zu denen sie bei ihren Studien
zu gelangen haben:

I. ,Das klare, von den ersten Zeiten der Kirche an ein-
stimmige und auf mannigfaltige Beweisgriinde, nimlich auf die
ausdriicklichen Zeugnisse der heiligen Viter und der Kirchen-
schriftsteller, auf die in ihren Schriften vorkommenden Zitate
und Anspielungen, auf den Gebrauch (der Evangelien) durch
die alten Haretiker, auf die dltesten Manuskripte und iiberhaupt
fast alle Handschriften und auch auf innere, dem Text der
heiligen Biicher selbst entnommenen Griinde sich stiitzende
Ergebnis der Tradition zwingt zu der sichern Annahme, dass
Markus, der Schiiler und Dolmetsch des Petrus, und Lukas
der Arzt, Gehilfe und Gefahrte des Paulus, in Wirklichkeit
Verfasser der Evangelien sind, die ihnen zugeschrieben werden.“

Der einfache Sinn dieser vielen Worte ist: Als Verfasser
des zweiten und dritten Evangeliums galten von jeher Markus
und Lukas und es liegt kein Grund vor, diese Meinung fiir
unrichtig zu halten. Die Bibelkommission befindet sich mit
dieser Behauptung in Ubereinstimmung mit der Ansicht sehr
kritisch gerichteter Theologen; aber die von ihr geltend ge-
machten Beweisgriinde sind teilweise sehr schwach. Aus den
in Betracht kommenden ,Zitaten und Anspielungen“ kann man
unter Umstinden wohl das Vorhandensein von Schriften be-
weisen, die unsern Evangelien gleichen oder gar mit diesen
identisch sind, keineswegs aber, dass gerade Markus und Lukas
diese Schriften verfasst haben. Grosseres Gewicht legen wir
auf den liturgischen Gebrauch, den die Kirche von den Evan-
gelien gemacht hat; die niemals angefochtene gottesdienstliche
Benutzung ist uns ein geniigendes Zeugnis dafir, dass die
Kirche diese Schriften stets auf — direkten oder indirekten —
apostolischen Ursprung zuriickgefiihrt hat.

II. ,Die Griinde, mit denen einige Kritiker zu beweisen
suchen, die letzten zwolf Verse des Markusevangeliums (Mark. 16,
9—20) seien nicht von Markus selbst verfasst, sondern von
anderer Hand beigefiigt, berechtigen nicht zur Behauptung,



444 —

diese Verse seien nicht inspiriert und nicht als kanonisch an-
zunehmen, und beweisen nicht einmal, dass Markus nicht der
Verfasser dieser Verse ist.“

Ein wverbindliches Urteil dartiber abzugeben, ob gewisse
Bibelverse inspiriert oder nicht inspiriert seien, hat eine Ein-
sicht zur Voraussetzung, die weder der Bibelkommission noch
dem Papst zuzuschreiben ist. Man wird wohl annehmen diirfen,
dass die piipstliche Kommission das Anathem aufrecht erhalten
wollte, das die Trienter Synode iiber den verhingt, der die
biblischen Biicher nicht ,ganz und in allen Teilen® (integros cum
omnibus suis partibus) als kanonisch anerkennt (Sess. IV). —
Was aber die Abfassung des fraglichen Abschnittes durch
Markus betrifft, so stimmen sonst heute die Exegeten ziemlich
aller Richtungen mit einander tiberein in der Annahme, dass
die zitierten Verse ein spéterer Zusatz seien und dass nicht
Markus als ihr Verfasser gelten konne. Was schon durch die
altesten und besten Handschriften bezeugt war, ist durch die
neuen Funde nur immer wieder bestéitigt worden. Die alte
Kirche hat diese Verse nicht fiir authentisch gehalten, sondern
entweder einfach weggelassen oder als unechten Zusatz be-
zeichnet oder durch einen andern kiirzern Text ersetzt. Die
sprachlichen Eigentiimlichkeiten dieses Abschnittes sind ver-
schieden von denen des Markus-Evangeliums, Es ist sehr leicht,
die Quellen anzugeben, aus denen der unbekannte Verfasser
des Zusatzes (nach einem neu entdeckten armenischen Evan-
gelienbuch der ,Presbyter Ariston%) geschopft hat. Gewiss ist
allerdings, dass der Evangelist nicht die Absicht gehabt haben
kann, sein Buch mit 16,8 zu schliessen; was er aber nach 16,7
und 8 noch erzihlen wollte, folgt nicht: der Verfasser des Zu-
satzes hat nicht bemerkt, dass er von einer Erscheinung des
Auferstandenen in Galilia reden und den Lesern erzihlen
sollte, wie sich die erschreckten Frauen wieder beruhigten und
dann den erhaltenen Auftrag ausrichteten; er beschrankte sich
darauf, aus den andern Evangelien und der erbaulichen Predigt-
weise der nachapostolischen Zeit einiges beizufigen, was die
mit 16,8 abgebrochene Erzihlung seiner Meinung nach 2zu
éinem passenden Abschluss brachte. Trotz Bibelkommission
steht heute fest, dass der Abschnitt Mark. 16, 9—20 weder ein
urspriinglicher Bestandteil des zweiten Evangeliums ist. noch
von Markus selbst herriihrt.



M5 —

I1I. ,Ebenso ist nicht erlaubt, an der Inspiration und Kano-
nizitit der Erzdhlungen des Lukas-Evangeliums iiber die Kind-
heit Christi (Luk. 1 und 2) oder iiber die Erscheinung des
Engels, der Jesum trostet, und den blutigen Schweiss (Luk. 22,
43. 44) zu zweifeln; es kann auch nicht mit soliden Griinden
dargetan werden, dass diese Erzdhlungen — wie alte Hiretiker
und auch gewisse neuere Kritiker zu lehren beliebten — nicht
zum echten Lukas-Evangelium gehoren.“

Wie die Bibelkommission es fiir notig finden kann, insbe-
sondere die Kanonizitit der zwei ersten Kapitel des Lukas-
Evangeliums festzustellen und ausdriicklich als urspriingliche
Bestandteile desselben zu erklaren, ist schwer verstiandlich.
Lukas rechnet sich (Luk. 1, 1—4) zu den Schriftstellern, die
nicht ,von Anfang an Augenzeugen und Diener des Wortes
gewesen sind“; er ist also bei Abfassung seines Werkes auf die
schriftliche und miindliche Uberlieferung dieser ersten Zeugen
angewiesen. Daher wére es doch sehr sonderbar, wenn ein
Kritiker behaupten wollte, die in den beiden ersten Kapiteln
des Lukas-Evangeliums enthaltenen Erzéihlungen hétten nicht
zu dem gehort, was Lukas berticksichtigen konnte und beriick-
sichtigt hat. Wer die vier ersten Verse des Evangeliums sprach-
lich mit den folgenden Abschnitten vergleicht, wird vielmehr
sofort den Eindruck bekommen, Lukas habe tiber die betreffende
Zeit und die beziiglichen, ihm ganz fernliegenden Vorgdinge schrift-
liche Vorlagen fast wortlich in sein Evangelium aufgenommen.
Die moderne Bibelkritik bestreitet nicht, dass die beiden ersten
Kapitel von Anfang an zum Lukas-Evangelium gehorten, son-
dern nimmt an, dass sie schon wor diesem vorhanden waren.
Warum aber insbesondere die zwei Verse Luk. 22, 43 und 44
in Schutz genommen werden, ist uns ein Riétsel. Sollte etwa
das Rosenkranzgebet mit den Worten ,qui pro nobis sanguinem
sudavit* (.der fir uns Blut geschwitzt hat*), dazu Veranlassung
gegeben haben? In Wirklichkeit ist ndmlich Luk. 22, 44 von
,blutigem Schweiss“ (sudor sanguineus) gar nicht die Rede,
sondern nur gesagt, dass die Schweisstropfen gleich schweren
Blutstropfen zur Erde rannen.

IV. ,Die iusserst seltenen und ganz vereinzelten Doku-
mente, in denen das Magnifikat (Luk. 1, 46—55) nicht der seligen
Jungfrau Maria, sondern der Elisabeth zugeschrieben wird,
kénnen und dirfen gegeniiber dem einstimmigen Zeugnis bei-



B =

nahe aller Handschriften sowohl des griechischen Originaltextes
wie der Ubersetzungen und gegeniiber der Auffassung, die der
Zusammenhang, die Stimmung der Jungfrau und die bestindige
Uberlieferung der Kirche hindern, ganz und gar nicht auf-
kommen.*“

Eine hochst tberflisssige These! Wir erinnern uns nicht,
irgend einmal einen Kommentar gesehen zu haben, in dem
auch nur erwidhnt gewesen wire, dass das Magnifikat auch
schon der Base Elisabeth in den Mund gelegt worden sei. Be-
rechtigter wire es gewesen, wenn die Bibelkommission gerade
auch mit dem Magnifikat bewiesen hétte, dass Lukas bereits
vorhandene schriftliche Quellen in sein Evangelium aufge-
nommen habe; denn diesen Psalm hat kein Heidenchrist ver-
fasst; auch ist nicht wohl anzunehmen, dass er durch miind-
liche Uberlieferung sieben Jahrzehnte lang erhalten blieb und
so endlich zur Kenntnis des Evangelisten Lukas gelangte. Die
Bibelkommission wird durch irgend eine Riicksicht auf den
Marienkultus bewogen worden sein, sich auch iiber das Magni-
fikat zu &dussern.

V. ,Es ist, was die chronologische Aufeinanderfolge der
Evangelien betrifft, nicht gestattet (faus), von der Ansicht ab-
zugehen, die, bestiitigt durch die ilteste und bestindige Uber-
lieferung, dahin geht, dass nach Matthius, der vor allen andern
ein Evangelium in der (aramiiischen) Landessprache verfasst
hat, Markus an zweiter Stelle, Lukas an dritter Stelle ge-
schrieben habe; anderseits ist es nicht als Widerspruch mit
dieser Ansicht anzusehen, wenn man meint, das zweite und
das dritte Evangelium seien vor der griechischen Ubersetzung
des ersten Evangeliums verfasst worden.“ (Die Bibelkommis-
sion redet von eorum opinio, quee asserit; sollte es nicht heissen:
eorum opinio, qui asserunt?)

Man hat sich zur richtigen Wiirdigung dieser These nament-
lich daran zu erinnern, dass nach dem Dekret vom 19. Juni
1911, Thesen IV und V, das griechische Matthius-Evangelium
mit dem aramiischen dem Inhalte nach identisch ist. Die Mog-
lichkeit ist aber nicht zu leugnen, dass der heute vorliegende
griechische Text nicht bloss eine Ubersetzung, sondern auch
eine Umarbeitung und Erweiterung der aramiischen Grund-
schrift ist. In diesem Falle wire dem ersten Teil der vor-
stehenden Erklarung, was die Prioritit des Matthidus-Evange-



e QAT ==

liums betrifft, zweifellos zuzustimmen; denn ein hebriisches
oder aramiisches Evangelium ist im siebenten Jahrzehnt kaum
mehr entstanden. Dass Markus der Abfassungszeit nach an
zweite Stelle zu setzen sei, wird nur noch ganz selten be-
hauptet; er gilt heute entweder als der erste oder dann als
der dritte Evangelist. Die Reihenfolge in der Sammlung neu-
testamentlicher Schriften beweist nichts. Warum findet es die
papstliche Kurie fiir nétig, sich in dieser rein wissenschaftlichen
und nicht einmal sehr wichtigen Frage kirchenamtlich und in
verbindlicher Weise zu dussern? Vermutlich ist sie der térichten
Meinung, die Aufeinanderfolge der Evangelien in der Bibel
erklidre sich aus einer Riicksichtnahme auf die Abfassungszeit
der vier Evangelien. In diesem Fall gelangt die Bibelkommis-
sion vielleicht auch einmal dazu, den Rémerbrief fiir das erste
Schreiben zu halten, das aus der Hand des Apostels Paulus
auf uns gekommen ist.

VI. ,Es ist nicht erlaubt, die Abfassung des Markus- und
Lukas-Evangeliums bis zur Zeit der Zerstorung Jerusalems
herabzuriicken, und obwohl bei Lukas die Weissagung des
Herrn iber die Zerstérung dieser Stadt bestimmter zu sein
scheint, ist doch die Meinung nicht haltbar, dass wenigstens
sein Evangelium erst nach dem Beginn der Belagerung ge-
schrieben worden sei.“

Wenn man annehmen soll, Lukas sei der Zeit nach der
dritte Evangelist, so wiisste man nun sehr genau, wann sein
Evangelium entstanden ist: nach der d&ltesten Uberlieferung
(Papias) hat Markus seine Schrift nach dem Tode des Apostels
Petrus (67) auf Grund seiner Erinnerungen an die apostolische
Predigt verfasst; das bringt uns dem Beginn des jiudischen Kriegs
schon sehr nahe; hat auch Lukas sein Evangelium vor dem
Beginn der Belagerung geschrieben, so wire die Abfassung der
beiden Schriften so ziemlich in die gleiche Zeit zu verlegen.
Und da nun die beiden Evangelien in Rom entstanden sind,
s0 findet die Bibelkommission bei ihren weitern Studien viel-
leicht noch, dass die beiden heiligen Schriftsteller mit einander
in personlicher Beziehung standen und dass daraus die Ver-
wandtschaft ihrer Schriften zu erkliren sei. Die alte Kirche
ist niemals auf den Gedanken gekommen, so zweifelhafte Dinge
kirchenamtlich festzustellen.



— 448 —

VII. ,Es ist zu bejahen, dass das Lukasevangelium wor
der Apostelgeschichte entstanden ist (Apg. 1, 1—2); da nun
diese letztere Schrift gegen Ende der rémischen Gefangenschaft
des Apostels verfasst worden ist (Apg. 28, 30. 31), wurde das
von dem gleichen Verfasser stammende Evangelium nicht nach
dieser Zeit geschrieben.“

Nach diesem Satze wire also das Lukas-Evangelium nicht
nach dem Jahre 63 entstanden. Das ist in der Tat nicht un-
wahrscheinlich. Allein in diesem Falle kann das Markus-Evan-
gelium nicht vor dem des Lukas geschrieben worden sein, es
sei denn, man habe die alte Uberlieferung, nach welcher der
,Dolmetsch® des Apostels Petrus aufgezeichnet hat, wessen er
sich aus der (verstummten) Predigt des genannten Apostels
perinnerte”, fir unrichtig zu halten. :

VIII. ,Halt man sich hinsichtlich der Quellen, aus denen
die beiden Evangelisten geschopft haben, vor Augen die
Zeugnisse der Tradition und der innern Griinde, so kann ver-
niinftigerweise (prudenter) nicht in Zweifel gezogen werden die
Ansicht, nach welcher Markus der Predigt des Petrus, Lukas
aber der des Paulus gefolgt ist, und die gleichzeitig dahingeht,
es seien den beiden Evangelisten auch noch andere, teils miind-
liche teils bereits schriftlich aufgezeichnete zuverlissige Quellen
zur Verfiigung gestanden.“ '

- Mit diesem Satz gibt die Bibelkommission indirekt zu, dass
das zweite und das dritte Evangelium erst in einer Zeit ent-
standen sind, in der fiir die Verfasser die Predigt der Apostel
Petrus und Paulus zu einem gewissen Abschluss gekommen
- war. Das trifft fiir das Lukas-Evangelium auch dann zu, wenn
dieses schon wihrend der zweijihrigen Haft des Apostels Paulus
in Rom entstanden ist. Wenn Paulus auch in dieser Zeit immer
noch das Reich Gottes ,ungehindert® predigte (Apg. 28, 31),
so musste sein Gtefahrte nun doch glauben, seine Missionstéitig-
keit habe aufgehort, und es lag darum fiir den Apostelschiiler
nahe, eine Schrift zu verfassen, aus der ein gebildeter Romer
(Theophilus) die Zuverléidssigkeit dessen erkennen konnte, worin
er bereits miindlich unterrichtet worden war (Luk. 1, 4). Ging
er dabei historisch zu Werk, so konnte er nicht unterlassen,
auch auf die Anfinge Riicksicht zu nehmen, auf die sich die
Predigt des Apostels kaum erstreckt haben wird, also mind-



S

liche und schriftliche Quellen zu benutzen, die z. B. iiber die
Vorgeschichte Jesu einigen Aufschluss geben. So erkldrt sich
die Eigenart der zwei ersten Kapitel des Lukas-Evangeliums,
die wohl von Anfang an zu der ganzen Schrift gehorten, aber
schon vor dem Evangelium vorhanden waren.

IX. ,Die Reden und Begebenheiten, die von Markus nach
der Predigt des Petrus genau und anschaulich mitgeteilt wer-
den, und von Lukas, der an der Hand von durchaus glaub-
wiirdigen Zeugen, die von Anfang an Augenzeugen und Diener
- des Wortes gewesen sind, allem von Anfang an sorgfiltig nach-
gegangen ist, mit grosster Aufrichtigkeit auseinandergesetzt
werden, nehmen mit Recht die historische Glaubwiirdigkeit fiir
sich in Anspruch, die ihnen die Kirche stets zugeschrieben hat;
und es ist dagegen nicht anzunehmen, dass diese Tatsachen
und Vorginge nicht auf historischer Wahrheit beruhen, sei es,
weil ja die Schriftsteller nicht Augenzeugen waren, sei es, weil
es bei beiden Evangelisten an chronologischer Ordnung fehlt
und nicht selten Verschiedenheiten in der Aufeinanderfolge der
Dinge vorkommen, sei es, weil sie nach der relativ spiten Zeit
ihrer schriftstellerischen Tiitigkeit notwendig gewisse Vorstel-
lungen, die Christo und den Aposteln fremd waren, oder Tat-
sachen, die mehr oder weniger durch die Phantasie des Volkes
umgestaltet worden waren, mitteilen mussten, sei es endlich,
weil sie sich, jeder nach seinem besondern Zweck, von dog-
matischen Vorurteilen leiten liessen.“

Die . historische Glaubwiirdigkeit® wurde im Dekret vom
19. Juni 1911 auch fiir das Matthiusevangelium in Anspruch
genommen. Insbesondere wurde ,die historische Authentizitit der
zwei ersten Kapitel, in denen die Genealogie und die Kindheit Christi
erzihlt werden“, behauptet. Nun wird die gleiche historische
Zuverlassigkeit auch dem Lukas-Evangelium zugeschrieben.
Leider deutet die Bibelkommission mit keiner Silbe an, wie
die differierenden Berichte mit einander in Einklang zu bringen
sind. Gehoren z. B. die verschiedenen Namen in den Geschlechts-
registern den gleichen Personlichkeiten an? Wie erklirt es sich,
dass der eine Evangelist fir die gleiche Periode viel mehr
Glieder kennt, als der andere? Ist die Bergpredigt in der Form,
wie sie bei Matthius steht, ebenso ,authentisch“ wie in der
Form, in der sie Lukas mitteilt? Ist das Vaterunser mit den
sieben Bitten bei Matthius ebenso genau der Wortlaut des von

Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 4, 1912. 29



450 —

Jesus gelehrten Gebetes wie das Vaterunser bei Lukas mit den
fiinf Bitten? Wer die beiden Evangelien mit einander vergleicht,
kann miihelos hundert derartige Fragen zusammenstellen. Wer
aber die Evangelien nicht einfach als historische Urkunden
tiber Jesu Leben und Wirken betrachtet, sondern als Schriften,
deren Verfasser den christgldubigen Lesern von der ,Herrlich-
keit“ Christi Zeugnis geben wollen, damit sie wissen, , dass Gott
ihn zum Herrn und Christus gemacht hat“ (Apg. 2, 36), der
wird weniger auf Umstinde des Ortes und der Zeit, auf den
Gang der Begebenheiten und den Wortlaut der mitgeteilten
Reden, als auf die leuchtende Erscheinung des Gottmenschen
achten, in dem sich die Verheissungen des Alten Bundes erfiillt
haben und der der Stifter des Neuen Bundes ist, das Haupt
der Korperschaft der Christgliubigen, der Mittler und Fiir-
sprecher beim Vater. Paulus leitete seine ,Tiichtigkeit* mit
demiitigem Danke von Gott her; aber er erhob Anspruch darauf,
Ltuchtig gemacht worden zu sein zum Diener des Neuen Bundes,
nicht des Buchstabens, sondern des Geistes“; denn der Buch-
stabe tote, der Geist aber mache lebendig (II. Korr. 3, 5—®6).
Die papstliche Bibelkommission, die die Verkiindiger des Evan-
geliums an den Buchstaben zu binden sucht, ist kaum als eine
Dienerin des Geistes zu bezeichnen.

Unbequemer aber als diese Entscheidungen tiber das Markus-
und Lukas-Evangelium diirften vielen rémischkatholischen Exe-
geten die Erklarungen sein, mit denen die Bibelkommission nun
die synoptische Frage gelost hat. Sie erliess dariiber unter
gleichem Datum die folgenden zwei Thesen:

I. Halt man fest, was nach den vorgingigen Entscheidungen
unbedingt festzuhalten ist, insbesondere die Feststellungen tber
die Authentizitit und Integritit der drei Evangelien des Mat-
thius, Markus und Lukas, iiber die inhaltliche Identizitit (de
identitate substantiali) des griechischen Matthéus-Evangeliums
mit seinem urspriinglichen Original, wie auch iiber ihre Ab-
fassungszeit, so ist es doch den Exegeten erlaubt, zur Erlédute-
rung der Verwandtschaft und der Verschiedenheit zwischen
diesen Evangelien die mannigfaltigen und einander wider-
sprechenden Ansichten der Schriftsteller frei abzuwigen und
sich auf die schriftliche oder miindliche Traditionshypothese
oder aber auch auf die Abhiingigkeit des einen Evangeliums
von dem friihern oder den frithern zu berufen.“ |



— 451 —

Wenn ein Exeget zum voraus weiss, dass Matthius der
erste, Markus der zweite, Lukas der dritte Evangelist ist, so
sind seine Untersuchungen tiber das Verwandtschaftsverhilinis
nur noch pure Spielereien. Er bedarf jeweilen nur einer ge-
ringen Dosis Phantasie, um etwas dariiber zu sagen, warum
nun Markus verschiedene Abschnitte, die im Matthidus-Evan:
gelium stehen, weggelassen oder anders formuliert habe, und
warum das Lukas-Evangelium dem des Matthius so wenig
gleiche, hingegen mit dem Markus-Evangelium so oft iiberein-
stimme., Allein mit solchen Spielereien werden die roémischen
Exegeten gegeniiber der modernen Bibelkritik nur sehr wenig
ausrichten.

II. ,An dem, was bisher entschieden worden ist, halten
die micht fest, die, ohne sich auf ein Zeugnis der Tradition oder
einen historischen Beweisgrund stiitzen zu kénnen, leichtsinnig
(facile) die sogenannte Zweiquellentheorie annehmen, nach welcher
man die Abfassung des griechischen Matthéius-Evangeliums und
des Lukas-Evangeliums hauptséchlich aus ihrer Abhéngigkeit
vom Markus-Evangelium und einer sogenannten Sammlung von
Reden des Herrn zu erkliren sucht; daher geht es nicht an,
diese Theorie zu verfechten.“

Das ist gegen den romischkatholischen Professor Dr. Fried-
rich Maier in Strassburg gerichtet, der in der ,Zweiquellen-
theorie* eine kaum noch zu bestreitende Losung des synop-
tischen Problems gefunden zu haben glaubte. Die Unterbrechung
der Ausgabe des begonnenen Werkes, wovon in voriger
Nummer (,Intern. kirchl. Zeitschrift, S. 308 ff.) die Rede war,
hatte also, wie wir vermuteten, ohne Zweifel ihren Grund in
einem Einschreiten der kirchlichen Behérden. Das ist ein frap-
pantes Beispiel zur Beleuchtung der ,Freiheit der Wissenschaft®
an den unter pépstlicher Jurisdiktion stehenden Lehranstalten.
Diese ,Freiheit* besteht in der Befugnis, die vom Papst ge-
nehmigten Erlasse der obern kirchlichen Instanzen vortragen
und nach Kriften rechtfertigen zu diirfen. Von solcher ,Frei-
heit“ koénnen die katholisch-theologischen Fakultiten an den
deutschen Hochschulen auf die Dauer nicht leben: entweder
miissen sie von den Behorden des unfehlbaren und liber alle
Gebiete der theologischen Wissenschaft mit Allgewalt herr-
schenden Papstes wieder unabhéngig werden oder dann auf
den Charakter wissenschaftlicher Anstalten verzichten. In



— 452 —

diesem letztern Fall, der leider der wahrscheinlichere ist,
werden sie sehr bald zu einer Bedeutungslosigkeit herabsinken,
der mit fast physischer Notwendigkeit die Aufhebung friiher
oder spater folgen muss.

Nachtrag. Nachdem vorstehende Zeilen ldngst gesetzt waren,
brachte das pépstliche Amtsblatt ,Acta apostolicee sedis* vom
16. August ein Edikt, das die Konsistorialkongregation angeb-
lich schon am 29. Juni erlassen hat, und mit welchem das be-
sprochene Bibelwerk noch scharfer verurteilt wird, als das
durch die Bibelkommission geschehen ist. Der Erlass ist fiir
den Fortbestand der deutschen theologischen Fakultiten von
so grosser Wichtigkeit, dass er verdient, hier vollstindig mit-
geteilt zu werden; er lautet:

,wihrend man immer und iiberall Vorsorge treffen muss,
dass niemand die heilige Schrift im Widerspruch mit dem Sinn
auslegt, den die heilige Mutter Kirche festgehalten hat und
festhalt (S. Trid. Syn., Sessio 1V), so ist das doch am meisten
in den Seminarien fiir die Zoglinge notwendig, die zur Hoffnung
der Kirche heranwachsen. Diese n#mlich miissen vor- allen
andern unterrichtet werden in den gesunden Lehren, die mit
der ehrwiirdigen Uberlieferung der Viiter {ibereinstimmen und
von der rechtmissigen Autoritat der Kirche genehmigt sind.
Dagegen sind sie fernzuhalten von den Neuerungen, die irgend
ein Verwegener Tag fir Tag vorbringt und die mehr Streit-
fragen veranlassen als Erbauung Gottes im Glauben. (Hier
zitiert die pépstliche Behorde ,1. Tim. cap. 4“; das ist falsch;
die angefiihrten Worte stehen 1. Tim. cap. 1, V. 4.) Sind aber
die Neuerungen ungewohnlich und rechtmissig verdammt, so
dienen sie zur Zerstorung und nicht zur Erbauung.

»Nun ist jedoch jingst zu Paderborn ein Werk veroffent-
licht worden, das den Titel hat: ,Kurzgefasstes Lehrbuch der
speziellen Einleitung in das Alte Testament“ und von Dr. Karl
Holzhey verfasst ist. In diesem Buche werden nach den mo-
dernen hyperkritischen Theorien des Rationalismus iiber bei-
nahe alle Biicher des Alten Testaments, vorziiglich aber iiber
den Pentateuch, die Biicher der Chronik, Tobias, Judith, Esther,
Jonas, Isaias und Daniel die verwegensten Ansichten verteidigt,
die der &ltesten I"Iberlieferung der Kirche, der ehrwiirdigen
Lehre der heiligen Viter und den neuen Erklirungen der papst-



— 453 —

lichen Bibelkommission widersprechen und die Authentizitit
und den historischen Wert der heiligen Biicher nicht bloss in
Zweifel ziehen, sondern beinahe tiber den Haufen werfen.

»Gegen dieses Buch also erlasst diese heilige Kongregation
auf Befehl unseres allerheiligsten Herrn, des Papstes, das strenge
Verbot, es in die Seminarien einzufithren, wire es auch nur
als Nachschlagebuch (ad consultationem).

»Da es aber noch andere in dhnlichem Geiste verfasste
Kommentare zu den heiligen Schriften sowohl des Alten wie
des Neuen Testaments gibt, wie mehrere Schriften des P. La-
grange und ein allerneuestes Werk, das den Titel hat: . Die
heilige Schrift des Neuen Testaments“, gedruckt zu Berlin 1912,
herausgegeben von Dr. Fritz Tillmann, so befiehlt und ver-
ordnet der allerheiligste Herr (der Papst), dass auch diese vom
Unterricht der Kleriker streng auszuschliessen seien; vorbe-
halten bleibt tiber sie ein weiteres Urteil, das von der Behéorde
zu erlassen ist, der das rechtlich zusteht (der Indexkongrega-
tion). Gegeben zu Rom aus dem Palast der heiligen Konsi-
storialkongregation. — Kardinal de Lai, Sekretér.“

Dr. Holzhey, dessen Lehrbuch in obigem Dekret in so
ausserordentlich scharfer Weise verurteilt wird, ist Professor
der alttestamentlichen Exegese am Lyzeum in Freising. Sein
Buch ist in die ,, Wissenschaftliche Handbibliothek“ aufgenommen,
die bei Ferdinand Schoningh in Paderborn erscheint, und dem-
geméiss mit der Druckerlaubnis des Bischofs von Paderborn
versehen. Das Imprimatur wurde erteilt am 13. Marz 1911.
Holzhey sagt in der Vorrede: ,Mége das Buch, in welchem der
Verfasser mit Riicksicht auf Raum und néchsten Leserkreis
jede direkte Polemik vermieden hat, tiberall dort freundliche
Aufnahme finden, wo sowohl das Recht des Glaubens als das
Recht der Wissenschaft anerkannt und mit dieser Anerkennung
die Uberzeugung verbunden wird, dass einem unverdrossenen
Bemiihen der Ausgleich zwischen beiden Forderungen erreichbar
sein muss.* — Die vier letzten Lieferungen des von Dr. Till-
mann herausgegebenen Bibelwerks hingegen haben auf dem
Titelblatt die unterstrichene Bemerkung: ,Mit fiirstbischoflicher
Druckerlaubnis“. Gemeint ist eine von dem Fiirstbischof Kar-
dinal Kopp in Breslau ausgestellte Erlaubnis. Es wird nun
doch wohl anzunehmen sein, dass die beiden Wiirdentriager
die von ihnen genehmigten Werke gepriift haben oder priifen



s ABE

liessen, bevor sie die Drucklegung gestatteten. Der Erlass der
Konsistorialkongregation ist daher auch fiir sie ausserordentlich
beschimend und demiitigend; aber er zeigt, dass es auch den
deutschen Bischofen nicht mehr moglich ist, den wissenschaft-
lichen Charakter der theologischen Fakultiten zu retten. Hoher
als sie steht die Konsistorialkongregation, die die Bischofe zu
iberwachen hat und mit pépstlicher Autoritit spricht.

.5
3 P

#

Professor Sickenberger-Breslau widmete in der ,Bibl. Zeit-
schrift* (Herder, Freiburg, Jahrg. 1911, S. 391 ff.) dem Dekret
der péapstlichen Bibelkommission iiber das Matthiusevangelium
eine kurze Erorterung, mit der er zeigen wollte, dass man sich
zur Zweiquellentheorie bekennen konne, ohne der Bibelkommis-
sion zu widersprechen. Er ist nun dariiber wohl geniigend
aufgekliart worden. Wir gedenken hier seiner gegenstandslos
gewordenen Besprechung nur wegen der prinzipiellen Be-
merkungen, mit denen er seinen kleinen Aufsatz eingeleitet hat.
Diese lauten :

,Wenn auch die Entscheidungen der Commissio Pontificia
de re biblica keine Ausserungen des unfehlbaren kirchlichen
Lehramtes darstellen und deshalb auch nicht irreformabel sind,
so ist doch bei jedem katholischen Exegeten der Wunsch
lebendig, dass sein wissenschaftliches Gewissen sich im Ein-
klang befinde mit den Sitzen, fiir welche die unterzeichneten
Konsultoren der Bibelkommission die pépstliche Bestitigung
erlangt haben. Auch der katholische Bibelforscher fiihlt sich
verpflichtet, .... unter voller Beachtung und Wirdigung der
itbernatiirlichen Faktoren, die sowohl bei den biblischen Ge-
schehnissen wie bei deren Niederschrift in den biblischen Biichern
mitgewirkt haben, auch die berechtigten Forderungen der wissen-
schaftlichen historischen Kritik zu erfiillen und auch auf diesem
Wege die Entstehungsverhiltnisse und den Sinn der Heiligen
Schrift festzustellen.“

Aus den vorstehenden Bemerkungen spricht ein Geist, der
mit dem Motuproprio vom 18. November 1907 nicht harmoniert.
Mit diesem — von romischkatholischen Organen gern entweder
verschwiegenen oder dann nur verstiimmelt wiedergegebenen —
Erlass hat der Papst erklirt, dass jedermann ,im Gewissen



— 4535 —

verpflichtet® sei, sich den Dekreten der Bibelkommission so zu
unterwerfen wie den Entscheidungen der eigentlichen Kongre-
gationen der pépstlichen Kurie; wer sich in Wort oder Schrift
dagegen auflehne, mache sich des ,,Unghorsams“ und der ,Ver-
messenheit“ schuldig und sei , von schwerer Schuld“ nicht frei-
zusprechen. Unter solchen Umstidnden hat die akademische
Untersuchung, ob die vom Papste bestitigten, amtlich promul-
gierten und als rechtsverbindlich (publici juris) erklarten Erlasse
der Bibelkommission unfehlbar und irreformabel seien oder
nicht, keinen praktischen Wert. Wenn Professor Sickenberger
auf seinem Lehrstuhl den Sitzen der Bibelkommission wider-
spricht oder in seinen Schriften andern Ansichten Geltung zu
verschaffen sucht, so wird er nicht mehr lange seines Amtes
walten; auch der Firstbischof von Breslau, Kardinal Kopp,
wird weder Macht noch Lust haben, ihm die Fortsetzung seiner
Lehrtiatigkeit zu ermoglichen, sondern den Studierenden ver-
bieten miissen, bei ihm Vorlesungen zu héren. ., Die berechtigten
Forderungen der wissenschaftlichen historischen Kritik* werden
nun durch die Bibelkommission erfiillt; wer iiber die von dieser
Behorde gezogenen Grenzen hinausgeht, macht sich der ,Ver-
messenheit“ schuldig, gibt ,, Argernis“ und befindet sich nicht mehr
auf ,katholischem“ Boden. Daher wird Sickenberger ohne
Zweifel schon mit der skeptischen Bemerkung, die Erlasse der
Bibelkommission seien doch wenigstens nicht unfehlbar und
nicht irreformabel, in Rom kein besonderes Wohlgefallen ge-
funden haben. E. H.




	Dekret der päpstlichen Bibelkommission über das Markus- und Lukas-Evangelium und über das synoptische Problem im allgemeinen

