Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)

Heft: 3

Artikel: Die griechisch-bulgarische Kirchenfrage
Autor: llitsch, Jordan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403814

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403814
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 391 —

Die griechisch~bulgarische Kirchenfrage.

Unter dieser Aufschrift erschien im Jahre 1889 in Peters-
burg eine Abhandlung von Teplov, in welcher unter anderem
auch die Ansicht der 6kumenischen orthodoxen Kirche iiber die
Bedeutung des § 62 des Berliner Kongresses erortert wurde. Der
Autor sagt: ,§ 62 des Berliner Kongresses garantiert die Frei-
heit des Gottesdienstes und dusseren Ritus allen Konfessionen
in der Tirkei, und beseitigt jede Beschrinkung der Hierarchie
der verschiedenen Kirchen, sowie ihrer Beziehungen zu den
Bischofen. Nach der Meinung der ¢kumenischen orthodoxen
Kirche kann sich diese Bestimmung nur auf jene Kirchen be-
ziehen, welchen die Unabhéingigkeit kanonisch zuerkannt wurde.
Die bulgarische Kirche hat bis jetzt keine kanonische Selb-
stindigkeit und der Kongressparagraph zeigt deutlich, dass er
ohne Verletzung des Kirchenrechts nicht auf diese appliziert
werden kann.* — Weiter wird gesagt: ,Mit Riicksicht auf diese
Erwagungen hat das Ministerium unsere — russische — Ver-
tretung in Bulgarien angewiesen, dass sie sich in der griechisch-
bulgarischen Kirchenfrage versohnend verhalten und die Bul-
garen von der Notwendigkeit des Einverstindnisses mit dem
Patriarchat iiberzeugen moge, weil die kanonische Anerkennung
der bulgarischen Hierarchie ohne ein solches Einverstindnis
Unmoéglich ist.“

Diese Direktive des russischen Ministeriums wurde dem
russischen Vertreter Lukjanov gegeben, der mit anderen euro-
péischen Staatsreprisentanten i. J. 1879 an der ersten bulga-
rischen Volksversammlung fir den Konstitutionsvertrag in
Trinow teilgenommen hatte. Lange und stiirmische Erorterungen
rief dann noch der § 39 der Konstitution hervor. Die Meinungen
teilten sich. Einige sahen die Unmoglichkeit der praktischen
Durchfiihrung dieses Paragraphen ein, weil die Tirkei nicht



— 392 —

erlauben kénnte, dass die bulgarischen Bischofe Synodalsitzungen
in Konstantinopel abhalten wiirden. Sie wollten ihn deshalb ver-
werfen., Sie wurden darin von einigen bulgarischen Bischifen
unterstiitzt. Der russische Vertreter nahm sich um diesen Para-
graphen an. Er erklirte, dass das Kirchengebiet unter einem
Vorstand sein werde, und dass die Leitung der Kirche im Fursten-
tum in einer besonderen Konstitution, die spiter ausgearbeitet
werden soll, organisiert werde. So wurde der § 39 angenommen
und blieb bis heute unverindert. Er lautet: ,Da das bulgarische
Fiirstentum mit dem bulgarischen Kirchengebiet ein ungeteiltes
Ganzes bildet, unterstellt es sich der hl. Synode — der geist-
lichen Hauptgewalt in der bulgarischen Kirche —, wo sich
diese Gewalt auch befinden soll.* Nach diesen Paragraphen
steht die Leitung der bulgarischen Kirche der hl. Synode und
dem Exarchalrat zu, welche dem Exarchat in Konstantinopel
angegliedert sind. Er wurde durch die Unterschriften der
Vertreter der européischen Staaten ein volkerrechtlicher Akt.

Nach dem ginzlichen Fall der slavischen Patriarchate auf
der Balkanhalbinsel i. J. 1766 begann die Herrschaft der grie-
chischen Geistlichen — Phanarioten — in den slavischen Ge-
bieten. Durch die Herrschaft der grausamen Tirken und der
stolzen Griechen gerieten die Slaven in eine traurige Lage. Der
kleinere Teil des serbischen Volkes warf dieses unertrigliche
Joch in den ersten Jahrzehnten des vorigen Jahrhunderts ab.
Ihm folgte das bulgarische Volk, indem es sich wenigstens von
den Griechen zu befreien strebte. Es suchte kirchliche Selbst-
stdndigkeit, die es mit dem 6kumenischen Patriarchat vereinigen
wiirde, und verlangte die Rechte, welche das Trinowpatriarchat
im ttirkischen Reiche vor der Vereinigung besessen hatte. Das
Patriarchat verwarf von Anfang an mit Verachtung die Be-
gehren der Bulgaren. Als sie aber nicht nachliessen und bei
der tiirkischen Regierung dafiir Verstindnis fanden, fragte das
Patriarchat in Konstantinopel alle Reprisentanten der ortho-
doxen Kirchen um Rat, wie es in dieser Angelegenheit han-
deln soll. Der Metropolit Philaret von Moskau nannte die bul-
garische Kirchenbewegung in seiner ,Sammlung der Bespre-
chungen und Meinungen iiber die Kirchensache im Osten®
(S. 140) ungesetzlich. Seine Meinung nahm die russische Synode
in ihrer Antwort i. J. 1860 an das Patriarchat an. Doch
der Patriarch Gregorij VI. anerkannte teilweise die bulgarischen



— 393 —

Begehren und arbeitete i, J. 1867 ein offizielles Projekt zur
Losung der griechisch-bulgarischen Kirchenfrage aus, Mit
diesem Projekt sollten die Bulgaren eine selbstindige Kirche
im Gebiet der Nisch-, Vidin-, Kjustendil, Vraza-, Sophia-,
Lovetsch-, Samokow-, Rustschuk-, Trinow-, Prjeslaw- und Warna-
Bisttimer erhalten. Die bulgarische Kirche sollte ferner dadurch
als Exarchat von dem ¢kumenischen Patriarchat nur nominell
abhingig sein. Allein die Bulgaren nahmen dieses Projekt nicht
an, weil die Angelegenheit inzwischen mit der tiirkischen Re-
gierung geordnet worden war.

Durch einen Ferman des Sultans des J. 1870 wurde die
bulgarische Kirche als Exarchat organisiert und nominell mit
dem Patriarchat in Verbindung gebracht. Das Prinzip der vollen
Autonomie bestimmen die §§ 1 und 2 und besonders § 3. § 2
sagt, dass der #lteste Metropolit den Titel ,Exarch® fihrt, und
dass er die bulgarische Synode leitet. § 3 schreibt vor, dass
sich das Patriarchat weder in die Regierung noch in die Wahl
der bulgarischen Bischéfe und des Exarchs mischen darf. Die
nominelle Abhingigkeit bestimmt § 4: ,Der Exarch hat die
Pflicht — tibereinstimmend mit den Kirchenregeln —, den Namen
des Patriarchen von Konstantinopel (im Gottesdienst) zu er-
wéhnen,“

Diese Paragraphen des Fermans sind in die Exarchal-
konstitution des J. 1871 aufgenommen und sind jetzt noch in
den exarchischen Bistiimern in Mazedonien in Kraft.* Im bul-
garischen Zarenreich, wo sich 10 Bistiimer befinden, gilt die
neue Exarchalkonstitution von 1895, Die 10 Bistiimer sind:
Vidin, Russe, Warna, Sliwen, Stara-Sagora, Plowdiw, Sophia,
‘Wraza, Trinow und Lowetsch. Das Bistum Samokow ist weg-
gefallen, '

Die beiden Konstitutionen ordnen die Organisation der
bulgarischen Kirche, ihre Beziehungen zu anderen orthodoxen
Kirchen und ihre Stellung zum Patriarchat in Konstantinopel.
Die hochste Kirchengewalt besitzt die hl. Synode, die vom
Patriarchat in Konstantinopel unabhéngig ist. Ihr Prises ist
der Exarch. Die hl. Synoden in Sophia und Konstantinopel sind
nur Teile der einzigen Synode. Fiir den Vorstand der hl. Synode

in Sophia stellt der Exarch den Synodalmitgliedern seinen
Vertreter.



— S04 —

Die Griindung der bulgarischen Kirche auf Grund des Fer-
mans hat die Frage noch mehr verwickelt. Der serbische Me-
tropolit Michael schrieb am 14. Dezember 1870 zum zweiten-
mal dem Patriarchat, vgl. die serbische Zeitschrift , Prawoslawlje“
(Orthodoxie), 1871, S. 236. In diesem Brief bedauert er die fiir
die ganze morgenlindische Kirche unliebsame Szene, die sich
— nach seiner Meinung — deshalb ereignet habe, weil das
Patriarchat zu seiner Zeit die gerechten Begehren der Bulgaren
nicht beachtet habe. Gegen solche Behandlung des Patriarchats
und der weltlichen Gewalt protestiert er und bezeichnet den
Ferman ungesetzlich. Er gibt dem Patriarchat einen Rat zur
Losung der Frage.

Im J. 1872 berief das Patriarchat in Konstantinopel ein
orthodoxes Konzil zur Losung der bulgarischen Kirchenfrage.
Es wéahlte in der ersten Sitzung — 29. August — eine Kom-
mission von 10 Mitgliedern. Sie sollte nach dem Kirchengesetz
eine historische Skizze der bulgarischen Kirchenfrage entwerfen.
In der zweiten Sitzung — 11. September — wurde die Appli-
kation des Philetismos (Nationalitit) im Gebiet der Kirchen-
regierung als etwas den kanonischen Gesetzen Fremdes ver-
urteilt!) und die bulgarische Kirche als schismatisch erklért.
Es wurde noch der Kommission zur Pflicht gemacht, dass sie
durch einen Beschluss das bulgarische Schisma verkiinde. Dieser
Beschluss wurde in der dritten Sitzung — 16. September — von
den Konzilsmitgliedern unterschrieben und dann verkiindet.

Die orthodoxe Kirchenversammlung in Konstantinopel hat
i. J. 1879, nach der Anerkennung der serbischen Staatsunab-
hingigkeit durch den Berliner Kongress des J. 1878, die voll-
stindige Autonomie der serbischen Kirche anerkannt und am
20. Oktober verkiindet. Noch wurde gesagt, dass die Geistlich-
keit des Exarchalbistums von Nisch, dessen Gebiet die Serben
i. J. 1877 von tiirkischer Herrschaft befreit hatten, nach den
Kirchengesetzen und der Tradition der Orthodoxen der ser-
bischen Kirche iibergeben werden soll. Das wurde zur grossen
Freude des Volkes auch durchgefiihrt. Ebenso wurde das ru-
ménische Tultschanbistum dem bulgarischen Exarchat abge-

") Das IV. kumenische Konzil bestimmte in der 12. Regel, dass der
Bischof eine Dibzese nicht teilen darf, dass darin zwei Metropoliten seil
wiirden.



— 395 —

nommen und mit der ruméinischen Kirche vereinigt. Auf dieser
Kirchenversammlung wurden — wie Teplow in seiner Arbeit,
S. 187—190, schreibt — die Losung der griechisch-bulgarischen
Frage wieder erfolglos behandelt. Die russische Synode sollte
offiziell dazu Stellung nehmen, was sie bis dahin noch nicht
getan hatte. Sie erklirte, dass sie die Berechtigung einiger
bulgarischer Forderungen einsehe, aber in Ubereinstimmung
mit der ersten Regel des hl. Basilius, der Praxis und Tradition
der orthodoxen Kirche nur nach einem Reueakt in die Kirchen-
gemeinschaft mit den Bulgaren treten konne.

Im russisch-tirkischen Krieg, zur Befreiung der Bulgaren,
mussten die bulgarischen Bischéfe ihre Bistiimer verlassen und
nur der bulgarische Exarch blieb zuriick. Vom Gesichtspunkt
der Exarchatkonstitution war eine solche Kirchenlage anormal?).
Das weitere schismatische Leben der bulgarischen Kirche wiirde
aufhoren, wenn es keine neue Kraft auf der schon erwihnten
Volksversammlung in Trinow 1879 mit § 39 bekommen hitte.
Sofort machte die bulgarische Regierung eine Probe, § 39 der
neuen Konstitution anzuwenden. Sie suchte von der tlirkischen
Pforte durch ihren Vertreter in Konstantinopel neue Bischofe
fiir die Bistimer in Kjustendil und Samokow. Hiilfe suchte sie
auch bei dem russischen Vertreter, aber dieser wollte keine
Vorwiirfe vom tiirkischen Ministerium des Aussern bekommen, weil
es gegen das kanonische Recht verstosst, wenn ein Bistum
zwei Bischofe hat. Der grosse Vesir berichtete dann dem bul-
garischen Vertreter, dass fur die kirchlichen Fragen in der
Tiirkei der Exarch kompetent sei. So blieb der erste Versuch
i. J. 1882 erfolglos.

Ebenso erging es dem Versuch des Exarchen i. J. 1883.
Die tiirkische Regierung teilte ihm mit, dass § 39 der bulga-
rischen Konstitution keine Bedeutung fir sie haben kann, schon
deshalb, weil ihr Vertreter dagegen schon in Trinow protestiert
habe. Sie bat den Exarchen, dass er sich miindlich und schrift-
lich dagegen erkldre. Der Exarch meldete 1884 in einem Brief
dem Sultan, dass seine ersten Beamten den § 62 des Berliner
Kongresses nur im Sinne der religiosen Freiheit verstehen, und
nicht im Sinne der einzelnen Kirchenregierung im Furstentum

') Nach § 3 der Exarchalkonstitution kann die kanonische Kirchen-
regierung nicht ohne Regierungsrite: hl. Synode und Exarchalrat, sein.



— 39 —

und in Mazedonien, und verlangte, dass er dem Exarchat die
mazedonischen Bistiimer in Skoplje, Weles und Ochrid iiber-
gebe und zwei gesetzliche Rite, die hl. Synode und den Exarchal-
rat, beiftige. Der Sultan war anfinglich abgeneigt, die bul-
garischen Begehren zu befriedigen. Bessere Gelegenheit gaben
dem Exarchat die schlechten diplomatischen Beziehungen
zwischen den Griechen und den Tiirken in den letzten Jahren
des vorigen Jahrhunderts (1890). Wiihrend der Stambulov- und
Stoilkov-Regierung wurde sein Wunsch erfiillt, und es bekam
durch einen Ferman des Sultans die mazedonischen Bistiimer
in Skoplje, Weles-Deber, Ochrid, Bitolj, Kitschewo, Strumiza
und Melknik-Newrokop.

Bis dahin hatten die Serben in die mazedonische Kirchen-
frage nicht eingegriffen. Nach den bulgarischen Erfolgen aber
mussten sie auch mit ihrer Propaganda in Westmazedonien
beginnen, weil im Westen Mazedoniens das serbische und im
Stiden das griechische Element tiberwiegt. Ausserdem kann die
bulgarische Kirche keine Rechte auf alle mazedonischen Bis-
timer haben, die bis zur Vereinigung mit dem ¢kumenischen
Patriarchat i. J. 1766 unter dem griechisch-slavischen Ochrids-
und serbischen Ipek-Patriarchat standen. In gleicher Weise
regten sich die Griechen in Siidmazedonien. Alle drei Volker
bewaffneten die Komitscharen, damit sie den Boden fir die
kirchliche und nationale Vereinigung vorbereiteten. So wurde
Mazedonien in der letzten Hilfte des vorigen und in den ersten
Jahren des jetzigen Jahrhunderts der Schauplatz der Kéampfe
der Komitscharen (Freiwillige).

Nach einem Ubereinkommen, welches die Serben mit der
tirkischen Regierung i. J. 1892 getroffen hatten, wurden die
serbischen Kandidaten Phirmilian in Skoplje i. J. 1902 und War-
nawa im Deberbistum i. J. 1910 Bischoéfe. Beide Bistiimer wurden
vom Exarchat abgetrennt, Die Bistiimer sind fiir die bulgarische
Kirche nach ihrem eigenen Gestindnis verloren, aber ihre
Bischofe behalten sie doch in Skoplje und in Weles-Deber. Mit
diesen zwei betriagt die Zahl der bulgarischen Bischofe in Ma-
zedonien sieben. Die serbische Propaganda verdringte die Bul-
garen auch im Bitolsland. Dariiber schreibt der bulgarische
Vertreter zu Tessalonik in der ,Blgarska Sbirka“ (bulgarische
Sammlung) im vorigen Jahr: ,Die bulgarische Einigkeit war
vor 15—20 Jahren in allen drei Lindern (in Mazedonien) viel



— 397 —

starker als heute. Ein Viertel von dem, was wir vor 15 Jahren
hatten, haben wir verloren. Heute gibt es im Bitolsland und
im Skopljesantschak (Kreis) 194 serbisch-patriarchische Dérfer,
die vor 15 Jahren dem Exarchat gehoérten. Wenn ich dazu noch
die Dorfer rechne, in denen es einige serbische Hiuser gibt,
so ist die Zahl der Serben viel grosser...% .

Die griechisch-bulgarische Kirchenfrage hat die serbisch-
bulgarische nationale Kirchenfrage hervorgerufen; die Losung
dieser Frage ist schwieriger als die Losung der griechisch-
bulgarischen. Keiner der klugen Griechen denkt an die Besetzung
der mazedonischen Lénder, die mit Slaven angesiedelt sind.
Es ist leichter, die Grenze zwischen Slaven und Griechen zu
bestimmen, als zwischen den slavischen Vélkern der Serben
und der Bulgaren. Seit lingerer Zeit werden Verhandlungen zur
Versshnung der Serben und Bulgaren gefiihrt, die zum Teil ge-
lungen sind. Es sieht in der letzten Zeit aus, als ob die neue
tiirkische Politik nicht nur den serbisch-bulgarischen, sondern
auch den griechischen Streit zu Ende bringen werde. Die bul-
garische Regierung hat durch ihren Vertreter in Konstantinopel
die Kirchenfrage wieder angeregt. Diese Verhandlungen werden
in der Presse lebhaft erortert. Die Meinungen sind geteilt.
Einige sind dafiir, dass die Kirche im bulgarischen Zarenreich
vom Exarchat sich abtrennen und sich als Patriarchat organisieren
soll. Andere sehen in einer solchen Abtrennung die Zersplitte-
rung des bulgarischen Volkes.

Einen interessanten Artikel iiber die Losung der griechisch-
bulgarisch-serbischen Kirchenfrage bringt die russische Kirchen-
zeitung S, Petersburgskija Wjedomosti“ in Nr. 38, 1911. Der
Verfasser sagt: ,Die grosste Schwierigkeit, um die Bulgaren
mit den Griechen zu versohnen, liegt im bulgarischen Exarchat,
weil die Grosse Kirche gegen die Autonomie der bulgarischen
‘Kirche im Konigreich nichts haben wiirde. Ebenso grosse
Schwierigkeiten bietet die Teilung der Bistiimer in Mazedonien
und Trakien. Die koniglich-bulgarische Kirche, als die Erbin
des Trinow-Patriarchats, hat keine kanonischen Rechte weder
an die eine noch an die andere Provinz. Weder das Patriarchat
in Konstantinopel noch die anderen autokephalen Kirchen
konnen dem bulgarischen Exarchat Rechte an die Bistiimer
Zusprechen, welche bis zum J. 1767 dem Ochrids-Archiepiskopat
und dem serbischen Ipek-Patriarchat angehorten ... Kann zu-



— 398 —

letzt der bulgarische Exarch zur gleichen Zeit Patriarch der
bulgarischen Kirche im befreiten uud unabhéngigen Bulgarien und
Kyriarch oder Oberhaupt der Bulgaren in der Tiirkei sein? ...
Gegenwirtig teilt man die mazedonischen Bistiimer ein: a) in
die rein griechischen, auf welche die Bulgaren keine Anspriiche
erheben, und b) in die rein slavischen, welche bei bereitwilliger
Teilung ganz dem bulgarischen Exarchat iibergeben werden
konnten. Das Patriarchat hat keine Rechte darauf. Einige davon
gehoren in den Bereich der Serben, wie z. B. das Bistum
Skoplje, welches die erste Residenz des serbischen Patriarchates
war, und das Bistum Deber. Die Bischdéfe in Skoplje und Deber
sind gegenwirtig Serben. Die umstrittenen Bistiimer in Maze-
donien sind die, in denen nach den Worten der Griechen die
griechische, und nach den Worten der Bulgaren die bulgarische
Bevolkerung iiberwiegt. Der Frieden unter den Balkanvolkern
héngt ausschliesslich von den Bulgaren ab. Wenn die jetzigen
bulgarischen Politiker den Glauben an unseren — russischen —
groben Panslavismus und den diesem gleichen Nationalismus
aufgeben, nach welchem alle Volker ausser den Grossrussen
Separatisten genannt werden, dann wird sich nicht nur der
Friede zwischen den Balkanvolkern befestigen, sondern es
wird sich die russische Politik auch verdndern miissen. Es
ist die hochste Zeit, dass die Bulgaren einsehen, dass Russ-
land nicht nur fiir sie die heissen Kastanien aus dem Feuer
holen wird, um sich mit den Griechen, Ruménen und Serben
zu verfeinden“ ... Weiter schreibt der Autor: ,Die Frage
iiber die mazedonischen Bistiimer konnte auf folgende Art
gelost werden: Alle mazedonischen Bistiimer mit slavischer
Bevélkerung und bulgarischer Obedienz werden indirekt dem
Patriarchat unterstellt. Sie werden so weit moglich nach
Nationalitéiten abgegrenzt. In jenen Bistiimern, in denen
die Bulgaren oder die mazedonischen Slaven, welche sich
vielleicht Bulgaren nennen, nicht weniger als drei Fiinftel der
Bevilkerung ausmachen, werden eingeborene mazedonische
Slaven zu Bischoéfen gewihlt. Aus zwei serbischen Bistimern
werden die bulgarischen Metropoliten entfernt. Der bulgarische
Exarch kann den Titel ,Ochridsexarch% annehmen und mit
Erlaubnis des Patriarchen in Konstantinopel wohnen. Er konnte
als Patriarchatsexarch iiber alle slavischen Schulsachen in
mazedonisch-slavischen (einschliesslich den serbischen) Bistiimern



— 399 —

die Rechnung fiihren ... Ein bulgarisches Exarchat in Maze-
donien kann man nur bei der ethnographischen Teilung der
Bisttimer griinden.“ So schliesst der echt christliche und sla-
vische Freund seine Arbeit.

An welche Bistiimer bei einer solchen Teilung von Maze-
donien der russische Autor denkt, ist schwer zu bestimmen,
denn Mazedonien ist ein sehr ausgedehntes Gebiet in der euro-
paischen Tiirkei, welches nach der Meinung der Griechen, Serben
und mazedonischen Slaven an Alt-Serbien, Thrakien, Thessalien
und Albanien grenzt. Nach der Meinung der Bulgaren fasst es
alle diese Léinder — mit anderen Worten: Mazedonien ist die
ganze européische Tiirkei und Bulgarien Erbin desselben.

Von den alt-serbischen Bistiimern, die rein serbisch sind,
machten die Bulgaren bis jetzt Anspriiche auf Skoplje und
Weles-Deber. An die griechischen Bistiimer 6stlich vom Fluss
Mariza Konstantinopel, Odrin, Rodosto, (Galipol machen sie
keine Anspriiche. An alle anderen griechischen Bistiimer in
Thrakien und Siidmazedonien (Tessalonik, Wodena, Seres,
Galazista) und wenigstens in Thessalien und Epir behaupten
die Bulgaren entweder ethnographische oder politische Rechte
zu besitzen, darum werden nach Liibeck 21 bulgarische Bistiimer
in Mazedonien gezihlt.

Die slavisch-mazedonischen Bistiimer sind: Ochrid, Bitolj,
Kitschewo, Strumiza und Melnik-Newrokop. Im Bitolsland (West-
mazedonien), zu dem Bitolj und Ochrid gehoren, iiberwiegt, wie
aus der amtlichen Meldung des bulgarischen Vertreters in Tes-
salonik zu sehen ist, das serbische Element. Die Serben haben
keinen Bischof in diesen Bistiimern, weil die serbischen Kirchen
mit den griechischen, die in den stidlichen Gebieten dieser Bis-
timer sind, unter den griechischen Bischoéfen stehen. Das ge-
nannte bulgarische Element in diesen Bistiimern muss génzlich
ausfallen, weil die Bevolkerung den bulgarischen Namen nicht
mit der Nationalitiit, sondern mit der Kirche identifiziert. Serben
gibt es in anderen Gebieten, besonders in Bosnien und Herzego-
wina, die sich nach Religion Kroaten und Tiirken nennen und
doch kein tiirkisches Wort verstehen.

In den ostmazedonischen Bistimern Kitschewo, Strumiza,
Melnik-Newrokop iiberwiegt das bulgarische Element. An diese
Bistiimer kénnen sie Rechte haben. Sie streiten jetzt mit Serben
und Griechen am meisten um das Bitoljsland, und mit Griechen



400 —

um Seres, und behaupten, dass im Seres-Bistum auch das slavi-
sche, selbstverstindlich das bulgarische  Element iiberwiegt.
Ob es gelingen wird, den Streit, der nun 40 Jahre dauert,
zu Ende zu fithren und die notige Versohnung mehr zu befestigen,
wird die nédchste Zukunft zeigen. Die Behandlung der Serben
durch das Patriarchat ist nicht verheissungsvoll, vgl. S. 256 f.
Allein man hofft, es sei die letzte derartige Massregel gewesen.

Jordan ILITSCH.




	Die griechisch-bulgarische Kirchenfrage

