
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)

Heft: 3

Artikel: Die griechisch-bulgarische Kirchenfrage

Autor: Ilitsch, Jordan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403814

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403814
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


391

Die griechisch-bulgarische Kirchenfrage.

Unter dieser Aufschrift erschien im Jahre 1889 in Petersburg

eine Abhandlung von Teplov, in welcher unter anderem
auch die Ansicht der ökumenischen orthodoxen Kirche über die
Bedeutung des § 62 des Berliner Kongresses erörtert wurde. Der
Autor sagt: „§62 des Berliner Kongresses garantiert die Freiheit

des Gottesdienstes und äusseren Ritus allen Konfessionen
in der Türkei, und beseitigt jede Beschränkung der Hierarchie
der verschiedenen Kirchen, sowie ihrer Beziehungen zu den
Bischöfen. Nach der Meinung der ökumenischen orthodoxen
Kirche kann sich diese Bestimmung nur auf jene Kirchen
beziehen, welchen die Unabhängigkeit kanonisch zuerkannt wurde.
Die bulgarische Kirche hat bis jetzt keine kanonische
Selbständigkeit und der Kongressparagraph zeigt deutlich, dass er
ohne Verletzung des Kirchenrechts nicht auf diese appliziert
werden kann."* — Weiter wird gesagt : „Mit Rücksicht auf diese
Erwägungen hat das Ministerium unsere — russische —
Vertretung* in Bulgarien angewiesen, dass sie sich in der
griechischbulgarischen Kirchenfrage versöhnend verhalten und die
Bulgaren von der Notwendigkeit des Einverständnisses mit dem
Patriarchat überzeugen möge, weil die kanonische Anerkennung
der bulgarischen Hierarchie ohne ein solches Einverständnis
unmöglich ist."

Diese Direktive des russischen Ministeriums wurde dem
russischen Vertreter Lukjanov gegeben, der mit anderen
europäischen Staatsrepräsentanten i. J. 1879 an der ersten
bulgarischen Volksversammlung für den Konstitutionsvertrag in
Trinow teilgenommen hatte. Lange und stürmische Erörterungen
rief dann noch der § 39 der Konstitution hervor. Die Meinungen
teilten sich. Einige sahen die Unmöglichkeit der praktischen
Durchführung dieses Paragraphen ein, weil die Türkei nicht



— 392 —

erlauben könnte, dass die bulgarischen Bischöfe Synodalsitzungen
in Konstantinopel abhalten würden. Sie wollten ihn deshalb
verwerfen. Sie wurden darin von einigen bulgarischen Bischöfen
unterstützt. Der russische Vertreter nahm sich um diesen
Paragraphen an. Er erklärte, dass das Kirchengebiet unter einem
Vorstand sein werde, und dass die Leitung der Kirche im Fürstentum

in einer besonderen Konstitution, die später ausgearbeitet
werden soll, organisiert werde. So wurde der § 39 angenommen
und blieb bis heute unverändert. Er lautet : „Da das bulgarische
Fürstentum mit dem bulgarischen Kirchengebiet ein ungeteiltes
Ganzes bildet, unterstellt es sich der hl. Synode — der
geistlichen Hauptgewalt in der bulgarischen Kirche —, wo sich
diese Gewalt auch befinden soll." Nach diesen Paragraphen
steht die Leitung der bulgarischen Kirche der hl. Synode und
dem Exarchalrat zu, welche dem Exarchat in Konstantinopel
angegliedert sind. Er wurde durch die Unterschriften der
Vertreter der europäischen Staaten ein völkerrechtlicher Akt.

Nach dem gänzlichen Fall der slavischen Patriarchate auf
der Balkanhalbinsel i. J. 1766 begann die Herrschaft der
griechischen Geistlichen — Phanarioten — in den slavischen
Gebieten. Durch die Herrschaft der grausamen Türken und der
stolzen Griechen gerieten die Slaven in eine traurige Lage. Der
kleinere Teil des serbischen Volkes warf dieses unerträgliche
Joch in den ersten Jahrzehnten des vorigen Jahrhunderts ab.

Ihm folgte das bulgarische Volk, indem es sich wenigstens von
den Griechen zu befreien strebte. Es suchte kirchliche
Selbstständigkeit, die es mit dem ökumenischen Patriarchat vereinigen
würde, und verlangte die Rechte, welche das Trinowpatriarchat
im türkischen Reiche vor der Vereinigung besessen hatte. Das
Patriarchat verwarf von Anfang an mit Verachtung die
Begehren der Bulgaren. Als sie aber nicht nachliessen und bei
der türkischen Regierung dafür Verständnis fanden, fragte das

Patriarchat in Konstantinopel alle Repräsentanten der
orthodoxen Kirchen um Rat, wie es in dieser Angelegenheit handeln

soll. Der Metropolit Philaret von Moskau nannte die
bulgarische Kirchenbewegung in seiner „Sammlung der
Besprechungen und Meinungen über die Kirchensache im Osten"
(S. 140) ungesetzlich. Seine Meinung nahm die russische Synode
in ihrer Antwort i. J. 1860 an das Patriarchat an. Doch
der Patriarch Gregorij VI. anerkannte teilweise die bulgarischen



— 393 —

Begehren und arbeitete i. J. 1867 ein offizielles Projekt zur
Lösung der griechisch-bulgarischen Kirchenfrage aus. Mit
diesem Projekt sollten die Bulgaren eine selbständige Kirche
im Gebiet der Nisch-, Vidin-, Kjustendil-, Vraza-, Sophia-,
Lovetsch-, Samokow-, Rustschuk-, Trinow-, Prjeslaw- und Warna-
Bistümer erhalten. Die bulgarische Kirche sollte ferner dadurch
als Exarchat von dem ökumenischen Patriarchat nur nominell
abhängig sein. Allein die Bulgaren nahmen dieses Projekt nicht
an, weil die Angelegenheit inzwischen mit der türkischen
Regierung geordnet worden war.

Durch einen Ferman des Sultans des J. 1870 wurde die
bulgarische Kirche als Exarchat organisiert und nominell mit
dem Patriarchat in Verbindung gebracht. Das Prinzip der vollen
Autonomie bestimmen die §§ 1 und 2 und besonders § 3. § 2

sagt, dass der älteste Metropolit den Titel „Exarch" führt, und
dass er die bulgarische Synode leitet. § 3 schreibt vor, dass
sich das Patriarchat weder in die Regierung noch in die Wahl
der bulgarischen Bischöfe und des Exarchs mischen darf. Die
nominelle Abhängigkeit bestimmt § 4: „Der Exarch hat die
Pflicht — übereinstimmend mit den Kirchenregeln —, den Namen
des Patriarchen von Konstantinopel (im Gottesdienst) zu
erwähnen."

Diese Paragraphen des Fermans sind in die Exarchal-
konstitution des J. 1871 aufgenommen und sind jetzt noch in
den exarchischen Bistümern in Mazedonien in Kraft.' Im
bulgarischen Zarenreich, wo sich 10 Bistümer befinden, gilt die
neue Exarchalkonstitution von 1895. Die 10 Bistümer sind:
Vidin, Russe, Warna, Sliwen, Stara-Sagora, Plowdiw, Sophia,
Wraza, Trinow und Lowetsch. Das Bistum Samokow ist
weggefallen.

Die beiden Konstitutionen ordnen die Organisation der
bulgarischen Kirche, ihre Beziehungen zu anderen orthodoxen
Kirchen und ihre SteUung zum Patriarchat in Konstantinopel.
Die höchste Kirchengewalt besitzt die hl. Synode, die vom
Patriarchat in Konstantinopel unabhängig ist. Ihr Präses ist
der Exarch. Die hl. Synoden in Sophia und Konstantinopel sind
nur Teile der einzigen Synode. Für den Vorstand der hl. Synode
in Sophia stellt der Exarch den Synodalmitgliedern seinen
Vertreter.



— 394 —

Die Gründung der bulgarischen Kirche auf Grund des Fer-
mans hat die Frage noch mehr verwickelt. Der serbische
Metropolit Michael schrieb am 14. Dezember 1870 zum zweitenmal

dem Patriarchat, vgl. die serbische Zeitschrift „Prawoslawlje"
(Orthodoxie), 1871, S. 236. In diesem Brief bedauert er die für
die ganze morgenländische Kirche unliebsame Szene, die sich
— nach seiner Meinung — deshalb ereignet habe, weil das
Patriarchat zu seiner Zeit die gerechten Begehren der Bulgaren
nicht beachtet habe. Gegen solche Behandlung des Patriarchats
und der weltlichen Gewalt protestiert er und bezeichnet den
Ferman ungesetzlich. Er gibt dem Patriarchat einen Rat zur
Lösung der Frage.

Im J. 1872 berief das Patriarchat in Konstantinopel ein
orthodoxes Konzil zur Lösung der bulgarischen Kirchenfrage.
Es wählte in der ersten Sitzung — 29. August — eine
Kommission von 10 Mitgliedern. Sie sollte nach dem Kirchengesetz
eine historische Skizze der bulgarischen Kirchenfrage entwerfen.
In der zweiten Sitzung — 11. September — wurde die
Applikation des Philetismos (Nationalität) im Gebiet der
Kirchenregierung als etwas den kanonischen Gesetzen Fremdes
verurteilt1) und die bulgarische Kirche als schismatisch erklärt.
Es wurde noch der Kommission zur Pflicht gemacht, dass sie

durch einen Beschluss das bulgarische Schisma verkünde. Dieser
Beschluss wurde in der dritten Sitzung — 16. September — von
den Konzilsmitgliedern unterschrieben und dann verkündet.

Die orthodoxe Kirchenversammlung in Konstantinopel hat
i. J. 1879, nach der Anerkennung der serbischen Staatsunabhängigkeit

durch den Berliner Kongress des J. 1878, die
vollständige Autonomie der serbischen Kirche anerkannt und am
20. Oktober verkündet. Noch wurde gesagt, dass die Geistlichkeit

des Exarchalbistums von Nisch, dessen Gebiet die Serben
i. J. 1877 von türkischer Herrschaft befreit hatten, nach den

Kirchengesetzen und der Tradition der Orthodoxen der
serbischen Kirche übergeben werden soll. Das wurde zur grossen
Freude des Volkes auch durchgeführt. Ebenso wurde das
rumänische Tultschanbistum dem bulgarischen Exarchat abge-

*) Das IV. ökumenische Konzil bestimmte in der 12. Kegel, dass der

Bischof eine Diözese nicht teilen darf, dass darin zwei Metropoliten sein

würden.



— 395 —

nommen und mit der rumänischen Kirche vereinigt. Auf dieser
Kirchenversammlung wurden — wie Teplow in seiner Arbeit,
S. 187—190, schreibt — die Lösung der griechisch-bulgarischen
Frage wieder erfolglos behandelt. Die russische Synode sollte
offiziell dazu Stellung nehmen, was sie bis dahin noch nicht
getan hatte. Sie erklärte, dass sie die Berechtigung einiger
bulgarischer Forderungen einsehe, aber in Übereinstimmung
mit der ersten Regel des hl. Basilius, der Praxis und Tradition
der orthodoxen Kirche nur nach einem Reueakt in die
Kirchengemeinschaft mit den Bulgaren treten könne.

Im russisch-türkischen Krieg, zur Befreiung der Bulgaren,
mussten die bulgarischen Bischöfe ihre Bistümer verlassen und
nur der bulgarische Exarch blieb zurück. Vom Gesichtspunkt
der Exarchatkonstitution war eine solche Kirchenlage anormal1).
Das weitere schismatische Leben der bulgarischen Kirche würde
aufhören, wenn es keine neue Kraft auf der schon erwähnten
Volksversammlung in Trinow 1879 mit § 39 bekommen hätte.
Sofort machte die bulgarische Regierung eine Probe, § 39 der
neuen Konstitution anzuwenden. Sie suchte von der türkischen
Pforte durch ihren Vertreter in Konstantinopel neue Bischöfe
für die Bistümer in Kjustendil und Samokow. Hülfe suchte sie
auch bei dem russischen Vertreter, aber dieser wollte keine
Vorwürfe vom türkischen Ministerium des Äussern bekommen, weil
es gegen das kanonische Recht verstösst, wenn ein Bistum
zwei Bischöfe hat. Der grosse Vesir berichtete dann dem
bulgarischen Vertreter, dass für die kirchlichen Fragen in der
Türkei der Exarch kompetent sei. So blieb der erste Versuch
i. J. 1882 erfolglos.

Ebenso erging es dem Versuch des Exarchen i. J. 1883.

Die türkische Regierung teilte ihm mit, dass § 39 der
bulgarischen Konstitution keine Bedeutung für sie haben kann, schon

deshalb, weil ihr Vertreter dagegen schon in Trinow protestiert
habe. Sie bat den Exarchen, dass er sich mündlich und schriftlich

dagegen erkläre. Der Exarch meldete 1884 in einem Brief
dem Sultan, dass seine ersten Beamten den § 62 des Berliner
Kongresses nur im Sinne der religiösen Freiheit verstehen, und
nicht im Sinne der einzelnen Kirchenregierung im Fürstentum

') Nach § 3 der Exarchalkonstitution kann die kanonische
Kirchenregierung nicht ohne Regierungsräte : hl. Synode und Exarchalrat, sein.



— 396 —

und in Mazedonien, und verlangte, dass er dem Exarchat die
mazedonischen Bistümer in Skoplje, Weles und Ochrid übergebe

und zwei gesetzliche Räte, die hl. Synode und den Exarchal-
rat, beifüge. Der Sultan war anfänglich abgeneigt, die
bulgarischen Begehren zu befriedigen. Bessere Gelegenheit gaben
dem Exarchat die schlechten diplomatischen Beziehungen
zwischen den Griechen und den Türken in den letzten Jahren
des vorigen Jahrhunderts (1890). Während der Stambulov- und
Stoilkov-Regierung wurde sein Wunsch erfüllt, und es bekam
durch einen Ferman des Sultans die mazedonischen Bistümer
in Skoplje, Weles-Deber, Ochrid, Bitolj, Kitschewo, Strumiza
und Melknik-Newrokop.

Bis dahin hatten die Serben in die mazedonische Kirchenfrage

nicht eingegriffen. Nach den bulgarischen Erfolgen aber
mussten sie auch mit ihrer Propaganda in Westmazedonien
beginnen, weil im Westen Mazedoniens das serbische und im
Süden das griechische Element überwiegt. Ausserdem kann die

bulgarische Kirche keine Rechte auf alle mazedonischen
Bistümer haben, die bis zur Vereinigung mit dem ökumenischen
Patriarchat i. J. 1766 unter dem griechisch-slavischen Ochrids-
und serbischen Ipek-Patriarchat standen. In gleicher Weise

regten sich die Griechen in Südmazedonien. Alle drei Völker
bewaffneten die Komitscharen, damit sie den Boden für die

kirchliche und nationale Vereinigung vorbereiteten. So wurde
Mazedonien in der letzten Hälfte des vorigen und in den ersten
Jahren des jetzigen Jahrhunderts der Schauplatz der Kämpfe
der Komitscharen (Freiwillige).

Nach einem Übereinkommen, welches die Serben mit der

türkischen Regierung i. J. 1892 getroffen hatten, wurden die

serbischen Kandidaten Phirmilian in Skoplje i. J. 1902 und War-
nawa im Deberbistum i. J. 1910 Bischöfe. Beide Bistümer wurden

vom Exarchat abgetrennt. Die Bistümer sind für die bulgarische
Kirche nach ihrem eigenen Geständnis verloren, aber ihre
Bischöfe behalten sie doch in Skoplje und in Weles-Deber. Mit
diesen zwei beträgt die Zahl der bulgarischen Bischöfe in
Mazedonien sieben. Die serbische Propaganda verdrängte die

Bulgaren auch im Bitolsland. Darüber schreibt der bulgarische
Vertreter zu Tessalonik in der „Blgarska Sbirka" (bulgarische
Sammlung) im vorigen Jahr: „Die bulgarische Einigkeit war
vor 15—20 Jahren in allen drei Ländern (in Mazedonien) viel



— 397 —

stärker als heute. Ein Viertel von dem, was wir vor 15 Jahren
hatten, haben wir verloren. Heute gibt es im Bitolsland und
im Skopljesantschak (Kreis) 194 serbisch-patriarchische Dörfer,
die vor 15 Jahren dem Exarchat gehörten. Wenn ich dazu noch
die Dörfer rechne, in denen es einige serbische Häuser gibt,
so ist die Zahl der Serben viel grösser ..."

Die griechisch-bulgarische Kirchenfrage hat die serbisch-
bulgarische nationale Kirchenfrage hervorgerufen; die Lösung
dieser Frage ist schwieriger als die Lösung der
griechischbulgarischen. Keiner der klugen Griechen denkt an die Besetzung
der mazedonischen Länder, die mit Slaven angesiedelt sind.
Es ist leichter, die Grenze zwischen Slaven und Griechen zu
bestimmen, als zwischen den slavischen Völkern der Serben
und der Bulgaren. Seit längerer Zeit werden Verhandlungen zur
Versöhnung der Serben und Bulgaren geführt, die zum Teil
gelungen sind. Es sieht in der letzten Zeit aus, als ob die neue
türkische Politik nicht nur den serbisch-bulgarischen, sondern
auch den griechischen Streit zu Ende bringen werde. Die
bulgarische Regierung* hat durch ihren Vertreter in Konstantinopel
die Kirchenfrage wieder angeregt. Diese Verhandlungen werden
in der Presse lebhaft erörtert. Die Meinungen sind geteilt.
Einige sind dafür, dass die Kirche im bulgarischen Zarenreich
vom Exarchat sich abtrennen und sich als Patriarchat organisieren
soll. Andere sehen in einer solchen Abtrennung die Zersplitterung

des bulgarischen Volkes.
Einen interessanten Artikel über die Lösung der

griechischbulgarisch-serbischen Kirchenfrage bringt die russische Kirchenzeitung

„S. Petersburgskija Wjedomosti" in Nr. 38, 1911. Der
Verfasser sagt: „Die grösste Schwierigkeit, um die Bulgaren
mit den Griechen zu versöhnen, liegt im bulgarischen Exarchat,
weil die Grosse Kirche gegen die Autonomie der bulgarischen
Kirche im Königreich nichts haben würde. Ebenso grosse
Schwierigkeiten bietet die Teilung der Bistümer in Mazedonien
und Trakien. Die königlich-bulgarische Kirche, als die Erbin
des Trinow-Patriarchats, hat keine kanonischen Rechte weder
an die eine noch an die andere Provinz. Weder das Patriarchat
in Konstantinopel noch die anderen autokephalen Kirchen
können dem bulgarischen Exarchat Rechte an die Bistümer
zusprechen, welche bis zum J. 1767 dem Ochrids-Archiepiskopat
und dem serbischen Ipek-Patriarchat angehörten Kann zu-



— 398 —

letzt der bulgarische Exarch zur gleichen Zeit Patriarch der
bulgarischen Kirche im befreiten uud unabhängigen Bulgarienund
Kyriarch oder Oberhaupt der Bulgaren in der Türkei sein?
Gegenwärtig teilt man die mazedonischen Bistümer ein: a) in
die rein griechischen, auf welche die Bulgaren keine Ansprüche
erheben, und b) in die rein slavischen, welche bei bereitwilliger
Teilung ganz dem bulgarischen Exarchat übergeben werden
könnten. Das Patriarchat hat keine Rechte darauf. Einige davon
gehören in den Bereich der Serben, wie z. B. das Bistum
Skoplje, welches die erste Residenz des serbischen Patriarchates
war, und das Bistum Deber. Die Bischöfe in Skoplje und Deber
sind gegenwärtig Serben. Die umstrittenen Bistümer in
Mazedonien sind die, in denen nach den Worten der Griechen die

griechische, und nach den Worten der Bulgaren die bulgarische
Bevölkerung überwiegt. Der Frieden unter den Balkanvölkern
hängt ausschliesslich von den Bulgaren ab. Wenn die jetzigen
bulgarischen Politiker den Glauben an unseren — russischen —
groben Panslavismus und den diesem gleichen Nationalismus
aufgeben, nach welchem alle Völker ausser den Grossrussen

Separatisten genannt werden, dann wird sich nicht nur der
Friede zwischen den Balkanvölkern befestigen, sondern es

wird sich die russische Politik auch verändern müssen. Es

ist die höchste Zeit, dass die Bulgaren einsehen, dass Russland

nicht nur für sie die heissen Kastanien aus dem Feuer
holen wird, um sich mit den Griechen, Rumänen und Serben

zu verfeinden" Weiter schreibt der Autor: „Die Frage
über die mazedonischen Bistümer könnte auf folgende Art
gelöst werden: Alle mazedonischen Bistümer mit slavischer
Bevölkerung und bulgarischer Obedienz werden indirekt dem

Patriarchat unterstellt. Sie werden so weit möglich nach

Nationalitäten abgegrenzt. In jenen Bistümern, in denen

die Bulgaren oder die mazedonischen Slaven, welche sich

vielleicht Bulgaren nennen, nicht weniger als drei Fünftel der

Bevölkerung ausmachen, werden eingeborene mazedonische
Slaven zu Bischöfen gewählt. Aus zwei serbischen Bistümern
werden die bulgarischen Metropoliten entfernt. Der bulgarische
Exarch kann den Titel „Ochridsexarch" annehmen und mit

Erlaubnis des Patriarchen in Konstantinopel wohnen. Er könnte
als Patriarchatsexarch über alle slavischen Schulsachen in

mazedonisch-slavischen (einschliesslich den serbischen) Bistümern



— 399 —

die Rechnung führen Ein bulgarisches Exarchat in
Mazedonien kann man nur bei der ethnographischen Teilung der
Bistümer gründen." So schliesst der echt christliche und
slavische Freund seine Arbeit.

An welche Bistümer bei einer solchen Teilung von
Mazedonien der russische Autor denkt, ist schwer zu bestimmen,
denn Mazedonien ist ein sehr ausgedehntes Gebiet in der
europäischen Türkei, welches nach der Meinung der Griechen, Serben
und mazedonischen Slaven an Alt-Serbien, Thrakien, Thessalien
und Albanien grenzt. Nach der Meinung der Bulgaren fasst es
alle diese Länder — mit anderen Worten : Mazedonien ist die
ganze europäische Türkei und Bulgarien Erbin desselben.

Von den alt-serbischen Bistümern, die rein serbisch sind,
machten die Bulgaren bis jetzt Ansprüche auf Skoplje und
Weles-Deber. An die griechischen Bistümer östlich vom Fluss
Mariza Konstantinopel, Odrin, Rodosto, Galipol machen sie
keine Ansprüche. An alle anderen griechischen Bistümer in
Thrakien und Südmazedonien (Tessalonik, Wodena, Seres,
Galazista) und wenigstens in Thessalien und Epir behaupten
die Bulgaren entweder ethnographische oder politische Rechte
zu besitzen, darum werden nach Lübeck 21 bulgarische Bistümer
in Mazedonien gezählt.

Die slavisch-mazedonischen Bistümer sind: Ochrid, Bitolj,
Kitschewo, Strumiza und Melnik-Newrokop. Im Bitolsland
(Westmazedonien), zu dem Bitolj und Ochrid gehören, überwiegt, wie
aus der amtlichen Meldung des bulgarischen Vertreters in
Tessalonik zu sehen ist, das serbische Element. Die Serben haben
keinen Bischof in diesen Bistümern, weil die serbischen Kirchen
mit den griechischen, die in den südlichen Gebieten dieser
Bistümer sind, unter den griechischen Bischöfen stehen. Das
genannte bulgarische Element in diesen Bistümern muss gänzlich
ausfallen, weil die Bevölkerung den bulgarischen Namen nicht
mit der Nationalität, sondern mit der Kirche identifiziert. Serben
gibt es in anderen Gebieten, besonders in Bosnien und Herzegowina,

die sich nach Religion Kroaten und Türken nennen und
doch kein türkisches Wort verstehen.

In den ostmazedonischen Bistümern Kitschewo, Strumiza,
Melnik-Newrokop überwiegt das bulgarische Element. An diese
Bistümer können sie Rechte haben. Sie streiten jetzt mit Serben
und Griechen am meisten um das Bitoljsland, und mit Griechen



— 400 —

um Seres, und behaupten, dass im Seres-Bistum auch das slavische,

selbstverständlich das bulgarische Element überwiegt.
Ob es gelingen wird, den Streit, der nun 40 Jahre dauert,

zu Ende zu führen und die nötige Versöhnung mehr zu befestigen,
wird die nächste Zukunft zeigen. Die Behandlung der Serben
durch das Patriarchat ist nicht verheissungsvoll, vgl. S. 256 f.

Allein man hofft, es sei die letzte derartige Massregel gewesen.

Jordan Ilitsch.


	Die griechisch-bulgarische Kirchenfrage

