
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)

Heft: 3

Artikel: Briefwechsel zwischen Friedrich Michelis und Ignaz von Döllinger

Autor: Menn / Michelis, F. / Döllinger, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403812

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403812
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


319 —

Briefwechsel
zwischen Friedrich Michelis und Ignaz von Döllinger.1)

Veröffentlicht von Dr. MENN.

I.

Briefe hervorragender Männer beanspruchen stets Interesse.
Denn sie lassen uns Blicke tun in das Innere ihrer Seele, zeigen
uns ihre geistige Entwicklung und Verfassung und besitzen
zudem nicht selten eine allgemeine geschichtliche Bedeutung*.
Es dürfte daher den Lesern dieser Zeitschrift erwünscht sein,
die Korrespondenz zweier markanten Persönlichkeiten kennen
zu lernen, die, wenn auch in verschiedener Weise, in der
katholischen Opposition gegen das Vatikanum eine massgebende
Stellung einnahmen.

Die Briefe, die Michelis an Döllinger richtete, lagen mir
im Original vor. Die Originalbriefe Döllingers sind — mit
einer einzigen Ausnahme — zurzeit, trotz eifriger
Nachforschung, nicht aufzufinden. Die im folgenden mitgeteilten
Briefe stammen von Kopien, die Herr Prof. F. Michelis zu
Frankfurt am Main zur Verfügung stellte, ein Brief ist dem
Deutschen Merkur entnommen, ein weiterer ist, wie bereits
erwähnt, im Original vorhanden.

Die Korrespondenz zwischen den beiden Gelehrten eröffnet
Michelis durch ein Schreiben, worin er seine Bedenken gegen
die beabsichtigte Dogmatisierung der immaculata conceptio
darlegt, die noch in demselben Jahre tatsächlich erfolgte.

*) Über Döllinger siehe die ausführliche Biographie von Prof. Dr. Joh.
Friedrich : Ignaz von Döllinger. Sein Leben auf Grund seines schriftlichen
Nachlasses dargestellt. 3 Bde., München 1899/1901. Über Michelis siehe
diese Zeitschrift 1911, Nr. 3, S. 300—322.



— 320 —

Döllinger erkennt in seiner Antwort die Richtigkeit von Michelis'
Äusserungen an, kann sich aber aus mehreren Gründen nicht
dazu entschliessen, seinem Vorschlag zu entsprechen, die Sache
in einer besondern Schrift zu beleuchten. Ferner erwähnt er
den Plan einer Gelehrtenversammlung, der von M. begeistert
vertreten und unter seiner eifrigen Mitwirkung endlich auch
i. J. 1863 verwirklicht wurde, aber, zum Schaden der Kirche
und der Wissenschaft, nur ein vereinzelter Vorgang blieb.

Was die immac. conc. angeht, so verdankt diese Lehre ihren
Ursprung dem frommen, aber unklaren Bestreben, die Ehre
der hl. Jungfrau nach Möglichkeit zu erhöhen. Vgl. darüber
diese Zeitschrift, 1912, Nr. 2, S. 229 ff.

M. hat den in seinem Schreiben dargelegten Standpunkt
stets beibehalten. In seiner 1881 erschienenen „Kathol.
Dogmatik" zeigt er aufs klarste, dass eine Verneinung der imm.
conc. durchaus nicht die Folge einer ungläubigen oder

unehrerbietigen Gesinnung ist. S. 200 f. des genannten Werkes
lesen wir: „In seiner Ausführung* ist der als solcher absolut
und schlechthin nur aus Gott entspringende Ratschluss, dass

der Sohn Gottes Mensch werden sollte, allerdings auch an
menschliche Mitwirkung geknüpft, an den Willensentschluss der
hl. Jungfrau nämlich, sich zum Werkzeug der göttlichen Gnade
für die Erlösung der Welt hinzugeben, und darin ist vollständig
die besondere Verehrung begründet, welche die Kirche zu allen
Zeiten gegen die hl. Jungfrau und Gottesgebärerin geübt hat,
und welche in dem wahren Sinne der Kirche nicht in einem

Aberglauben, sondern in der Tatsache unserer Erlösung begründet
ist und mit dem Bekenntnisse der wahren Gottheit Christi
innerlich wesentlich zusammenhängt und zusammengeht."
S. 189 aber heisst es : „Hier will ich nur noch erwähnen, dass

das neue römische Dogma von der unbefleckten Empfängnis
Marias, welches ich nicht anerkenne, offenbar hervorgegangen
ist aus einer im kirchlichen Bewusstsein vorhandenen Ahnung
des tieferen Zusammenhanges im Erlösungsw^erke, welche aber

unzeitig* und unrechtmässig von Rom in eine sehr unklare
dogmatische Zwangsform gebracht worden ist. An sich aber
ist es mir eine grosse Genugtuung, dass ich in meiner
Auffassung der tiefen Empfindung und besonderen Verehrung,
womit das wahre kirchliche Bewusstsein zu allen Zeiten der
hl. Jungfrau und Mutter Maria gegenüber gestanden hat, so



— 321 —

vollständig auch in der Dogmatik Rechnung tragen kann, und
gerade diese tiefere Begründung wird das rechte Mittel sein,
die Überschreitung des Gefühles in richtiger Weise zu würdigen."
Das Dogma von der immac. conc. war übrigens so unregelmässig*
zustande gekommen, dass die Kardinalskongregation, welche
das Vatikanische Konzil vorzubereiten hatte, deswegen in der
grössten Verlegenheit war. Es fragte sich nämlich, ob die
immac. conc. in das von den Bischöfen beim Beginn des Konzils
abzulegende Glaubensbekenntnis aufzunehmen sei. Sie konnte
aber die Schwierigkeit nicht lösen und beschloss daher, dass
die immac. conc. in dasGlaubensbekenntnisnicht aufzunehmen sei.l)

Schon die zwei ersten Schreiben zeigen die Verschiedenheit
des Temperaments der beiden Männer bei aller sachlichen
Übereinstimmung. Döllingers „rauher Schildknappe Roland",
wie man M. wohl genannt hat, drängt energisch vorwärts,
während D. selbst eine vorsichtig zurückhaltende und zögernde
Stellung einnimmt.

Michelis an Döllinger.
(23. Januar 1854.)

Hochwürdiger, hochzuverehrender Herr Stiftspropst!
Erlauben Sie, dass ich in einer Angelegenheit mich an

Sie wende, die zu tief in meine Gemütsruhe eingreift, als dass
ich länger untätig zusehen könnte ; ich meine die Angelegenheit
der Dogmatisierung der pia sententia von der unbefleckten
Empfängnis Marias, die jetzt wieder, wie es scheint, sehr eifrig
betrieben wird, nachdem sie, wie ich wenigstens bei meiner
Anwesenheit zu Linz2) im Jahre 52 hörte, fürs erste vollständig
fallen gelassen war. Nach meiner Ansicht steht die Sache an
und für sich heute nicht anders, als sie beim Conc. Trident,
stand, und wenn heutzutage ein allgemeines Konzil zusammenträte

und eine freie Diskussion stattfände, so würde, glaube
ich, die Entscheidung ebenso ausfallen wie damals. Da nun
die Sache auf anderem Wege angegriffen und gewissermassen
privatim abgemacht zu werden scheint, wäre es recht wünschenswert,

ja dringend notwendig, dass die theologische Diskussion
der Frage, ob die pia sententia zum Dogma erhoben werden

') Cecconi-Molitor, Gsch. d. Vat. Kzls. I, 278; Friedrich, Gsch. d. Vat.
Kzls. II, 230.

*¦) S. Döllinger-Friedrich, Das Papsttum, München 1892, S. 252.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 8, 1912. 21



— 322 -
könne, auch ihrerseits privatim sich geltend machte. Am besten
geschähe dies ohne Zweifel in einer genau eingehenden
historischen Abhandlung über den bisherigen Verlauf der Sache;
es würden sich daraus die Gründe gegen die Möglichkeit der
Dogmatisierung ergeben. Ich wenigstens kann nicht absehen,
wie heutzutage die Kirche anders entscheiden könnte, als früher,
da doch die Sache so bestimmt und klar vorlag. Eben weil
es sich um eine historisch-theologische Abhandlung handelt,
müssen sich meine Gedanken unwillkürlich zuerst auf Sie

wenden, obwohl ich nicht weiss, wie Sie in dem genannten
Punkte denken. Jedenfalls scheint es mir die Unparteilichkeit
und das Interesse der Wahrheit zu fordern, dass nicht bloss
die Gefühlsseite, sondern auch die ernste Verstandesreflexion
in dieser Sache vernommen werde und ihre Vertretung finde.
Soll etwas geschehen, so muss es bald geschehen ; ich kann
Ihnen nicht sagen, wie schwer mir diese Sache auf dem Herzen

Hegt, und ich glaube nicht mir allein. Möge es Ihnen gefallen,
mir mit einigen Worten Ihre Ansicht zu äussern.

Mit besonderer Hochachtung* Ew. Hochw. erg. Diener
F. Michelis. '

Paderborn, 23. Januar 1854.

Döllinger an Michelis.
(31. Januar 1854.)

Hochwürdiger, hochverehrter Herr!

Die Angelegenheit, von der Sie schreiben, hatte früher, als

die Blätter von der Sache voll wraren, auch mich ängstlich
beschäftigt, zumal die hiesige Fakultät ein Gutachten abzugeben

hatte, welches, wie Sie sich denken werden, abratend ausfiel.

Damals trug ich die Sache viel und lange mit mir herum und

hatte eine starke Neigung, eine derartige Abhandlung zu

schreiben, wie Sie dieselbe vorschlagen. Ich erwog aber folgendes:

einmal, dass die jetzige deutsche Theologie zum Teil nicht
ohne eigene Schuld, (Hermes, Hirscher, Schmid in Giessen)1)

') Hermes, Georg, 1775—1831; 1798 Lehrer am Gymnasium zu Münster,
1799 Priester, 1807 ord. Prof. der Dogmatik an der Universität Münster,
siedelte 1830 in gleicher Eigenschaft nach Bonn über. Er gewann viele

Anhänger. Schon bei seinen Lebzeiten wurde sein System angegriffen.
Durch ein Breve Gregors XVI. vom 26. Sept. 1835 wurden seine Haupt-



— 323 —

in Rom in zweideutigem Ruf stehe, dass also ein von dort
kommender Schritt von vornherein sich keine gerade günstige
Aufnahme zu versprechen habe. Ferner, dass nach erfolgtem
definierendem Dekret eine solche Schrift wahrscheinlich auf
den Index gesetzt werden würde. Dies würde aber, wie die
Dinge bei uns stehen, hinreichen, die fernere literarische
Wirksamkeit des Verfassers bei einem grossen Teile des katholischen
Publikums unfruchtbar zu machen (hic niger est, hunc tu
caveto). Sodann: wenn die Entscheidung des neuen Dogma
trotzdem erfolgt, was soll der Verfasser tun? Schweigen? Aber
mit welchem Triumpfgeschrei wTürde dieses Schweigen dann
von den Gegnern der Kirche und nicht bloss protestantischerseits
(vide das Pamphlet von Leu *) ausgebeutet werden? Soll er
widerrufen? Das wäre noch ärger und könnte mit gutem
Gewissen nicht geschehen. Soll er sagen: Die historischen
Tatsachen meiner Schrift stehen zwar fest, ich unterwerfe
mich aber der kirchlichen Autorität? Das klänge wie Galileis
e pur si muove,s) und bei dem allgemeinen Mangel an gründlicher

theologischer Bildung würde vielen auch das nicht
genügen. Wie es in dieser Beziehung bei uns steht, zeigt der
Erfolg eines so kläglichen Produktes wie Perrones Schrift über

Schriften in sehr scharfen Ausdrücken verdammt. (Vgl. Friedrich, Gsch. d.
Vat. Kzls. I, 210 ff., 214 f.)

Hirscher, Joh. Bapt., 1788—1865. Seit 1812 Repetent an der theol.
Fakultät und dem Seminar zu Ellwangen, 1817 Prof. der Moral zu Tübingen,
1837 zu Freiburg i. Br., 1840 Mitglied des erzbischöflichen Domkapitels,
dessen Dekan er zehn Jahre später wurde. Er machte sich namentlich
durch sein Buch über «Die kirchlichen Zustände der Gegenwart» missliebig.
(Vgl. Friedrich, Gsch. d. Vat. Kzls. I, 216 ff., 249 f., 253 ff., 260 ff., 262 f.,
285, 328).

Schmid, Leopold, 1808 —69. 1832 Priester, nachdem er schon vorher
Prof. und Subregens am Priesterseminar zu Limburg geworden. Nach
verschiedenartiger Tätigkeit 1839 Prof. d. Dogmatik in Giessen. Seine
1849 durch das Mainzer Domkapitel erfolgte Wahl zum Bischof wurde in
Rom nicht bestätigt. (Vgl. Friedrich, Gsch. des Vat. Kzls. I, 255 ff.,
454 ff.)

') Warnung vor Neuerungen und Übertreibungen in der katholischen
Kirche Deutschlands, 1853; verboten den 13. Febr. 1854; cf. Reusch Index II,
1116 f.; Friedrich, Gsch. des Vat. Kzls. I, 320 f.

a) Vgl. über Galilei im allg.: F. H. Reusch, Der Prozess Galileis und
"he Jesuiten, Bonn 1879; über den Ausruf e pur si muove S. 334 dieses
Werkes.



— 324 -
die immaculata conceptio ') und die Tatsache, dass ein Buch
wie Oswalds2) Mariologie sich Bahn brechen konnte, ein Buch,
von dem man wähnen möchte, es sei bestimmt, den
protestantischen Angriffen auf die Kirche Stoff und Vorwand zu
leihen. So gab ich den Gedanken einer solchen Denkschrift
oder Abhandlung bald wieder auf. Damals hatte Ritter3) in
Breslau den Plan einer Versammlung und Besprechung der
katholischen Theologen Deutschlands zu veranlassen bei mir
angeregt. Die Sache schien mir sehr wünschenswert, teils der
bewussten Frage wegen, teils um anderer Gründe und davon
zu hoffender Vorteile willen; ich besprach sie mit einigen
hiesigen Kollegen und mit Kuhn4) in Tübingen. Diese waren
dafür, andere, an die ich mich wandte, zeigten sich kalt und
indifferent. So liess ich die Sache etwas entmutigt wieder
einschlafen.

Damals hörte ich auch, dass die theologische Fakultät in

Tübingen gleich der Münchner ein abratendes Gutachten
abgegeben, dass aber der Bischof6), von anderen beraten, es

nicht nach Rom eingesandt habe ; wie es dem hiesigen bei der

entgegengesetzten Ansicht des Erzbischofes6) ergangen sei,

weiss ich nicht. Urteilen Sie nun selber, ob in der
gegenwärtigen Lage irgend eine Aufmunterung zur Unternehmung
einer Denkschrift über den fraglichen Gegenstand Hege. Mir

J) S. Döllinger-Friedrich, Das Papsttum. München 1892. J. Friedrich,
Gsch. d. Vatik. Kzls., I. Bd. Bonn 1877, S. 335.

J) Oswald, Joh. Heinr., 1817—1903, Dogmatiker, 1840 Priester, 1846

Prof. in Paderborn, 1875 in Braunsberg.
3) Ritter, Joseph Ignaz, 1787—1857, 1811 Priester, 1823 ord. Prof. der

Kirchengeschichte in Bonn, 1830 in Breslau, zugleich Domherr daselbst,

1840 Kapitularvikar, 1846 Domdechant. —S. dessen Briefe über den Gegenstand

in Friedrichs Doli. Biogr. II, 507 ff.
4) Kuhn, Joh. Ev. v., 1806—1887; 1831 Priester, 1832 ord. Prof. der

Exegese in Giessen, 1837 in Tübingen, von 1839 ab als Dogmatiker.
Er setzte der aristotelisch-scholastischen Richtung die platonisch-patri-
stische entgegen und geriet dadurch in Kontroverse mit den Vertretern
der Neuscholastik Clemens uud Schäzler. Gelegentlich des Vatik. Kzls.

äusserte er sich nicht literarisch. Innerlieh altkatholisch, wie sein Freund

Hefele, vermied er das offene Auftreten und unterwarf sich äusserlich.

(Vgl. Friedrich, Gesch. d. Vatik. Kzls. I, 280 ff. ; Schulte, Altkatholizismus,
73 ff., 96).

5) Lipp.
6) Reisach.



— 325 -
scheint alles dagegen zu sein, wenigstens für meine Person,
und doch kann ich nicht leugnen, dass es mir geht wie Ihnen,
d. h. ich wäre froh, wenn ein anderer sich der Aufgabe
unterziehen und sie mit aller Ruhe und wissenschaftlicher
Gründlichkeit lösen möchte. Welcher Einfluss in Rom überwiege,
wissen Sie wahrscheinlich besser als ich: meine Kenntnis der
dortigen Dinge ist sehr borniert [beschränkt] und fragmentarisch.

Kennen Sie vielleicht Kleutgen1) näher? Er scheint
mir ein fähiger und besonnener Theologe; sollten nicht einige
an ihn gerichtete Vorstellungen von Nutzen und Erfolg sein
können? Man musste, dünkt mich, recht hervorheben, dass
das Theologumenon der immac. conc. die ganze kirchliche und
theologische Tradition bis zum 14. Jahrhundert teils nicht für
sich, teils (besonders die spätere scholastisch-theologische)
positiv gegen sich hat (ich habe dies in dem Artikel über Duns
Scotus im Kirchenlexikon kurz berührt), dass daher eine
Erhebung desselben zum Dogma von entscheidendem Einflüsse
auf die ganze bisherige Beweisführung aus der Tradition sein
müsse. Vinzenz von Lerins mit seinem quod semper quod
ubique etc. müssen wir dann künftig beiseite legen2). Ich gäbe
viel darum, einen der für die Dezision gestimmten Theologen
über diesen Knoten hören zu können; ich möchte wissen, wie
man sich alles dies zurechtlegt. Wissen Sie darüber Näheres
Als ich mit Kuhn darüber sprach, äusserte er seine Abneigung,

') Joseph Kleutgen, 1811—1883, seit 1834 Jesuit; Neuscholastiker;
Verf. der «Theologie der Vorzeit » (5 Bde.) und der «Philosophie der Vorzeit

» (2 Bde.). Gegen ihn schrieb Michelis : « Bemerkungen zu der durch
J. Kleutgen S. J. verteidigten Philosophie der Vorzeit». Freiburg i. B. 1861.
— Zur Korrektur des Urteils Döllingers vgl. Friedrich, Gesch. d. Vatik. Kzls.
I, 276, 343, 541.

2) Was auch tatsächlich geschehen ist, s. Döllinger-Friedrich, Papsttum
S. 289. Vgl. ferner ebenda 252, 256; Friedrich, Gesch. d. Vatik. Kzls. I,
620 ff. ; Intern. Theol. Ztschr. 1910, 292 ff.

Wenn nach erfolgter Definition alle, mit Ausnahme des Priesters
Thomas Braun aus der Diözese Passau, schwiegen, so konnte man wohl
sagen, dass eine solche einseitig-päpstliche Verkündigung keine verpflichtende

Kraft habe. Im Anhange zu seinem Würzburger Vortrage (1873) sagt
M. darüber: Die Frage hat ein Recht für sich, weshalb man nicht schon
gegen die Dogmatisierung der Immaculata conceptio sich erhoben habe?
Es genügt darauf die Anwort : Weil man an das baufällige Haus, das man
hewohnt, nicht gern Hand anlegt, bis es endlich von der Polizei geboten
wird.



— 326 —

seine Besorgnisse über die Folgen noch stärker, als ich es

tun mag.
Leben Sie wohl und lassen Sie bald wieder von sich hören.

Wenn Sie und Ihre Freunde meinen, dass eine Versammlung
und Besprechung deutscher Theologen noch immer ratsam und
wünschenswert sei (etwa gleich nach Ostern), würde ich noch
immer gern die Hand dazu bieten, wir mussten dann sehen,
ob nicht einige Bischöfe zu bewegen wären, sich unsere
Bedenken anzueignen und sie geeigneten Orts anzubringen.

Mit aufrichtiger Verehrung der Ihrige
J. Döllinger.

Michelis an Döllinger.
(27. Mai 1861.)

In diesem Schreiben desavouiert M. zunächst die gegen
D. wegen der Odeonsvorträge gerichteten Äusserungen.
Sogleich nach diesen Reden wurden gegnerischerseits alle
Anstrengungen gemacht, um ihren Eindruck zu verwischen. Walter1)
in Bonn, sofort mit Mainz, Paderborn etc. Fühlung suchend,

fertigte eine an den Papst zu richtende Adresse an, die er dem

Kardinal Geissei von Köln und dem bei diesem anwesenden
Bischof Weis von Speier vorlegte, deren Schicksal aber nicht
weiter bekannt ist; mit ihm in Verbindung suchte Clemens2)
in Münster einen Sturm gegen D. zu erregen, der jedoch
misslang; Klerus und Volk wurden überall in Aufregung versetzt3).

— Eine weitere Äusserung bezieht sich auf die Infallibilität,
die M. scharf im Auge behielt. — Das am Schluss erwähnte
offene Sendschreiben ist nicht zustande gekommen.

Hochwürdiger, hoehzuverehrender Herr Dompropsf)
und Professor!

Wenn ich unter den gegenwärtigen Verhältnissen so frei

bin, einige Zeilen an Sie zu richten, so ist es auf den drin-

>) Walter, Ferd., 1794—1879, Jurist, Prof. in Bonn.
2) Clemens, Franz Friedr. Jak., 1815—1862, 1843 Privatdozent der

Philosophie in Bonn, 1856 Professor in Münster. Anhänger der Scholastik,
schrieb gegen Günther, Baltzer, Knoodt, Kuhn.

3) Friedrich, Konzilsgesch. I, 282. Ausführlich hehandelt in Döllingers
Biographie III, 241, ff.

4) Der richtige Titel ist Stiftspropst.



— 327 —

genden Wunsch des Prof. Bisping1), der zugleich herzlich
grüssen lässt, um die vielleicht naheliegende irrige Auffassung
zu beseitigen, als ob Sie die hiesige Stimmung in betreff Ihrer
Vorträge aus dem Gebahren der kirchlichen und anderer
Tagesblätter zu abstrahieren hätten. Bisping ermächtigt und bittet
mich ausdrücklich, Ihnen mitzuteilen, dass auch bei der
Akademie in Münster von Bonn aus (durch Walter) Versuche
gemacht sind, eine missbilligende Adresse gegen Sie zu erlassen,
die auch von einigen (Clemens) mit grosser Vehemenz betrieben
worden ist ; dass aber an dem ruhigen Urteil der Mehrzahl die
Sache gescheitert ist ; ähnlich ist es nach einem Briefe von
Evelt zu Paderborn gegangen; überhaupt können Sie darauf
rechnen, dass in betreff der Hauptsachen das hiesige Urteil
sich nicht so ungünstig stellt, wie es den äusseren Anschein
hat. Unsere Tagesblätter sind Diener der Leidenschaft und
bieten ein klägliches Schauspiel. Die dringende Notwendigkeit,

dass die deutsche Wissenschaft durch eine gemeinsame
Vertretung ihr Gewicht in die gegenwärtige Krise einlege, ist
mir eben vor einigen Tagen von neuem nahegelegt durch
ein mir zufällig in die Hände gekommenes, französisches Werk
(L'Infaillibilité par l'auteur de la Restauration française),
welches vielleicht zufällig Ihnen noch nicht zu Gesicht
gekommen ist, weshalb ich so frei bin, Ihre Aufmerksamkeit
darauf zu lenken. Die Tendenz dieses Buches ist, die persönliche

Unfehlbarkeit des Papstes in der Weise als den Begriff
der Unfehlbarkeit des Lehramtes ausfüllend zu erweisen, dass
es als Rationalismus und revolutionäres Prinzip erscheinen soll,
den Gesamtepiskopat als einen integrierenden Bestandteil des
Lehramtes zu betrachten. Damit ist unleugbar der von Christus
gegründete Organismus der Kirche verkannt, und solche
Behauptungen gehen mit einer Autorisation von seiten der Congreg.
Indicis in die Welt Es ist unzweifelhaft an der Zeit, dass
die deutsche katholische Wissenschaft (denn leider scheint vom
Episkopat zunächst nichts zu erwarten zu sein) ihre
wohlbegründete und wohlerworbene Stellung einnehme, um die Kirche

') Bisping, Aug., 1811—1884, Professor der neutestamentlichen Exegese
an der Akademie Münster. Bisping war eine durchaus edle Natur.
Obwohl Döllinger ihn in seinem Buche « Christentum und Kirche in der Zeit
üer Grundlegung» (1860), Teil I, S. 444/5, nicht sehr sanft angegriffen
hatte, trug es B. ihm doch nicht nach.



— 328 —

vor grossen Ärgernissen zu bewahren. Ich habe keinen
bestimmten Gedanken, wie dieses erfolgreich ins Werk zu richten
sein möchte; aber weshalb nicht etwas geschehen sollte, das
sehe ich nicht ein. Urteile ich recht, so sind Ihre Vorträge
auf etwas weiteres berechnet, und ich glaube, dass Sie auf dem

Wege einer berechtigten, wissenschaftlichen Opposition gegen
gewisse Richtungen, die sich jetzt geltend machen, bald eine
starke Macht vereinigen werden. Würden Sie es mir erlauben^
in einem offenen Sendschreiben meine Gedanken darüber
unumwunden auszusprechen

Mit unveränderter Hochachtung Euer Hochwürden
ergebenster Diener Dr. F. Michelis.

Albachten bei Münster, 27. Mai 1861.

Michelis an Döllinger.
(10. August 1861.)

Der Brief ist das Begleitschreiben bei Überreichung der
Schrift: „Bemerkungen zu der durch J. Kleutgen verteidigten
Philosophie der Vorzeit." Freiburg i. B. 1861. Der erwähnte,
am Schlüsse ausgesprochene Gedanke betraf die Herstellung
einer möglichst umfangreichen Bibliotheca philosophica, um
dadurch ein erneutes gründliches Studium des Piaton und
Aristoteles, des Augustinus und des Thomas von Aquin anzubahnen.

„Die Ausführung aber wäre leicht, wenn ein hochwürdiger
Episkopat entweder dieselbe, etwa durch Zusammensetzung einer
Kommission, in die Hand nehmen oder auch nur seine Zustimmung

zu der Einführung eines solchen Werkes als Grundlage
des philosophischen Studiums auf den katholischen Lehranstalten
aussprechen würde."

Hochwürden, geehrtester Herr Dompropst und Professor!

Ich bin so frei, Ihnen die beiliegende, kleine Schrift zu

überreichen; es würde mir eine grosse Freude sein, wenn Sie

den am Schlüsse ausgesprochenen Gedanken einer näheren

Erwägung würdigen wollten. Für mich würde die Ausführung
eines solchen Planes zugleich der Weg sein, aus meiner
gedrückten und beschränkten Stellung herauszukommen, die mir
doch fast zu schwer wird. — Dürfen wir bald auf das
Erscheinen Ihrer Schrift1) hoffen? Es würde mir ebenso leid

*) Die Odeonsvorträge betreffend.



— 329 —

sein, wenn aus Ihrem Schritte ein leidiger Parteienkampf
entstände, als wenn, was ich bei unserer traurigen Weise mehr
fürchte, die ernste Stimme der Wahrheit diplomatisch sollte
unterdrückt werden. — Darf ich mir die Frage erlauben, wie
Sie die katholische Generalversammlung zu München ansehen?
Mein Entschluss in dieser Beziehung wird hauptsächlich davon
abhangen; deswegen bin ich so frei gewesen, die Frage zu
stellen. Professor Bisping lässt sie freundlich grüssen.

Hochachtungsvoll ergebenster Diener
Dr. Fr. Michelis, Pfr.

Albachten, 10. August 1861.
"*"

Döllingers Antwort an Michelis.
(15. August 1861.)

Der Brief nimmt zunächst Bezug auf die Schrift über
Kleutgen und beantwortet dann die beiden von M. gestellten
Fragen.

Ich eile, Ihnen, verehrter Herr Konfrater, für die gütige
Übersendung Ihrer jüngsten Schrift zu danken. Mit ganz
anderen Dingen vollauf beschäftigt, kann ich sie jetzt nicht mit
der gebührenden Aufmerksamkeit studieren und muss mir dies
für den nächsten Monat vorbehalten. Aber soviel habe ich
doch gesehen, dass Sie das Buch von Kleutgen kräftig an der
rechten Seite anfassen. Leider wird nach der Unsitte des
Ordens die ganze Gesellschaft wieder für ihr angegriffenes
Mitglied einstehen und agitieren zu sollen sich einbilden. Es sollte
mich wundern, wenn es nicht geschähe.

Sie fragen mich über die demnächst hier stattfindende
katholische Versammlung. Sie wissen wohl besser als ich, da
Sie mehr Erfahrung haben, dass bei diesen Versammlungen,
bei dem Mangel einer bleibenden Organisation, im grossen
wenig herauskommt, indes wirken sie doch immer wohltätig in
lokaler Beziehung; das hat sich auch wieder in Freiburg
gezeigt. Und so hoffe ich, dass auch in München die gute
Wirkung* für die Stadt selbst nicht ausbleiben werde. Auch eine
erfrischende Wirkung* auf den Klerus der Stadt und des
Umkreises pflegt von solcher Versammlung auszugehen. Endlich
wäre dabei noch ein direkter Gewinn zu erlangen, wenn nämlich

die Theologen und literarisch Tätigen die Gelegenheit zu
besonderen Besprechungen benützten; an interessantem Stoff
könnte es doch nicht fehlen.



- 330 —

Ich habe schon wiederholt gegen einzelne geäussert: Die
deutschen katholischen Theologen sollten hier und da Zusammenkünfte

veranstalten uud sich besprechen. Jeder billigt den
Gedanken, zuletzt geschieht aber doch nichts, vielleicht dass doch
diesmal in München ein kleiner Anfang gemacht wird. Sie

werden also doch wohl gut tun, zu kommen. Ich möchte dann
auch über Ihre Lage, die Sie als besonders ungünstig bezeichnen,
mit Ihnen reden. Es scheint mir, dass, wenn Sie es ernstlich
wollen, Ihre Rückkehr ins Lehramt nicht so schwierig sein
würde.

Meine Schrift wird doch erst in einigen Wochen erscheinen.
Sie ist ein Buch geworden und die Kirchenstaatsfrage gerade
die Hauptfrage darin.

Hochachtungsvoll Ihr ergebenster
J. Döllinger.

Michelis an Döllinger.
Nach der Münchener Generalversammlung schrieb M.

(20. September 1861):

Hochwürdiger, hochgeehrter Herr Dompropst und Professor

Ich denke mir, dass es Sie einigermassen interessieren wird
zu erfahren, dass ein von Münster aus mit lügenhaften und

rein aus der Luft gegriffenen Angaben über mein angeblich
revolutionäres beabsichtigtes Auftreten zu München den

Erklärungsgrund für das, was mir dort widerfahren ist, gibt.
Da ich die Sache ganz zuverlässig weiss, noch nicht aber die

Person, und ich nicht gerne einer naheliegenden Vermutung
ohne hinlängliche Sicherheit mich überlassen möchte, so bitte
ich Sie ergebenst, sich gelegentlich danach umhören zu wollen,
da es dort in München bei den Herren vom Komitee doch kein
Geheimnis sein kann. Mit dem BischöfeJ) von Augsburg habe

ich auf der Rückreise eine höchst wohltuende und interessante

Unterredung gehabt, und es ist jedenfalls etwas wert, dass auch

unter dem Episkopate sich eine vernünftige Gesinnung mit
Entschiedenheit ausspricht. Ich habe unterwegs noch viele

Gelegenheit gehabt, für den festgestellten Plan einer
wissenschaftlichen Konzentrierung zu wirken und Sie werden hoffentlich

von verschiedenen Seiten her nächstens in der Angelegen-

') Dinkel.



— 331 —

heit Schreiben bekommen. Ich bitte Sie angelegentlich, sich
doch der Sache recht anzunehmen, und erlaube mir, was die
erste Versammlung, die nur zu München und womöglich
mindestens noch im Monat November stattfinden musste, angeht,
noch folgende unmassgebliche Gedanken hinzuwerfen. Den
engsten Kern musste München hergeben, hier werden Sie ganz
allein sammeln müssen, daran schliesst sich das übrige Bayern ;

ich denke vor allem an Reischl *), Katzenberger, Denzinger2)
(nach meiner Ansicht nicht auszuschliessen); Prof. Contzen in
Würzburg interessiert sich ebenfalls; sicher werden sich hier
noch mehr zusammenfinden. Aus grösserer Ferne müssen Sie
schon mit wenigen Vertretern zufrieden sein ; aber alles kommt
darauf an, dass alle Hauptpunkte vertreten seien. An Lutter-
beck z. B.3) dürfen wir für die erste Versammlung nicht denken,
ebensowenig aber anderseits an Clemens etc. Dahingegen
möchte ich, dass einige Jesuiten, z. B. Pater Roh *), gleich
anfangs eingeladen würden ; ob sie es annehmen, ist ihre Sache.
Verzeihen Sie es, wenn ich zu viele Worte mache. Gott gebe,
dass der Plan zur Wirklichkeit werde.

Hochachtungsvoll Ihr ergebenster Diener
Michelis.

Albachten, 20. September 1861.

Döllinger an Michelis.

Döllingers Antwort an Michelis (14. Oktober 1861).

Geehrter Herr und Freund!
Eben erst habe ich die letzten Blätter der Vorrede zu

meinem Buch in die Druckerei geschickt und finde nun erst
Zeit und Geistesfreiheit, Ihnen einige Zeilen zu erwidern.

Seit ich Sie gesehen, habe ich auch die Sache 5) mit Alzog6)

') Reischl, Wilh. Karl, 1818—1873, Exeget, 1840 Priester, 1845 Prof.
in Amberg, 1851 in Regensburg, 1867 in München. Vgl. Schulte, Altkathol.
102 ff, 190.

2) Denzinger, Heinrich, 1819—1883, Priester 1844, 1848 ao. Prof. der
Exegese, 1854 ord. Prof. der Dogmatik zu Würzburg, Verf. des bekannten
Enchiridion.

3) Lntterbeck, Joh. Ant. Bernh., 1812—1882, 1837 Priester, Prof. in
Giessen an der theologischen, nach deren Aufhebung an der philosophischen
Fakultät, blieb 1870 altkatholisch.

4) Roh, Peter, 1811—1872, Jesuit, Dogmatiker, Kanzelredner.
5) Sei. der Gelehrtenzusammenkunft.
6) Alsog, Joh. Bapt., 1808—1878, Prof. in Posen, Hildesheim, Freiburg.

1869 als Konsultor der dogmatischen Sektion an den Vorarbeiten des Vat.
Konzils beteiligt.



— 332 —

besprochen, der ganz einverstanden ist und früher einen von
ihm gemachten Versuch nur fallen liess, weil die Tübinger
keine Lust sich zu beteiligen zeigten. Für diesen Herbst oder
Winter ist, scheint mir, weiter nichts zu tun, als die Sache
vorzubereiten und Teilnehmer zu gewinnen, immer nach dem

Prinzip, dass niemand ausgeschlossen werden solle ; am besten
würde wohl die Zusammenkunft gleich nach Ostern angesetzt.
Ich will unterdes ein Programm entwerfen und es, ehe es

gedruckt oder vervielfältigt wird, Ihnen zusenden.

Warum legen Sie eigentlich der Erklärung, die ich über
den Kirchenstaat vor dem VereinJ) gegeben, eine so hohe
Bedeutung bei? Ich errate mehr Ihre Meinung, als dass sie mir
ganz klar wäre.

Eine Frage, über die ich noch nicht entschieden bin, ist
die, ob unsere Zusammenkunft auf Theologen von Fach
beschränkt oder auf Männer der katholischen Wissenschaft
überhaupt ausgedehnt werden solle. Beides hat manches für
sich. Sie scheinen die weitere Begrenzung oder Ausdehnung
vielmehr vorzuziehen, da Sie Professor Contzen nennen.
Bezüglich der Dinge, die Ihnen hier begegnet sind, habe ich nur
erfahren: Man hat nach den Vorgängen in Freiburg neue
Zerwürfnisse oder Szenen befürchtet. Was aber in Freiburg
vorgefallen, weiss ich bis zur Stunde noch nicht2).

In einigen Tagen werden Sie mein ziemlich dick gewordenes

Buch erhalten. Wenn Sie etwas dazu tun können, dass

es in den dortigen Gegenden in einem öffentlichen Blatt in

billiger Weise besprochen werde, tun Sie es. Sie wrerden bei
der Lesung des Buches begreifen, dass es sich dabei nicht
sowohl um ein literarisches Erzeugnis, als um eine Tat und eine

in Deutschland zu bildende Einsicht und Überzeugung handelt.
Ich begreife jetzt noch nicht recht, was mich denn eigentlich
so tief zwischen diese glühenden Kohlen, die jedem, der sie

berührt, die Finger verbrennen, hineingeführt hat. Es gibt so

viel harmlosere, dankbarere Themata für mich, die ich behandeln

sollte, und die viel angenehmer in jeder Beziehung sind,

1) Auf der Generalversammlung des « kathol. Vereins » zu München
1861 suchte D. durch eine Erklärung die durch die Odeonsvorträge
aufgeregten Gemüter zu beruhigen. Die Erklärung in d. Döllgr. Biogr. III, 254 ff.

2) Näheres lässt sich heute nicht mehr feststellen.



— 333 —

und nun muss ich gerade obtorto collo in dieses hineingezogen
werden.

Ganz der Ihrige
J. Döllinger.

Michelis an Döllinger.
(14. November 1861)

Im folgenden Schreiben finden wir interessante Äusserungen
von Michelis über die Verbesserung der kirchlichen Zustände
und über Primat und Episkopat in ihrem gegenseitigen
Verhältnis. Diese Bemerkungen knüpfen sich an das bereits mehrfach

erwähnte Buch Döllingers: „Kirche und Kirchen, Papsttum

und Kirchenstaat" 1861. Zuletzt mahnt M., die Versammlung

kath. Gelehrten zustande zu bringen.

Hochwürdiger, hochzuverehrender Herr Professor!
Erlauben Sie mir zunächst meinen innigsten Dank dafür

auszusprechen, dass Sie mir die Freude verschafft haben, Ihre
neueste Schrift so bald lesen zu können. Ich hatte vor, rasch
eine Besprechung für die Kölner Blätter einzusenden, die aber
nun schon anderweitig Gott sei Dank recht gut versorgt sind ;

mir bleibt nur noch etwa der Westf. Merkur übrig. Die Blätter,
welche sich gegen Sie so sehr versündigt haben, müssen ihren
Fehler nach meiner Ansicht selbst wieder gut machen, wenn
sie eine sittliche Stellung behaupten wollen. Es soll mich
wundern, wie diese Klasse sich benimmt. Fast will es scheinen,
als ob sie den Versuch machen wollte, auch Ihrer Schrift
gegenüber sich aufs Ignorieren zu verlegen, doch wird ihr das
nicht gelingen. Ich habe mit der Antwort auf Ihr letztes
Schreiben und eine darin getane Frage absichtlich länger
gewartet, um mich dazu in Ruhe zu sammeln und ohne alle
Aufregung zu schreiben. Jetzt kann ich die Rechenschaft, die
ich Ihrer Erklärung vor der Münchener Generalversammlung
beilegte und noch beilege, mit einem Urteile über einen Punkt
in Ihrer Schrift verbinden, worüber ich mir dann zugleich Ihr
Urteil erbitten möchte. Ihre Schrift ist in meinen Augen eine
erste grosse Bekundung jener öffentlichen Meinung, die sich in
der katholischen Kirche nach Ihrer Überzeugung bilden muss,
um einem den Gedanken der Reform zunächst in betreff der
weltlichen Regierung des Kirchenstaates mit Ernst ergreifenden
Papste die Erfüllung seiner Aufgabe möglich zu machen. Gut!



— 334 —

Aber ich frage zweierlei, erstens : Ist es mit einer Reform bloss
in der genannten Beziehung genug? Ist sie nur einmal möglich,

ohne die Reformatio in capite et membris, aus deren nicht
durchdringender Vollziehung die Möglichkeit des Umschlages
der Reformation zur Revolution in der Kirche entstanden ist,
gründlich wieder aufzunehmen? Sollten wir sagen, dass das
Conc. Trident, in betreff der Reformation der Kirche ebenso

genügend auch für alle folgende Zeit seine Aufgabe gelöset
habe, als seine dogmatischen Beziehungen unverrückt feststehen?
Und zweitens. Was ist die öffentliche Meinung? Ohne Zweifel
in letzter Instanz eine ultima ratio in Händen der göttlichen
Weltregierung, welche die Steine schreien lassen würde, wenn
selbst die Kinder nicht mehr ihren Mund zum Lobe Gottes
öffnen wollten. Aber sind wir in der Kirche eigentlich an diese
ultima ratio gewiesen Ist die öffentliche Meinung ein zufälliges,
der Willkür preisgegebenes Ding? Ist es ein formloses und
undefinierbares? Ich meine, sie hat in der Kirche ihr göttlich
eingesetztes und autorisiertes Organ, und das ist kein anderes
als der Episkopat. Beide Gedanken, die Durchführung der
Reformation in der Kirche und die rechte Stellung* des Episkopates

zum Primate greifen aber vollständig ineinander. Der
eine so wenig wie der andere wird aber in der Gegenwart
richtig erfasst. Ich bitte, mich hier nicht misszuverstehen ; ich
tue als ob ich doziere, aber will nur die Frage stellen, inwieweit

ich glauben darf, Sie richtig verstanden zu haben. Irre
ich nicht, so liegt der stärkste Druck, den Sie in Ihrer Schrift
ausüben, in jenen wenigen und unscheinbaren Stellen, die eine

unmittelbar an den Episkopat gerichtete Bemerkung enthalten.
Lassen Sie mich aber meine Anschauung weiter verfolgen.
Der Absolutismus, seinem Prinzipe nach recht eigentlich ein

revolutionär-protestantisches Erzeugnis, hat nur zu mächtig in
die Kirche, nicht bloss in politischer Beziehung, sondern ihrem
ganzen irdischen Bestände nach, hinübergegriffen; wir sind
noch mitten in dem Wellenschlage hin und wieder, der in dem

einseitig gefassten Papal- und Episkopalsystem seinen Ausdruck
gefunden hat; in dieser geschichtlichen Bewegung befangen,
wagen wir es noch nicht, der reinen göttlich gesetzten Idee
des kirchlichen Organismus Rechnung zu tragen. Auch die
Unfehlbarkeit des Papstes ist nur eine solche ultima ratio, wie
die öffentliche Meinung auf der andern Seite ; es ist aber immer



— 335 —

vom Übel, aus der Not eine Theorie zu machen. Ehe wir die
wahre ideale Anschauung der Grundverhältnisse der Kirche
lebendig wiedergewonnen haben, kann die Geschichte und die
Gesellschaft keinen festen Boden wiedergewinnen. Ich glaube
aber daran, dass dieses geschehen soll, und dass es von Deutschland

aus geschehen muss. Mein Herzensjammer ist, dass ich
im gesamten deutschen Episkopate für diese richtige geschichtliche

Auffassung der Verhältnisse kaum eine Spur tatkräftigen
Verständnisses finde. Welche Stellung würde der deutsche
Episkopat einnehmen, wenn er nur einmütig-tatkräftig für die Sache
der Kirche in Deutschland dastände! Weswegen haben wir
nicht einmal eine Erneuerung der Würzburger Versammlung1)?
Wie würde ein solches Auftreten auf alle Verhältnisse, auch
auf die italienischen, ganz von selbst zurückwirken Ich kann
Sie aufrichtig versichern, dass ich in meiner Isolierung oft nahe
daran bin, an diesen Verhältnissen zugrunde zu gehen. Ihr
Auftreten, als dessen nachhaltige Konsolidierung ich Ihre
Münchener Erklärung empfand, ist mir bis jetzt der einzige
feste Haltpunkt, dass sich ein richtiges Verständnis Bahn brechen
werde. — Jetzt habe ich Ihnen die Antwort auf die Frage
gegeben und ich bitte noch einmal, nur in diesem Sinne meine
Expektorierung zu nehmen und zu entschuldigen. — Ich bitte
nun so dringend, als ich es vermag und darf, das Projekt einer
Vereinigung der wissenschaftlichen Bestrebungen nicht fahren
zu lassen, sondern es mit aller Energie zu betreiben, es hängt
unendlich viel daran. Wenn's bis Frühjahr aufgeschoben sein

muss, so sei es auch bis dahin sichergestellt. Da Sie das

Programm ausarbeiten werden, so enthalte ich mich jeder Bemerkung,

und nur dieses eine möchte ich äussern, dass ich allerdings

eine Beteiligung der Laien gleich von Anfang an vor
allem nicht ausgeschlossen haben möchte.

Gottbefohlen mit vorzüglichster Hochachtung Ew. Hochw.
erg. Diener

Dr. Fr. Michelis.
Albachten, 14. Nov. 1861.

') Würzburger Bischofskonferenz von 1848.



— 336 —

Döllinger an Michelis.
(29. März 1862.)

Geehrtester Herr und Freund!
In betreff des Bildes Ihres Bruders1), das er auf die

Londoner Ausstellung geschickt hat, habe ich an Sir John Acton
geschrieben (nicht Lord). Ich zweifle nicht, dass er etwas tun
wird, auf dasselbe aufmerksam zu machen.

Ich glaube, ich habe Ihnen noch nicht einmal gedankt für
Ihren freundlichen Artikel über mein letztes Buch2) im
„Westfälischen Merkur" ; ich freute mich damals sehr, dass ich so

ganz verstanden und mein Sinn so richtig aufgefasst wurde.
Nehmen Sie also nachträglich noch den Ausdruck meiner
Dankbarkeit hin.

Ich hoffe, dass man in Münster bei Besetzung des durch
Clemens' Tod erledigten Lehrstuhles an Sie denken wird8).
Die Entscheidung wird freilich zuletzt in Brüggemanns4) Hand
liegen. Sie werden ihm doch ein Exemplar Ihrer Schrift über
Kleutgen geschickt haben? Wenn nicht, so tun Sie es noch.

In der Angelegenheit der Theologenversammlung habe ich
noch immer nichts getan. Die Scheu hielt mich hauptsächlich
zurück, dass man meinem Schritte irgend eine persönliche
Tendenz, den Zweck einer Agitation z. B., unterschieben wTerde.

Ich habe Ursache zu glauben, dass ich jetzt schon für die
echten Romanenses, die über meine Offenheit bezüglich der
kirchenstaatlichen Zustände erbittert sind, ein Gegenstand des

Argwohns bin. Möchte doch ein anderer sich voranstellen und

Ort und Zeit der Zusammenkunft bezeichnen ; ich würde mich

gerne einfinden und mitraten und taten. Sollte nicht einer zu
finden sein, der es noch mit keiner Richtung oder Partei
verdorben hätte? Wie ich höre, sind auch in Münsterer Blättern
sehr bittere Äusserungen über mich gefallen. Da muss ich
doch besorgen, dass eine gute, reine Sache schon dadurch, dass

gerade ich sie in die Hand nehme, geschädigt werden würde-
Überlegen Sie doch mit ein paar Gleichgesinnten, was am
besten zu tun sei.

l) Alexander Michelis, Landschaftsmaler, geb. 25. Dez. 1823 zu Münster,
gest. 23. Jan. 1868 zu Weimar als Professor an der dortigen Akademie.

3) Kirche und Kirchen etc.
3) Diese Hoffnung verwirklichte sich nicht.
4) Brüggemann, Joh. Heinr. Theod., 1796—1866; seit 1839 im

Kultusministerium zu Berlin.



— 337 — •

Von der katholischen Septemberversammlung ist für
literarisch-wissenschaftliche Zwecke nichts zu erwarten. Das haben
wir ja wieder das letztemal gesehen.

Gott erhalte Sie! Mit herzlicher Freundschaft Ihr
ergebenster Döllinger.

Michelis an Döllinger.
(22. Aug. 1862.)

Das Schreiben bezieht sich auf das Buch: „Kirche und
Kirchen" etc. Über die Äusserung des Papstes s. Doli. Biogr.
III, S. 259; ausserdem ib. S. 267. — An zweiter Stelle wird
der Plan einer Gelehrtenversammlung erwähnt, für dessen
Verwirklichung* M. bei dem Wiener Nuntius de Luca eifrig tätig
war1). — Nachdem wegen eines Konfliktes mit dem Bischöfe
Michelis die Direktion des Collegium Borromseum zu Münster
niedergelegt, übernahm er die Pfarrei Albachten bei Münster.
Seine Versuche, eine Professur zu erlangen, hatten erst 1864

Erfolg durch seine Ernennung zum Professor der Philosophie
am Lyceum Hosianum zu Braunsberg i. Ostpr.

Eine Antwort Döllingers auf das folgende Schreiben findet
sich nicht vor.

Hochverehrter Herr Professor, hochwürdiger
Herr Stiftspropst!

Die Zeitungen bringen die Mitteilung, dass der Heilige Vater
sich im Sinne ihrer Reformvorschläge ausgesprochen hat. Bei
dem ungeheueren Interesse, womit ich die Sache verfolge, wage
ich die Bitte, mir näheres und so viel als Sie zur Benützung
für gut finden, mitzuteilen; — daran knüpfe ich die weitere
Bitte, dass Sie, falls die Sache sich so verhält, dann doch ernstlich

die Initiative für die wissenschaftliche Vereinigung
ergreifen mögen ; dann ist der Augenblick da, wo das Eisen muss
geschmiedet werden. Das Programm des Nuntius de Luca
werden Sie ohne Zweifel kennen, ich habe ihm bestimmte
Vorschläge gemacht, bis jetzt aber noch keine Antwort bekommen.
Machen Hesse sich nach meiner Ansicht etwas daraus. — Nun
erlaube ich mir noch, von meinen Angelegenheiten hinzuzufügen,

dass die Aussichten für Münster bis dahin sehr schlecht
sind. Die Philisterei dort sucht nach einem passenden Ein-

*) de Luca wollte aber etwas anderes, s. Doli. Biogr. III, 301 f. (aus
de Lucas Briefen an Mich.).

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1912. 22



— 338 —

schiebsei und entschiedene Unterstützung habe ich weder vom
Ministerium, noch glaube ich vom Bischöfe (damit kann ich
mich vielleicht irren) zu erwarten. Könnten Sie vielleicht
irgend einen Stoss geben, so möchte das immerhin noch gut
sein. Dass es mir hier recht schwer wird, weiss Gott. Doch
wir Preussen werden weiss Gott nicht lange mehr der Welt
zum Ärgernis sein.

Mit aufrichtiger Hochachtung Ihr ergeb. Diener
Dr. Fr. Michelis.

Albachten, 22. August 1862.

Michelis an Döllinger.
(22. Juli 1863.)

Der Titel der eingangs erwähnten Schrift lautet vollständig:
„Plato mordens. Ein motiviertes Gutachten über den
gegenwärtigen Stand der Wissenschaft." Sie ist, wie die
„Bemerkungen" etc. gegen die Neuscholastik gerichtet. — Die
weiteren Ausführungen betreffen die projektierte Versammlung.

Hochwürdiger, hochzuverehrender Herr Stiftspropst!

Indem ich Ihnen den Plato mordens mit der Bitte
übersende, etwas für mich auf Grund dieser Schrift, wenn Sie
dieselbe danach angetan finden, zu tun, kann ich nicht umhin,
meine aufkeimende Ungeduld darüber ganz leise laut werden
zu lassen, dass ich das verabredete EinladungsschreibenJ) noch

immer nicht bekommen habe. Verzeihen Sie es mir, wenn ich
damit vielleicht zu viel tue. Ich habe so festes Vertrauen zu
dieser Versammlung (die sicher die doppelte Aufgabe erfüllen
kann: 1. die Vertretung des katholischen Deutschland aus der
Hand der Schwätzer in die Hand der Männer zu bringen, und
2. dem Begriff der Autorität im katholischen Bewusstsein wieder
seine rechte Geltung und Stellung zu geben), dass ich hier in
meiner Einsamkeit die Stunden zähle bis dahin, dass wenigstens

die gesicherte Grundlage der Sache gewonnen ist. Wegen
des Erfolges kann ich keine Bedenken aufkommen lassen. Mit

') M. war auf Einladung de Lucas im Juni zu einer Konferenz nach

Wien gereist und kam auf dem Rückweg nach München, wo die Einladung-
verabredet wurde. Doli. Biogr. III. 302.



— 339 —

dem Bischöfe1) von Paderborn habe ich noch nicht sprechen
können, weil er nicht zu Hause war; unser Bischof2) wird die
Sache auf jede Weise befördern. Von den Tübingern oder
(und) Freiburgern muss jedenfalls einer mitunterschreiben, wenn
nicht Kuhn, dann Hefele oder (und) Alzog. —

Mit den Mainzer Herren, hoffe ich, auf Grund meines Plato
mordens, wenn ich nur nicht von allen verlassen w*erde, bis
dahin schon fertig zu werden.

Mit aufrichtiger Hochachtung ergebener Diener
Dr. Fr. Michelis.

Albachten, 22. Juli 1863.

Döllinger an Michelis.
(2. Aug. 1863.)

Geehrtester Freund!
Hier erhalten Sie ein Exemplar des Einladungsschreibens3).

Mehrere sollen folgen, sobald noch ein paar Unterschriften
erlangt sind. Ich habe mich an Alzog in Freiburg deshalb
gewendet, aber noch keine Antwort. Nach Tübingen kann ich
mich nicht wenden, da ich dort schon einmal in ganz
entschiedener Form zurückgewiesen worden bin. Ich wollte mich
an Dieringer4) in Bonn wenden; man hat mir aber aufs be-

') Konrad Martin.
2) Müller. Nach einer Äusserung Döllingers, der mit Bischof Müller

zusammen auf dem Frankfurter Parlament war, aus dem J. 1866 « vielleicht
der einsichtigste von allen » (deutschen Bischöfen), Doli. Biogr. III, 414.

3) Die Verzögerung hatte folgenden Grund. Döllinger war noch immer
zaghaft. Als Michelis aus Wien nach München gekommen, mussten erst
Haneberg und Deutinger ihn zu einer Besprechung drängen, wie Prof.
Cornelius am 12. Okt. 1863 an Geheimrat Brüggemann schreibt. Aber auch
die Einladung sei nicht von Döllinger, sondern von den Freunden; nur
einige Sätze seien aus Döllingers Programm aufgenommen. «Was so
zustande kam, ist nach Form und Inhalt mangelhaft und entspricht weder
dem früheren Plane Döllingers, noch deckt es sich mit seinen gegenwärtigen
Gedanken. » Ein weiterer Grund war die Schwierigkeit, noch einige andere
Unterschriften zu erlangen. Alzog verspätete wenigstens seine Unterschrift,
so dass sie erst bei der zweiten Veröffentlichung der Einladung am 12. Aug.
erscheint. In Wien sollte Seb. Brunner die Unterschrift Dr. Häusle's
beibringen. Er schrieb aber erst am 8. August: Dr. Häusle sei abwesend,
und Kanonikus Dr. Scheiner wolle nicht unterschreiben, wahrscheinlich,
um sich seine Berufung ins Ministerium nicht zu verderben.

4) Über Dieringer vgl. diese Ztschr. 1912, 2. Heft, S. 236.



— 340 —

stimmteste abgeraten wegen der sehr missliebigen Stellung, die

er als caudatarius des Kardinals]) in der Kölner Diözese
einnehme. In Breslau weiss ich auch niemanden, dessen

Unterzeichnung ohne alles Bedenken wäre. So müssen wir's
bei vier Unterschriften des Südens bewenden lassen. Glauben
Sie, dass es ratsam sei, etwa noch besonders an den Bischof
von Münster oder den von Paderborn zu schreiben?2)

Ihr Plato mordens enthält, soviel habe ich bei vorerst nur
flüchtiger Ansicht gesehen, eine Menge sehr guter, oft tiefer
und scharfsinniger Gedanken. Aber der sorglose Vater setzt
diese Kinder seines Geistes in die Welt und lässt sie kriechen
oder laufen und ihr Fortkommen suchen, ohne sich w'eiter um
Pflege und Erziehung derselben zu kümmern.

In Verwunderung gesetzt hat mich Ihre unbedingte Akzep-
tation des päpstlichen Schreibens in der Frohschammerschen
Sache3). Haben Sie es wirklich aufmerksam gelesen? Sind
Sie wirklich mit allem darin einverstanden? z. B. auch dass

die natura Dei (also auch die Trinität) zu den Dingen gehöre,
welche der Menschengeist aus sich selbst ohne Offenbarung
.zu erkennen vermag?

Ich hoffe, Sie wirken gehörig für unsere Versammlung.
Gott gebe, dass die Sache gelinge.

Freundschaftlichst der Ihrige
Döllinger.

Michelis an Döllinger.
(6. Aug. 1863.)

Hochwürdiger, hochgeehrter Herr Stiftspropst!
Ihr Programm hat in Münster beim Bischöfe und bei den

Professoren eine überaus günstige Aufnahme gefunden. Es wird
sich sofort ein Komitee bilden; ich habe für diesen Zweck
einen Abdruck des Progamms zur Verteilung besorgt, worin
ich die Philologie zugesetzt habe, hoffentlich mit Ihrer
Genehmigung. Dann schien es durchaus gut, dass sofort auch

von Münster einige Namen genannt seien und sind dafür Ber-

') Geissei.
2) In der Abschrift befindet sich die Anmerkung : «An Martin schrieb

er von Tölz aus, auch an den Limburger ».

s) Frohschammer, Jakob, 1821—1893, zuerst Professor in der theolog.,
dann in der philos. Fakultät zu München.



— 341 —

läge1) (als Vertreter der Akademie) und Direktor Schulz (ein
durchaus renommierter Philolog und Schulmann und
wahrscheinlicher Nachfolger Brüggemanns zu Berlin) in Aussicht
genommen, zunächst für den für das münstersche Komitee
gemachten Abdruck des Programms; ob Sie sie für das
allgemeine genehmigen wollen, steht bei Ihnen. Mir scheint aber
hieraus sich der einfachste Gang für die Belebung der Sache
zu ergeben. Das Programm zunächst nur mit den beiden
Unterschriften*), die genug vertreten, wird möglichst rasch an alle
Mittelpunkte katholischer Wissenschaft befördert, um auf Grund
desselben Lokalkomitees zu bilden. Preussen, ausser Bonn,
will ich in dieser Weise übernehmen; nach Bonn wirken Sie

doch, wie mir scheint, durch Cornelius3), der wird schon die
Anknüpfungspunkte wissen. Vor allem vergessen Sie doch
nicht, dem Nuntius de Luca das Programm zukommen zu lassen,
sowie dem Pater Schrader4); die Jesuiten müssen notwendig
hinein. Ich muss ferner noch mitteilen, dass ich, als ich das

Programm zu unserem Bischöfe brachte, dort mit dem gerade
zum Besuche anwesenden Bischof Laurent von Luxemburg5)
zusammentraf, in dem ich einen Beförderer der Sache zu finden
hoffte, statt dessen aber einen heftigen Strauss für Sie oder
besser gegen Sie, als das Haupt der gefährlichen München er,
zu bestehen hatte, der mir so recht gezeigt hat, wie notwendig
und gut unsere Sache ist. — Nun erlauben Sie noch ein Wort
über meine Sache. Was soll das heissen, dass der Vater seine
Kinder so schutzlos in die Welt setzt? Meinen Sie damit die

mangelhaften literarischen Veranstaltungen, Anzeigen etc.?
Nun, verehrter Herr Stiftspropst, erlauben Sie mir zu sagen,

') Berlage, Anton, 1805—1881, 1832 Priester, 1835 ausserord., 1836 ord.
Professor der Moral und Dogmatik zu Münster.

2) Nämlich denen von Döllinger und Haneberg.
3) Professor der Geschichte in München, früher in Bonn.
4) Schrader, Klemens, 1820—1875, Jesuit und Germaniker, war

Mitglied der vorbereitenden theol. - dogm. Kommission für das Vatik. Konzil.
5) Es musste heissen : abgesetzten Bischof (resp. apost. Vikar) L. von

Luxemberg. Er wurde wegen fortwährender Stänkereien abberufen, und
an seiner Stelle war am 11. März 1863 Nicol. Adames zum Bischof von
Halicarnassus i. p. i. u. apost. Vik. von Lux. präkonisiert worden. Der als

verschrobener Kopf allgemein bekannte Laurent hatte schon über die
Odeonsvorträge geschrieben : « Sie sind ein Schuftenstreich, eine Chamstat,
ein Judaskuss, und mögen ihn auf seinem Sterbebette noch gereuen.»
Deutscher Merkur 1889, Nr. 16, Doli. Biogr. III, 24 b.



— 342 —

dass ich so gestellt bin, dass ich selbst in einer solchen Sache

jeden Heller berechnen muss, da vorläufig alles auf meine
Kosten geht, und ich, wenn keiner auch diesmal wieder irgendwie

für mich das Wort nimmt, es erleben kann, dass ich abermals

auf meinen Kosten sitzen bleibe, so guten Anschein der
Verkauf des Plato mordens auch hier wenigstens genommen
hat. Ich erlaube mir das zu sagen, um es Ihnen recht nahe
zu legen, ein wie recht christliches Werk Sie damit täten,
wenn Sie irgendwie auch einmal etwa bei dieser Gelegenheit
öffentlich für mich das Wort nähmen. Ich glaube, es würde
vieles in mir anders und besser werden, wenn ich einmal in
einer irgendwie gesicherten Lebensstellung meinem Berufe
angemessen mich befände. — Doch genug davon oder vielleicht
schon zu viel. Deus providebit. Möge nur die Angelegenheit
der Versammlung im Herbste gedeihen.

Mit aufrichtigster Hochachtung ergebener Diener
Dr. Michelis.

Albachten, 6. Aug. 1863.

Michelis an Döllinger.
(10. September 1863.)

Was den Bischof von Paderbornl) angeht, so weiss ich mit
Sicherheit, dass derselbe auf das Schreiben Alzogs ausserordentlich

günstig für die Versammlung gestimmt ist, und ich
glaube, dass ein deshalb an ihn gerichtetes Schreiben wohl
den Erfolg haben könnte, ihn zur persönlichen Teilnahme zu

bewegen. Nach meiner Ansicht wäre dieser Versuch immerhin
zu machen. Bei einem andern wohl nicht. Dem Bischöfe von
Mainz"), wo nicht überhaupt allen Bischöfen, möchte das

Einladungsprogramm zugesandt werden. Ich hoffe überhaupt das

beste für und dann auch von der Versammlung. Eine Erklärung

über die Stellung der Wissenschaft in der katholischen
Kirche, welche die Autorität mit der Freiheit im Prinzipe
verbindet und die Vermittlung scheinbarer Widersprüche auf
historischem Wege erstrebt, scheint mir jedenfalls das nächste Haupt-

') Konrad Martin. Er war schliesslich der einzige Bischof, der seinen

Theologen den Besuch der Versammlung verboten hat. Vergi. Doli. Biogr.
III, 307.

2) Wilhelm Emanuel von Ketteier, 1811—1877, seit 1850 Bischof von
Mainz.



— 343 —

werk der Versammlung zu sein. Darüber habe ich allerdings
meine Gedanken und bin gerne bereit, sie so gut es geht, zu
Papier zu bringen, um sie zur Beurteilung vorzulegen1). An
weiterem Stoff für die Tätigkeit der Versammlung wird es

gewiss nicht fehlen. Ich denke, die wissenschaftliche Versammlung

soll so etwas von einem Gegenstück der Fürstenversammlung2;

werden; es wird etwas daraus, wenn auch die Katholiken

xaT èÇoyf]v die Stellung des H. v. Bismarck zu derselben
zu vertreten gesonnen sein sollten. — Ich meinesteils werde
jedenfalls hinkommen, wenn's mir nicht absolut unmöglich
gemacht wird. Bis dahin Gott befohlen.

Mit aufrichtiger Hochachtung Euer Hochwürden erg. Diener
Dr. Fr. Michelis.

Laer bei Meschede, 10. September 1863.

Endlich kam nach vieler Mühe und Not und nach
Überwindung des seit dem 11. September erhobenen Widerspruchs
des Münchener Nuntius die Versammlung zustande. Sie fand
vom 30. September bis 1. Oktober 1863 in München statt. Gleich
die Eröffnungsrede Döllingers über die „Vergangenheit und
Gegenwart der katholischen Theologie" erregte den Widerspruch

der Neuscholastiker, die sich sogar zur Verdächtigung
der Orthodoxie des Redners hinreissen Hessen. Zwar gaben
sie noch während der Versammlung eine Erklärung ab,
wodurch ihr Angriff seine Spitze verlor, und die Zusammenkunft
schloss scheinbar ganz friedlich. Aber der offenbar gewordene
Bruch zwischen den Vertretern der Wissenschaft und den
Anhängern der Neuscholastik wurde nicht mehr beseitigt, ver-
grösserte sich vielmehr noch, als der Münchener Nuntius auf
Betreiben seines Sekretärs, des Jesuiten Jeckel, ein ungnädiges
päpstliches Breve erwirkte, in welchem etwaige weitere
Gelehrtenversammlungen unter strenge Aufsicht des Bischofs, in
dessen Diözese die Versammlung gehalten werden sollte, ge-

') Geschah auch in der II. und III. Sitzung, wurden aber auf zwei
Thesen reduziert, worüber eine freiwillig zusammengetretene Kommission
beriet. Doli. Biogr. III, 328.

2) Am 16. Juni 1860 versammelten sich zu Baden-Baden um den
Prinzregenten Wilhelm von Preussen eine grosse Anzahl deutscher Fürsten,
darunter sämtliche Könige. Hier gab Napoleon die nachdrücklichsten
Versicherungen seiner friedlichen Gesinnung.



— 344 —

stellt und so Zusammenkünfte wie die Münchener unmöglich
gemacht wurden. — Erst später wurde die Sache durch den
Görresverein wieder aufgegriffen, der allerdings für Rom die
dort erwünschte Garantie bietet: er ist ein ultramontaner
Verein, der die Ultramontanisierung* der Wissenschaft zum
Zwreck hat. — Michelis veröffentlichte damals: „Kirche oder
Partei? Ein offenes und freies Wort an den deutschen
Episkopat" und sein „Parergon" etc. Über beide Schriften wird in
der später in dieser Zeitschrift erscheinenden Bibliographie zu
handeln sein. Im Anhange der an erster Stelle genannten
Broschüre gibt er eine kurze Geschichte der Gelehrtenversammlung.

Auch im „Deutschen Merkur" 1879, 352; 1883, 343,

spricht er darüber. Man beachte ferner die interessanten
Mitteilungen des Prof. Friedrich in der Konzilsgeschichte I, 284 ff.,
ausführlich Doli. Biogr. III, 304—352.

(Schluss folgt.)


	Briefwechsel zwischen Friedrich Michelis und Ignaz von Döllinger

