
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)

Heft: 3

Artikel: Ein neues römischkatholisches Bibelwerk

Autor: E.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403811

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403811
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


308

Ein neues
römisehkatholisehes Bibelwerk.

Tillmann, Dr. Fritz: Die heilige Schrift des Neuen Testaments übersetzt und
erklärt unter Mitwirkung mehrerer katholischer Exegeten, I. Bd., 1. Lieferung,

96 S., u. II. Bd., Bogen 1—5 (so viel im Buchhandel bis 15. Mai 1912

erschienen). Berlin, Hermann Walther, Verlagsbuchhandlung, 1912,

Lexikon-Format, Preis nach dem Prospekt der 1. Lieferung M 24,

Subskriptionspreis M 18.

Nach dem Prospekt der 1. Lieferung sollte das ganze Werk
2 Bände umfassen ; die 2. Lieferung bringt jedoch die Ankündigung,

dass es in 3 Bänden vollständig sein werde. Das 1. Heft
erschien im Februar 1912 und enthielt die Mitteilung, dass die

¦einzelnen Lieferungen in regelmässigen Abständen von 2 bezw.
1 Monat erscheinen werden ; die 2. Lieferung gelangte jedoch
erst Ende April in unsere Hände. Von einer kirchlichen Approbation

sagte der Umschlag des 1. Heftes nichts ; nur enthielt
dieses gleichsam als Vorrede ein Schreiben des Fürstbischofs

Kopp, der unterm 20. Oktober 1911 den Herausgeber zu der

^Absicht" beglückwünscht, im Verein mit Fachgenossen eine

neue Übersetzung und Erklärung* des Neuen Testaments
erscheinen zu lassen. Auf dem Umschlag des 2. Heftes hingegen
stehen die unterstrichenen Worte : „Mit fürstbischöflicher
Druckerlaubnis". Als 2. Lieferung* erwartete man eine Fortsetzung
des von Dr. Maier auf den letzten Seiten des 1. Heftes begonnenen
Kommentars zum Matthäusevangelium ; statt dessen erhalten wir
den Anfang eines Kommentars von Prof. Steinmann zur
Apostelgeschichte. Das wäre nicht möglich gewesen, wenn dieser
Kommentar nach der ursprünglichen Ankündigung für die letzten
Bogen des 1. Bandes reserviert worden wäre. Daher wurde nun
das ganze Werk in 3 Bände geteilt, damit man bei der Pagi-



— 309 —

nierung des Kommentars zur Apostelgeschichte wieder von vorne
anfangen konnte. Ein diesem 2. Heft beigegebener Zettel belehrt
uns, dass man „aufmehrfach geäusserte WünscheunsererAbonnenten"
von der ursprünglich beabsichtigten Reihenfolge der Lieferungen
abgegangen ist, und dass „die 2. Lieferung des 1. Bandes Mitte
Mai"- erscheinen wird. Mitte Mai also wird die natürliche Reihenfolge

abermals unterbrochen werden. Was das doch für
„Abonnenten" sein mögen, die ein so dringendes Verlangen nach einem
Stück der Apostelgeschichte gehabt haben, dass der Druck des
Kommentars zu den synoptischen Evangelien zurückgestellt
werden musste Wir sind der Meinung, die Entschuldigung* der
Herausgeber sei sehr passend auf rotes Papier gedruckt worden ;

denn ohne Zweifel ist Dr. Tillmann sanft errötet, als er seine
Entschuldigung niederschrieb.

Bleibt es bei dem im 2. Heft revidierten Prospekt, so werden
die 3 Bände folgende Arbeiten enthalten:

I. Band : 1. Geschichte des Neuen Testaments von Prof. Dr.
Sickenberger (Breslau), 2. Kommentar zu den drei synoptischen
Evangelien von P.-D. Dr. Maier (Strassburg), 3. Kommentar zum
Johannesevangelium von P.-D. Dr. Tillmann (Bonn).

IL Band: 1. Kommentar zur Apostelgeschichte und zu den
Briefen an die Thessalonicher und Galater von Prof. Dr. Steinmann

(Braunsberg), 2. Kommentar zu den Briefen an die Römer
und Korinther von Prof. Dr. Sickenberger, 3. Kommentar zu den
Gefangenschaftsbriefen von P.-D. Dr. Tillmann, 4. Kommentar
zu den Pastoralbriefen von Prof. Dr. Meinertz (Münster i. W.).

III. Band: 1. Kommentar zum Hebräerbrief von Prof. Dr.
Rohr (Strassburg), 2. Kommentar zum Jakobusbrief von Prof.
Dr. Meinertz, 3. Kommentar zum Judasbrief, den Petrus- und
Johannesbriefen von P.-D. Dr. Vrede (Münster i.W.), 4. Kommentar
zur Apokalypse von Prof. Dr. Rohr, 5. Register.

Zu bemerken ist noch, dass nach dem Prospekt der 2. Lieferung

jeder Band zirka 10 Mark, das ganze Werk zirka 30 Mark
kosten soll.

Im vorliegenden 1. Heft des 1. Bandes bietet zunächst Sickenberger

eine gedrängte Übersicht über die Geschichte des Neuen
Testaments (S. 1—28). Dann folgt eine allgemeine Einleitung
in die drei synoptischen Evangelien und eine spezielle Einleitung
iu das Matthäusevangelium von Maier (S. 29—82). Auf den
letzten Seiten (83—96) erhalten wir den Anfang* des Kommentars



— 310 —

zum Matthäusevangelium (1,1—2,6) von Maier. Diese 1. Lieferung
scheint nicht allen „Abonnenten" entsprochen zu haben. Schon
das, was Sickenberger in seiner kurzen Geschichte des Neuen
Testamentes sagt, dürfte vielen eine peinliche Überraschung
bereitet haben. Er bekennt sich zwar hinsichtlich der Bibelkritik

zum päpstlichen Syllabus vom 3. Juli 1907 (S. 27), macht
aber doch z. B. das Zugeständnis, dass schon im 2. Jahrhundert
„zwei Textformen" der gesammelten neutestamentlichen Schriften
existierten, eine morgenländische und eine abendländische. Er
anerkennt freilich, dass der von beiden Textformen
übereinstimmend bezeugte Text im wesentlichen als authentisch
anzusehen sei und daher „sieben Achtel" des ganzen Textes als

gesichert gelten können (S. 21 f.). Allein mit diesem Zugeständnis

an die Bibelkritik ist es nicht recht vereinbar, wenn S. 28

gesagt wird: „Als Gottes Wort wird von Katholiken die gesamte
Heilige Schrift anerkannt und deshalb all ihren Aussagen göttliche

Inspiration zugeschrieben". Wenn die Möglichkeit zugegeben
wird, dass ein Achtel des Textes vielleicht gar nicht von den

inspirierten Verfassern herrührt, so ist es gewagt, die Inspiration
für „alle Aussagen" der heutigen Bibel in Anspruch zu nehmen.

Zu ernsteren Bedenken wird in massgebenden
römischkatholischen Kreisen Maier mit seiner allgemeinen Einleitung*
in die drei älteren Evangelien Veranlassung gegeben haben,
zumal das Werk nicht bloss für Theologen, sondern überhaupt
für gebildete Katholiken bestimmt ist und auch von solchen

gelesen werden soll, die weder des Griechischen noch des

Lateinischen mächtig* sind. Maier scheint ein Mann zu sein, der

noch ein wenig unter Schells Inspiration steht. Auf Schell ist es

ohne Zwreifel zurückzuführen, wenn z. B. S. 82 das erste Evangelium
in Anführungszeichen — aber ohne Angabe der Quelle — als

„das Evangelium der sittlichen Tatkraft und Gerechtigkeit"
bezeichnet wird. So redet der noch nicht vergessene Führer
der „Reformkatholiken" in seinem „Christus". Daher ist man

begierig zu erfahren, ob Maier vielleicht auch sonst eine gewisse

geistige Verwandtschaft mit Schell verrate.
Gelegenheit dazu bot ihm die Abhandlung über das synoptische

Problem. Maier kennt und zitiert das Dekret der
päpstlichen Bibelkommission vom 19. Juni 1911 (S. 49. Vgl. „Dekret
der päpstlichen Bibelkommission", Internat. Kirchl. Ztschr., 1912,

I. Heft, S. 10 ff.), und er verhehlt sich nicht, dass sich diese



— 311 —

Entscheidung „nur schwer mit allen Folgerungen aus der
Zweiquellentheorie in Einklang bringen" lässt. Mit dieser Theorie aber
erklärt sich Maier im wesentlichen das merkwürdige
Verwandtschaftsverhältnis, das zwischen den drei altern Evangelien
vorhanden ist. Er bekennt sich damit zu der Anschauung, die auch
die „Modernisten" in ihrem „Programm" vertreten haben (vgl.
„Das bibelkritische Programm der Modernisten", Internat. Theolog.
Ztschr., Jahrg. 1909, 65. Heft, S. 12 ff.). Es werden folgende
Gedanken entwickelt: Als das älteste Evangelium ist das des
Markus anzusehen ; es gehört zu den vielen Schriften, die schon
Lukas kannte, als er an die Abfassung seines grossen Geschichtswerkes

ging (Luk. 1,1—4). Wie Lukas, so hat auch Matthäus
fast den ganzen Stoff, der in der Markusschrift dargestellt ist,
in sein Evangelium aufgenommen. Diese beiden, Matthäus und
Lukas, schüessen sich sogar in der Anordnung des Stoffes an
Markus an. Lukas ändert die Disposition kaum fünfmal, Matthäus
kaum viermal; mag* letzterer auch zehnmal mit eigenen
Einschaltungen die bei Markus vorliegende Aufeinanderfolge der
Dinge unterbrechen, so kehrt er doch zehnmal wieder zu dieser
Anordnung zurück; auch kommen die Einschaltungen in der
Regel gerade da vor, wo der Markustext eine solche als wünschenswert

erscheinen lässt. Zu diesen „entscheidenden"- Gründen, das

Markusevangelium für das erste zu halten, kommt hinzu, dass sich
die Markusschrift auch nach ihrer sprachlichen Form als die

ursprüngliche erweist : bei Matthäus und besonders bei Lukas ist
„der vielfach schwerfällige, überladene, stilistisch einförmige und
oft ziemlich dunkle Markusstil geglättet, verbessert, aufgehellt".

Man wird zugeben müssen, dass das sehr gewichtige Gründe
sind, das Markusevangelium für das älteste zu halten und als
eine Quelle für das Matthäus- und Lukasevangelium anzusehen.
Leider aber ist Maier auf einen sehr wichtigen Umstand, der
freilich nur unter Berücksichtigung des authentischengriechischen
Textes recht gewürdigt werden kann, gar nicht eingegangen.
Wie erklärt es sich, dass in den allen drei synoptischen Evangelien
gemeinsamen Stücken die für Matthäus und Lukas charakteristischen

Wendungen und Ausdrücke bei Markus ineinander
verschmolzen sind, so dass bisweilen gerade durch diese
Verschmelzung eine überladene Ausdrucksweise entsteht, die durch
den Inhalt keineswegs motiviert ist Es genügt z. B. vollkommen,
wenn bei Matthäus 8,16 die Tageszeit angegeben wird mit:



— 312 —

„Als es Abend geworden war", oder wenn bei Lukas 4, 40 gesagt
wird: „Als die Sonne unterging". Wie kam Markus 1,32 dazu,
beide Bemerkungen miteinander zu verbinden und zu sagen;
„Da es Abend geworden war, als die Sonne unterging?"
Erklärt sich das aus der unbeholfenen Gesprächigkeit des
Verfassers? Oder ist anzunehmen, es seien ihm unwillkürlich die
bei Matthäus und Lukas getrennten Texte in die Feder geflossen?
Diese letztere Annahme halten wir immer noch für wahrscheinlicher

als die Vermutung, Matthäus und Lukas hätten sich in
die Wendungen ihres wortreichen Vorgängers geteilt, zumal die

gleiche Verschmelzung der Texte bei Markus häufig zu
beobachten ist, wenn er mit Matthäus und Lukas parallel geht.

Wenn aber Markus der erste Evangelist ist und seine

Aufzeichnungen sozusagen ganz an die beiden andern Synoptiker
abgegeben hat, — von 766 Markusversen sollen 736 von Matthäus,
590 von Lukas reproduziert worden sein — so ensteht die Frage,
woher denn Matthäus und Lukas ihr Sondergut genommen haben.
Wer ein Neues Testament in die Hand nimmt, erkennt ja sogleich
an der Zahl der Druckseiten, dass das erste und das dritte Evangelium

annähernd doppelt so umfangreich sind wie das
Markusevangelium. Auch ist zu bemerken, „dass der Löwenanteil am

beiderseitigen Zuwachs zum Markusstoff" sich hauptsächlich aus

Redematerial zusammensetzt. Aber Matthäus und Lukas
behandeln dieses Material so selbständig, dass anzunehmen ist, es

sei ihnen wohl die gleiche Quelle zugänglich gewesen, aber
jeder habe völlig unabhängig von dem andern aus der Quelle
geschöpft. Welches ist nun diese Quelle Maier ist der Meinung,
dass als solche namentlich die aramäische Matthäusschrift
anzusehen sei, die neben dem Markusevangelium zu den „vielen"
vorlukanischen Evangelienerzählungen gehört, aber „allerdings
nur in ihrer griechischen Bearbeitung" dem Untergang entronnen
ist (S. 31). Auf eine griechische Bearbeitung der gemeinschaftlichen

Quelle stützen sich schon Matthäus und Lukas (S. 47).

Doch sei nicht zu leugnen, dass diese beiden Evangelisten noch

„eine beträchtliche Masse von Stoff" aufgenommen hätten, die

sich weder aus Markus noch aus der gemeinschaftlichen Quelle
(von den Exegeten mit Q bezeichnet) herleiten lasse. Dieser
Überschuss werde wohl aus andern schriftlichen oder
mündlichen Traditionen, zumeist wohl aus dem reichen Quell der
mündlichen Überlieferung stammen (S. 48).



— 313 —

Die zweite Quelle, die von Matthäus und Lukas aufbewahrte
Lehrüberlieferung, wird von Maier unter Zustimmung zur
modernsten Bibelkritik auch als „Geschichtsquelle" (S. 64) sehr
hoch gewertet. Wernle, Harnack, Joh. Weiss, Jülicher werden
(S. 66) als Zeugen angerufen. Die Echtheit dieser
Spruchsammlung ist „über jeden Zweifel erhaben". Sie hat auch im
griechischen Gewand das aramäische Kolorit so treu bewahrt,
dass man „fast von einer sklavisch-treuen Nachbildung reden
könnte" (S. 65).

Mit dieser Auseinandersetzung stimmt es nun nicht ganz
überein, wenn Maier (S. 75) sagt: „Auf die bestimmt gestellte
Frage : Ist der kanonische (heute noch vorhandene griechische)
Matthäus dieÜbersetzung und nurdie Übersetzung des aramäischen
Matthäus, den die (schon in der ersten Hälfte des 2. Jahrhunderts
bezeugte) Überlieferung meint? kann auf Grund des zwitterhaften

sprachlichen Befunds weder mit einem entschiedenen
Nein noch mit einem zuversichtlichen Ja geantwortet werden".
Der „zwitterhafte sprachliche Befund" besteht darin, dass das

Matthäusevangelium „mit seinen spärlichen Hebraismen und
seinem flüssigen, originellen, oft charakteristisch griechischen
Stil und Ausdruck" als griechisches Original erscheint, dann
aber doch wieder stellenweise „unverwischbare Spuren des
Übersetzungsgriechisch an sich trägt11. Wenn sich, wie Maier
doch annimmt, das Matthäusevangelium auf das in einem ziemlich

schlechten Griechisch geschriebene Markusevangelium
stützt, so steht fest, dass das kanonische Matthäusevangelium
nicht eine einfache Übersetzung einer aramäischen Urschrift
ist. Der Verfasser sollte also auf die „bestimmt gestellte Frage"
mit einem ebenso bestimmten Nein antworten.

Überhaupt vertritt er unstreitig andere Anschauungen als
die päpstliche Bibelkommission: Das Matthäusevangelium ist
ihm nicht das erste; es hat seiner Ansicht nach tatsächlich
eine aramäische Spruchsammlung zur Voraussetzung; es ist
nicht eine einfache Übersetzung dieser aramäischen Urschrift ;

in welchem Verhältnis das heutige Matthäusevangelium zur
aramäischen Grundschrift steht, kann nicht mehr ausgemacht
werden; ob der Name des Apostels Matthäus nur für die
aramäische Grundschrift gilt oder auch für die heute noch
vorhandene griechische Bearbeitung, muss wohl dahingestellt bleiben,
obwohl Maier glaubt, die Beschaffenheit des Evangeliums be-



— 314 —

finde sich mit der Überlieferung, dass der Zöllnerapostel „hinter
dem jetzigen Evangelium"- stehe, in schönem Einklang (S 76).

Vielleicht ist es aus solchen Konzessionen an die moderne
Bibelforschung zu erklären, wenn der Verfasser schon in der
Einleitung mit grossem Nachdruck das „Katholische" betont
und geradezu meint: „Matthäus ist das spezifisch katholische

Evangelium" (S. 82, von Maier unterstrichen). Mit solchen
Urteilen gibt der Verfasser den protestantischen Kollegen das

Recht, ein anderes Evangelium ganz besonders für sich in
Anspruch zu nehmen und etwa zu sagen : Lukas ist das spezifisch
protestantische Evangelium Damit könnte der römischkatholischen

Dogmatik die klassische Stelle verloren gehen, mit der
das vatikanische Konzil die Lehre von der päpstlichen
Unfehlbarkeit als eine von Gott geoffenbarte Glaubenswahrheit
hingestellt hat (Lukas 22, 32). Das wäre ein bedenklicher Verlust,
der mit der Rettung der Stelle Matthäus 16, 18. 19 nicht
aufgewogen würde. Überhaupt ist schwer einzusehen, warum ein

anderes Evangelium nicht auch „spezifisch katholisch" sein soll.

Wie kläglich stände es mit den römischen Dogmen über die

Ohrenbeichte und dem Jurisdiktionsprimat, wenn man das

Johannesevangelium mit den Herrenworten: „Welchen ihr die

Sünden erlasset" etc. und „Weide meine Schafe" nicht hätte!
Ist vielleicht die unglückliche, aber in Sperrschrift der besondern
Aufmerksamkeit empfohlene Phrase dazu bestimmt, nach einer
gewissen Seite hin versöhnend zu wirken? Das merkwürdige
Verlangen der „Abonnenten", jetzt zunächst ein Stück des

Kommentars zur Apostelgeschichte zu bekommen, erweckt den

Verdacht, die 1. Lieferung sei nicht mit ungeteiltem Beifall
aufgenommen worden.

In der 2. Lieferung — dem 1. Heft des 2. Bandes nach dem
revidierten Prospekt — beginnt Prof. Steinmann (Braunsberg) seinen

Kommentar zur Apostelgeschichte, den er (S. 1—14) mit kurzer
Vorbemerkung einleitet. Nachdem Harnack Entstehung und Text
der Apostelgeschichte in einer Weise untersucht und erörtert
hat, wie vor ihm kein Gelehrter, ist es nicht leicht, zu neuen
Resultaten zu gelangen. Es ist fast selbstverständlich, dass
Steinmann der Annahme, das Werk sei in der ersten Hälfte der 60 er
Jahre geschrieben werden, zustimmt. Mit Recht macht er u. a.

für dieses Datum auch geltend, dass die Juden in der
Apostelgeschichte noch keineswegs das durch eine ungeheure Kata-



— 315 —

Strophe der nationalen Hoffnung beraubte Volk seien. „Die
Darstellung spielt augenscheinlich in einer Epoche, wo die
Explosion des palästinischen Pulverfasses noch nicht erfolgt
ist" (S. 11). Das „Pulverfass" spielte allerdings um das Jahr 70
noch keine Rolle, denn das Pulver war noch nicht erfunden;
aber die „spielende Darstellung" ist auch für Steinmanns eigenes
Werk charakteristisch. Namentlich gilt das von der Übersetzung.
Diese ist so modern, dass der Leser unwillkürlich den Eindruck
bekommt, der Verfasser „spiele" mit den Worten und gefalle
sich darin, von der bisher üblichen Form der Wiedergabe des

Griechischen auch da abzuweichen, wo das zu besserem
Verständnis nicht nötig wäre. So übersetzt Steinmann 1,12: „Die
Entfernung* ist gering, ein Sabbatweg" ; 2, 2 : „ als führe
die Windsbraut mit grosser Gewalt daher" ; 2, 6 : „ und es

entstand ein Durcheinander" ; 7, 54 : „Da sie das hörten, gerieten
sie in flammende Entrüstung" ; 8,1 : „Das war das Signal für
die schwere Verfolgung, die an jenem Tage über die Gemeinde
zu Jerusalem hereinbrach".

Nicht zulässig scheint uns eine freie Übersetzung namentlich
da zu sein, wo diese auch eine von der gewöhnlichen Auffassung
abweichende Exegese zur Voraussetzung hat, die nur unter
Berücksichtigung des griechischen Wortlauts gerechtfertigt
werden könnte. So kommt uns das „Durcheinander" 2, 6

bedenklich vor. Steinmann weiss uns freilich den Verlauf des

Pfingstwunders so genau zu schildern, wie wenn er selbst Augen-
und Ohrenzeuge gewesen wäre (S. 24). Namentlich kann er
sich ganz gut erklären, wie die Ungläubigen, die anwesend

waren, „den Eindruck eines unbeschreiblichen Tohuwabohus"
erhielten. Allein die Leute, die ausser Fassung geraten, werden
ja 2,13 von den Ungläubigen, die von Trunkenheit reden,
unterschieden, und Lukas wird 2, 6 doch nicht von dem Eindruck
reden wollen, den das Pfingstwunder auf die Spötter machte!
Überhaupt wäre in diesem Kapitel mancher Vers zu beanstanden.
So übersetzt Steinmann 2, 4 einfach: „So wurden alle mit dem

Heiligen Geiste erfüllt: sie begannen in fremden Zungen zu
reden, wie es der Geist ihnen verlieh"-. Er lässt also das dnocp-

&éyyeofrai, „Laute von sich geben", unberücksichtigt. Aber ist
nicht vielleicht gerade dieser unbestimmte Ausdruck doch auch
ein Beweis dafür, dass es sich am Pfingsttag in Jerusalem um
Kundgebungen handelt, die nach 1. Kor. 12 — 14 denen der



— 316 —

Glossolalie in Korinth analog sind? Steinmann gibt das nur
mit grosser Einschränkung zu und übersetzt z. B. 2, 8 : „Wie
kommt es, dass ein jeder einzelne von uns die Klänge seiner

Muttersprache vernimmt?"- Haben die Anwesenden auch die
„Klänge"- der vier Sprachstämme gehört, die durch die namhaft
gemachten Volksgenossen repräsentiert sind, so wäre allerdings,
wie Steinmann annimmt, an ein Sprachenwxmder, nicht an ein
iförwunder zu denken. Allein Lukas will doch gewiss nicht
sagen, dass sich ein Redender gleichzeitig in verschiedenen
Sprachen geäussert habe. Die Glossolalie in Korinth war nur
für verhältnismässig Wenige, die die besondere Gnadengabe der
Auslegung erhalten hatten, verständlich ; die vom hl. Geiste

angeregten Kundgebungen in Jerusalem hingegen waren für
alle Anwesenden verständlich, die ein glaubenswilliges Herz
hatten. Das scheint uns der einzige wesentliche Unterschied
zu sein.

Übrigens verdient Steinmann das Zeugnis, das er sich nicht
allzu ängstlich auf den Wortlaut des Erzählers versteift. Er
kann nicht leugnen, dass sich eben der hl. Schriftsteller selbst
einer gewissen Freiheit in der Wiedergabe des Tatsächlichen
bedient. So kann Petrus schon vor dem ersten Pfingstfest unmöglich
vor einer Versammlung in Jerusalem von seinen Volksgenossen
gesagt haben: „Sie nennen in ihrer Sprache jenes Feld Akel-
dama, das heisst Blutacker" ; denn auch Petrus redete diese

Sprache. Es ist daher ohne Zweifel richtig, wenn Steinmann
(S. 20) von einer „Einkleidung" redet, in der Lukas die Rede

des Apostels wiedergebe. Unnötig weit aber scheint er uns zu

gehen, wenn er die Differenzen zwischen den Berichten über
das Ende des Judas bei Matthäus und bei Lukas auf „verschiedene
Gerüchte11 zurückführt, die „ihren Niederschlag in den beiden
Berichten" gefunden haben sollen (S. 19). Steinmann gerät mit
dieser Ansicht in Konflikt mit der rechtsverbindlichen Erklärung
der päpstlichen Bibelkommission vom 13. Februar 1905, es sei

nicht zulässig anzunehmen, ein hl. Schriftsteller könne aus
fremden Quellen Mitteilungen geschöpft haben, für deren
Genauigkeit er sich selbst nicht Verantwortlich machen wolle.
Es wäre tatsächlich weniger anstössig, wenn Steinmann einfach
darauf aufmerksam gemacht hätte, dass die Erzählung, die

Lukas dem Apostel Petrus in den Mund legt, eine rhetorische,

von Abscheu diktierte Darstellung der betreffenden Vorgänge



— 317 —

sei, und dass die erwähnten Einzelheiten von den Umständen
verstanden werden können, unter denen der Leichnam des
Erhängten — vielleicht erst nach Tagen an einem abgelegenen
Ort ¦— gefunden worden ist. Die tragisch-ironische Bemerkung,
Judas habe mit dem Verräterlohn ein Grundstück gekauft,
braucht doch nicht buchstäblich genommen zu werden, sondern
soll wohl einfach heissen : der Blutacker ist der unehrenvolle
Gewinn, den der Verräter erzielt hat! War Judas der erste,
der auf dem — ganz gewiss nicht besonders schön gelegenen —
Blutacker begraben wurde, was doch sehr wahrscheinlich ist,
so hatte Petrus einen für jedermann verständlichen Grund, die
betreffende Stelle als Eigentum des Verräters zu bezeichnen.

Unbegreiflich ist uns, wie Steinmann das 2,42 erwähnte
„Brotbrechen" einfach von geselligen Mahlzeiten verstehen
kann, die mit der Feier der Eucharistie nichts zu tun haben
(S. 29 f.). Es liegt' doch auf der Hand, dass Lukas von den

religiösen Dingen reden will, durch die sich die Getauften als
eine für sich bestehende Genossenschaft darstellten und von
den Volksgenossen unterschieden. Ein religiöses Band der
Gemeinschaft war die „Lehre der Apostel", in der die Gläubigen
beharrten; da sie auch gemeinschaftlich „Gebete" verrichteten,
ist nicht daran zu zweifeln, dass sie zusammenkamen, um in
ihrer Weise Gottesdienst zu halten. Daher werden auch die
zwei Mittelglieder „Gemeinschaft" und „Brotbrechen", von dem
verstanden werden müssen, was bei den gottesdienstlichen
Zusammenkünften geschah. Die xoivavla (Gemeinschaft) ist auf
die Agapen zu beziehen, über die uns ja auch Paulus (1. Kor.
11, 17 ff.) unterrichtet. Und wenn „Brotbrechen" auch von
gewöhnlichen Mahlzeiten verstanden werden könnte, so braucht
Lukas 20, 7.11 den Ausdruck ganz gewiss von der „am ersten
Tag der Woche" gefeierten Eucharistie. Anders ist es auch
nicht gemeint, wenn es 2,46 heisst: „Zu Hause brachen sie
das Brot". In der „Halle Salomons", wo die Gemeinde sonst
sich versammelte (5,12), konnte natürlich weder eine Agape
noch eine eucharistische Feier veranstaltet werden, und für die
Tausende stand sonst kein hinreichend geräumiges Lokal zur
Verfügung*. Es blieb also nichts übrig, als dass man in den
Häusern das „Brotbrechen" vollzog. Wenn Steinmann dagegen
geltend macht, dass es 2, 46 erst nachträglich heisse : „Und
genossen ihre Nahrung in Frohsinn" (das „ihre" steht nicht da),



— 318 -
während doch die Eucharistie den Schluss der Agape bildete,
so ist das eine völlig* unzureichende Einwendung. Agape und
Eucharistie bildeten eben einen einheitlichen Akt und beide
bestanden in einem Geniessen. Der Erzähler konnte ganz gut erst
nachträglich von der Stimmung reden, in der die Gläubigen
„Speise" zu sich nahmen, ohne damit zu sagen, dass das
„Brotbrechen" den Anfang des ganzen Mahles bildete.

Überhaupt mussten wir vielen exegetischen Bemerkungen
unsere Zustimmung versagen. Aber wir wollen doch gern
anerkennen, dass das begonnene neue Bibeiwerk die Frucht
fleissiger Studien zu sein scheint und ein erfreuliches Zeichen
dafür ist, dass man an den römischkatholischen theologischen
Fakultäten nicht die Absicht hat, nun die Erläuterung der hl.
Schrift vertrauensvoll der päpstlichen Bibelkommission zu
überlassen. E. H.


	Ein neues römischkatholisches Bibelwerk

