Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)

Heft: 3

Artikel: Ein neues rémischkatholisches Bibelwerk
Autor: E.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403811

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403811
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 308 —

Ein neues
romischkatholisehes Bibelwerk.

Tillmann, Dr. Fritz: Die heilige Schrift des Nenen Testaments iibersetzt und
erklirt unter Mitwirkung mehrerevr katholischer Exegeten, I. Bd., 1. Liefe-
rung, 96 S., u. IL. Bd., Bogen 1—5 (so viel im Buchhandel bis 15. Mai 1912
erschienen). Berlin, Hermann Walther, Verlagsbuchhandlung, 1912,
Lexikon-Format, Preis nach dem Prospekt der 1. Lieferung M 24, Sub-
skriptionspreis M 18.

Nach dem Prospekt der 1. Lieferung sollte das ganze Werk
2 Bande umfassen; die 2. Lieferung bringt jedoch die Ankiindi-
gung, dass es in 3 Bénden vollstindig sein werde. Das 1. Heft
erschien im Februar 1912 und enthielt die Mitteilung, dass die
einzelnen Lieferungen in regelmissigen Abstinden von 2 bezw.
1 Monat erscheinen werden; die 2. Lieferung gelangte jedoch
erst Ende April in unsere Héinde. Von einer kirchlichen Appro-
bation sagte der Umschlag des 1. Heftes nichts; nur enthielt
dieses gleichsam als Vorrede ein Schreiben des Fiirstbischofs
Kopp, der unterm 20. Oktober 1911 den Herausgeber zu der
JAbsicht* begliickwiinscht, im Verein mit Fachgenossen eine
neue Ubersetzung und Erklirung des Neuen Testaments er-
scheinen zu lassen. Auf dem Umschlag des 2. Heftes hingegen
stehen die unterstrichenen Worte: ,Mit fiirstbischoflicher Druck-
erlaubnis“. Als 2. Lieferung erwartete man eine Fortsetzung
des von Dr. Maier auf den letzten Seiten des 1. Heftes begonnenen
Kommentars zum Matthiusevangelium ; statt dessen erhalten wir
den Anfang eines Kommentars von Prof. Steinmann zur Apostel-
geschichte. Das wire nicht moglich gewesen, wenn dieser
Kommentar nach der urspriinglichen Ankiindigung fiir die letzten
Bogen des 1. Bandes reserviert worden wiire. Daher wurde nun
das ganze Werk in 8 Biinde geteilt, damit man bei der Pagi-



— 309 —

nierung des Kommentars zur Apostelgeschichte wieder von vorne
anfangen konnte. Ein diesem 2. Heft beigegebener Zettel belehrt
uns, dass man ,auf mehrfach gedusserte Wiinscheunserer Abonnenten®
von der urspriinglich beabsichtigten Reihenfolge der Lieferungen
abgegangen ist, und dass ,die 2. Lieferung des 1. Bandes Mitte
Mai“ erscheinen wird. Mitte Mai also wird die natiirliche Reihen-
folge abermals unterbrochen werden. Was das doch fiir , Abon-
nenten“ sein mogen, die ein so dringendes Verlangen nach einem
Stiick der Apostelgeschichte gehabt haben, dass der Druck des
Kommentars zu den synoptischen Evangelien zuriickgestellt
werden musste! Wir sind der Meinung, die Entschuldigung der
Herausgeber sei sehr passend auf rotes Papier gedruckt worden;
denn ohne Zweifel ist Dr. Tillmann sanft erritet, als er seine
Entschuldigung niederschrieb.

Bleibt es bei dem im 2. Heft revidierten Prospekt, so werden
die 3 Binde folgende Arbeiten enthalten:

I. Band : 1. Geschichte des Neuen Testaments von Prof. Dr.
Sickenberger (Breslau), 2. Kommentar zu den drei synoptischen
Evangelien von P.-D. Dr. Maier (Strassburg), 3. Kommentar zum
Johannesevangelium von P.-D. Dr. Tillmann (Bonn).

IT. Band: 1. Kommentar zur Apostelgeschichte und zu den
Briefen an die Thessalonicher und Galater von Prof. Dr. Stein-
mann (Braunsberg), 2. Kommentar zu den Briefen an die Romer
und Korinther von Prof. Dr. Sickerberger, 3. Kommentar zu den
Gefangenschaftsbriefen von P.-D. Dr. Tillmann, 4. Kommentar
zu den Pastoralbriefen von Prof. Dr. Meinertz (Minster i. W.).

ITI. Band: 1. Kommentar zum Hebrierbrief von Prof. Dr.
Rohr (Strassburg), 2. Kommentar zum Jakobusbrief von Prof.
Dr. Meinertz, 3. Kommentar zum Judasbrief, den Petrus- und
Johannesbriefen von P.-D. Dr. Vrede (Miinster i. W.), 4, Kommentar
zur Apokalypse von Prof. Dr. Rohr, 5. Register.

Zu bemerken ist noch, dass nach dem Prospekt der 2. Liefe-
rung jeder Band zirka 10 Mark, das ganze Werk zirka 30 Mark
kosten soll.

Im vorliegenden 1. Heft des 1. Bandes bietet zunéchst Sicken-
berger eine gedringte Ubersicht iiber die Geschichte des Neuen
Testaments (S. 1—28). Dann folgt eine allgemeine Einleitung
in die drei synoptischen Evangelien und eine spezielle Einleitung
in das Matthiusevangelium von Maier (S. 29—82). Auf den
letzten Seiten (83—96) erhalten wir den Anfang des Kommentars



— 310 —

zum Matthiusevangelium (1, 1-—2, 6) von Maier. Diese 1.Lieferung
scheint nicht allen ,Abonnenten“ entsprochen zu haben. Schon
das, was Sickenberger in seiner kurzen Geschichte des Neuen
Testamentes sagt, diirfte vielen eine peinliche Uberraschung
bereitet haben. Er bekennt sich zwar hinsichtlich der Bibel-
kritik zum pépstlichen Syllabus vom 3. Juli 1907 (S. 27), macht
aber doch z. B. das Zugestdndnis, dass schon im 2. Jahrhundert
~zwei Textformen“ der gesammelten neutestamentlichen Schriften
existierten, eine morgenlandische und eine abendléndische. Er
anerkennt freilich, dass der von beiden Textformen iiberein-
stimmend bezeugte Text im wesentlichen als authentisch an-
zusehen sei und daher ,sieben Achtel“ des ganzen Textes als
gesichert gelten konnen (S. 21 f.). Allein mit diesem Zugestéind-
nis an die Bibelkritik ist es nicht recht vereinbar, wenn S. 28
gesagt wird: ,Als Gottes Wort wird von Katholiken die gesamte
Heilige Schrift anerkannt und deshalb all ihren Aussagen gottliche
Inspiration zugeschrieben®. Wenn die Moglichkeit zugegeben
wird, dass ein Achtel des Textes vielleicht gar nicht von den
inspirierten Verfassern herriihrt, so ist es gewagt, die Inspiration
fiir ,alle Aussagen“ der heutigen Bibel in Anspruch zu nehmen.

Zu ernsteren Bedenken wird in massgebenden rémisch-
katholischen Kreisen Maier mit seiner allgemeinen Einleitung
in die drei #lteren Evangelien Veranlassung gegeben haben,
zumal das Werk nicht bloss fiir Theologen, sondern iiberhaupt
fiir gebildete Katholiken bestimmt ist und auch von solchen
gelesen werden soll, die weder des Griechischen noch des
Lateinischen michtig sind. Maier scheint ein Mann zu sein, der
noch ein wenig unter Schells Inspiration steht. Auf Schell ist es
ohne Zweifel zuriickzufiithren, wenn z. B. S. 82 das erste Evangelium
in Anfiihrungszeichen — aber ohne Angabe der Quelle — als
,das Evangelium der sittlichen Tatkraft und Gerechtigkeit”
bezeichnet wird. So redet der noch nicht vergessene Fihrer
der ,Reformkatholiken“ in seinem ,Christus“. Daher ist man
begierig zu erfahren, ob Maier vielleicht auch sonst eine gewisse
geistige Verwandtschaft mit Schell verrate.

Gelegenheit dazu bot ihm die Abhandlung iiber das synop-
tische Problem. Maier kennt und zitiert das Dekret der papst-
lichen Bibelkommission vom 19. Juni 1911 (S. 49. Vgl. ,Dekret
der pépstlichen Bibelkommission, Internat. Kirchl. Ztschr., 1912,
I. Heft, S. 10 ff.), und er verhehlt sich nicht, dass sich diese



— 311 —

Entscheidung ,nur schwer mit allen Folgerungen aus der Zwei-
quellentheorie in Einklang bringen® lisst, Mit dieser Theorie aber
erklart sich Maier im wesentlichen das merkwiirdige Verwandt-
schaftsverhéltnis, das zwischen den drei dltern Evangelien vor-
handen ist. Er bekennt sich damit zu der Anschauung, die auch
die ,Modernisten“ in ihrem ,Programm“ vertreten haben (vgl.
»Dasbibelkritische Programm der Modernisten®, Internat. Theolog.
Ztschr., Jahrg. 1909, 6b. Heft, S. 12 ff.). Es werden folgende
Gedanken entwickelt: Als das dlteste Evangelium ist das des
Markus anzusehen; es gehort zu den vielen Schriften, die schon
Lukas kannte, als er an die Abfassung seines grossen Geschichts-
werkes ging (Luk. 1,1—4). Wie Lukas, so hat auch Matthius
fast den ganzen Stoff, der in der Markusschrift dargestelll ist,
in sein Evangelium aufgenommen. Diese beiden, Matthdus und
Lukas, schliessen sich sogar in der Anordnung des Stoffes an
Markus an. Lukas éndert die Disposition kaum fiinfmal, Matthéius
kaum viermal; mag letzterer auch zehnmal mit eigenen Ein-
schaltungen die bei Markus vorliegende Aufeinanderfolge der
Dinge unterbrechen, so kehrt er doch zehnmal wieder zu dieser
Anordnung zuriick; auch kommen die Einschaltungen in der
Regel gerade da vor, wo der Markustext eine solche als wiinschens-
wert erscheinen lésst. Zu diesen ,entscheidenden“ Griinden, das
Markusevangelium fiir das erste zu halten, kommt hinzu, dass sich
die Markusschrift auch nach ihrer sprachlichen Form als die
urspriingliche erweist: bei Matthius und besonders bei Lukas ist
»der vielfach schwerfillige, iiberladene, stilistisch einfsrmige und
oft ziemlich dunkle Markusstil geglittet, verbessert, aufgehellt,

Man wird zugeben miissen, dass das sehr gewichtige Griinde
sind, das Markusevangelium fiir das dlteste zu halten und als
eine Quelle fiir das Matthdus- und Lukasevangelium anzusehen.
Leider aber ist Maier auf einen sehr wichtigen Umstand, der
freilich nur unter Beriicksichtigung des authentischen griechischen
Textes recht gewiirdigt werden kann, gar nicht eingegangen.
Wie erklirt es sich, dass in den allen drei synoptischen Evangelien
gemeinsamen Stiicken die fiir Matthdus und Lukas charakte-
ristischen Wendungen und Ausdriicke bei Markus ineinander
verschmolzen sind, so dass bisweilen gerade durch diese Ver-
schmelzung eine iiberladene Ausdrucksweise entsteht, die durch
den Inhalt keineswegs motiviert ist? Es geniigt z. B. vollkommen,
wenn bei Matthaus 8,16 die Tageszeit angegeben wird mit:



— 312 —

»Als es Abend geworden war", oder wenn bei Lukas 4, 40 gesagt
wird: ,Als die Sonne unterging“. Wie kam Markus 1, 32 dazu,
beide Bemerkungen miteinander zu verbinden und zu sagen;
,2Da es Abend geworden war, als die Sonne unterging?“ Er-
klart sich das aus der unbeholfenen Gesprichigkeit des Ver-
fassers? Oder ist anzunehmen, es seien ihm unwillkiirlich die
bei Matthius und Lukas getrennten Texte in die Feder geflossen?
Diese letztere Annahme halten wir immer noch fiir wahrschein-
licher als die Vermutung, Matthius und Lukas hétten sich in
die Wendungen ihres wortreichen Vorgéingers geteilt, zumal die
gleiche Verschmelzung der Texte bei Markus hiufig zu beob-
achten ist, wenn er mit Matthius und Lukas parallel geht.

Wenn aber Markus der erste Evangelist ist und seine
Aufzeichnungen sozusagen ganz an die beiden andern Synoptiker
abgegeben hat, — von 766 Markusversen sollen 736 von Matthéus,
590 von Lukas reproduziert worden sein — so ensteht die Frage,
woher denn Matthéus und Lukas ihr Sondergut genommen haben.
Wer ein Neues Testament in die Hand nimmt, erkennt ja sogleich
an der Zahl der Druckseiten, dass das erste und das dritte Evange-
lium anndhernd doppelt so umfangreich sind wie das Markus-
evangelium. Auch ist zu bemerken, ,dass der Liéwenanteil am
beiderseitigen Zuwachs zum Markusstoff* sich hauptsiichlich aus
Redematerial zusammensetzt. Aber Matthius und Lukas be-
handeln dieses Material so selbstindig, dass anzunehmen ist, es
sei ihnen wohl die gleiche Quelle zuganglich gewesen, aber
jeder habe véllig unabhingig von dem andern aus der Quelle
geschopft. Welches ist nun diese Quelle? Maier ist der Meinung,
dass als solche namentlich die araméische Matthéiusschrift an-
zusehen sei, die neben dem Markusevangelium zu den ,vielen®
vorlukanischen Evangelienerzihlungen gehort, aber ,allerdings
nur in ihrer griechischen Bearbeitung“ dem Untergang entronnen
ist (S. 31). Auf eine griechische Bearbeitung der gemeinschaft-
lichen Quelle stiitzen sich schon Matthius und Lukas (S. 47).
Doch sei nicht zu leugnen, dass diese beiden Evangelisten noch
,eine betrichtliche Masse von Stoff* aufgenommen hiitten, die
sich weder aus Markus noch aus der gemeinschaftlichen Quelle
(von den Exegeten mit @ bezeichnet) herleiten lasse. Dieser
Uberschuss werde wohl aus andern schriftlichen oder miind-
lichen Traditionen, zumeist wohl aus dem reichen Quell der
mtindlichen Uberlieferung stammen (S. 48).



— 313 —

Die zweite Quelle, die von Matthdus und Lukas aufbewahrte
Lehriberlieferung, wird von Maier unter Zustimmung zur
modernsten Bibelkritik auch als ,Geschichtsquelle“ (S. 64) sehr
hoch gewertet. Wernle, Harnack, Joh. Weiss, Jiilicher werden
(S. 66) als Zeugen angerufen. Die Echtheit dieser Spruch-
sammlung ist ,iber jeden Zweifel erhaben“. Sie hat auch im
griechischen Gewand das araméische Kolorit so treu bewahrt,
dass man ,fast von einer sklavisch-trenen Nachbildung reden
kénnte“ (S. 65).

Mit dieser Auseinandersetzung stimmt es nun nicht ganz
tiberein, wenn Maier (S. 75) sagt: ,Auf die bestimmt gestellte
Frage: Ist der kanonische (heute noch vorhandene griechische)
Matthius die Ubersetzung und nur die Ubersetzung desaraméischen
Matthéus, den die (schon in der ersten Hilfte des 2. Jahrhunderts
bezeugte) Uberlieferung meint? kann auf Grund des zwitter-
haften sprachlichen Befunds weder mit einem entschiedenen
Nein noch mit einem zuversichtlichen Ja geantwortet werden¥.
Der ,zwitterhafte sprachliche Befund“ besteht darin, dass das
Matthéusevangelium ,mit seinen spérlichen Hebraismen und
seinem {fliissigen, originellen, oft charakteristisch griechischen
Stil und Ausdruck“ als griechisches Original erscheint, dann
aber doch wieder stellenweise ,unverwischbare Spuren des
Ubersetzungsgriechisch an sich trigt*. Wenn sich, wie Maier
doch annimmt, das Matthausevangelium auf das in einem ziem-
lich schlechten Griechisch geschriebene Markusevangelium
stiitzt, so steht fest, dass das kanonische Matthdusevangelium
nicht eine einfache Ubersetzung einer aramiischen Urschrift
ist. Der Verfasser sollte also auf die ,bestimmt gestellte Frage*
mit einem ebenso bestimmten Nein antworten.

Uberhaupt vertritt er unstreitig andere Anschauungen als
die pédpstliche Bibelkommission: Das Matthiusevangelium ist
ihm nicht das erste; es hat seiner Ansicht nach tatsédchlich
eine aramiische Spruchsammlung zur Voraussetzung; es ist
nicht eine einfache Ubersetzung dieser aramiischen Urschrift;
in welchem Verhiltnis das heutige Matthdusevangelium zur
araméaischen Grundschrift steht, kann nicht mehr ausgemacht
werden; ob der Name des Apostels Matthdus nur fir die ara-
méische Grundschrift gilt oder auch fiir die heute noch vor-
handene griechische Bearbeitung, muss wohl dahingestellt bleiben,
obwohl Maier glaubt, die Beschaffenheit des Evangeliums be-



— 314 —

finde sich mit der Uberlieferung, dass der Zollnerapostel ,hinter
dem jetzigen Evangelium“ (1) stehe, in schénem Einklang (S 76).

Vielleicht ist es aus solchen Konzessionen an die moderne
Bibelforschung zu erkldren, wenn der Verfasser schon in der
Einleitung mit grossem Nachdruck das ,Katholische“ betont
und geradezu meint: ,Matthdus ist das spezifisch Fkatholische
Evangeliuvm* (S. 82, von Maier unterstrichen). Mit solchen Ur-
teilen gibt der Verfasser den protestantischen Kollegen das
Recht, ein anderes Evangelium ganz besonders fiir sich in An-
spruch zu nehmen und etwa zu sagen: Lukas ist das spezifisch
protestantische Evangelium! Damit koénnte der romischkatho-
lischen Dogmatik die klassische Stelle verloren gehen, mit der
das vatikanische Konzil die Lehre von der pépstlichen Unfehl-
barkeit als eine von Gott geoffenbarte Glaubenswahrheit hin-
gestellt hat (Lukas 22, 32). Das wire ein bedenklicher Verlust,
der mit der Rettung der Stelle Matthius 16, 18. 19 nicht auf-
gewogen wiirde. ﬁberhaupt ist schwer einzusehen, warum ein
anderes Evangelium nicht auch ,spezifisch katholisch“ sein soll.
Wie kléiglich stinde es mit den romischen Dogmen tber die
Ohrenbeichte und dem Jurisdiktionsprimat, wenn man das
Johannesevangelium mit den Herrenworten: ,Welchen ihr die
Siinden erlasset“ etc. und ,Weide meine Schafe“ nicht hitte!
Ist vielleicht die ungliickliche, aber in Sperrschrift der besondern
Aufmerksamkeit empfohlene Phrase dazu bestimmt, nach einer
gewissen Seite hin versohnend zu wirken? Das merkwiirdige
Verlangen der ,Abonnenten“, jetzt zunichst ein Stiuck des
Kommentars zur Apostelgeschichte zu bekommen, erweckt den
Verdacht, die 1. Lieferung sei nicht mit ungeteiltem Beifall
aufgenommen worden.

In der 2. Lieferung — dem 1. Heft des 2. Bandes nach dem revi-
dierten Prospekt — beginnt Prof. Steinmann (Braunsberg) seinen
Kommentar zur Apostelgeschichte, den er (S. 1—14) mit kurzer
Vorbemerkung einleitet. Nachdem Harnack Entstehung und Text
der Apostelgeschichte in einer Weise untersucht und erdrtert
hat, wie vor ihm kein Gelehrter, ist es nicht leicht, zu neuen
Resultaten zu gelangen. Es ist fast selbstverstindlich, dass Stein-
mann der Annahme, das Werk sei in der ersten Hélfte der 60er
Jahre geschrieben worden, zustimmt. Mit Recht macht er u. a.
fir dieses Datum auch geltend, dass die Juden in der Apostel-
geschichte noch keineswegs das durch eine ungeheure Kata-



— 315 —

strophe der nationalen Hoffnung beraubte Volk seien. ,Die
Darstellung spielt augenscheinlich in einer Epoche, wo die
Explosion des palistinischen Pulverfasses noch nicht erfolgt
ist“ (S. 11). Das ,Pulverfass“ spielte allerdings um das Jahr 70
noch keine Rolle, denn das Pulver war noch nicht erfunden;
aber die ,spielende Darstellung“ ist auch fiir Steinmanns eigenes
Werk charakteristisch. Namentlich gilt das von der Ubersetzung.
Diese ist so modern, dass der Leser unwillkiirlich den Eindruck
bekommt, der Verfasser ,,spiele“‘mit den Worten und gefalle
sich darin, von der bisher tiblichen Form der Wiedergabe des
Griechischen auch da abzuweichen, wo das zu besserem Ver-
standnis nicht notig wire. So iibersetzt Steinmann 1,12: ,Die
Entfernung ist gering, ein Sabbatweg“; 2,2: , ... als fithre
die Windsbraut mit grosser Gewalt daher“; 2,6: , ...und es
entstand ein Durcheinander®; 7, 54: ,Da sie das horten, gerieten
sie in flammende Entristung®; 8,1: ,Das war das Signal fiir
die schwere Verfolgung, die an jenem Tage iiber die Gemeinde
zu Jerusalem hereinbrach®.

Nicht zuléissig scheint uns eine freie Ubersetzung namentlich
da zu sein, wo diese auch eine von der gewoéhnlichen Auffassung
abweichende Exegese zur Voraussetzung hat, die nur unter
Beriicksichtigung des griechischen Wortlauts gerechtfertigt
werden konnte. So kommt uns das ,Durcheinander“ 2,6 be-
denklich vor. Steinmann weiss uns freilich den Verlauf des
Pfingstwunders so genau zu schildern, wie wenn er selbst Augen-
und Ohrenzeuge gewesen wire (S.24). Namentlich kann er
sich ganz gut erkliren, wie die Ungliubigen, die anwesend
waren, ,den Eindruck eines unbeschreiblichen Tohuwabohus*
erhielten. Allein die Leute, die ausser Fassung geraten, werden
Ja 2,13 von den Ungldubigen, die von Trunkenheit reden, unter-
schieden, und Lukas wird 2,6 doch nicht von dem Eindruck
reden wollen, den das Pfingstwunder auf die Spdtter machte!
Uberhaupt wire in diesem Kapitel mancher Vers zu beanstanden.
So iibersetzt Steinmann 2,4 einfach: ,So wurden alle mit dem
Heiligen Geiste erfiillt: sie begannen in fremden Zungen zu
reden, wie es der Geist ihnen verlieh“. Er lisst also das amog-
YeyyeaYeu, ,Laute von sich geben“, unberiicksichtigt. Aber ist
nicht vielleicht gerade dieser unbestimmte Ausdruck doch auch
ein Beweis dafiir, dass es sich am Pfingsttag in Jerusalem um
Kundgebungen handelt, die nach 1. Kor. 12 — 14 denen der



— 316 —

Glossolalie in Korinth analog sind? Steinmann gibt das nur
mit grosser Einschrinkung zu und iibersetzt z. B. 2,8: ,Wie
kommt es, dass ein jeder einzelne von uns die Kldinge seiner
Muttersprache vernimmt?* Haben die Anwesenden auch die
,Klinge* der vier Sprachstimme gehort, die durch die namhaft
gemachten Volksgenossen reprisentiert sind, so wére allerdings,
wie Steinmann annimmt, an ein Sprachenwunder, nicht an ein
Hirwunder zu denken. Allein Lukas will doch gewiss nicht
sagen, dass sich ein Redender gleichzeitig in verschiedenen
Sprachen gedussert habe. Die Glossolalie in Korinth war nur
fir verhaltnisméssig Wenige, die die besondere Gnadengabe der
Auslegung erhalten hatten, verstidndlich; die vom hl. Geiste
angeregten Kundgebungen in Jerusalem hingegen waren fiir
alle Anwesenden verstindlich, die ein glaubenswilliges Herz
hatten. Das scheint uns der einzige wesentliche Unterschied
zu sein.

Ubrigens verdient Steinmann das Zeugnis, das er sich nicht
allzu &ngstlich auf den Wortlaut des Erz#dhlers versteift. Er
kann nicht leugnen, dass sich eben der hl. Schriftsteller selbst
einer gewissen Freiheit in der Wiedergabe des Tatsachlichen be-
dient. So kann Petrus schon vor dem ersten Pfingstfest unmoglich
vor einer Versammlung in Jerusalem von seinen Volksgenossen
gesagt haben: ,Sie nennen in ihrer Sprache jenes Feld Akel-
dama, das heisst Blutacker“; denn auch Petrus redete diese
Sprache. Es ist daher ohne Zweifel richtig, wenn Steinmann
(S. 20) von einer , Einkleidung“ redet, in der Lukas die Rede
des Apostels wiedergebe. Unnoétig weit aber scheint er uns zu
gehen, wenn er die Differenzen zwischen den Berichten iiber
das Ende des Judas bei Matthsius und bei Lukas auf ,verschiedene
Geriichte* zuriickfithrt, die ,ihren Niederschlag in den beiden
Berichten“ gefunden haben sollen (S. 19). Steinmann gerat mit
dieser Ansicht in Konflikt mit der rechtsverbindlichen Erkléarung
der pépstlichen Bibelkommission vom 13. Februar 1905, es sei
nicht zuldssig anzunehmen, ein hl. Schriftsteller konne aus
fremden Quellen Mitteilungen geschopft haben, fur deren Ge-
nauigkeit er sich selbst nicht verantwortlich machen wolle.
Es wire tatsichlich weniger anstossig, wenn Steinmann einfach
darauf aufmerksam gemacht hitte, dass die Erzéhlung, die
Lukas dem Apostel Petrus in den Mund legt, eine rheforische,
von Abscheu diktierte Darstellung der betreffenden Vorgénge



— 317 —

sei, und dass die erwihnten Einzelheiten von den Umstédnden
verstanden werden konnen, unter denen der Leichnam des Er-
hiingten — vielleicht erst nach Tagen an einem abgelegenen
Ort — gefunden worden ist. Die tragisch-ironische Bemerkung,
Judas habe mit dem Verriterlohn ein Grundstick gekauft,
braucht doch nicht buchstéiblich genommen zu werden, sondern
soll wohl einfach heissen: der Blutacker ist der unehrenvolle
Gewinn, den der Verriter erzielt hat! War Judas der erste,
der auf dem — ganz gewiss nicht besonders schon gelegenen —
Blutacker begraben wurde, was doch sehr wahrscheinlich ist,
so hatte Petrus einen fiir jedermann verstindlichen Grund, die
betreffende Stelle als Eigentum des Verriters zu bezeichnen.

Unbegreiflich ist uns, wie Steinmann das 2,42 erwihnte
,Brotbrechen“ einfach von geselligen Mahlzeiten verstehen
kann, die mit der Feier der Eucharistie nichts zu tun haben
(S.29 £). Es liegt’ doch auf der Hand, dass Lukas von den
religiosen Dingen reden will, durch die sich die Getauften als
eine fiir sich bestehende (Genossenschaft darstellten und von
den Volksgenossen unterschieden. Ein religitses Band der Ge-
meinschaft war die ,Lehre der Apostel*, in der die Gldubigen
beharrten; da sie auch gemeinschaftlich , Gebete“ verrichteten,
ist nicht daran zu zweifeln, dass sie zusammenkamen, um in
ihrer Weise Gottesdienst zu halten. Daher werden auch die
zwei Mittelglieder ,Gemeinschaft und ,Brotbrechen“, von dem
verstanden werden miissen, was bei den gottesdienstlichen Zu-
sammenkiinften geschah. Die xowwvie (Gemeinschaft) ist auf
die Agapen zu beziehen, iiber die uns ja auch Paulus (1. Kor.
11, 17 ff)) unterrichtet. Und wenn ,Brotbrechen® auch von ge-
wohnlichen Mahlzeiten verstanden werden konnte, so braucht
Lukas 20, 7. 11 den Ausdruck ganz gewiss von der ,am ersten
Tag der Woche“ gefeierten Eucharistie. Anders ist es auch
- nicht gemeint, wenn es 2,46 heisst: ,Zu Hause brachen sie
das Brot“. In der ,Halle Salomons“, wo die Gemeinde sonst
sich versammelte (D,12), kounte natiirlich weder eine Agape
noch eine eucharistische Feier veranstaltet werden, und fir die
Tausende stand sonst kein hinreichend gerdumiges Lokal zur
Verfiigung. Es blieb also nichts iibrig, als dass man in den
Hausern das ,Brotbrechen“ vollzog. Wenn Steinmann dagegen
geltend macht, dass es 2,46 erst nachtrdglich heisse: ,Und ge-
nossen ihre Nahrung in Frohsinn“ (das ,ihre“ steht nicht da),



— 318 —

withrend doch die Eucharistie den Schluss der Agape bildete,
so ist das eine vollig unzureichende Einwendung. Agape und
Eucharistie bildeten eben einen einheitlichen Akt und beide be-
standen in einem Geniessen. Der Erzahler konnte ganz gut erst
nachtriaglich von der Stimmung reden, in der die Gliubigen
.Speise“ zu sich nahmen, ohne damit zu sagen, dass das ,Brot-
brechen“ den Anfang des ganzern Mahles bildete.

Uberhaupt miissten wir vielen exegetischen Bemerkungen
unsere Zustimmung versagen. Aber wir wollen doch gern
anerkennen, dass das begonnene neue Bibelwerk die Frucht
fleissiger Studien zu sein scheint und ein erfreuliches Zeichen
dafir ist, dass man an den romischkatholischen theologischen
Fakultiaten nicht die Absicht hat, nun die Erlauterung der hl.
Schrift vertrauensvoll der pépstlichen Bibelkommission zu
iberlassen, E. H.




	Ein neues römischkatholisches Bibelwerk

