
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)

Heft: 3

Artikel: Das Judentum und seine Beziehungen zur Kultur

Autor: Weigl, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403810

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403810
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


289

Das Judentum und seine Beziehungen zur Kultur.

Seit Jahrtausenden ragt an den Grenzen uralter Kulturländer

zu des Himmels Wolken das granitne Gebirgsmassiv des
Sinai. Wir alle kennen den Namen aus frühester Kindheit
Tagen und erinnern uns, mit welch ehrfürchtigem Staunen wir
ihn einst vernahmen, als wir vom Mund der lieben Mutter die
Zehn Gebote Gottes lernten, jene Vorschriften, welche unser
Leben ordnend den Weg zum Gottesreich angeben. Vom Sinai
ging* das Gesetz des Ewigen aus. Denn so lehrt uns der Mischna-
traktat jton »pia im ersten Vers des ersten Abschnitts: „Mose
hat die Gotteslehre vom Sinai aus empfangen und dem Josua
überliefert, und Josua den Alten, und die Alten den Propheten,
und die Propheten haben sie den Männern der Grossen Synode
überliefert" *).

Sorgfältig bereiteten sich Israels Stämme auf den Empfang
der Gotteslehre vor. Mit heiliger Furcht erfüllt, wurden sie
durch Auge und Ohr Zeugen der Offenbarung des Herrn, welche
gemäss dem biblischen Bericht von gewaltigen Naturerscheinungen

geleitet war. Tief prägte sich in die Herzen der
mächtige Eindruck des Erlebnisses am Sinai. Treu aber auch
hütete Israel durch den Lauf der Jahrtausende weiter das
Gesetz, indes alle anderen Völker in Vielgötterei und Sinnenkult
religiöse Anregung* suchten. Es gab für das Gottesvolk Zeiten
des Irrens und Fehlens in menschlicher Schwäche ; dann sandte
der Ewige seinen Kindern Boten, die wir Propheten nennen,
welche mit ernstem Mahnen vom falschen Weg zurückriefen
und die Rückkehr zur Heiligung in der Gesetzeserfüllung wieder
auslösten. Vergessen jedoch wurde das Gesetz gleichwohl nie-

') n^Sn "HD, Israelitische Gebetordnung-. München 1907.1.Bd., S.229.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1912. 19



— 290 -
mais ganz. War das Häuflein der Getreuen oft zwar klein und
unansehnlich : das heilige Feuer erlosch darob nicht vollständig.
Überwunden wurden die schwersten Leiden in allen Jahrhunderten

gerade durch die Treue zum Ewigen und seiner heiligen
Lehre. Es kamen die traurigen Tage, welche durch Nebukadnezars
gewalttätige Eroberungspolitik die Zertrümmerung des jüdischen
Staates und die Zerstörung des Tempels, der Zentrale des
religiösen Lebens Israels, brachten. Damals klagte Jeremia auf
Ruinen ; in Babylons Gefilden sassen verbannt von der Heimat
idyllischen Fluren die Edlen des Volkes und weinten bewegte
Klage über den Untergang des Heiligtums. Doch hier wuchs
unter schweren Nöten die Sehnsucht nach dem Ewigen und
seiner Thora empor; es sprosste die Hoffnung auf Befreiung,
und erstarkte in neuer Kraft das religiöse Bewusstsein. So ward
der Boden vorbereitet, in den Esra die Saat senken konnte.

Die Perser unter Kyros hatten das neubabylonische Reich
erobert. Artaxerxes gestattete Esra die Heimkehr nach
Jerusalem. Dieser fand seine Landsleute, die manches Jahrzehnt
führerlos gewesen, mit verschiedenen Misständen behaftet, aber
bereits geläutert durch die Prüfung. Mit klugem Sinn und starker
Hand ging er vor. Erneuerer des jüdischen Staatswesens und

religiöser Führer zugleich, wurde Esra, wie der Talmud im
Traktat Sanhédrin 21 b belehrt, Israels zweiter Gründer, würdig,
dem Befreier Mose an die Seite gestellt zu werden.

Er baute den zweiten Tempel und organisierte nach den

alten Bestimmungen den Dienst im Heiligtum. Er ordnete das

Familienleben und den Verkehr mit den fremdvölkischen
Ansiedlern. Er entflammte die Begeisterung für die Thora. Durch
ein Kollegium Sachverständiger liess er die heiligen Schriften
sichten und veranstaltete öffentliche Vorlesungen der Texte.
Hierüber lesen wir im Buch Nehemia beim achten Kapitel im
Eingang* : „In jenen Tagen versammelte sich alles Volk einmütig
auf dem Platz vor dem Wassertor ; sie baten Esra den
Gesetzeskundigen, er möge die Thora des Mose, die der Herr Israel
gegeben, heranbringen. So brachte Esra der Priester die Thora
vor die Versammlung der Männer und Frauen am ersten Tag
des siebenten Monats. Das ganze Volk stand auf. Esra sprach
zur Einleitung den Lobspruch an den Herrn, den Grossen und

Ewigen; mit erhobnen Händen antworteten alle : „Also sei es!"
und neigten sich und beteten in demutgebückter Haltung* Gott



— 291 —

an. Hierauf lasen die Leviten aus dem Buch der Thora, allen
vernehmbar und verständlich. Nehemia aber und Esra, der
Priester und Gesetzeskundige, sowie die Leviten als Erklärer,
sprachen zum ganzen Volk: Heilig dem Herrn ist der Tag;
seid nimmer traurig* und weinet nicht (lebet hin! Esset Fettes
und trinket süssen Trank ; auch denen spendet Anteil, die nichts
zu bereiten hatten. Denn heilig ist dem Herrn der Tag;
bekümmert euch nicht mehr; des Ewigen Wohlgefallen ist unsere
Kraft".

Die Männer der Grossen Synode sind jene hervorragenden
Frommen und Weisen, welche Esra um sich zu einem
Kollegium scharte, damit sie in seinen Bestrebungen mitarbeiteten.
Schon Mose hatte aus der Mitte der Stämme eine Versammlung
der Ältesten zur Vertretung des Volkes und Wahrnehmung
wichtiger Angelegenheiten gewählt, welche in entscheidenden
Augenblicken zusammengerufen wurden1). Ähnlich ist,
entsprechend den späteren Verhältnissen und Bedürfnissen, die
von Esra eingesetzte Grosse Synode. Durch sie entstand der
Kanon der heiligen Schriften des Judentums. Er enthält die
fünf Bücher Moses, d. i. die Thora im engeren Sinn, das
geschriebene Gesetz, mit dem griechischen Terminus Pentateuch
bezeichnet ; dann die Bücher der Nebiim, d. i. Propheten ; ferner
die Chetubim, die man unter dem griechischen Wort Hagio-
graphen kennt, weil, wie der Talmud im Traktat über das
Osterfest (Pesachim 117a) lehrt, ihre Verfasser vom heiligen
Geist geleitet waren. Der ganze Kanon umfasst 39 Bücher.
Nach den Anfangsbuchstaben der hebräischen Wörter für die
drei Teile ist die Abbreviatur -pn2).

Ausser der schriftlichen Thora besitzt das Judentum als
zweite heilige Urkunde die mündliche Thora. Sie ist das von
Gott dem Mose mündlich offenbarte Gesetz und umfasst
Vorschriften, welche in der schriftlichen Thora entweder gar nicht
oder doch nur andeutungsweise enthalten sind. Darüber lesen
wir am Schluss des Talmudtraktates Makkot: „613 Vorschriften
erhielt Mose am Sinai, nämlich 365 Verbote und 248 Gebote".
Viele Jahrhunderte lang wurde die mündliche Thora allein
mündlich fortvererbt. Aber mit welcher peinlichen Gewissen-

') Man vergleiche dazu die Geronten in Hellas, die Senatores der
Römer, die Dschemma der Beduinen.

2) Weigl, Das Judentum. Berlin 1911. S. 116.



— 292 —

haftigkeit wachten eben die berufenen Gesetzeskundigen über
die Reinerhaltung der mündlichen Lehre! Von Geschlecht zu
Geschlecht wurde das hehre Erbe vom Sinai unverfälscht
gehütet. Trotz Ungunst mancher Zeitläufte, Verwirrungen der
politischen Lage, innerer Parteistreitigkeiten und
Abfallsbewegungen blieb die Reihe der Überlieferer lückenlos, eine
Konstante in der Erscheinungen Flucht. Als beispielsweise König
Jannai die Weisen hinrichten liess, wanderte Josua ben Perachja
nach Alexandrien aus und verbarg* sich, heisst es im Traktat
Sanhédrin 107 b. Simon der Gerechte war vom letzten Rest
der Grossen Synode1). Er tat den Ausspruch : „Auf drei Dingen
ruht die Welt, auf der Gotteslehre, dem Gottesdienst und der
Ausübung guter Werke". Er lebte um die Wende des dritten
Jahrhunderts vor unserer Zeitrechnung. Von ihm empfing die

Überlieferung der mündlichen Thora Antigonos aus Socho, sein
Schüler. Aus seinem Mund hören wir: „Ihr sollet nicht den

Dienern gleich sein, die ihrem Herrn gehorchen lediglich in
der Absicht Lohn zu erhalten, sondern vielmehr jenen, die
ihrem Herrn gehorchen ohne die Absicht Lohn zu erhalten".
Nach Antigonos folgten die Fünf Paare, deren jedes aus dem

Präsidenten des Synedriums und dem obersten Richter bestand.

Jose, des Joeser aus Zereda Sohn, und Jose, Sohn des Jochanan
aus Jerusalem, waren das erste Paar; sie lebten im dritten
Jahrhundert v. Chr. zur Zeit der Freiheitskämpfe der Makkabäer.
Strenggläubig hatten beide grosse Mühe, dem Hellenismus,
welcher unter der Seleukidenherrschaft eingedrungen war und

manchen Schwachen angelockt hatte, zu steuern. Das zweite
Paar bilden der oben genannte Josua, Sohn des Perachja, und

Nittai aus Arbela ; sie hatten die Verfolgungen der Weisen durch
Jannai auszuhalten. Das dritte Paar sind Juda, Sohn des Tabbai,
und Simeon, Sohn des Schetach. Als viertes erscheinen Sche-

majah und Abtaljon. Ihnen reihen sich als fünftes an Hillel der
Ältere aus Babylon, der Gütige, und Schammai. Sie wirkten
zur Zeit des römischen Imperators Oktavianus Augustus und

des Titularkönigs von Judäa, Herodes. Welche Macht der

Persönlichkeit in Hillel war, bezeugt die Tatsache, dass sogar
Herodes vor Hilleis Grösse sich beugte. Von diesem fünften
Paar empfing die Überlieferung Rabban Jochanan ben Sakkai.

') Pirke Abot I, 2.



— 293 —

Er war aus Hillels imposantem Schülerkreis einer der jüngsten ;

aber sein Eifer für das Gesetz und seine Geistesgrösse trugen
ihn hoch, so dass er ein Glanz der Gelehrtheit im Talmud
Jeruschalmi, Traktat Sota IX, 15, genannt wird. Gegen alle
Menschen friedfertig und freundlich, wie sein grosser Lehrer,
und gleich diesem überaus bescheiden in jeder Hinsicht, nahm
er an der Tempelmauer seinen Lieblingsaufenthalt und lehrte
da seine zahlreichen Schüler. Als die Römer die heilige Stadt
belagerten, ging Jochanan, der den Frieden liebte, nach Jabne.
Hier eröffnete er mit Genehmigung Vespasians eine Akademie
des Gesetzesstudiums, die bald der Sammelpunkt aller Stillen
ward. Von ihr aus verbreitete sich nach Beendigung der Stürme
neues geistiges Leben. Für die Erhaltung der Lehre Israels in
der Zukunft trotz der Zerstreuung hat Rabban Jochanan den
Grund gefestigt. In Jabne und später in weiteren Akademien
wurde die mündliche Thora sorgsam konserviert, bis sie schliesslich

Rabbi Jehuda Hannassi Hakkadosch, ein Nachkomme
Hillels, in der Mischna kodifizierte. Die Lehrer der Mischna
bezeichnet man als Tanaim oder einer mittelalterlichen
Ausdrucksform zufolge als Doctores mischnici. Sie wahrten in allen
Drangsalen das Gesetz rein vor Verfälschung, stets mündlich
die Mischna überliefernd; denn erst eine spätere Generation
hat nach den von Rabbi und seinem Lieblingsschüler Rabbi
Chija aus Kafri gegebenen Normen auch die mündliche Thora
schriftlich niedergelegt.

Was wir Talmud nennen, ist im weiteren Sinn die Mischna
und deren Kommentar, die Gemara, vereint. Die Autoren der
letzteren heissen Amoraim oder Doctores talmudici. Es gibt
davon zwei Gruppen, eine palästinensische und eine babylonische ;

demzufolge haben wir auch zwei Kommentare: Talmud
Jeruschalmi und Talmud Babli. Dieser mit einer Autorenzahl von
über zweitausend Gelehrten wird vielfach kurzweg als Talmud
(im engeren Sinn) angesprochen; seine Abfassung erstreckt sich
bis herab in das sechste Jahrhundert n. Chr. und geschah in
den babylonischen Akademien.

Schwere innere Kämpfe zerwühlten seit den Tagen der
Syrerkönige die Judenschaft Palästinas. Vorübergehend allerdings
hatte die Erhebung des Priesters Mattathias und seiner Söhne
einigend gewirkt. Segenbringend waren die ersten Jahre des



— 294 —

Reiches der Makkabäer; jeder sass in Frieden unter seinem
Weinstock und Feigenbaum, sagt die Tradition. Aber mit den
letzten Herrschern aus diesem Hause verschwanden Glanz und
Glück. Die griechische Philosophie gewann zusehends an Boden ;

sie trennte ihre Anhänger von den Strenggläubigen. Während
letztere unentwegt zur schriftlichen und mündlichen Thora
hielten, Hessen die anderen sich verleiten, die griechische
Lebensauffassung zur Richtlinie zu nehmen und vom Gesetz
des Ewigen nur das anzuerkennen, was ihnen bequem war.
Im Verfolg* ihrer Ideen näherten sie sich dem Gedankengang
der besseren Hedoniker, denen gleich sie nach einer allem
Geniessen zustimmenden Auslebung trachteten. Nun ist das

Judentum an sich eine das Leben freudig bejahende Religion ;

es gestattet jedem das geordnete Geniessen der Lebensgüter,
aber nach Massgabe des göttlichen Gesetzes, dem der persönliche

Wille sich fügen muss. Es lehnt, wie die jüdischen Weisen
in Wort und Tat lehren, die vßoig, den Lebensübermut, ab und
stellt den Menschen vor die sittliche Bindung durch die Gebote
Gottes. Am Zaun des Gesetzes findet die Freiheit des Individuums
ihre Schranken. Damit wollten nun die griechisch Gesinnten
sich nimmer befreunden. In Konsequenz dessen verwarfen sie

die mündliche Thora und den Glauben an eine zukünftige Welt,
der eine Verantwortung und Vergeltung* im Jenseits einschliesst.
Als die typischen Vertreter der Richtung, die unjüdisch ist,
erscheinen die Sadduzäer. Stifter der Partei ist Zadok, ein Schüler
des Antigonos aus Socho ; aus missverstandnen Sätzen seines

Lehrers konstruierte er das nach ihm benannte System. Zu

seiner Gefolgschaft zählten der Priesteradel und die meisten
Vornehmen. Eine andere Gruppe bildeten die Karäer, deren

Entstehung auf Boëthos, ebenfalls einen Schüler des Antigonos,
zurückgeführt wird. Die strenggläubige Richtung dagegen
repräsentierten jene, die sich um die Peruschim (Pharisäer)
konzentrierten ; mit ihnen war der grösste Teil des Volkes
einverstanden. Es gab darunter Hyperorthodoxe, extreme Partei"

ganger, wie sie die Evangelien anführen ; sie finden auch im

Talmud, in den Traktaten Berachot IX, 5 und Sota 22 a,
abfällige Beurteilung; man darf für sie nicht die ganze Partei
verantwortlich machen. Unter den Gesetzeslehrern gab es

vereinzelt sadduzäisch Gesinnte; die Majorität jedoch blieb
gesetzestreu ; diesen frommen Weisen dankt das Judentum seine



— 295 —

Erhaltung; sie gingen, wenn es nötig wurde, für ihre
Überzeugung in den Marteiiod *).

Die religiöse Zerklüftung durch Sektenbildung und durch
offenkundigen Abfall von der Thora musste auf das gesamte nationale

Leben der palästinensischen Judenschaft höchst schädlich
wirken. In der Tat waren die Herren im Lande die Römer,
seitdem die letzten Makkabäerfürsten, die feindlichen Brüder
Hyrkanos IL und Aristobulos IL, dieser ein Führer der Sadduzäer,
Pompejus, den Sieger über Mithridates, um Hülfe angegangen
hatten. Der stolze Römer kam ; er okkupierte das Land als
Provinz; seine Legionäre errichteten allenthalben Standorte
und Wachtposten. Die Brutalität, mit der die römische Macht
stets in den unterworfnen Ländern sich äusserte, wurde auch
in Judäa fühlbar. Der Römer duldet keine andere Meinung;
er ist Herrenmensch. Wie jede andere Religion verachtete er
das Judentum, und seine Beamten waren in ihrem Weltmacht-
stolz nur bedacht, das blühende Land zur eignen Bereicherung
auszusaugen. Dazu kam, dass der Idumäer Herodes, der die
Juden hasste, als Scheinkönig* eingesetzt wurde. Es befriedigte
seine Eitelkeit und war dem römischen Reich nicht gefährlich ;

denn ein römischer Resident w*ar der eigentliche Machthaber.
Um ein modernes Bild zum Vergleich heranzuziehen : Das
Verhältnis wrar ähnlich, wie es zwischen der britischen Macht und
den eingebornen Fürsten in Indien besteht. Unter derartigen
Verhältnissen gaben sich viele aus Israel dem breiten Lebens-
genuss hin. Die Gesetzestreuen litten im stillen und harrten
des verheissenen Erlösers zur Befreiung aus den Nöten der
Zeit. In weiten Kreisen regte sich die heisse Sehnsucht nach
dem Messias, dem Grossen, dem Starken, der mit einem Pro-
nunziamento hervortreten, alles Volk sammeln, die drückende
Fremdherrschaft abschütteln und den Thron Davids in seiner
ganzen Herrlichkeit wieder aufrichten würde.

Da trat Jesus von Nazareth in die Welt ein. Aber, wie die
Vorrede zum Evangelium nach Johannes klagt: Die Seinen
nahmen ihn nicht auf. Wie das kam? Die wunderbaren
Vorgänge, welche nach unseren heiligen Urkunden an die Geburt,
ersten Wochen und Kinderjahre, sowie das erste Erscheinen

') Das Gedächtnis der Märtyrer am 9. Ab, cf. „Israel. Gebetordn."
S. 511 ff.



— 296 —

Jesus in der Öffentlichkeit am Jordan sich knüpfen, hafteten
nicht im Gedächtnis der Zeitgenossen. Denn als er zu lehren
begann, „wurde er für einen Sohn Josephs, des Zimmermanns
aus Nazareth, gehalten" *). In seiner Heimat fand er keinen
Anklang. Lehrend durchzog er Palästinas Provinzen; allen
Bedrängten, körperlich wie seelisch und geistig Elenden, war
er der tröstende Helfer. Wo immer das Leid ihm entgegentrat,
tilgte er es aus. Wunderbare Vorkommnisse geleiteten seine
Pfade und der Dank der Beglückten segnete seine Spuren.
Das Volk lebte sich in den Gedanken ein, er müsse der erwartete
nationale Messias sein, der den jüdischen Staat in der vollen
alten Pracht wieder herstellen würde. Solche weltliche
Hoffnungen befingen nicht zuletzt seine nächste Umgebung, und
manche der Jünger dachten bereits, welche Ehrenstellen sie in
seinem Reich wohl einnehmen dürften. Aber Jesus blieb still;
entschieden lehnte er alle jene Erwartungen ab ; wie er bereits
in der Bergpredigt eine Schilderung seines Reiches programmatisch

gegeben hatte, dessen Seligkeit durchaus im
Widerspruch zur Auffassung des irdisch gerichteten Menschen ist,
klangen alle seine folgenden Reden. Für nationale Fragen im
Rahmen der Rekonstruktion des jüdischen Staates war er nicht
zugänglich. Er betonte im Gegenteil bei gegebner Gelegenheit
die Pflicht der Treue dem Kaiser gegenüber2). Er richtet den

eignen und der Jünger Blick hinaus über Heimat und
Heimatswünsche in die Höhen und Weiten seines von allem Erdenhaften

ganz freien Gottesreichs, das durch den Sohn zum Vater alle
führen soll, die ihm vertrauen. Man hat ihn damals und bis

heute nicht begriffen. So wurde das Volk, das ihm zugejubelt,
an ihm irre. Viele seiner Jünger sogar wandten sich ab und

gingen nicht mehr mit ihm8). Zur kleinen Schar, die bei ihm

verblieb, sich wendend, stellte er deshalb die wehmutsvolle
Frage: Wollet dann auch ihr weggehen? Die Gesetzeslehrer,
welche sich täglich von Abfallsbewegungen umdrängt sahen,
beobachteten in ihrer Mehrheit misstrauisch das Verhalten
Jesu und nannten ihn, da er verschiedene Satzungen als

irrelevant erklärte, bald einen von der Thora abtrünnig

>) Lukas 3, 23; cf. auch Lukas 4, 22: „Ist das nicht der Sohn Josephs?"
fragen die Juden in der Synagoge zu Nazareth.

2) Lukas 20, 25; Markus 12, 17.
3) Johannes 6, 67—68.



— 297 —

gewordenen Lehrer ; nur vereinzelte waren im geheimen seine
Anhänger, besuchten und bewirteten ihn. Die Führer der
Priesterschaft endlich, obschon in der Majorität sadduzäisch
gesinnt und keineswegs die Hüter der Thora in Wahrheit,
hassten ihn, weil sie durch ihn ihre Herrschaft bedroht wussten.
Sie fühlten ihre hierarchischen Würdensitze wanken. Der
Hohepriester Kaiphas hatte gesagt: Gut ist es, wenn ein solcher
Mensch für das Volk stirbt. Damit beschlossen sie seinen Tod.
Weil jedoch das hochnotpeinliche Verfahren Reservat der Römer
war, musste bei dem Residenten die Anklage erhoben werden.
Die Stelle bekleidete zu jener Zeit Pilatus, ein Vollrömer der
Dekadence. Mit der absoluten Negation alles Religiösen, die
seinem Anspruch auf die ungestörte Behaglichkeit des
Genussmenschen entsprach, verband er die echtrömische Verachtung
der fremden Völker. Gegenüber den religiösen Differenzen der
ihm untergebenen Judenschaft blieb er höchst gleichgültig, wenn
nur kein Aufstand erregt wurde. Die Anklage gegen Jesum
behandelte er mit einer charakteristischen Suffisance. Er liebte
keine tiefgehenden Erörterungen. Was ist Wahrheit? frug er
höhnisch. Ihn bewegte also erst die Bezichtigung des Crimen
lsesee majestatis, die der Hohepriester als letztes Argument
gegen Jesum vorbrachte. Daraufhin erfolgte kurzweg die
Verurteilung zum Tod, der am NichtJuden durch die Anheftung
an das Kreuz zu vollziehen war. Nicht die Juden demnach
haben Jesum getötet; sie konnten es nicht nach der Prozessordnung

der Periode; sondern der römische Resident, der die
Souveränität" verletzt erachtete. Noch in der dem Kreuz
angehefteten Signatur aber bekundete Pilatus seinen Hohn und seine
Befriedigung zugleich. Er traf die Judenschaft und den
Verurteilten in Einem, indem er besagen wrollte: Nun habe er
den König der Juden hinrichten lassen; da würde wohl Ruhe
im Land bleiben.

Politisch freilich blieb Ruhe. Nicht jedoch im religiösen
Leben. Jesus ist auferstanden. Seine Lehre mit ihm. Die Jünger,
welche während des Prozesses geflohen waren und sich
verborgen gehalten hatten, gewannen den Mut des Bekenntnisses.
Sie traten hervor, redeten öffentlich in den Gemeindehäusern
zu ihren Landsleuten und bekannten sich zu Jesu, dem Sohn
des lebendigen Gottes. Verständlich ist, dass dadurch zwischen
den Juden und ihren christlichen Volksgenossen Differenzen



— 298 —

entstanden, welche erregte Diskussionen und zuweilen Tätlichkeiten

hervorriefen. Die Christen galten als Minim, das wir
mit Ketzer oder Sektierer übersetzen können. In einzelnen
Texten von Schriften jener Zeit klingen aus beiden Lagern
die Erregtheit und gegenseitige Unstimmigkeit wieder, wie es

im Anfang aller divergenten Strömungen zu sein pflegt. Vor
allem die Sadduzäer Hessen es sich angelegen sein, den Streit
zu vertiefen; so achtete man weniger ihres eignen Treibens.
Es gab jedoch ebenso Szenen versöhnlicher Art. Über solche
berichtet die Apostelgeschichte in ihrem dritten und fünften
Kapitel. Die eine Stelle zeigt, wie Petrus das Vorgehen gegen
Jesum mild beurteilte, wenn er sagt: „Und nun denn, o Brüder,
ich weiss, dass ihr aus Unkenntnis das getan, gleichwie nicht
minder auch eure Führer". Rabban Gamaliel der Ältere, Hilleis
Enkel, der als Pharisäer der religiös strengen Richtung
angehörte, mahnte seinerseits in der Autorität seiner hohen Stellung
als Präsident des Synedriums die Kollegialmitglieder zur Güte
in bezug auf die Behandlung der Christusjünger. Es ist
beachtenswert und für alle späteren Generationen vorbildlich,
dass gerade die Spitzen der beiden Gruppen einer Verschärfung
der Situation abhold waren. Im Talmud finden wir ebenfalls
und zwar in den Traktaten Sabbat und Aboda saràx) Rabban
Gamaliel und Rabbi Elieser ben Hyrkanos, einen Schüler des

Rabban Jochanan ben Sakkai, als die Befürworter der bürgerlichen

Toleranz gegen die Judenchristen.
Eine wesentlich neue Lage jedoch erstand den jüdischen

Gesetzeslehrern hinsichtlich der Beurteilung des Verhaltens

gegen die Christen durch den Eintritt der Heidenweit in das

Christentum. Paulus, ein Schüler des Rabban Gamaliel und

früherer Beamter des Synedriums, erfasste des Wortes Sinn:
Gehet hin und lehret alle Völker Das konnte nur den Heiden

gelten; Hieronymus in seiner als Vulgata bekannten
Übersetzung der heiligen Urkunden lehrt uns die sprachlich scharf
unterschiedene Trennung des „Populus" von den „Gentes".
Während jener Terminus auf die Judenschaft angewendet wird,
trifft der andere die ausserhalb der Judenschaft stehenden Völker.
In der angezogenen Evangelienstelle nun lautet das Wort
„Gentes". Vor sie tritt Paulus, reich an Wissen, glühend von

') Talmud babli: Sabbat 116, Aboda sarà 17.



— 299 —

Begeisterung. In Stil und Terminologie erkennen wir den
einstigen Tanaschüler. Zahlreiche Stellen seiner hinterlassenen
Schriften erinnern durch Satzbau, Ausdrucksweise und Dialektik
an die Sprache, der wir im Talmud begegnen. Seine Gewandtheit

gegenüber den fremdartigsten Situationen, wie beispielsweise
in Athen vor dem Areopag, musste hinreissen und Erfolge
zeitigen. Darum sehen wir auf allen seinen Pfaden das Auf-
spriessen blühender Christengemeinden aus der Heiden Mitten.
Diesen Heidenchristen gegenüber nun erwiesen die jüdischen
Weisen ihre ganze edle Toleranz. Im Talmudtraktat Chullin
wird auf Folio 13 b diesbezüglich gelehrt: „Rab Nachman im
Namen des Rabba bar Abahu sagte : Unter den Völkern gibt
es keine Abtrünnigen. Die NichtJuden sind keine Diener eines
Fremdkults". Für die Beziehungen zu den Heidenchristen gilt
das schöne Wort aus Tosifta Sanhédrin 105: „Die Frommen
aller Völker haben an der Seligkeit Teil". Und Gittin 61 a
mahnt die Judenschaft, an den Christen die Werke der Nächstenliebe

zu betätigen, ihre Armen zu beschenken, ihre Kranken
zu pflegen, ihre Toten zu bestatten, sie mit Rede und Grabgeleit

zu ehren, ihre Witwen und Waisen zu verbeistanden in
Rechtssachen und überhaupt zu beschützen. Mar Samuel, Rektor
der Akademie zu Nehardea in Babylon im dritten Jahrhundert
n. Chr., lehrte und lebte den Grundsatz: Auf alle Menschen
ohne Unterschied des Glaubens und Standes muss sich dein
Wohlwollen ausdehnen. In Babylon waren seit Ende des zweiten
Jahrhunderts Christen ansässig. Durch die Jahrhunderte weiter
kehrt immer wieder seitens der grössten rabbinischen Autoritäten

die Predigt der ausschlusslosen Toleranz gegen die Christen.
Welche warmen Worte fand der aus Spanien von den christlichen

Eroberern des arabischen Reiches ausgewiesene Rabbi
Mose ben Maimon und der zur Zeit der Judenverfolgungen im
dreizehnten Jahrhundert in Frankreich zu Perpignan lebende
Rabbi Menachem ben Salomo Mei'ri! „Die Völker, bei denen
wir wohnen," schreibt Rabbi Mose Rikbes im siebzehnten
Jahrhundert zu Wilna, „glauben nicht nur das, was wir glauben,
sondern noch viele andere Lehren, und ihr Sinnen ist stets
auf den Schöpfer des Himmels und der Erde gerichtet. Wir
müssen daher auf ihr Wohlergehen immer bedacht sein
und zu Gott darum beten." Dies geschieht täglich in dem
herrlichen nuJV ruiOW? das im Morgengebet seine Stelle



— 300 —

hat1). In demselben lautet die 13. Benediktion : „Den Gerechten,
den Frommen und den Weisen Deines Volkes Israel, dem Überrest

seiner Gesetzeskundigen, den Frommen und Gerechten aller
Völker, so wie uns allen lass Dein Erbarmen zuteil werden,
Herr unser Gott. Gib allen, die auf Deinen Namen in
Wahrhaftigkeit vertrauen, ihren vollen Lohn und gib uns unsern
Teil mit ihnen in der Ewigkeit, damit wir nicht zu Schanden
werden, die wir auf Dich vertrauen. Gelobt seist Du, o Herr,
der Du die Stütze und die Zuversicht der Gerechten bist"2).
Im Einklang dazu ist am Schluss des Morgengebetes bei den

Bitten für die Hingeschiedenen: „Ganz Israel und allen Frommen
hat der Herr das ewige Leben verheissen" 3). Die Welt ist auf
Liebe gegründet. Treu der Jahrtausendtradition des Judentums
bleibt die jüngste Kundgebung aus unserer Zeit. Im Jahre 1885,
während ringsum feindliche Strömungen emporfluteten, hat ein

Kongress von über sechshundert Rabbinern und jüdischen Laien
aller Stände aus Deutschland und Österreich ohne Unterschied
des Bekenntnisses innerhalb des Judentums einmütig die „Grundsätze

der jüdischen Sittenlehre" in 15 Paragraphen formuliert.
Der Gedankengang ist: Das Judentum lehrt die Einheit der

Menschheit; es gebietet deshalb: Den Nächsten zu lieben, ihn
und sein Recht zu schützen, seine Ehre zu achten, seinen

Glauben zu ehren, sein Leid zu mildern. Das Judentum fordert
durch Arbeit, Wahrheitsliebe, Bescheidenheit, Verträglichkeit,
Sittenreinheit, Gehorsam gegen die Obrigkeit der Nebenmenschen
Wohl zu fördern, des Vaterlandes Heil zu suchen und den

Liebesbund der Menschheit herbeizuführen4).
Alle diese Dokumente sind keine leeren Phrasen, die etwa

lediglich zur Beruhigung der nichtjüdischen Menschheit
niedergeschrieben wären und, wie boshafte Zungen sagten, durch
einen geheimen Moralkodex paralysiert würden ; sondern durch
die Werktat bewiesen die Juden, dass es ihnen mit ihren
Aussprüchen ernst ist. Alle Völker, die nach Kultur rangen,
verdanken ihren Fortschritt — ausser dem eignen Streben —
der Mitarbeit jüdischer Bürger. Dazu befähigte diese ihre
merkwürdige Innenkraft.

') „Israel. Gebetordn." S. 54—68; es ist das sogenannte Achtzehn-Gebet.
2) „Israel. Gebetordn." S. 60.
3) „Israel. Gebetordn." S. 101.
4) Ausführlicher Text in „Israel. Gebetordn." S. 588.



— 301 —

Die Kultur des Judentums ist ein Einheitliches1). Wir
können an Hand der mehrtausendjährigen Reihen der jüdischen
Literatur verfolgen, wie sie aus einfachsten Anfängen sich
entwickelte. Einem Kristallsystem gleich, das durch die Zulagerung
vonUngeformtem sich vergrössert, indem es solches sich einordnet,
ohne selbst seine Wesenseigenschaften zu ändern. Der Stamm,
der diese Kultur trägt, ist die Thora. Das gibt dem Ganzen
die unerschütterliche Festigkeit. Alles lebenständige, ethisch
Echte kann nur Einen Grund haben, Gott.

Ein solches Wirksames also musste auf alle Kreise, die
mit ihm in Beziehungen traten, stark sich geltend machen,
mochte die Berührung wann und wo immer eintreten. Die
Araber in Babylon und auf der Iberischen Halbinsel, die rauhen
Beduinenstämme, wuchsen durch die jüdischen Gemeinden in
ihre Grösse hinein. Als der Normannenkönig Roger auf Sizilien
sein Reich begründet hatte, holte er sich aus jüdischen Kolonien

Handwerker, Kaufleute, Künstler, Gelehrte. Juden führten
dort die Seidenraupenzucht und den Anbau der Indigopflanze
ein. Der Polenkönig Kasimir eröffnete den aus Deutschland ob
der blutigen Judenverfolgungen Flüchtigen sein Land, damit
sie Gewerbe und Verkehr belebten. Im Jahre 1181 anlässlich
der Albigenserwirren vertrieb Philipp IL von Frankreich die
Juden, welche nicht zur Staatsreligion übertreten wollten;
aber schon nach sieben Jahren war er gezwungen, sie
zurückzurufen; das Land bedurfte ihrer rüstigen Hände als
Handwerkskräfte. Die aus Spanien und Portugal vertriebenen Juden
wurden auf dem ganzen Nordrand Afrikas von Marokko bis
Ägypten den Staaten des Islam tüchtige Arbeiter im Handwerk
und geistigen Leben. Die Türken nahmen die Juden auf
und gewannen dadurch Verfertiger ihrer Waffen, wie kluge
Beamte. Andere Flüchtlinge von der Iberischen Halbinsel
wandten sich nach Norden. In Holland trugen diese Sephardim
wesentlich bei, den überseeischen Handel des kleinen Landes
in Blüte zu bringen. Die weitläufigen Beziehungen der Juden
zu ihren Brüdern im Orient förderten auch in Deutschland die
Handelsangelegenheiten mit dem Osten. Im Jahre 1597 gab
der Kurfürst von Trier an eine jüdisch-orientalische
Handelsgesellschaft stattliche Privilegien zur Hebung* der Kommerzien.

') Weig-l, Jüdische Helden. Frankfurter Jüdische Volksbücherei, Bd. 9.



— 302 —

Sephardische Juden organisierten in Hamburg den Grosshandel
zu Wasser und zu Land, förderten durch ihre Verbindungen
Einfuhr und Ausfuhr und halfen mit, Hamburg zu einem reichen
internationalen Stapelplatz zu machen. Im Jahre 1619
ermöglichten sie dort die Gründung einer Bank. Jüdischen
Kaufleuten aus den verschiedensten Ländern verdankte die Leipziger
Messe ihren grossen Aufschwung zum internationalen Warenmarkt,

auf dem kostbares Pelzwerk aus Sibirien neben den

Produkten Indiens und Amerikas tradiert wurde. Nicht minder
waren in den gelehrten Berufen stets Juden tätig, insoweit die

Landesgesetze sie zuliessen. Aus dem Talmud wissen wir, dass

die jüdischen Weisen durch universelle Bildung sich auszeichneten

und in allen Naturwissenschaften hervorragende Vertreter
aufweisen können. Es ist zu bedauern, dass die Rabbiner des

Mittelalters durch den Zwang der äusseren Umstände veranlasst
wurden, auf ihre Volksgenossen sich zu beschränken. Welche
reichen Werte sind damit der Kultur der Gesamtheit entgangen
Immerhin finden wir da und dort jüdische Gelehrte im
öffentlichen Leben tätig. Schon der Frankenkönig Karl hatte jüdische
Leibärzte und ein jüdischer Diplomat war der Bevollmächtigte
Karls, als dieser dem Kalifen Harun al Raschid nach Bagdad
eine Gesandtschaft schickte. Jüdische Ärzte waren an den Höfen
mancher Päpste; Salomon Pletsch aus Regensburg kennen wir
als Stadtarzt im ausgehenden 14. Jahrhundert zu Frankfurt,
und hundert Jahre nach ihm war ein gewisser Baruch Hof-

wundarzt der sächsischen Fürsten Ernst und Albrecht. Im
Jahre 1406 erteilte Papst Innozenz VII. den drei Magistri der

Medizin Elia di Sabatto, Mose di Lisbona und Mose di Tivoli
das Bürgerrecht ; es waren dies ebenso gelehrte wie praktischtüchtige

sephardische Juden. Um 1470 praktizierte in München
der jüdische Arzt Hans von Kostnitz. Interessant ist die
Tatsache der Admission einer Ärztin Sarah im Jahre 1419 für
Würzburg und elf Jahre später der Ärztin Zerlinah in Frankfurt

a. M. Als Diplomaten und Minister fungierten Juden in
allen Staaten des Islam ; sie waren dort wregen ihrer Unparteilichkeit

gegenüber den verschiedenen Volksstämmen christlicher
Bekenntnisse sehr geschätzt; aber auch christliche Fürsten
hatten solche Berater, so Alfons V. von Portugal den Don Izchak
Abarbanel. Zweifellos taten jene Staaten nicht vorteilhaft,
welche das jüdische Element ausschalteten, durch Ausnahme-



— 303 —

gesetze drückten und in unwürdige Existenzmöglichkeiten
zwangen. Wir kommen zu einem solchen Urteil, wenn wir
ruhig und ohne Befangenheit pro aut contra die glatten
Tatsachen betrachten, welche die Geschichte uns vorlegt.

Es ist eine alte talmudische und folgemässig im Schulchan
Aruch wiederkehrende Lehre, dass der Jude seine Fähigkeiten,
Kräfte und materiellen Güter in den Dienst der Allgemeinheit
stellen muss. Entschieden unjüdisch wäre es, wollte er sie nur
seiner Familie und seinen Glaubensgenossen zuwenden. „Sondere
dich nicht ab von der Gemeinde!" mahnt Hillel. „Wir müssen
treue Untertanen sein und das Wohl und Heil unserer Wohltäter

(d. i. der Fürsten und Völker des Wohnlandes) stets fördern,"
lehrt Rabbi Mose Chages. Das Motiv ist ein hoch sittliches:
üi^iy on 03D wegen der Pfade des Friedens. „Damit der
Jude um sich den Frieden verbreite," besagt die autoritative
Auslegung des Terminus. „Stets soll der Jude suchen, Frieden
zu stiften! So lebte hier in Saphed (Palästina) Rabbi Joseph
Samarasi, der Lehrer des Rabbi David ibn Simra. Stets stiftete
er Frieden zwischen dem Menschen und seinem Nächsten,
zwischen Mann und Frau, auch bei NichtJuden," schreibt Rabbi
Elieser Askari im Sefer Charedim, Einleitung c. 8. Der Begriff
y, d. i. Nebenmensch, ragt weit hinaus über Sippe und Judenschaft

zum Menschheitsganzen Daher die Teilnahme der Juden
an allen humanitären Bestrebungen der Zeit durch Rat und
Tat. Daher die uneigennützige Hülfsbereitschaft, wo es gilt, des

Mitmenschen Not zu lindern ohne Rücksicht auf dessen
Bekenntnis. „Frommes Sinnes Eigenschaft ist, Dornen und andere
Dinge, an denen jemand sich Schaden tun könnte, vom Weg
zu räumen oder sonstwie unschädlich zu machen," lehrt der
Schulchan Aruch im vierten Buch, das den Titel Choschen
hamischpat, d. i. Schild des Rechtes führt und nach den
talmudischen Grundsätzen die bürgerlichen Rechtsfälle behandelt.
Jede Notlage des Einzelnen und Ganzen ist eine Störerin des
Friedens. In den Tagen vaterländischer Not muss der Jude mit
seinem Leben und Vermögen für das Vaterland eintreten. Vaterland

aber ist das Land, in dem der Jude geboren ist und lebt.
Wiederum zeigt uns die Geschichte, dass der Jude eintrat, wenn
man nur ihn mittun liess. Vor hundert Jahren, als unter
Preussens Führung die Freiheitskämpfe gegen Napoleon
ansetzten, eilten zu den Kämpferscharen die jüdischen Jung-



— 304 —

mannschaften, und opferten die jüdischen Gemeinden Geld und
Gut. Ein leuchtendes Beispiel aus jener Zeit ist die schlichte
Gemeinde Inowrazlaw im Posenschen. Ebenso haben die Juden
mitgekämpft auf den Schlachtfeldern von der Saar bis zur
Loire im Siebziger Krieg; ihre Gemeinden spendeten reichlich
Liebesgaben; Frauen und Mädchen stellten sich in den
Dienst des Samariterliebeswerks an unseren verwundeten
Kriegern. Das Eiserne Kreuz schmückte manche jüdische Brust,
die Anerkennung unseres Allerhöchsten Kriegsherrn für eine

Tapferkeit, die über den Rahmen des Vorschriftsmässigen
hinausgeht.

So haben die Juden in Freud und Leid als Mitbürger sich
erwiesen. Es war deshalb nicht mehr denn billig, dass dies in
der Neuzeit dadurch Anerkennung fand, dass die Ausnahmestellung,

die in milderer Form bis in die sechziger Jahre des

vorigen Jahrhunderts herabreichte, aufgehoben und die
Gleichstellung mit den Staatsbürgern der christlichen Bekenntnisse
zum Gesetz gemacht wurde, wie das dank der entschiedenen

Haltung unseres Altreichskanzlers, dem Windthorst rückhaltlos
sekundierte, in der Verfassung des Deutschen Reiches niedergelegt

ist.
Für den Historiker interessant erscheint ein Moment weiterhin

bedeutsam hinsichtlich des Einflusses des Judentums auf
die Kultur; das ist eine religiöse Tatsache. Die heiligen
Urkunden des Christentums beschränken sich, wie wir wissen,

nicht nur auf die Bücher des Neuen Testaments: Evangelien,
Apostelgeschichte, Sendschreiben der Apostel und Johannis

Apokalypse ; vielmehr hat das Christentum die heiligen Bücher,
welche im Kanon des Judentums stehen, dazu aufgenommen
und als Altes Testament sie zu ehren befohlen ; sie gelten als

Gottes Offenbarung. Die katholischen Kirchen haben zu denen

des jüdischen Kanon sechs mehr rezipiert. Schon die Urkirche
entnahm den Schriften des Alten Testaments Texte für die

Liturgie: Lesungen aus der Thora, den Propheten und Hagio-
graphen. Eine besondere Häufigkeit des Gebrauchs fanden die

Psalmen. Die Tagzeitengebete der Mönche enthalten solche in

grossem Umfang* ; Psalmstücke werden bei verschiedenen Stellen
der Messgebete rezitiert: Am Eingang, nach der Lesung der

Lectio, vor der Opferung, nach der Kommunion. Die Kirchenlieder

der christlichen Bekenntnisse sind häufig aus Psalmen



— 305 —

hervorgegangen, indem sie entweder unmittelbare Übersetzungen
solcher in metrischer Form mit Reim und Strophe darstellen
oder Psalmentexte als Motive unterlegt haben. Wir denken an
Luthers Lieder: „Ein feste Burg ist unser Gott", nach dem
46. Psalm; „Aus tiefer Not schrei'ich zu Dir", nach dem 130.;
„Ach Gott vom Himmel sieh' darein", nach dem 12. Die mündliche

Thora hat das Christentum, wenigstens dem Tenor nach,
nicht herübergenommen. Inwieweit Gedankengänge gleichen
Inhalts auf Rezeption aus der mündlichen Thora beruhen,
musste ein Theologe untersuchen. In jenen christlichen Bekenntnissen,

welche eine hierarchische Verfassung haben, ist unter
entsprechenden Modifikationen eine Nachbildung der Organisation

der jüdischen Priesterschaft vorhanden; auch die
liturgische Kleidung ist dort jener der jüdischen Priestergrade
ähnlich. Entsprechend dem gemeinsamen Ausgang der beiden
Religionen finden wir im Judentum wie Christentum verschiedene

gleiche religiöse Begriffe. Es seien hier nur beispielsweise
aufgeführt: Der jüdische Begriff für „Glaube" ist rtjlöN und
bezeichnet wie mang und fides: Glaube an Gott und Treue
gegen ihn. Ferner rDU7J"l> d, i. die Abkehr vom sittlichen Fehlen
und Heimkehr zu Gottes Geboten. Die Teschuwohwoche ist die
Busszeit zwischen dem religiösen Neujahrsfest des Judentums
(am 1./2. Tischri gegen Herbstesanfang) und dem Versöhnungsfest,

das am 10. Tischri gefeiert wird. In dieser Busszeit muss
sich der Jude klar geworden sein über seinen religiös-sittlichen
Zustand. Versöhnt mit Gott und aller Welt schliesst er reuig
am Versöhnungsfest ab, bittet den Ewigen um Verzeihung,
gelobt, des Herrn Wege zu wandeln und betet in dieser gehobenen
Herzensstimmung des Gotteskindes für alle Menschen, dass das
Reich Gottes sich erfülle.

Dieses alles ist für den denkenden Menschen ein Bindeglied

mehr zum gegenseitigen Verständnis, zur gegenseitigen
Achtung und Annäherung in bürgerlicher Toleranz unter
Respektierung der religiösen Eigenart des Mitmenschen. Sicherlich
haben wir mit den gläubigen Juden mehr Zusammenhänge und
Gemeinsamkeitspunkte als mit den Namenchristen, welche
faktisch zum neuzeitlichen Heidentum zu rechnen sind. Die gleiche
Anschauung* seitens der Judenschaft lehrt der Talmud, wenn in
Baba Kama 38 a der jüdische Weise Rabbi Mei'r sagt: „Ein
NichtJude, der mit der Thora sich beschäftigt, ist dem Hohe-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1912. 20



— 306 —

priester gleich zu erachten" ; und Rabbi Juda ben Samuel lehrt
es im Sefer Chassidim, das er im 13. Jahrhundert schrieb: „Du
darfst den NichtJuden nicht geringschätzen Sondern du musst
ihn mehr ehren als den Juden, der mit der Thora sich nicht
beschäftigt".

Zum Schluss!
NachErwrägung der kulturhistorischen und religionsgeschichtlichen

Tatsachen gelangen wir zu folgenden Resultaten:
Als Christen bekennen wir uns freimütig zu Jesus Christus.

Er ist uns nicht die Personifikation eines antiken asiatischen
Mythos, sondern der Gottessohn, wie die Urkirche bereits
glaubte und Tausende mit dem Martertod bezeugten. Wir danken
es ihm, dass er zu den Völkern die Lehrer sandte, welche
unseren Ahnen die Führer aus der Nacht und Schwäche des

Heidentums zum Licht der Wahrheit, zur Anbetung des
alleinwahren Gottes, zur Heiligung* des Lebens in seinem Gesetz

wurden, und harren in Treue seines Reiches, zu dem er uns
erlöst.

In den Juden erkennen wir unsere älteren Brüder, die

Erstgeborenen des Vaters, deren Ahnen am Sinai gestanden
und die heilige Thora empfangen, also geadelt in einer Vorzeit
aus allen Gentes als das Volk Gottes. Wir danken es ihnen,
dass sie die Herrlichkeit des Herrn so treu gehütet, während
die Völker Fremdkulten nachgingen, und nun, wie das ganze
rabbinische Schrifttum beweist, neidlos mit uns teilen.

So liegt es denn heute daran, dass wir beide Teile, unter
gegenseitiger Achtung der religiösen Überzeugung ohne Eigensucht

und Vorurteil, das Gottesreich in uns bereiten. Wir wollen
einen neuen geistigen Tempel bauen dem Herrn, unserm Gott
und Vater, und darin einander in Bruderliebe dienenJ) und —

jeder nach seiner Weise — den Herrn anbeten, der so Grosses

getan, weil er mit allen seinen Kindern gut ist. 3iü~o "*7 Hin
l"lDn D^iyV'O Danket dem Herrn, denn er ist gütig; ewig
währet seine Gnade2).

Wir begraben, was an Missverständnissen je vorkam, als

hinter uns liegend ; befestigen, was uns ein besseres Verständnis
vorlegt. Dann gehen wir dem Ideal zu, das den jüdischen

J) I. Petri 1, 22 ff. ; I. Johannes 4, 20.

') Psalm 118.



— 307 —

Weisen vorgeschwebt, dass die Gesamtmenschheit Einen Bund
bilden werde und leben durch die Tat es aus, was Paulus in
seines ersten Korintherbriefes 13. Kapitel und 14. am Eingang
preist : die grosse umfassende Liebe. Indem wir solchermassen
an uns wirken und das Menschentum in seiner edlen Reinheit
pflegen, tragen wir die Anteile zusammen, welche den Aufstieg
der Menschheit zu den ragenden Höhen der wahren Kultur
fördern. Dazu gebe der Ewige, der Herr unser Gott, seinen
Segen, uns allen zum Leben und zum Frieden1)!

Dr. J. Weigl, München.

') „Israel. Gebetordn." (Abendgebet) S. 287.


	Das Judentum und seine Beziehungen zur Kultur

