Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)

Heft: 3

Artikel: Das Judentum und seine Beziehungen zur Kultur
Autor: Weigl, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403810

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403810
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 289 —

Das Judentum und seine Beziehungen zur Kultur.

Seit Jahrtausenden ragt an den Grenzen uralter Kultur-
lander zu des Himmels Wolken das granitne Gebirgsmassiv des
Sinai. Wir alle kennen den Namen aus friithester Kindheit
Tagen und erinnern uns, mit welch ehrfiirchtigem Staunen wir
ihn einst vernahmen, als wir vom Mund der lieben Mutter die
Zehn Gebote Gottes lernten, jene Vorschriften, welche unser
Leben ordnend den Weg zum Gottesreich angeben. Vom Sinai
ging das Gresetz des Ewigen aus. Denn so lehrt uns der Mischna-
traktat myaN P8 im ersten Vers des ersten Abschnitts: ,Mose
hat die Gotteslehre vom Sinai aus empfangen und dem Josua
tiberliefert, und Josua den Alten, und die Alten den Propheten,
und die Propheten haben sie den Minnern der Grossen Synode
liberliefert“ 1).

Sorgfiltig bereiteten sich Israels Stimme auf den Empfang
der Gotteslehre vor. Mit heiliger Furcht erfiillt, wurden sie
durch Auge und Ohr Zeugen der Offenbarung des Herrn, welche
geméss dem biblischen Bericht von gewaltigen Naturerschei-
nungen geleitet war. Tief préigte sich in die Herzen der
machtige Eindruck des Erlebnisses am Sinai. Treu aber auch
hiitete Israel durch den Lauf der Jahrtausende weiter das
Gesetz, indes alle anderen Volker in Vielgstterei und Sinnenkult
religiose Anregung suchten. Es gab fiir das Gottesvolk Zeiten
des Irrens und Fehlens in menschlicher Schwiche; dann sandte
der Ewige seinen Kindern Boten, die wir Propheten nennen,
welche mit ernstem Mahnen vom falschen Weg zuriickriefen
und die Riickkehr zur Heiligung in der Gesetzeserfiillung wieder
auslosten. Vergessen jedoch wurde das Gesetz gleichwohl nie-

) 95N 91D, Israelitische Gebetordnung. Miinchen 1907. 1. Bd., S.229.
Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 3, 1912, 19



— 290 -—

mals ganz. War das Hauflein der Getreuen oft zwar klein und
unansehnlich: das heilige Feuer erlosch darob nicht vollstiandig.
Uberwunden wurden die schwersten Leiden in allen Jahrhun-
derten gerade durch die Treue zum Ewigen und seiner heiligen
Lehre. Es kamen die traurigen Tage, welche durch Nebukadnezars
gewalttitige Eroberungspolitik die Zertriimmerung des jidischen
Staates und die Zerstorung des Tempels, der Zentrale des reli-
giosen Lebens Israels, brachten. Damals klagte Jeremia auf
Ruinen; in Babylons Gefilden sassen verbannt von der Heimat
idyllischen Fluren die Edlen des Volkes und weinten bewegte
Klage iiber den Untergang des Heiligtums. Doch hier wuchs
unter schweren Noten die Sehnsucht nach dem Ewigen und
seiner Thora empor; es sprosste die Hoffnung auf Befreiung,
und erstarkte in neuer Kraft das religiose Bewusstsein. So ward
der Boden vorbereitet, in den Esra die Saat senken konnte.

Die Perser unter Kyros hatten das neubabylonische Reich
erobert. Artaxerxes gestattete Esra die Heimkehr nach Jeru-
salem. Dieser fand seine Landsleute, die manches Jahrzehnt
fiuhrerlos gewesen, mit verschiedenen Misstinden behaftet, aber
bereits gelautert durch die Priifung. Mit klugem Sinn und starker
Hand ging er vor. Erneuerer des jiidischen Staatswesens und
religioser Fiihrer zugleich, wurde Esra, wie der Talmud im
Traktat Sanhedrin 21b belehrt, Israels zweiter Griinder, wiirdig,
dem Befreier Mose an die Seite gestellt zu werden.

Er baute den zweiten Tempel und organisierte nach den
alten Bestimmungen den Dienst im Heiligtum. Er ordnete das
Familienleben und den Verkehr mit den fremdvélkischen An-
siedlern. Er entflammte die Begeisterung fir die Thora. Durch
ein Kollegium Sachverstindiger liess er die heiligen Schriften
sichten und veranstaltete offentliche Vorlesungen der Texte.
Hieriiber lesen wir im Buch Nehemia beim achten Kapitel im
Eingang: ., In jenen Tagen versammelte sich alles Volk einmiitig
auf dem Platz vor dem Wassertor; sie baten Esra den Gesetzes-
kundigen, er moége die Thora des Mose, die der Herr Israel
gegeben, heranbringen. So brachte Esra der Priester die Thora .
vor die Versammlung der Minner und Frauen am ersten Tag
des siebenten Monats. Das ganze Volk stand auf. Esra sprach
zur Einleitung den Lobspruch an den Herrn, den Grossen und
Ewigen; mit erhobnen Hiinden antworteten alle: ,Also sei es!”
und neigten sich und beteten in demutgebiickter Haltung Gott



— 291 —

an. IHierauf lasen die Leviten aus dem DBuch der Thora, allen
vernchmbar und verstiindlich. Nchemia aber und Esra, der
Priester und Gesctzeskundige, sowie die Leviten als Erklirer,
sprachen zum ganzen Volk: Heilig dem Herrn ist der Tag;
seid nimmer traurig und weinet nicht! Gehet hin! Esset Fettes
und trinket stissen Trank; auch denen spendet Anteil, die nichts
zu bereiten hatten. Denn heilig ist dem Herrn der Tag; be-
kitmmert euch nicht mehr; des Ewigen Wohlgefallen ist unsere
Kraft“.

Die Ménner der Grossen Synode sind jene hervorragenden
Frommen und Weisen, welche Esra um sich zu einem Kol-
legium scharte, damit sie in seinen Bestrebungen mitarbeiteten,
Schon Mose hatte aus der Mitte der Stimme eine Versammlung
der Altesten zur Vertretung des Volkes und Wahrnehmung
wichtiger Angelegenheiten gewahlt, welche in entscheidenden
Augenblicken zusammengerufen wurden?). Ahnlich ist, ent-
sprechend den spéiteren Verhiltnissen und Bediirfnissen, die
von Esra eingesetzte Grosse Synode. Durch sie entstand der
Kanon der heiligen Schriften des Judentums. Er enthélt die
fiinf Biicher Moses, d. i. die Thora im engeren Sinn, das ge-
schriebene (iesetz, mit dem griechischen Terminus Pentateuch
bezeichnet; dann die Biicher der Nebiim, d. i. Propheten; ferner
die Chetubim, die man unter dem griechischen Wort Hagio-
graphen kennt, weil, wie der Talmud im Traktat tiber das
Osterfest (Pesachim 117 a) lehrt, ihre Verfasser vom heiligen
Geist geleitet waren. Der ganze Kanon umfasst 39 Biicher.
Nach den Anfangsbuchstaben der hebriischen Worter fir die
drei Teile ist die Abbreviatur TN ).

Ausser der schriftlichen Thora besitzt das Judentum als
zweite heilige Urkunde die miindliche Thora. Sie ist das von
Gott dem Mose miindlich offenbarte Gesetz und umfasst Vor-
schriften, welche in der schriftlichen Thora entweder gar nicht
oder doch nur andeutungsweise enthalten sind. Dariiber lesen
wir am Schluss des Talmudtraktates Makkot: ,613 Vorschriften
erhielt Mose am Sinai, ndmlich 365 Verbote und 248 Gebote“.
Viele Jahrhunderte lang wurde die miindliche Thora allein
mindlich fortvererbt. Aber mit welcher peinlichen Gewissen-

') Man vergleiche dazu die Geronten in Hellas, die Senatores der
Rbmer, die Dschemma der Beduinen.
*) Weigl, Das Judentum. Berlin 1911. S. 116.



= DT ==

haftigkeit wachten eben die berufenen (Gesetzeskundigen iiber
die Reinerhaltung der miindlichen Lehre! Von Geschlecht zu
Geschlecht wurde das hehre Erbe vom Sinai unverfilscht ge-
hiitet. Trotz Ungunst mancher Zeitliufte, Verwirrungen der
politischen Lage, innerer Parteistreitigkeiten und Abfalls-
bewegungen blieb die Reihe der Uberlieferer liickenlos, eine
Konstante in der Erscheinungen Flucht. Als beispielsweise Konig
Jannai die Weisen hinrichten liess, wanderte Josua ben Perachja
nach Alexandrien aus und verbarg sich, heisst es im Traktat
Sanhedrin 107 b. Simon der Gerechte war vom letzten Rest
der Grossen Synode'). Er tat den Ausspruch: ,Auf drei Dingen
ruht die Welt, auf der Gotteslehre, dem Gottesdienst und der
Austibung guter Werke“. Er lebte um die Wende des dritten
Jahrhunderts vor unserer Zeitrechnung. Von ihm empfing die
Uberlieferung der miindlichen Thora Antigonos aus Socho, sein
Schiiler. Aus seinem Mund hoéren wir: ,Ihr sollet nicht den
Dienern gleich sein, die ihrem Herrn gehorchen lediglich in
der Absicht Lohn zu erhalten, sondern vielmehr jenen, die
ihrem Herrn gehorchen ohne die Absicht L.ohn zu erhalten®.
Nach Antigonos folgten die Finf Paare, deren jedes aus dem
Priasidenten des Synedriums und dem obersten Richter bestand.
Jose, des Joeser aus Zereda Sohn, und Jose, Sohn des Jochanan
aus Jerusalem, waren das erste Paar; sie lebten im dritten
Jahrhundert v. Chr. zur Zeit der Freiheitskampfe der Makkabéer.
Strenggliaubig hatten beide grosse Miithe, dem Hellenismus,
welcher unter der Seleukidenherrschaft eingedrungen war und
manchen Schwachen angelockt hatte, zu steuern. Das zweite
Paar bilden der oben genannte Josua, Sohn des Perachja, und
Nittai aus Arbela; sie hatten die Verfolgungen der Weisen durch
Jannai auszuhalten. Das dritte Paar sind Juda, Sohn des Tabbai,
und Simeon, Sohn des Schetach. Als viertes erscheinen Sche-
majah und Abtaljon. Ihnen reihen sich als fiinftes an Hillel der
Altere aus Babylon, der Giitige, und Schammai. Sie wirkten
zur Zeit des romischen Imperators Oktavianus Augustus und
des Titularkonigs von Judia, Herodes. Welche Macht der
Personlichkeit in Hillel war, bezeugt die Tatsache, dass sogar
Herodes vor Hillels Grosse sich beugte. Von diesem fiinften
Paar empfing die Uberlieferung Rabban Jochanan ben Sakkal.

1) Pirke Abot I, 2.



— 293 —

Er war aus Hillels imposantem Schiilerkreis einer der jiingsten ;
aber sein Eifer fir das (Gesetz und seine Geistesgrosse trugen
ihn hoch, so dass er ein Glanz der Gelehrtheit im Talmud
Jeruschalmi, Traktat Sota IX, 15, genannt wird. Gegen alle
Menschen friedfertig und freundlich, wie sein grosser Lehrer,
und gleich diesem (beraus bescheiden in jeder Hinsicht, nahm
er an der Tempelmauer seinen Lieblingsaufenthalt und lehrte
da seine zahlreichen Schiiler. Als die Romer die heilige Stadt
belagerten, ging Jochanan, der den Frieden liebte, nach Jabne.
Hier eroffnete er mit Genehmigung Vespasians eine Akademie
des Gesetzesstudiums, die bald der Sammelpunkt aller Stillen
ward. Von ihr aus verbreitete sich nach Beendigung der Stiirme
neues geistiges Leben. Fir die Erhaltung der Lehre Israels in
der Zukunft trotz der Zerstreuung hat Rabban Jochanan den
Grund gefestigt. In Jabne und spiter in weiteren Akademien
wurde die miindliche Thora sorgsam konserviert, bis sie schliess-
lich Rabbi Jehuda Hannassi Hakkadosch, ein Nachkomme
Hillels, in der Mischna kodifizierte. Die Lehrer der Mischna
bezeichnet man als Tanaim oder einer mittelalterlichen Aus-
drucksform zufolge als Doctores mischnici. Sie wahrten in allen
Drangsalen das Gesetz rein vor Verfillschung, stets miindlich
die Mischna {iberliefernd; denn erst eine spitere Generation
hat nach den von Rabbi und seinem Lieblingsschiiler Rabbi
Chija aus Kafri gegebenen Normen auch die miindliche Thora
schriftlich niedergelegt.

Was wir Talmud nennen, ist im weiteren Sinn die Mischna
und deren Kommentar, die Gemara, vereint. Die Autoren der
letzteren heissen Amoraim oder Doctores talmudici. Es gibt da-
von zwei Gruppen, eine palidstinensische und eine babylonische;
demzufolge haben wir auch zwei Kommentare: Talmud Jeru-
schalmi und Talmud Babli. Dieser mit einer Autorenzahl von
Uber zweitausend Gelehrten wird vielfach kurzweg als Talmud
(im engeren Sinn) angesprochen; seine Abfassung erstreckt sich
bis herab in das sechste Jahrhundert n. Chr. und geschah in
den babylonischen Akademien.

Schwere innere Kimpfe zerwiihlten seit den Tagen der
Syrerkonige die Judenschaft Palistinas. Voriibergehend allerdings
hatte die Erhebung des Priesters Mattathias und seiner Sohne
einigend gewirkt. Segenbringend waren die ersten Jahre des



e DOH

Reiches der Makkabier; jeder sass in Frieden unter seinem
Weinstock und Feigenbaum, sagt die Tradition. Aber mit den
letzten Herrschern aus diesem Hause verschwanden Glanz und
Gliick. Die griechische Philosophie gewann zusehends an Boden ;
sie trennte ihre Anhinger von den Strengglidubigen. Wihrend
letztere unentwegt zur schriftlichen und miindlichen Thora
hielten, liessen die anderen sich verleiten, die griechische
Lebensauffassung zur Richtlinie zu nehmen und vom Gesetz
des Ewigen nur das anzuerkennen, was ihnen bequem war.
Im Verfolg ihrer Ideen niherten sie sich dem Gedankengang
der besseren Hedoniker, denen gleich sie nach einer allem
Geniessen zustimmenden Auslebung trachteten. Nun ist das
Judentum an sich eine das Leben freudig bejahende Religion;
es gestattet jedem das geordnete Geniessen der Lebensgiiter,
aber nach Massgabe des gottlichen Gesetzes, dem der person-
liche Wille sich fiigen muss. Es lehnt, wie die jiidischen Weisen
in Wort und Tat lehren, die v30«, den Lebensiibermut, ab und
stellt den Menschen vor die sittliche Bindung durch die Gebote
Gottes. Am Zaun des Gesetzes findet die Freiheit des Individuums
ihre Schranken. Damit wollten nun die griechisch Gesinnten
sich nimmer befreunden. In Konsequenz dessen verwarfen sie
die miindliche Thora und den Glauben an eine zukiinftige Welt,
der eine Verantwortung und Vergeltung im Jenseits einschliesst.
Als die typischen Vertreter der Richtung, die unjiidisch ist, er-
scheinen die Sadduzier. Stifter der Partei ist Zadok, ein Schiiler
des Antigonos aus Socho; aus missverstandnen Sitzen seines
Lehrers konstruierte er das nach ihm benannte System. Zu
seiner Gefolgschaft zihlten der Priesteradel und die meisten
Vornehmen. Eine andere Gruppe bildeten die Karider, deren
Entstehung auf Boéthos, ebenfalls einen Schiiler des Antigonos,
zuriickgefiithrt wird. Die strenggldubige Richtung dagegen
reprisentierten jene, die sich um die Peruschim (Pharisier)
konzentrierten; mit ihnen war der grosste Teil des Volkes ein-
verstanden. Es gab darunter Hyperorthodoxe, extreme Partei
giinger, wie sie die Evangelien anfithren; sie finden auch im
Talmud, in den Traktaten Berachot IX, 5 und Sota 22 a, ab-
fillige Beurteilung; man darf fiir sie nicht die ganze Partei
verantwortlich machen. Unter den Gesetzeslehrern gab es
vereinzelt sadduziisch Gesinnte; die Majoritiit jedoch blieb
gesetzestreu; diesen frommen Weisen dankt das Judentum seine



— 295 —

Erhaltung; sie gingen, wenn es nétig wurde, fiir ihre Uber-
zeugung in den Martertod ).

Die religiose Zerkliifftung durch Sektenbildung und durch
offenkundigen Abfall von der Thora musste auf das gesamte natio-
nale Leben der palastinensischen Judenschaft hochst schadlich
wirken. In der Tat waren die Herren im Lande die Roémer,
seitdem die letzten Makkabéerflirsten, die feindlichen Briider
Hyrkanos II. und Aristobulos II., dieser ein Fiihrer der Sadduziier,
Pompejus, den Sieger tiber Mithridates, um Hiulfe angegangen
hatten. Der stolze Romer kam; er okkupierte das Land als
Provinz; seine Legionare errichteten allenthalben Standorte
und Wachtposten. Die Brutalitit, mit der die romische Macht
stets in den unterworfnen Lindern sich dusserte, wurde auch
in Judda fihlbar. Der Romer duldet keine andere Meinung;
er ist Herrenmensch. Wie jede andere Religion verachtete er
das Judentum, und seine Beamten waren in ihrem Weltmacht-
stolz nur bedacht, das bliihende Land zur eignen Bereicherung
auszusaugen. Dazu kam, dass der Iduméer Herodes, der die
Juden hasste, als Scheinkonig eingesetzt wurde. Es befriedigte
seine Eitelkeit und war dem romischen Reich nicht gefédhrlich;
denn ein romischer Resident war der eigentliche Machthaber.
Um ein modernes Bild zum Vergleich heranzuziehen: Das Ver-
hiltnis war dhnlich, wie es zwischen der britischen Macht und
den eingebornen Fiirsten in Indien besteht. Unter derartigen
Verhiltnissen gaben sich viele aus Israel dem breiten Lebens-
genuss hin. Die Gesetzestreuen litten im stillen und harrten
des verheissenen Erlosers zur Befreiung aus den Noéten der
Zeit, In weiten Kreisen regte sich die heisse Sehnsucht nach
dem Messias, dem Grossen, dem Starken, der mit einem Pro-
nunziamento hervortreten, alles Volk sammeln, die driickende
Fremdherrschaft abschiitteln und den Thron Davids in seiner
ganzen Herrlichkeit wieder aufrichten wiirde.

Da trat Jesus von Nazareth in die Welt ein. Aber, wie die
Vorrede zum Evangelium nach Johannes klagt: Die Seinen
nahmen ihn nicht auf. Wie das kam? Die wunderbaren Vor-
ginge, welche nach unseren heiligen Urkunden an die Geburt,
ersten Wochen und Kinderjahre, sowie das erste Erscheinen

) Das Gedichtnis der Martyrer am 9. Ab, cf. ,Israel. Gebetordn.”
S. 511 1.



— 296 —

Jesus in der Offentlichkeit am Jordan sich kniipfen, hafteten
nicht im Gedédchtnis der Zeitgenossen. Denn als er zu lehren
begann, ,wurde er fiir einen Sohn Josephs, des Zimmermanns
aus Nazareth, gehalten“?). In seiner Heimat fand er keinen
Anklang. Lehrend durchzog er Palistinas Provinzen; allen
Bedringten, korperlich wie seelisch und geistig Elenden, war
er der trostende Helfer. Wo immer das Leid ihm entgegentrat,
tilgte er es aus. Wunderbare Vorkommnisse geleiteten seine
Pfade und der Dank der Begliickten segnete seine Spuren.
Das Volk lebte sich in den Gedanken ein, er miisse der erwartete
nationale Messias sein, der den jidischen Staat in der vollen
alten Pracht wieder herstellen wiirde. Solche weltliche Hoff-
nungen befingen nicht zuletzt seine néichste Umgebung, und
manche der Jinger dachten bereits, welche Ehrenstellen sie in
seinem Reich wohl einnehmen dirften. Aber Jesus blieb still;
entschieden lehnte er alle jene Erwartungen ab; wie er bereits
in der Bergpredigt eine Schilderung seines Reiches program-
matisch gegeben hatte, dessen Seligkeit durchaus im Wider-
spruch zur Auffassung des irdisch gerichteten Menschen ist,
klangen alle seine folgenden Reden. Fiir nationale Fragen im
Rahmen der Rekonstruktion des jlidischen Staates war er nicht
zugénglich. Er betonte im Gegenteil bei gegebner Gelegenheit
die Pflicht der Treue dem Kaiser gegeniiber?). Er richtet den
eignen und der Jinger Blick hinaus tiber Heimat und Heimats-
wiinsche in die Héhen und Weiten seines von allem Erdenhaften
ganz freien Gottesreichs, das durch den Sohn zum Vater alle
fihren soll, die ihm vertrauen. Man hat ihn damals und bis
heute nicht begriffen. So wurde das Volk, das ihm zugejubelt,
an ihm irre. Viele seiner Jiinger sogar wandten sich ab und
gingen nicht mehr mit ihm?3). Zur kleinen Schar, die bei ihm
verblieb, sich wendend, stellte er deshalb die wehmutsvolle
Frage: Wollet dann auch ihr weggehen? Die Gesetzeslehrer,
welche sich tiglich von Abfallsbewegungen umdringt sahen,
beobachteten in ihrer Mehrheit misstrauisch das Verhalten
Jesu und nannten ihn, da er verschiedene Satzungen als
irrelevant erkldarte, bald einen von der Thora abtrinnig

1) Lukas 8, 23; cf. auch Lukas 4, 22: ,Ist das nicht der Sohn Josephs?
frugen die Juden in der Synagoge zu Nazareth.

?) Lukas 20, 25; Markus 12, 17.

%) Johannes 6, 67—68.



— 297 —

gewordenen Lehrer; nur vereinzelte waren im geheimen seine
Anhénger, besuchten und bewirteten ihn. Die Fiihrer der
Priesterschaft endlich, obschon in der Majoritdt sadduziisch
gesinnt und keineswegs die Hiiter der Thora in Wahrheit,
hassten ihn, weil sie durch ihn ihre Herrschaft bedroht wussten.
Sie fiihlten ihre hierarchischen Wiirdensitze wanken. Der Hohe-
priester Kaiphas hatte gesagt: Gut ist es, wenn ein solcher
Mensch fur das Volk stirbt. Damit beschlossen sie seinen Tod.
Weil jedoch das hochnotpeinliche Verfahren Reservat der Romer
war, musste bei dem Residenten die Anklage erhoben werden.
Die Stelle bekleidete zu jener Zeit Pilatus, ein Vollromer der
Dekadence. Mit der absoluten Negation alles Religiosen, die
seinem Anspruch auf die ungestorte Behaglichkeit des Genuss-
menschen entsprach, verband er die echtrémische Verachtung
der fremden Vilker. Gegenuber den religiosen Differenzen der
ihm untergebenen Judenschaft blieb er hochst gleichgiiltig, wenn
nur kein Aufstand erregt wurde. Die Anklage gegen Jesum be-
handelte er mit einer charakteristischen Suffisance. Er liebte
keine tiefgehenden Erorterungen. Was ist Wahrheit? frug er
hohnisch. Thn bewegte also erst die Bezichtigung des Crimen
leesee majestatis, die der Hohepriester als letztes Argument
gegen Jesum vorbrachte. Daraufhin erfolgte kurzweg die Ver-
urteilung zum Tod, der am Nichtjuden durch die Anheftung
an das Kreuz zu vollziehen war. Nicht die Juden demnach
haben Jesum getotet; sie konnten es nicht nach der Prozess-
ordnung der Periode; sondern der romische Resident, der die
Souverinitit verletzt erachtete. Noch in der dem Kreuz ange-
hefteten Signatur aber bekundete Pilatus seinen Hohn und seine
Befriedigung zugleich. Er traf die Judenschaft und den Ver-
urteilten in Einem, indem er besagen wollte: Nun habe er
den Koénig der Juden hinrichten lassen; da wiirde wohl Ruhe
im Land bleiben.

Politisch freilich blieb Ruhe. Nicht jedoch im religiosen
Leben. Jesus ist auferstanden. Seine Lehre mit ihm. Die Jiinger,
welche wihrend des Prozesses geflohen waren und sich ver-
borgen gehalten hatten, gewannen den Mut des Bekenntnisses.
Sie traten hervor, redeten offentlich in den Gemeindehiusern
zu ihren Landsleuten und bekannten sich zu Jesu, dem Sohn
des lebendigen Gottes. Verstandlich ist, dass dadurch zwischen
den Juden und ihren christlichen Volksgenossen Differenzen



— 298 —

entstanden, welche erregte Diskussionen und zuweilen Tétlich-
keiten hervorriefen. Die Christen galten als Minim, das wir
mit Ketzer oder Sektierer iibersetzen konnen. In einzelnen
Texten von Schriften jener Zeit klingen aus beiden Lagern
die Erregtheit und gegenseitige Unstimmigkeit wieder, wie es
im Anfang aller divergenten Stromungen zu sein pflegt. Vor
allem die Sadduzier liessen es sich angelegen sein, den Streit
zu vertiefen; so achtete man weniger ihres eignen Treibens,
Es gab jedoch ebenso Szenen versohnlicher Art. Uber solche
berichtet die Apostelgeschichte in ihrem dritten und fiinften
Kapitel. Die eine Stelle zeigt, wie Petrus das Vorgehen gegen
Jesum mild beurteilte, wenn er sagt: ,,Und nun denn, o Briider,
ich weiss, dass ihr aus Unkenntnis das getan, gleichwie nicht
minder auch eure Fiihrer“. Rabban Gamaliel der Altere, Hillels
Enkel, der als Pharisder der religios strengen Richtung ange-
horte, mahnte seinerseits in der Autoritidt seiner hohen Stellung
als Prisident des Synedriums die Kollegialmitglieder zur Giite
in bezug auf die Behandlung der Christusjiinger. Es ist be-
achtenswert und fiir alle spiteren Generationen vorbildlich,
dass gerade die Spitzen der beiden Gruppen einer Verschérfung
der Situation abhold waren. Im Talmud finden wir ebenfalls
und zwar in den Traktaten Sabbat und Aboda sara!) Rabban
Gamaliel und Rabbi Elieser ben Hyrkanos, einen Schiiler des
Rabban Jochanan ben Sakkai, als die Befiirworter der biirger-
lichen Toleranz gegen die Judenchristen.

Eine wesentlich neue Lage jedoch erstand den jidischen
Gesetzeslehrern hinsichtlich der Beurteilung des Verhaltens
gegen die Christen durch den Eintritt der Heidenwelt in das
Christentum. Paulus, ein Schiiller des Rabban Gamaliel und
friherer Beamter des Synedriums, erfasste des Wortes Sinn:
Gehet hin und lehret alle Volker! Das konnte nur den Heiden
gelten; Hieronymus in seiner als Vulgata bekannten Uber-
setzung der heiligen Urkunden lehrt uns die sprachlich scharf
unterschiedene Trennung des ,Populus“ von den ,Gentes®.
Wihrend jener Terminus auf die Judenschaft angewendet wird,
trifft der andere die ausserhalb der Judenschaft stehenden Volker.
In der angezogenen Evangelienstelle nun lautet das Wort
»Gentes“. Vor sie tritt Paulus, reich an Wissen, glihend von

") Talmud babli: Sabbat 116, Aboda sara 17.



— 299 —

Begeisterung. In Stil und Terminologie erkennen wir den
einstigen Tanaschiiler. Zahlreiche Stellen seiner hinterlassenen
Schriften erinnern durch Satzbau, Ausdrucksweise und Dialektik
an die Sprache, der wir im Talmud begegnen. Seine Gewandt-
heit gegeniiber den fremdartigsten Situationen, wie beispielsweise
in Athen vor dem Areopag, musste hinreissen und Erfolge
zeitigen. Darum sehen wir auf allen seinen Pfaden das Auf-
spriessen blilhender Christengemeinden aus der Heiden Mitten.
Diesen Heidenchristen gegeniiber nun erwiesen die jidischen
Weisen ihre ganze edle Toleranz. Im Talmudtraktat Chullin
wird auf Folio 13 b diesbeziiglich gelehrt: ,Rab Nachman im
Namen des Rabba bar Abahu sagte: Unter den Volkern gibt
es keine Abtriinnigen. Die Nichtjuden sind keine Diener eines
Fremdkults“. Fir die Beziehungen zu den Heidenchristen gilt
das schone Wort aus Tosifta Sanhedrin 105: ,Die Frommen
aller Volker haben an der Seligkeit Teil. Und Gittin 61 a
mahnt die Judenschaft, an den Christen die Werke der Néichsten-
liebe zu betitigen, ihre Armen zu beschenken, ihre Kranken
zu pflegen, ihre Toten zu bestatten, sie mit Rede und Grab-
geleit zu ehren, ihre Witwen und Waisen zu verbeistanden in
Rechtssachen und tiberhaupt zu beschiitzen. Mar Samuel, Rektor
der Akademie zu Nehardea in Babylon im dritten Jahrhundert
n. Chr., lehrte und lebte den Grundsatz: Auf alle Menschen
ohne Unterschied des (laubens und Standes muss sich dein
Wohlwollen ausdehnen. In Babylon waren seit Ende des zweiten
Jahrhunderts Christen ansissig. Durch die Jahrhunderte weiter
kehrt immer wieder seitens der grossten rabbinischen Autori-
taten die Predigt der ausschlusslosen Toleranz gegen die Christen.
Welche warmen Worte fand der aus Spanien von den christ-
lichen Eroberern des arabischen Reiches ausgewiesene Rabbi
Mose ben Maimon und der zur Zeit der Judenverfolgungen im
dreizehnten Jahrhundert in Frankreich zu Perpignan lebende
Rabbi Menachem ben Salomo Meiri! ,Die Voélker, bei denen
wir wohnen,“ schreibt Rabbi Mose Rikbes im siebzehnten Jahr-
hundert zu Wilna, ,glauben nicht nur das, was wir glauben,
sondern noch viele andere Lehren, und ihr Sinnen ist stets
auf den Schopfer des Himmels uvnd der Erde gerichtet. Wir
lmissen daher auf ihr Wohlergehen immer bedacht sein
und zu Gott darum beten.* Dies geschieht téglich in dem
herrlichen sy My, das im Morgengebet seine Stelle



— 300 —

hat?). In demselben lautet die 13. Benediktion: ,Den Gerechten,
den Frommen und den Weisen Deines Volkes Israel, dem Uber-
rest seiner Gesetzeskundigen, den Frommen und Gerechten aller
Vilker, so wie uns allen lass Dein Erbarmen zuteil werden,
Herr unser Gott. Gib allen, die auf Deinen Namen in Wahr-
haftigkeit vertrauen, ihren vollen Lohn und gib uns unsern
Teil mit ihnen in der Ewigkeit, damit wir nicht zu Schanden
werden, die wir auf Dich vertrauen. Gelobt seist Du, o Herr,
der Du die Stiitze und die Zuversicht der Gerechten bist“?).
Im Einklang dazu ist am Schluss des Morgengebetes bei den
Bitten fiir die Hingeschiedenen: ,Ganz Israel und allen Frommen
hat der Herr das ewige Leben verheissen“?). Die Welt ist auf
Liebe gegriindet. Treu der Jahrtausendtradition des Judentums
bleibt die jiingste Kundgebung aus unserer Zeit. Im Jahre 1885,
wihrend ringsum feindliche Stromungen emporfluteten, hat ein
Kongress von tiber sechshundert Rabbinern und jiidischen Laien
aller Stinde aus Deutschland und Osterreich ohne Unterschied
des Bekenntnisses innerhalb des Judentums einmiitig die ,,Grund-
sitze der jlidischen Sittenlehre“ in 15 Paragraphen formuliert.
Der Gedankengang ist: Das Judentum lehrt die Einheit der
Menschheit; es gebietet deshalb: Den Nichsten zu lieben, ihn
und sein Recht zu schiitzen, seine Ehre zu achten, seinen
Glauben zu ehren, sein Leid zu mildern. Das Judentum fordert
durch Arbeit, Wahrheitsliebe, Bescheidenheit, Vertriglichkeit,
Sittenreinheit, Gehorsam gegen die Obrigkeit der Nebenmenschen
Wohl zu fordern, des Vaterlandes Heil zu suchen und den
Liebesbund der Menschheit herbeizufiihren *).

Alle diese Dokumente sind keine leeren Phrasen, die etwa
lediglich zur Beruhigung der nichtjiidischen Menschheit nieder-
geschrieben wiren und, wie boshafte Zungen sagten, durch
einen geheimen Moralkodex paralysiert wiirden; sondern durch
die Werktat bewiesen die Juden, dass es ihnen mit ihren Aus-
spriichen ernst ist. Alle Volker, die nach Kultur rangen, ver-
danken ihren Fortschritt — ausser dem eignen Streben —
der Mitarbeit judischer Biirger. Dazu befihigte diese ihre merk-
wiirdige Innenkraft.

1) ,Israel. Gebetordn.“ S. 54—68; es ist das sogenannte Achtzehn-Gebet.
Y) pIsrael. Gebetordn.“ S. 60.

%) ,Israel. Gebetordn.“ S. 101.

*) Ausfiihrlicher Text in ,Israel. Gebetordn.“ S. 588.



— 301 —

Die Kultur des Judentums ist ein Einheitliches1). Wir
konnen an Hand der mehrtausendjahrigen Reihen der jiidischen
Literatur verfolgen, wie sie aus einfachsten Anfingen sich ent-
wickelte. Einem Kristallsystem gleich, das durch die Zulagerung
von Ungeformtem sich vergrossert, indem es solches sich einordnet,
ohne selbst seine Wesenseigenschaften zu dndern. Der Stamm,
der diese Kultur tragt, ist die Thora. Das gibt dem Ganzen
die unerschiitterliche Festigkeit. Alles lebenstédndige, ethisch
Echte kann nur Einen Grund haben, Gott.

Ein solches Wirksames also musste auf alle Kreise, die
mit ihm in Beziehungen traten, stark sich geltend machen,
mochte die Beriihrung wann und wo immer eintreten. Die
Araber in Babylon und auf der Iberischen Halbinsel, die rauhen
Beduinenstimme, wuchsen durch die judischen Gemeinden in
ihre Grosse hinein. Als der Normannenkonig Roger auf Sizilien
sein Reich begriindet hatte, holte er sich aus jidischen Kolo-
nien Handwerker, Kaufleute, Kiinstler, Gelehrte. Juden fithrten
dort die Seidenraupenzucht und den Anbau der Indigopflanze
ein. Der Polenkoénig Kasimir eroffnete den aus Deutschland ob
der blutigen Judenverfolgungen Fliichtigen sein Land, damit
sie Gewerbe und Verkehr belebten. Im Jahre 1181 anlisslich
der Albigenserwirren vertrieb Philipp II. von Frankreich die
Juden, welche nicht zur Staatsreligion iibertreten wollten;
aber schon nach sieben Jahren war er gezwungen, sie zuriick-
zurufen; das Land bedurfte ihrer riistigen Hinde als Hand-
werkskrifte. Die aus Spanien und Portugal vertriebenen Juden
wurden auf dem ganzen Nordrand Afrikas von Marokko bis
Agypten den Staaten des Islam tiichtige Arbeiter im Handwerk
und geistigen Leben. Die Tirken nahmen die Juden aut
und gewannen dadurch Verfertiger ihrer Waffen, wie kluge
Beamte. Andere Flichtlinge von der Iberischen Halbinsel
wandten sich nach Norden. In Holland trugen diese Sephardim
wesentlich bei, den iiberseeischen Handel des kleinen Landes
in Blite zu bringen. Die weitliufigen Beziehungen der Juden
zu ihren Briidern im Orient forderten auch in Deutschland die
Handelsangelegenheiten mit dem Osten. Im Jahre 1597 gab
der Kurfiirst von Trier an eine jidisch-orientalische Handels-
gesellschaft stattliche Privilegien zur Hebung der Kommerzien.

) Weigl, Jiidische Helden. Frankfurter Jiidische Volksbiicherei, Bd. 9.



— 302 —

Sephardische Juden organisierten in Hamburg den Grosshandel
zu Wasser und zu Land, forderten durch ihre Verbindungen
Einfuhr und Ausfuhr und halfen mit, Hamburg zu einem reichen
internationalen Stapelplatz zu machen. Im Jahre 1619 ermog-
lichten sie dort die Griindung einer Bank. Jiidischen Kauf-
leuten aus den verschiedensten Lindern verdankte die Leipziger
Messe ihren grossen Aufschwung zum internationalen Waren-.
markt, auf dem kostbares Pelzwerk aus Sibirien neben den
Produkten Indiens und Amerikas tradiert wurde. Nicht minder
waren in den gelehrten Berufen stets Juden tédtig, insoweit die
Landesgesetze sie zuliessen. Aus dem Talmud wissen wir, dass
die judischen Weisen durch universelle Bildung sich auszeich-
neten und in allen Naturwissenschaften hervorragende Vertreter
aufweisen konnen, Es ist zu bedauern, dass die Rabbiner des
Mittelalters durch den Zwang der dusseren Umstéinde veranlasst
wurden, auf ihre Volksgenossen sich zu beschrinken. Welche
reichen Werte sind damit der Kultur der Gesamtheit entgangen!
Immerhin finden wir da und dort jidische Gelehrte im offent-
lichen Leben tétig. Schon der Frankenkonig Karl hatte jiidische
Leibérzte und ein jiidischer Diplomat war der Bevollmichtigte
Karls, als dieser dem Kalifen Harun al Raschid nach Bagdad
eine Gesandtschaft schickte. Jidische Arzte waren an den Hofen
mancher Pipste; Salomon Pletsch aus Regensburg kennen wir
als Stadtarzt im ausgehenden 14. Jahrhundert zu Frankfurt,
und hundert Jahre nach ihm war ein gewisser Baruch Hof-
wundarzt der sichsischen Firsten Ernst und Albrecht. Im
Jahre 1406 erteilte Papst Innozenz VII. den drei Magistri der
Medizin Elia di Sabatto, Mose di Lisbona und Mose di Tivoli
das Biirgerrecht; es waren dies ebenso gelehrte wie praktisch-
tiichtige sephardische Juden. Um 1470 praktizierte in Miinchen
der jiidische Arzt Hans von Kostnitz. Interessant ist die Tat-
sache der Admission einer Arztin Sarah im Jahre 1419 fir
Wiirzburg und elf Jahre spiter der Arztin Zerlinah in Frank-
furt a. M. Als Diplomaten und Minister fungierten Juden in
allen Staaten des Islam; sie waren dort wegen ihrer Unpartei-
lichkeit gegeniiber den verschiedenen Volksstéimmen christlicher
Bekenntnisse sehr geschiitzt; aber auch christliche Fursten
hatten solche Berater, so Alfons V. von Portugal den Don Izchak
Abarbanel. Zweifellos taten jene Staaten nicht vorteilhaft,
welche das jiidische Element ausschalteten, durch Ausnahme-



— 303 —

gesetze drickten und in unwiirdige Existenzmoglichkeiten
zwangen. Wir kommen zu einem solchen Urteil, wenn wir
ruhig und ohne Befangenheit pro aut contra die glatten Tat-
sachen betrachten, welche die Geschichte uns vorlegt.

Es ist eine alte talmudische und folgemissig im Schulchan
Aruch wiederkehrende Lehre, dass der Jude seine Fahigkeiten,
Krifte und materiellen Giter in den Dienst der Allgemeinheit
stellen muss. Entschieden unjidisch wire es, wollte er sie nur
seiner Familie und seinen Glaubensgenossen zuwenden. ,Sondere
dich nicht ab von der Gemeinde!“ mahnt Hillel. ,,Wir miissen
treue Untertanen sein und das Wohl und Heil unserer Wohl-
titer (d. 1. der Firsten und Voélker des Wohnlandes) stets fordern,“
lehrt Rabbi Mose Chages. Das Motiv ist ein hoch sittliches:
DY9w o nan = wegen der Pfade des Friedens. ,Damit der
Jude um sich den Frieden verbreite,“ besagt die autoritative
Auslegung des Terminus. ,Stets soll der Jude suchen, Frieden
zu stiften! So lebte hier in Saphed (Palédstina) Rabbi Joseph
Samarasi, der Lehrer des Rabbi David ibn Simra. Stets stiftete
er Frieden zwischen dem Menschen und seinem Nichsten,
zwischen Mann und Frau, auch bei Nichtjuden,“ schreibt Rabbi
Elieser Askari im Sefer Charedim, Einleitung c. 8. Der Begriff
y=, d. 1. Nebenmensch, ragt weit hinaus iitber Sippe und Juden-
schaft zum Menschheitsganzen! Daher die Teilnahme der Juden
an allen humanitdren Bestrebungen der Zeit durch Rat und
Tat. Daher die uneigenniitzige Hiilfsbereitschaft, wo es gilt, des
Mitmenschen Not zu lindern ohne Riicksicht auf dessen Be-
kenntnis. ,Frommes Sinnes Eigenschaft ist, Dornen und andere
Dinge, an denen jemand sich Schaden tun konnte, vom Weg
zu rdumen oder sonstwie unschédlich zu machen,* lehrt der
Schulchan Aruch im vierten Buch, das den Titel Choschen
hamischpat, d.i. Schild des Rechtes fiihrt und nach den tal-
mudischen Grundsiitzen die biirgerlichen Rechtsfille behandelt.
Jede Notlage des Einzelnen und Ganzen ist eine Storerin des
Friedens. In den Tagen vaterldndischer Not muss der Jude mit
seinem Leben und Vermogen fiir das Vaterland eintreten. Vater-
land aber ist das Land, in dem der Jude geboren ist und lebt.
Wiederum zeigt uns die Geschichte, dass der Jude eintrat, wenn
man nur ihn mittun liess. Vor hundert Jahren, als unter
Preussens Fihrung die Freiheitskdmpfe gegen Napoleon an-
Setzten, eilten zu den Kiampferscharen die jiidischen Jung-



o B04 =

mannschaften, und opferten die jiidischen Gemeinden Geld und
Gut. Kin leuchtendes Beispiel aus jener Zeit ist die schlichte
Gemeinde Inowrazlaw im Posenschen. Ebenso haben die Juden
mitgekémpft auf den Schlachtfeldern von der Saar bis zur
Loire im Siebziger Krieg; ihre Gemeinden spendeten reichlich
Liebesgaben; Frauen und Méadchen stellten sich in den
Dienst des Samariterliebeswerks an unseren verwundeten
Kriegern. Das Eiserne Kreuz schmiickte manche jiidische Brust,
die Anerkennung unseres Allerhdchsten Kriegsherrn fiir eine
Tapferkeit, die iiber den Rahmen des Vorschriftsméssigen
hinausgeht.

So haben die Juden in Freud und Leid als Mitbiirger sich
erwiesen. Es war deshalb nicht mehr denn billig, dass dies in
der Neuzeit dadurch Anerkennung fand, dass die Ausnahme-
stellung, die in milderer Form bis in die sechziger Jahre des
vorigen Jahrhunderts herabreichte, aufgehoben und die Gleich-
stellung mit den Staatsbiirgern der christlichen Bekenntnisse
zum Gesetz gemacht wurde, wie das dank der entschiedenen
Haltung unseres Altreichskanzlers, dem Windthorst riickhaltlos
sekundierte, in der Verfassung des Deutschen Reiches nieder-
gelegt ist.

Fir den Historiker interessant erscheint ein Moment weiter-
hin bedeutsam hinsichtlich des Einflusses des Judentums auf
die Kultur; das ist eine religiose Tatsache. Die heiligen Ur-
kunden des Christentums beschrinken sich, wie wir wissen,
nicht nur auf die Biicher des Neuen Testaments: Ivangelien,
Apostelgeschichte, Sendschreiben der Apostel und Johannis
Apokalypse; vielmehr hat das Christentum die heiligen Biicher,
welche im Kanon des Judentums stehen, dazu aufgenommen
und als Altes Testament sie zu ehren befohlen; sie gelten als
Gottes Offenbarung. Die katholischen Kirchen haben zu denen
des jildischen Kanon sechs mehr rezipiert. Schon die Urkirche
entnahm den Schriften des Alten Testaments Texte fir die
Liturgie: Lesungen aus der Thora, den Propheten und Hagio-
graphen. Eine besondere Hiufigkeit des Gebrauchs fanden die
Psalmen. Die Tagzeitengebete der Monche enthalten solche in
grossem Umfang; Psalmstiicke werden bei verschiedenen Stellen
der Messgebete rezitiert: Am Eingang, nach der Lesung der
Lectio, vor der Opferung, nach der Kommunion. Die Kirchen-
lieder der christlichen Bekenntnisse sind hiufig aus Psalmen



— 305 —

hervorgegangen, indem sie entweder unmittelbare Ubersetzungen
solcher in metrischer Form mit Reim und Strophe darstellen
oder Psalmentexte als Motive unterlegt haben. Wir denken an
Luthers Lieder: ,Ein feste Burg ist unser Gott¥, nach dem
46. Psalm; ,Aus tiefer Not schrei’ich zu Dir%, nach dem 130.;
»Ach Gott vom Himmel sieh’ darein“, nach dem 12. Die miind-
liche Thora hat das Christentum, wenigstens dem Tenor nach,
nicht hertibergenommen. Inwieweit Gedankengéinge gleichen
Inhalts auf Rezeption aus der miindlichen Thora beruhen,
miisste ein Theologe untersuchen. In jenen christlichen Bekennt-
nissen, welche eine hierarchische Verfassung haben, ist unter
entsprechenden Modifikationen eine Nachbildung der Organi-
sation der judischen Priesterschaft vorhanden; auch die litur-
gische Kleidung ist dort jener der jiidischen Priestergrade
dhnlich., Entsprechend dem gemeinsamen Ausgang der beiden
Religionen finden wir im Judentum wie Christentum verschie-
dene gleiche religiose Begriffe. Es seien hier nur beispielsweise
aufgefithrt: Der judische Begriff fiir ,Glaube* ist m3ias und
bezeichnet wie nigric und fides: Glaube an Gott und Treue
gegen ihn. Ferner mawn, d.i. die Abkehr vom sittlichen Fehlen
und Heimkehr zu Gottes Geboten. Die Teschuwohwoche ist die
Busszeit zwischen dem religidsen Neujahrsfest des Judentums
(am 1./2. Tischri gegen Herbstesanfang) und dem Verséhnungs-
fest, das am 10. Tischri gefeiert wird. In dieser Busszeit muss
sich der Jude klar geworden sein iiber seinen religigs-sittlichen
Zustand. Versohnt mit Gott und aller Welt schliesst er reuig
am Versohnungsfest ab, bittet den Ewigen um Verzeihung, ge-
lobt, des Herrn Wege zu wandeln und betet in dieser gehobenen
Herzensstimmung des Gotteskindes fiir alle Menschen, dass das
Reich Gottes sich ertfiille.

Dieses alles ist fiir den denkenden Menschen ein Binde-
glied mehr zum gegenseitigen Verstindnis, zur gegenseitigen
Achtung und Annsherung in biirgerlicher Toleranz unter Re-
spektierung der religiosen Eigenart des Mitmenschen. Sicherlich
haben wir mit den gliubigen Juden mehr Zusammenhénge und
Gemeinsamkeitspunkte als mit den Namenchristen, welche fak-
tisch zum neuzeitlichen Heidentum zu rechnen sind. Die gleiche
Anschauung seitens der Judenschaft lehrt der Talmud, wenn in
Baba Kama 88 a der jiidische Weise Rabbi Meir sagt: ,Ein
Nichtjude, der mit der Thora sich beschiftigt, ist dem Hohe-

Internat. kirchl Zeitschrift, Heft 3. 1912, 20



— 306 —

priester gleich zu erachten“; und Rabbi Juda ben Samuel lehrt
es im Sefer Chassidim, das er im 13. Jahrhundert schrieb: ,Du
darfst den Nichtjuden nicht geringschétzen! Sondern du musst
ihn mehr ehren als den Juden, der mit der Thora sich nicht
beschéaftigt®.

Zum Schluss!

Nach Erwigung der kulturhistorischenundreligionsgeschicht-
lichen Tatsachen gelangen wir zu folgenden Resultaten:

Als Christen bekennen wir uns freimiitig zu Jesus Christus.
Er ist uns nicht die Personifikation eines antiken asiatischen
Mythos, sondern der Gottessohn, wie die Urkirche bereits
glaubte und Tausende mit dem Martertod bezeugten. Wir danken
es ihm, dass er zu den Voélkern die Lehrer sandte, welche
unseren Ahnen die Fiihrer aus der Nacht und Schwiche des
Heidentums zum Licht der Wahrheit, zur Anbetung des allein-
wahren Gottes, zur Heiligung des Lebens in seinem Gesetz
wurden, und harren in Treue seines Reiches, zu dem er uns
erlost.

In den Juden erkennen wir unsere &lteren Briider, die
Erstgeborenen des Vaters, deren Ahnen am Sinai gestanden
und die heilige Thora empfangen, also geadelt in einer Vorzeit
aus allen Gentes als das Volk Gottes. Wir danken es ihnen,
dass sie die Herrlichkeit des Herrn so treu gehiitet, wihrend
die Volker Fremdkulten nachgingen, und nun, wie das ganze
rabbinische Schrifttum beweist, neidlos mit uns teilen.

So liegt es denn heute daran, dass wir beide Teile, unter
gegenseitiger Achtung der religivsen Uberzeugung ohne Eigen-
sucht und Vorurteil, das Gottesreich in uns bereiten, Wir wollen
einen neuen geistigen Tempel bauen dem Herrn, unserm Gott
und Vater, und darin einander in Bruderliebe dienen?) und —
Jeder nach seiner Weise — den Herrn anbeten, der so Grosses
getan, weil er mit allen seinen Kindern gut ist. 3y 13 »% 110
on o9yY 3 Danket dem Herrn, denn er ist giitig; ewig
wihret seine Gnade 2).

Wir begraben, was an Missverstindnissen je vorkam, als
hinter uns liegend ; befestigen, was uns ein besseres Verstéandnis
vorlegt. Dann gehen wir dem Ideal zu, das den jiidischen

) L Petri 1, 22 ff.; 1. Johannes 4, 20.
*) Psalm 118,



— 307 —

Weisen vorgeschwebt, dass die Gesamtmenschheit Einen Bund
bilden werde und leben durch die Tat es aus, was Paulus in
seines ersten Korintherbriefes 13. Kapitel und 14. am Eingang
preist: die grosse umfassende Liiebe. Indem wir solchermassen
an uns wirken und das Menschentum in seiner edlen Reinheit
pflegen, tragen wir die Anteile zusammen, welche den Aufstieg
der Menschheit zu den ragenden Hoéhen der wahren Kultur
fordern. Dazu gebe der Ewige, der Herr unser Gott, seinen
Segen, uns allen zum Leben und zum Frieden?!)!

Dr. J. WEIGL, Miinchen.

) ,Israel. Gebetordn.“ (Abendgebet) S. 287.




	Das Judentum und seine Beziehungen zur Kultur

