
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)

Heft: 2

Artikel: Trennung von Kirche und Staat in Frankreich

Autor: Schnitzer, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403805

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403805
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


145 —

Trennung von Kirche und Staat
in Frankreich.

Vor wenigen Jahren vollzog sich in Frankreich ein Ereignis,

das ohne Zweifel zu den wichtigsten kirchenpolitischen
Begebnissen der neuesten Zeit gehört: Die Trennung von Kirche

und Staat. Hatte sie schon in unserem Nachbarlande selbst
die Gemüter aufs lebhafteste bewegt, so erregte sie auch weit
über die französischen Grenzen hinaus in der ganzen gebildeten
Welt das grösste Aufsehen. Denn wrenn auch Frankreich
heutzutage die Rolle längst nicht mehr spielt, die ihm einst unter
Ludwig XIV. zukam, so erfreut es sich doch ob des Gewerbe-
fleisses und des Wohlstandes, ob des Geistes und der Bildung
seiner intelligenten Bevölkerung immer noch des höchsten
Ansehens unter den europäischen Völkern ; und wenn auch sein
Anspruch, an der Spitze der modernen Zivilisation zu
marschieren, nicht mehr unbestritten ist, so ist es doch noch immer
das Land, das nicht bloss in Sachen der Mode und des feinen
Geschmackes, sondern auch in den grossen Fragen der geistigen

Kultur, der Religion und der Sitte den Ton angibt und
allen abendländischen Völkern um viele Jahrzehnte vorauseilt;
das Land, in dem der Pulsschlag der Gegenwart am vernehmlichsten

pocht und die Richtung des modernen Geistes am
deutlichsten spürbar ist. Und dieses Land, der überwältigenden
Mehrzahl seiner Bewohner nach katholisch, in dem die Kirche
seit den frühesten Zeiten des Christentums in herrlichster Blüte
stand; dieses Land, seit vielen Jahrhunderten stolz auf den
Ehrennamen der ältesten Tochter der Kirche; dieses Land
hatte der Kirche den Scheidebrief ausgestellt und das innige
Band zerrissen, das seit den Tagen eines Chlodwig und eines
hl. Remig Kirche und Staat miteinander verknüpfte Da drängt

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1912. 10



— 146 —

sich unwillkürlich die Frage auf: wie kam es doch zu diesem

verhängnisvollen Schritte? Die Frage fand die verschiedensten
Lösungen. Denn während von der einen Seite behauptet wird,
die Trennung sei lediglich das Werk kirchenfeindlicher
Umtriebe freimaurerischer und gottesleugnerischer Gesellschaften,
wird auf der anderen Seite, versichert, die Kirche selbst, näher-
hin der blinde Fanatismus der führenden ultramontanen Partei
wie auch die schroffe Haltung des päpstlichen Stuhles sei für
den klaffenden Riss verantwortlich zu machen, der sich zwischen
Kirche und Staat in Frankreich aufgetan hat und vielleicht
nie wieder schliesst. Aber nicht bloss über die Ursachen der
Trennung, sondern anch über die Art und Weise ihrer
Durchführung, namentlich über die Zweckmässigkeit der vom Vatikan
getroffenen Entscheidungen und Massregeln gehen die Anschauungen

weit auseinander. Überdies müssen die Folgen der
Trennung, soweit sie sich bis jetzt übersehen lassen, die gespannteste

Aufmerksamkeit aller erwecken, die sich mit den schweren
Problemen des Verhältnisses zwischen Staat und Kirche
beschäftigen und bereit sind, aus den Erfahrungen Anderer
heilsame Lehren und Winke für ihr eigenes Verhalten zu ziehen.
Denn was in Frankreich bereits geschah, das kann über kurz
oder lang auch bei uns eintreten. Das Gespenst der Trennung
taucht immer häufiger gerade bei den gebildetsten Völkern
auf und wird vielleicht früher als wir ahnen auch in unserer
Mitte Fleisch und Blut annehmen. So dürfte es nicht bloss von
rein akademischem, sondern auch von praktischem Interesse
sein, wenn wir uns in den folgenden Ausführungen etwas näher
I. mit den Ursachen, II. mit der Durchführung, III. mit den Folgen
des französischen Trennungsgesetzes befassen ; die Lehren, die
sich hieraus ergeben, werden uns dann von selbst in die Augen
springen.

I. Die Ursachen der Trennung.

Dass es in Frankreich schon in wenigen Jahrzehnten zur
Trennung von Kirche und Staat kommen werde, hätte sich
nach dem grossen deutsch-französischen Kriege kein Mensch
träumen lassen. Damals, in den Jahren 1871—1875, war
die Kirche im Besitze der vollen Macht; das ganze Beamtenheer,

vom Präsidenten der Republik angefangen bis zum letzten



— 147 —

Flurwächter, stand in ihren Diensten1). Die Wahlen vom
Februar 1871 hatten eine ausgesprochen ultramontane Mehrheit
gebracht, die über 2/a aller Abgeordneten verfügte, während
den Republikanern nur 1/8 der Sitze zugefallen war. Der
Episkopat beherrschte das Parlament und das Land, und zwar
ein Episkopat, der auch seinerseits ultramontan bis auf die
Knochen war. Denn das vatikanische Konzil hatte die letzten
gallikanischen Reste im Schosse des französischen Klerus
ausgefegt, und Erzbischof Darboy von Paris, der letzte Vertreter
der alten gallikanischen Schule, war dank dem verblendeten
Eigensinn des Präsidenten Thiers von den aufständischen
Parisern erschossen worden. Drei Dinge waren es nun, die dem
französischen Episkopate und Klerus vor allem am Herzen
lagen: 1. Die Wiederherstellung der Monarchie; 2. Die
Wiederherstellung des Kirchenstaates ; 3. Die Unterwerfung des Staates
unter die kirchliche Vormundschaft.

Die Wiederherstellung der Monarchie wäre der ultramontanen

2/s Mehrheit mit leichter Mühe gelungen, wenn sie unter
sich einig gewesen wäre. Aber die einen waren Bonapartisten,
die andern Royalisten, und auch diese teilten sich wieder in
Legitimisten, Anhänger des legitimen Hauses Bourbon, und in
Orleanisten, Parteigänger des Herzogs von Orleans und Grafen von
Paris. Am schwächsten waren wohl die Bonapartisten vertreten,
obschon auch sie nichts unterliessen, um ihrer Sache zum Siege
zu verhelfen. Hatte sich doch Kardinal Bonnechose, Erzbischof
von Rouen, noch im Dezember 1870 ins deutsche Hauptquartier
nach Versailles begeben, um den König* von Preussen inständig
um Wiedereinsetzung Napoleons zu bitten2). Ebenso liess
Bischof Dupanloup v. Orleans zu einer Zeit, da noch die deutschen
Truppen auf französischem Boden weilten, nichts unversucht,
die Erhebung der Orleanisten auf den französischen Königsthron

zu betreiben3). An Zahl wie an Aussichten am stärksten
waren jedoch die Legitimisten, die im Grafen Heinrich von
Chambord, dem Enkel des Königs Karl X., ihren Abgott und
Messias verehrten und wohl auch ans Ziel gelangt wären, wenn
nicht gerade ihr Kandidat selbst durch den unbezwinglichen

') Sabatier, A propos de la Séparation, 9 A. 1; Debidour, L'Église catholique

et 1 État (1870—1906) I, Préface.
2) Debidour I, 14 f.
3) Ebd. I, 14.



— 148 —

Starrsinn, mit dem er auf seinem mittelalterlich-absolutistischen
Programm bestand, die mehr konstitutionell gerichteten Elemente
der Royalisten abgestossen hätte. Bischof Pie v. Poitiers, der
sich auf dem vatikanischen Konzil als einer der ungestümsten
Sachwalter der Unfehlbarkeit hervorgetan hatte, der vertraute
Berater des Prinzen, setzte alle Hebel in Bewegung, um diesem
auf den Thron zu verhelfen. In Gegenwart einer aus 20,000
Köpfen bestehenden Pilgerschar, worunter sich 140 Abgeordnete
befanden, rief er in einer Predigt zu Chartres nach dem König,
als den einzigen Retter in der Not, in der Frankreich schmachte *).

Erzbischof Lavigerie von Algier forderte im August 1874 den
Grafen von Chambord offen zum Staatsstreich auf, der einen

blutigen Bürgerkrieg unvermeidlich gemacht hätte2). Nicht als
ob den Bischöfen — um ja allen Missverständnissen
vorzubeugen, sei dies ausdrücklich bemerkt — ihr royalistischer
Standpunkt an sich im geringsten zum Vorwurf gereichen könnte;
ich selber bin überzeugter Monarchist und schwärme durchaus
nicht für die Republik. Aber die Art und Weise, wie die
Bischöfe und mit ihnen der ganze Klerus und die Ultramontanen
den Royalismus im Widerspruch zu weitesten Schichten des

Volkes betrieben, die Skrupellosigkeit, mit der sie das Land
den Greueln eines neuen Bürgerkrieges und unabsehbaren
Gefahren und politischen Verwicklungen zu einer Zeit aussetzten,
da die schweren Wunden des deutschen Krieges noch frisch
bluteten, musste ihnen unzählige Sympathien verscherzen. Und
noch unklüger war ihre törichte Schwärmerei für Wiederherstellung*

des Kirchenstaates. Gerade ihre Stellung zur römischen
Frage hat zuerst das Misstrauen und den Argwohn selbst der
religiösen und gläubigen Bevölkerung gegen die Politik der
Klerikalen erregt3). Im Jahre 1871 war die weltliche Macht
des Papstes für die französischen Bischöfe beinahe ein Dogma4).
Derselbe Kardinal Bonnechose, der den Kaiser Wilhelm zur

') Debidour I, 105.

2) Ebd. I, 126.

*) In der anonymen, von französischen Geistlichen und Laien verfassten

Schrift : « Ce qu'on a fait de l'Église » S. 21 wird hervorgehoben : « Or,
ce qui a éveillé, développé la défiance des masses, mêmes croyantes et

religieuses, contre la politique du clergé, c'est, pour une grande part, la
question romaine». Vgl. auch S. 30.

4) Ebd. 22.



— 149 —

Wiedereinsetzung Napoleons aufforderte, beschwor ihn damals
zugleich um Wiedereinsetzung Pius IX. in sein von den Pie-
montesen geraubtes Königtum. Die National-Versammlung zu
Versailles wurde mit Petitionen bestürmt, Frankreich möge
Italien den Krieg erklären. „Wenn wir uns, schrieb Bischof
Plantier von Nimes *), mit blossen Protesten begnügen, so wird
sich die piemontesische Frechheit über uns lustig machen. Auf
dem Schlachtfeld dagegen werdet ihr viel besser sehen, was
sich erreichen lässt ". Der „ Univers ", das Hauptblatt der
französischen Ultramontanen, kündigte schon am 13. Juli 1871 die
Befreiung Pius IX. durch den allerchristlichsten König (von
Frankreich) an, der den italienischen Usurpator mit klingendem
Spiel in sein Alpenland zurückführen, aber auch Preussen
zerschmettern und den westfälischen Friedensschluss mit seinem
ungeheuerlichen Irrtum zerreissen werde. Mit Protesten allein
sei es nicht getan ; man müsse Italien, wenn nötig den Krieg*
erklären, der beste Weg, um auch Elsass und Lothringen wieder
zu gewinnen2). Von Pius IX. aufgestachelt, nahmen die
Bischöfe keinen Anstand, den Kreuzzug* gegen Italien zu predigen8);
der Bischof von Nevers forderte den Präsidenten Marschall
Mac Mahon direkt auf, mit der italienischen Regierung zu
brechen, und sandte dieses Schreiben zugleich an sämtliche Bürgermeister

seines Sprengeis4). Solche Dinge mussten im Volk böses

Blut machen, zumal man allgemein wusste, dass gerade der
aussichtsreichste unter den französischen Kronprätendenten, der
Graf von Chambord, Feuer und Flamme für Wiederherstellung
des Kirchenstaates war. Diese drohende Haltung der französischen

Ultramontanen und Legitimisten rief in Italien so grosse
Bestürzung hervor, dass sich König Viktor Emanuel im
September 1873 nach Wien und Berlin begab, um bei diesen
Mächten Deckung* für den Fall eines französischen Angriffes zu
suchen5). Sogar gegen den deutschen Reichskanzler und die preussische

Regierung nahmen die französischen Ultramontanen
Stellung, indem sie in der schweren Zeit des beklagenswerten
Kulturkampfes die preussischen Bischöfe zum Widerstand gegen die

') Lecannet, L'Église de France sous la Troisième République I, 147.

2) Ebd. I, 149; Ce qu'on a fait de l'Église, 22.

') Debidour I, 176 ff; Lecanuet I, 150.
*) Debidour I, 3,169.
s) Ebd., 110.



— 150 —

Staatsgewalt anfeuerten, was den Fürsten Bismarck so sehr ver-
dross, dass er in der „Norddeutschen Allgemeinen Zeitung" unverhüllt

mit dem Ausbruch neuer Feindseligkeiten drohen liess1).
War nun auch diese Drohung gewiss nicht allzu ernstlich
gemeint, so musste doch das frevelhafte Spiel mit dem Frieden
des Landes, das die französischen Ultramontanen sich erlaubten,
in allen Volkskreisen tiefe Entrüstung hervorrufen; und der
Republikaner Gambetta, der bewunderte Volksredner, lieh dieser
Stimmung in den geflügelten Worten Ausdruck : „ Le cléricalisme,

voilà l'ennemi". Wie wenig das Land von dem Regi-
mente der Pfarrer — denn so nannte man die Zeit der
Präsidentschaft Mac Mahons —¦ etwas wissen wollte, das zeigten
die Wahlen von 1877, in denen die Zahl der republikanischen
Abgeordneten auf 400 hinaufschnellte und die 2/s Mehrheit der
Ultramontanen auf immer zusammenbrach.

Damit war denn nun die Trennung bereits in bedenkliche
Nähe gerückt. Hatten doch die 11 republikanischen Abgeordneten,

die am 4. September 1870 nach dem Zusammenbruche
des napoleonischen Kaisertums die Nationalverteidigung in die
Hand nahmen, schon im Jahre 1869 den Antrag auf Trennung
von Staat und Kirche gestellt ; ebenso hatten die Pariser
Communards am 1. April 1871 die Trennung beschlossen. Schon
nach den Wahlen von 1877 hätte man sich daher von der
durch die eigenste Schuld der Klerikalen ans Ruder gelangten
republikanischen Kammermehrheit auf die Einführung der Trennung*

gefasst machen müssen ; jedenfalls aber hätten die
Ultramontanen aus der furchtbaren Niederlage, die sie erlitten, die
nötige Lehre ziehen sollen. Allein die Ultramontanen lernten
nichts und vergassen nichts und trieben es nachher so toll wie
zuvor. Zunächst begnügte sich die Kammer mit einem kräftigen

Streiche gegen die Orden und Kongregationen, die als die

Hauptherde der ultramontan-royalistischen Wühlereien wider
die republikanische Staatsform hekannt waren. Im Jahre 1880

ward über alle nicht staatlich anerkannten Orden und
Kongregationen die Ausweisung verfügt; die Folge war, dass die
Jesuiten und überdies 261 klösterliche Genossenschaften ihre
Häuser verlassen mussten. Dazu traten sofort noch weitere
einschneidende Massregeln. Dank der in Frankreich herrschen-

l) Lecanuet I, 170 ff. ; 172 f. ; 174 f.



— 151 —

den Unterrichtsfreiheit1) lag das Mittel-, besonders aber das
Volks- und Mädchenschulwesen zum grössten Teil in den Händen
der Orden. Je mehr nun aber diese gegen die Republik und
gegen die Freimaurer, Juden und Protestanten schürten, die
das Heft an sich gerissen hätten, um so begreiflicher war es,
dass die Republik, um ihre Kinder nicht ihren erbittertsten
Feinden auszuliefern, darauf bedacht war, den Volks- und
Mittelschulunterricht selbst in die Hand zu nehmen. Ohnehin
stand die allgemeine Volksschulpflicht längst auf dem Programm
der Republikaner; nun wurde mit dem allgemeinen
Volksschulzwang* zugleich die Laienschule eingeführt und aller
konfessioneller Religionsunterricht aus den Schulen verbannt: in
der Erwägung, dass die Anerkennung des konfessionellen
Charakters der Schule die Unterordnung der Schule unter die
Oberaufsicht der der Republik feindseligen Klerisei notwendig* nach
sich ziehen musste. Und wie die Volks-, so wurden die Mittel-
und besonders auch die höheren Mädchenschulen laisiert; überall
durfte statt des Religionsunterrichts nur mehr ikforaZunterricht
erteilt werden, für welchen sofort eigene Katechismen und
Lehrbücher geschaffen wurden. Somit war die Trennung von
Schule und Kirche bereits vollzogen2) und die Trennung von
Staat und Kirche nur mehr die Frage kürzester Zeit. Überdies
wurde die Bestimmung getroffen, dass auch in den Mädchenschulen

der Unterricht nur von Lehrerinnen erteilt werden
dürfe, welche einen Befähigungsnachweis über ihre pädagogische

Vorbildung zu erbringen vermöchten, eine Anordnung, die
um so nötiger war, als von 68,000 Lehrerinnen 37,000 Klosterfrauen

waren, von welchen nur 5733 einen Befähigungsnachweis

vorlegen konnten Alle diese Verfügungen erregten den
masslosen Grimm der Klerikalen3) ; die Volksschullehrer und
ganz besonders die weltlichen Lehrerinnen, die an Stelle der
Klosterfrauen den Unterricht an den Mädchenschulen auf dem
Lande zu übernehmen hatten, wurden auf Anstiften der Geistlichen

an vielen Orten aufs übelste behandelt und nicht selten
vollständig boykottiert, und Kinder, die zu ihnen in die Schule
gingen, von der hl. Kommunion zurückgewiesen4). Die Ge-

') Vgl. hierüber Bothenbiiclter, Die Trennung von Staat u. Kirche, 269 ff.
2) « On peut même dire, sagt Lanessan, L'État et les Églises en France,

264, que du 11 mars 1882 date la laïcisation de l'État en France. »

3) Sie nannten sie die «verruchten Gesetze, lois scélérates».
*) Mater, La politique religieuse de la République française, 89.



— 152 —

hässigkeit der Ultramontanen führte dann natürlich erst recht
wieder zu Gegenmassregeln der Republikaner, und wenn auch
der Antrag auf völlige Trennung von Kirche und Staat, so oft
er in der Kammer erneuert wurde, auf den Rat erfahrener
Politiker hin als noch unzeitgemäss zunächst immer wieder
abgelehnt wurde, so antwortete man den unaufhörlichen
Angriffen der Klerikalen mit einer Reihe einzelner Gesetze, die
sie aufs empfindlichste trafen: es sei nur an die Gesetze über
die Ehescheidung, über die Militärpflicht der Theologen, über
die Streichung des Wortes „Gott" aus der Eidesformel, sowie
über die Beseitigung aller religiösen Abzeichen aus den
Gerichtssälen erinnert. Zwar wurden die Ultramontanen nicht
müde, alle diese Massregeln auf den verderblichen Einfluss
der gottlosen, das Land terrorisierenden Gesellschaften der
Freimaurer und Juden zurückzuführen, hinter welchen keineswegs
die Mehrheit des französischen Volkes stehe. Um so mehr hätte
man erwarten sollen, dass das Volk seiner Entrüstung über
die kirchenfeindliche Haltung der republikanischen Regierung
bei den Wahlen unzweideutigen Ausdruck verliehen hätte. Und
das Volk sprach: in den Wahlen vom August 1881 erhielten
die Republikaner über 5 Millionen Stimmen mit 457 Sitzen,
während es die Klerikalen und ihre royalistischen Freunde nur
auf 1,800,000 Stimmen brachten, obschon sie bei den Wahlen
den stärksten Druck auf die Bevölkerung ausgeübt und eine

skrupellose Agitation nicht bloss in ihrer Presse, sondern auch
in den Gotteshäusern entfaltet hatten.

Längst hatte Leo XIIL mit tiefer Betrübnis den Gang der
Dinge in Frankreich verfolgt. So richtete er denn am 12. Mai
1883 ein Schreiben x) an den Präsidenten Grevy, in dem er sein

Bedauern über die antireligiösen Leidenschaften der Republikaner

aussprach. Er musste sich jedoch vom Präsidenten
erwidern lassen2), an diesen Leidenschaften sei die Kirche ganz
selbst schuld, da sich eben der Klerus von der feindseligsten
Gesinnung gegen die Republik erfüllt zeige ; gerade der Papst
selbst könne daher zur Beschwichtigung dieser Leidenschaften
am meisten beitragen. Leo XIIL liess sich dies nicht zweimal
gesagt sein. Immer wieder forderte er die Bischöfe auf, mit

') Lecanuet, L'Église de France II, 175 ff.
3) Lecanuet II, 177 f.



— 153 —

der Republik Frieden zu schüessen. Im Einverständnis mit ihm
hielt Kardinal Lavigerie in Gegenwart des Admirals und des

Offizierskorps des französischen Mittelmeer-Geschwaders am 12.

November 1890 den berühmten Trinkspruch zu Algier, des

Inhalts: Wenn sich der Wille eines Volkes einmal deutlich
kundgegeben habe und die von ihm gewählte Regierungsform
den christlichen Grundsätzen nicht widerspreche, so sei es

Gewissenspflicht eines jeden Bürgers, sich ihr rückhaltlos anzu-
schliessenJ). Dieser Toast rief unter den anwesenden Offizieren
die peinlichste Verlegenheit hervora). Denn das französische
Offizierskorps, zum grössten Teil von den Jesuiten erzogen, war
vorwiegend royalistisch-ultramontan gesinnt; ein
republikanischfreidenkerischer Offizier galt seinen Kameraden und
Vorgesetzten nachgerade als eine „suspekte Persönlichkeit". Und
wie im Heere, so löste der Toast des Kardinals Lavigerie im
klerikal-royalistischen Lager allgemeine Bestürzung aus3). Als
man nun gar erfuhr, der Papst selbst stecke hinter dem

Kardinal, da warnte man den hl. Vater nachdrücklich, sich am
Ende gar auch noch selbst für die Republik auszusprechen.
Denn, sagte man, die Religion könne nur beim Königtum Schutz
finden; die republikanische Verfassung baue sich auf den Grundsätzen

der Revolution von 1789 auf und sei mit den Verfassungs-
grundsätzen der Kirche unvereinbar. Allein dem Papst erschien
die Lage der französischen Kirche so kritisch, dass er den
weiteren Fortschritten der Republikaner durch Aussöhnung der
Katholiken mit der republikanischen Verfassung halt zu gebieten

beschloss und die französischen Gläubigen in der Enzyklika
Inter innumeras vom 20. Februar 1892 zum Anschluss an die
Republik, zum ralliement, ermahnte.

Und nun trat das Unglaubliche ein: Der französische
Episkopat und Klerus streikte4-). Der Papst predigte tauben
Ohren. Die sogenannte „ gute " katholische Presse, die es
so unendlich gerne gesehen hätte, wenn der Papst die
royalistische Sache empfohlen hätte, entdeckte nun plötzlich,

dass man dem Papste in weltlich - politischen Dingen
keinen Gehorsam schulde, und auch die Kongregationen und
Orden, die, bei der vorderen Türe hinausgetrieben, längst

*) Lecanuet II, 390 ff.
') Ebd., II, 390.
J) Ebd., II, 393 ff.
*) Ebd., II, 515 ff.



— 154 —

durch die hintere sich wieder hereingeschlichen hatten, schreckten

vor einer mehr oder weniger offenen Bekämpfung des

päpstlichen Erlasses nicht zurück. In manchen Klöstern begann
man sogar 9tägige Andachten zu halten, damit der Papst
entweder die Gnade der Bekehrung oder eines sanften Todes
erlange x) Es waren nur wenige Geistliche, die sogenannten
demokratischen Abbes, Männer wie Naudet, Dabry und Lemire,
die es wagten, sich offen zu den päpstlichen Weisungen zu
bekennens), sich aber von der grossen Masse ihrer Kollegen
als abtrünnige Verräter verfolgt und aufs übelste behandelt
sahen. Selbstverständlich musste all dies auf die weitesten
Schichten des Volkes den übelsten Eindruck machen. Nicht
als ob man hier den Erlass des Papstes allzu freudig begrüsst
hätte ; obwohl man es als Genugtuung empfand, dass sich der
Papst zu Gunsten der Republik erklärt habe, so nahm man es

ihm vielfach doch wieder übel, dass er sich in die inneren
französischen Angelegenheiten eingemischt habe3). Man hatte
überdies begründeten Anlass, der Aufrichtigkeit der päpstlichen
Politik zu misstrauen, da die Befürchtung zu nahe lag, es sei

dem Papst und den demokratischen Geistlichen schliesslich doch

nur um eine Klerikalisierung der Republik zu tun. Aber selbst
wenn man hiervon ganz abgesehen und wenn zudem der Klerus
der päpstlichen Aufforderung* in viel grösserer Zahl Folge
geleistet hätte, so musste es nicht wenig* verstimmen, dass es erst
der Mahnung einer auswärtigen Macht bedurfte, um französische

Priester an ihre nationale Pflicht zu erinnern, und die
beredte Tatsache, dass nicht einmal der Papst selbst etwas
ausrichtete, liess die ganze antirepublikanische Verbissenheit
des Klerikalismus im grellsten Lichte erscheinen. Noch war
ja der stürmische Enthusiasmus unvergessen, mit dem die
Ultramontanen dem General Boulanger wie einem Erlöser zujubelten

(1887); von diesem ebenso grosssprecherischen wie durch
und durch unfähigen Offizier, dem von aristokratischer Seite
3 Millionen Franken zur Verfügung gestellt worden waren4),

*) Narfon, La Séparation, 13; Sabatier, A propos de la Séparation des
Églises et de l'État, 13, Anm.

2) Sie zählten etwa 6 Bischöfe und einige hundert Priester in ihren
Reihen. Vgl. Lanessan, L'État et les Églises en France, 249.

3) Debidour I, 329.

4) Lecanuet II, 359.



— 155 —

erhofften sie die Verwirklichung ihrer royalistischen Träume,
und das klägliche Ende, das dieser Charlatan bald darauf nahm,
fiel naturgemäss auf seine klerikalen Anhänger zurück. Da
es sich die Ultramontanen zur heiligen Pflicht gesetzt zu haben
schienen, ja keine Gelegenheit unbenutzt verstreichen zu lassen,
um sich gründlich zu kompromittieren, so zogen sie sich bald
darauf auch im Fall Dreyfus die schmählichste Niederlage zu.
Längst hatte ja die ungestümste Pflege des wütendsten
Antisemitismus eine ihrer besonderen Spezialitäten gebildet. Nun, da
ein jüdischer Offizier im schweren Verdacht verbrecherischer
Beziehungen zum Auslande stand, forderten sie mit
leidenschaftlichem Eifer die strengste Bestrafung des „ verräterischen
Juden " und widersetzten sich aufs hartnäckigste der Revision
des Prozesses selbst dann immer noch, als sich die Unschuld
des schmachvoll misshandelten Offiziers immer augenscheinlicher

herausstellte. Es half nichts, dass sich sogar der Papst
schliesslich für den Unschuldigen aussprach; die Klerikalen
liessen nun für Leo XIIL Messen lesen, da er offenbar den
Verstand vollends verloren habe1).

Als die lautesten Rufer im Streite hatten sich wie schon

früher, so bei den verschiedensten Anlässen der jüngsten Zeit
immer wieder die Orden hervorgetan ; namentlich hatte die von
den Assumptionisten geleitete, in zahllosen Provinzblättchen
über ganz Frankreich verbreitete „ Croix " eine Sprache geführt,
die sogar den Papst nicht schonte und schliesslich seinen
unwilligen Tadel erfuhr2). Die Massregeln, die man im Jahr
1880 gegen die Orden und Kongregationen getroffen hatte,
hatten sich als unzulänglich erprobt; nun griff man zu stärkeren
Mitteln. Das Vereinsgesetz vom Jahr 1901, das wichtigste
antiklerikale Gesetz seit 1870, schuf die rechtliche Grundlage, um
den Orden die fernere Existenz in Frankreich unmöglich zu
machen; unter dem Ministerium Combes (1904) ward auch der
kongregationistische Unterricht endgültig aufgehoben, indem
die Angehörigen eines Ordens, selbst wenn sie allen vom Staat
zur Erteilung eines Unterrichts aufgestellten Anforderungen
genügten, für unfähig erklärt wurden, eine Lehrtätigkeit
auszuüben 3).

') Debidour II, 225.
2) Ebd. II, 249.
8) Ebd. II, 314 ff. ; Bothenbücher, die Trennung von Staat und Kirche,

233,260,261.



— 156 —

So war es denn ein äusserst merkwürdiges Schauspiel, zu
sehen, wie der Klerikalismus, je rücksichtsloser und ungestümer
er auftrat, nur umsomehr an Boden verlor und Niederlage auf
Niederlage erlitt. Man würde sich jedoch bitter täuschen, wenn
man wähnte, es habe sich in all diesen leidenschaftlichen
Kämpfen lediglich oder auch nur hauptsächlich um politische
Gegensätze gehandelt. Im Hintergrunde standen hier wie dort
die grossen religiösen Fragen; die Verschiedenheit der Staats-

auffassung war in der Verschiedenheit der JFeßauffassung
begründet. Die Republik, darin hatte der Klerikalismus nicht
Unrecht, beruhte auf den Grundsätzen von 1789, die für die Kirche
stets ein Gegenstand des Greuels und des Abscheues gewesen
waren; je mehr sich nun die Republik festigte, um so schärfer
musste der zwischen ihr und der Kirche obwaltende,
unüberbrückbare Gegensatz hervortretenJ). Die Prinzipien, die der
Revolution heilig waren: Vollständige Freiheit des Gewissens,
des Glaubens, des Bekenntnisses, des Kultus, bildeten auch die
unantastbare Magna Charta der Republik ; eben diese Prinzipien
waren aber mit den Sätzen des Syllabus, die der Regierung
Leo XIII. nicht weniger wie der Pius IX. und Pius X. zugrunde
lagen, schlechthin unvereinbar. Dieselben Bischöfe, die für die

Herstellung des Kirchenstaates und für die Thronbesteigung des

mittelalterlich-absolutistischen Grafen von Chambord schwärmten,

schwärmten zugleich für ein mittelalterlich-absolutistisches
Papsttum als Träger der höchsten irdischen Gewalt und waren
die beredtesten Anwälte des Syllabus mit seiner brüsken
Verdammung des Liberalismus und Fortschritts. Derselbe Klerus,
der gegen die ungläubige Regierung loszog, konnte sich nicht
genugtun im Ruhme der Wunder von Lourdes und fiel zum
schallenden Hohngelächter der gesamten nichtkirchlichen
Presse dem plumpen Schwindler Leo Taxil zum Opfer, der
mit seinen angeblichen satanischen Enthüllungen die ganze
ultramontane Welt bis hinauf zu den höchsten kirchlichen
Würdenträgern Jahre lang zum besten hielt. Dagegen waren
die Männer, die die Menschenrechte von 1789 verteidigten, dem
Liberalismus huldigten und für die Freiheit des Staates von
aller kirchlichen Herrschaft und Fessel warben, zugleich die

l) Vgl. hierzu auch H. Depasse, Le Cléricalisme (2e édit., Paris 1880).
S. 243 ff.



— 157 —

Anwälte der modernen naturwissenschaftlichen und historischkritischen

Forschung, Jünger Kants und des positivistischen
Philosophen Aug. Comte: so erschien der Triumph, den sie im
politischen Leben über Priester und Mönche errangen, zugleich
als Triumph der profan-wissenschaftlichen über die religiös-kirchliche

Weltanschauung. Gewohnt, Ultramontanismus und
Katholizismus miteinander zu identifizieren, sah man in der Kirche
den Rückschritt verkörpert und wandte sich von ihr zuletzt
massenhaft ab, nicht mehr bloss weil sie als feindliche, sondern
weil sie als rückschrittliche und minderwertige Einrichtung galt.
So büsste die Kirche die Fühlung mit der französischen Volksseele

mehr und mehr ein ; die Trennung war tatsächlich schon
lange vorhanden und harrte nur mehr ihrer gesetzlichen
Formulierung.

Gleichw*ohl wäre es einem Manne wie Leo XIII. gelungen,
die Verwirklichung dieses gleichsam in der Luft liegenden
Gedankens noch lange hintan zu halten; wie er der Republik
seine Verbeugung machte und für Kultur und Fortschritt hohe
Lobsprüche hatte, so hätte sich die Republik ihm gebeugt und
die Bande nicht so leicht gelöst, die das Land seit anderthalb
Jahrtausenden mit der Kirche verknüpften. Sprachen sich doch
gerade die angesehensten und erfahrensten praktischen Politiker,
Männer wie Gambetta, Ferry, Waldeck-Rousseau, für Beibehaltung
des Konkordats und gegen die Trennung aus, vor der sie
eindringlich warnten, da sie nur eine unabsehbare Steigerung des

kirchlichen Einflusses bedeuten würde ; man müsse den Klerus
im Zaum halten, und das beste Mittel hierzu sei eben das
Konkordat. Aber diesem rechten republikanischen Flügel stand
eine starke linke Gruppe radikaler Doktrinäre gegenüber, die
unablässig auf reinliche Scheidung zwischen zwei Gebieten
drängten, die nichts mehr miteinander zu schaffen hätten;
und es musste nun das Bestreben der Kirche sein, alles zu
vermeiden, was die gemässigten republikanischen Elemente ins
Lager der Radikalen zu schieben drohte. Leo XIIL hatte dies

vorzüglich verstanden; ganz anders wurde es jedoch unter
seinem Nachfolger. Pius X. tat sich etwas darauf zu gut, kein
Diplomat zu sein. Kein politischer, ein religiöser Papst wollte
er sein; da er aber gleichwohl Politik treiben musste und eine
gute nicht treiben konnte, so machte er schlechte. Er schien es
von Anfang an ganz darauf abgesehen zu haben, den Radikalen



— 158 —

ihren Sieg* über die Gemässigten zu erleichtern. Böses Blut
machte es schon, dass er mehreren vom französischen
Kultusminister vorgeschlagene Bischofskandidaten ohne Angabe von
Gründen die Bestätigung verweigerte. Ungemeine Erbitterung
erregte sodann in ganz Frankreich, und zwar sogar in vielen
gut katholischen Kreisen der schroffe Protest, den der Kardinalsekretär

Merry del Val gegen die Romreise des Präsidenten
Loubet erliess. Im Oktober 1903 hatte das italienische Königspaar

dem Präsidenten der Republik einen offiziellen Besuch in
Paris abgestattet und nicht bloss die Forderungen des Anstandes,
sondern auch gewichtige politische Erwägungen erheischten

nun, dass der Präsident den Majestäten diesen Besuch in ihrer
Hauptstadt erwidere, was im April 1904 auch wirklich geschah.
Nun richtete Merry del Val eine diplomatische Note an sämtliche

beim Vatikan beglaubigten Höfe, worin er diesen Besuch
des Präsidenten als eine Beleidigung des Papstes bezeichnete.
Diese Note, die bald die Runde durch die ganze europäische
Presse machte, verschnupfte in Frankreich umsomehr, als man
erfuhr, dass der Papst selbst den Kardinal Scampa von Bologna
ermächtigt hatte, dem italienischen Herrscher anlässlich seines
Besuches in Bologna seine Aufwartung zu machen, dass also
der Papst selbst dem König von Italien eine Aufmerksamkeit
erwies, die der Präsident der französischen Republik demselben
König nicht sollte erweisen dürfen, ganz abgesehen von der
Kränkung, die darin lag, dass sich das Staatsoberhaupt eines
nahezu 40 Millionen zählenden Landes vorschreiben lassen sollte,
wen es besuchen dürfe und wen nicht, um sich im Übertretungsfalle

wie ein Schuljunge abkanzeln lassen zu müssen. Die
Antwort, die die französische Regierung dem Vatikan auf seine
Note erteilte, war deutlich und kräftig genug; sie bestand in
der sofortigen Abberufung ihres vatikanischen Gesandten.

Wasaber dem Fass noch vollendsden Boden ausschlug, das war
die eigenmächtige und konkordatswidrige Absetzung der Bischöfe
von Laval und Dijon durch den hl. Stuhl. Bischof Peter Jos.

Geay von Laval war den Klerikalen und besonders den Jesuiten
ob seiner versöhnlichen Gesinnung gegenüber der Regierung
aus tiefster Seele verhasst. Da man ihn der Ketzerei nicht
wohl beschuldigen konnte, so brachte man Gerüchte in Umlauf,
als stehe er mit der Oberin eines Frauenklosters in allzu
zärtlichem Briefwechsel. Die Sache kam noch unter Leo XIII-



— 159 —

nach Rom, wurde aber, da sie sich auf Grund der angestellten
Untersuchung als leerer Klatsch erwies, nicht weiter verfolgt.
Kaum war Pius X. ans Ruder gelangt, als man auf sie zurück-
griff und dem Prälaten befahl, freiwillig zu resignieren, wenn
er nicht unfreiwillig abgesetzt werden wolle. Ähnlich, eher
noch schlimmer, lag der zweite Fall. Albert Le Nordez, Bischof
von Dijon, hatte sich ob seiner republikanischen Gesinnung
den Hass der Kongregationen zugezogen, die nun seine Diöze-
sanen so gründlich verhetzten, dass die Alumnen sich weigerten,

sich von ihm weihen, die Schulkinder, sich von ihm firmen
zu lassen, da ausgesprengt worden war, der Bischof gehöre
insgeheim dem Bunde der Freimaurer an. Auch er erhielt nun
von Rom, bildlich gesprochen, die seidene Schnur, worauf die
französische Regierung an den Vatikan das Ultimatum richtete:
Entweder Zurücknahme der über die beiden Bischöfe verhängten,

konkordatwidrigen Massregel oder Abbruch der diplomatischen

Beziehungen. Als nun der Vatikan diese Massregel
gleichwohl aufrecht erhielt, ward ihm am 30. Juli 1904 eröffnet,
die französische Regierung breche hiermit alle amtlichen
Beziehungen mit dem hl. Stuhle ab und erachte auch die Mission
des päpstlichen Nuntius in Paris für beendet. Sofort nahm
denn auch das Verhängnis unabwendbar seinen Lauf. Schon
am 10. November 1904 legte der Ministerpräsident Combes der.
Kammer einen Gesetzentwurf über die Trennung von Staat und
Kirche vor1), der am 3. Juli 1905 nach langen Beratungen und
mannigfachen Abänderungen angenommen, vom Senat am
18. November bestätigt, vom Präsidenten der Republik am
9. Dezember vollzogen und am 11. Dezember 1905 veröffentlicht
wurde und somit Gesetzeskraft erlangte.

II. Die Durchführung der Trennung.

Natürlich kann es nicht unsere Aufgabe sein, uns mit den
Einzelheiten des Trennungsgesetzes zu befassen. Wir müssen
uns auf seine Hauptzüge beschränken und bemerken nur noch,
dass es sich zwar hauptsächlich, aber durchaus nicht
ausschliesslich gegen die katholische Kirche richtet, vielmehr auch
die Protestanten und Juden berührt, so dass man, strenge
genommen, von einer Trennung von Kirchew und Staat reden muss.

') Näheres Rothenbucher, 243 f.



— 160 —

Das Gesetz gliedert sich in sechs Hauptabschnitte oder
Titel. Im ersten Titel wird Gewissensfreiheit zugesichert und
freie Ausübung der Kulte verbürgt. Da die Republik keinen
Kult anerkennt, besoldet oder unterstützt, so werden vom
1. Januar 1906 an alle Ausgaben aus Staats-, Kreis- und
Gemeindekassen, die sich auf die Unterhaltung von Kulten beziehen,
eingezogen. Im zweiten Titel wird die Verfügung getroffen, es

solle binnen eines Jahres das reine Kirchenvermögen der
Pfründen- und Kirchenstiftungen an die Kultvereine übergehen,
die sich im Laufe des gleichen Jahres bilden würden ; falls aber
solche Kultvereine nicht zustande kämen, so sollte das
Kirchenvermögen den Wohltätigkeitsanstalten der Gemeinden zufallen,
die sich innerhalb des einschlägigen Kirchenbezirks befinden.
Die vom Staat herstammenden Kirchengüter fallen insgesamt an
diesen zurück. Der dritte Titel handelt von den Kultgebäuden,
also den Kirchen ; sie waren schon in der französischen
Revolution als Eigentum des Staates oder der Gemeinden erklärt
worden und sollen dies bleiben, gleichwohl aber auch fernerhin

gottesdienstlichen Zwecken dienen und den Kultvereinen
unentgeldlich überlassen werden. Mit diesen Kultvereinen
beschäftigt sich der vierte Titel; er versteht hierunter Vereine,
die sich zur Ausübung einer bestimmten Art der Gottesverehrung,

also z. B. der katholischen, protestantischen, jüdischen, und

zur Bestreitung der hierzu nötigen Kosten bilden würden. Diese
Kultvereine sollen sich aus einer Anzahl grossjähriger, im
Kirchenbezirk ansässiger Personen zusammensetzen und dürfen
ihre Mitglieder zu Beiträgen heranziehen, auch Sammlungen
veranstalten, Bänke und Sitzpläze in den Kirchen vermieten.
Die Kultvereine können sich dann wieder zu grösseren
Verbänden zusammenschliessen, also z. B. die Pfarrverbände zu
Diözesan- und diese zu Provinzial- und Nationalverbänden, und
sind auch ermächtigt, den Überschuss ihrer Einnahmen an
andere, den gleichen Zwecken dienende Vereine abzugeben.
Endlich müssen diese Kultvereine nach Art. 4 in Übereinstimmung

mit den Regeln der allgemeinen Organisation des Kultus
stehen, dessen Ausübung sie sich zur Aufgabe stellen ; falls auf
bestimmte Kirchen- oder Stiftungsgüter von mehreren Kultvereinen

Anspruch erhoben wird, so soll nach Art. 8 das
Zivilgericht bezw., wie später angeordnet wurde, der Staatsrat zur
Entscheidung zuständig sein. Im fünften Titel wird verfügt,



— 161 -
dass die Kultversammlungen nur öffentlich und nur nach
vorhergehender Anmeldung beim Gemeindevorsteher stattfinden
dürfen; doch soll eine jährlich einmalige Anmeldung genügen.
Im sechsten Titel endlich werden die Strafen für etwaige
Gesetzesübertretungen aufgeführt.

Das Trennungsgesetz ist aus dem Kampf mit der römischen
Kirche geboren und trägt die Spuren dieses Kampfes an sich.
Das Gesetz will zwar allen Kirchen gegenüber volle Neutralität
bewahren, bedeutet aber doch in manchen Bestimmungen eine
unverkennbare Parteilichkeit zu wngunsten der katholischen
Kirche. Dies gilt namentlich von den mit dem Trennungsgesetz,
wie schon oben bemerkt, im engsten Zusammenhang stehenden
Schulgesetzen, da sich der hier eingeführte Moralunterricht doch
vielfach, wenn auch nicht absichtlich, so doch tatsächlich gegen die
katholische Lehre richtetx). Aber im allgemeinen und als Ganzes

betrachtet, war das Gesetz doch vom milden Geiste der Billigkeit
getragen2) und keineswegs darauf angelegt, die Kirche zu
berauben, zu verfolgen und lahmzulegen ; Prof. Rothenbücher an
der hiesigen Universität, die erste Autorität auf dem dornigen
Gebiete des Trennungsrechtes, nennt das französische Trennungsgesetz

eine der grossartigsten Unternehmungen des französischen
Volkes seit der Revolution3). Namentlich brachte es der Kirche
im reichsten Masse jenes Gut, das für das Gedeihen religiösen
Lebens so nötig wie die Luft zum Atmen ist : die Freiheit. Mit
der Trennung fiel von selbst jede staatliche Bevormundung und
Beaufsichtigung weg, über welche sich die Kirche stets so bitter
beschwert hatte ; und eben in der Befreiung von dieser lästigen
Fessel lag der unschätzbare Vorteil, der der Kirche aus der
Trennung erwuchs und der die Einbusse an materiellen Zuwendungen

reichlich aufwog, die sie vom Staate seither bezog.
Wohl wird sie nun nicht mehr wie unter der Herrschaft des
Konkordats vom Staate mit Geldmitteln unterstützt, die
Geistlichen erhalten keine staatlichen Gehalte und Pensionen mehr.
Während aber der Staat auf Grund des Konkordats das Recht
besass, die Bischöfe und Erzbischöfe zu ernennen,
Bischofsversammlungen zu gestatten oder zu verbieten, die päpstlichen

') Rothenbücher, Die Trennung von Staat und Kirche, 242 f., 265, 272 f.
*) Besonders auch die Vollzugsvorschriften vom 16. März 1906 ; Rothenbücher,

245 ; vgl. auch Lanessan, 272 f.
a) 344; vgl. 305.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1912. 11



— 162 —

Erlasse vor ihrer Verkündigung durch die Bischöfe erst zu
prüfen und die Verkündigung unter Umständen zu untersagen,
den Bischöfen das Verlassen ihrer Diözesen zu verwehren,
fallen alle diese Privilegien des Staates mit der Trennung von
selbst hinweg, die Bischöfe können sich nun versammeln, wo
und so oft sie wollen, sie können reisen, wann und wohin es

ihnen beliebt, sie können päpstliche oder eigene Anordnungen
verkünden, Lehrentscheidungen treffen, die Spendung der Sakramente,

die Ausübung des Gottesdienstes, die Anstellung und
Absetzung wie die Erziehung des Klerus regeln nach völlig
freiem Ermessen ; und endlich, was eine Hauptsache ist, die so

ausserordentlich wichtige Besetzung erledigter Bischofsstühle
kann sich nun ohne alle staatliche Einmischung ganz nach den
Grundsätzen des kirchlichen Rechtes vollziehen. Das sind
Errungenschaften, welche den Nachteilen des Trennungsgesetzes
zum mindesten die Wagschale halten und der Kirche eine so

weite Bewegungsmöglichkeit sichern, dass das Gesetz von
radikaler Seite als zu kirchenfreundlich, ja als staatsgefährlich aufs

heftigste behämpft wurdeJ). Ein hochangesehener französischer
Staatsmann und grundsätzlicher Gegner des Katholizismus
erklärte sogar2), schon der Gedanke allein, die Kirche könne
das Trennungsgesetz annehmen, erbittere ihn, denn auf Grund
dieses Gesetzes könne sie zu einer unwiderstehlichen Macht
anwachsen.

Im Schosse des französischen Episkopates verkannte man
dies denn auch nicht. Es gab eine Richtung, die mit dem

Trennungsgesetz sympathisierte, überzeugt, dass man sich mit
ihm zum Wohle der Kirche selbst ganz gut vertragen könne.
Zu ihr zählte vor allem Bischof Le Camus von La Rochelle,
der sich gleich dem Erzbischof Fulbert-Petit von Besançon nach
Rom begab, um hier den starken Einflüssen entgegenzuwirken,
die sich im Vatikan geltend machten, um die Verdammung des
Gesetzes herbeizuführen. Auch eine Bischofsversammlung, die
Ende Januar 1906 zu Albi unter dem Vorsitz des erleuchteten
Erzbischof Mignot stattfand, war einmütig der Ansicht, dass
man den Papst vor einer übereilten Verdammung der Trennung
warnen müsse. Man wusste, dass die römische Entscheidung
unmittelbar bevorstehe, und man sah ihr nicht bloss in kirch-

') Debidour, II, 641 ; Sägmüller, Die Trennung von Kirche und Staa, 12-

') Lmeatti, Freiheit des Gewissens und Wissens, 34.



— 163 —

liehen Kreisen mit gespanntester Erwartung entgegen. Sie fiel in
der Enzyklika „Vehemente?-" vom 11. Februar 1906 und brachte
die schärfste Verurteilung der Trennung im allgemeinen und
der französischen im besonderen, da sie die offizielle Verleugnung

Gottes und aller übernatürlichen Ordnung in sich schliesse,
mit den von ihr vorgeschriebenen Kultvereinen den unantastbaren

Rechten des Papstes und der Hierarchie zuwiderlaufe
und der Kirche die schwersten Vermögensverluste zufüge.

Die Enzyklika fand verschiedene Aufnahme. Auf ultramontaner

und royalistisch-bonapartistischer Seite jubelte man ihr als
einer kräftigen Absage an die Republik freudig zu, während
sie all denen aufrichtige Sorge bereitete, denen an einer
Verständigung der Kirche mit Frankreich und an der Verhütung
eines in seinen Folgen unberechenbaren Bruches gelegen war.
Im März 1906, als verlautete, dass sich die französischen
Bischöfe nächstens zu einer gemeinsamen Beratung versammeln
würden, richteten 23 katholische Laien, Männer der höchsten
Gesellschaft und Mitglieder der Akademie, der Stolz der
französischen Kirche, eine von Brunetière verfasste Eingabe an den

Episkopat, um ihm die Annahme der Kultvereine aufs wärmste
zu empfehlenx). Vom 30. Mai 1906 an fand das Nationalkonzil,
das erste seit Jahrhunderten, zu Paris statt. Es liess ein dem
Trennungsgesetze günstiges Resultat schon aus dem einfachen
Grunde erwarten, weil sich die Bischöfe ja schon mit der
Tatsache ihrer Zusammenkunft auf den Boden des Trennungsgesetzes

stellten. Denn nur unter der Voraussetzung dieses
Gesetzes konnten sie sich überhaupt versammeln, was unter
der Herrschaft des Konkordats gar nicht möglich gewesen
wäre. Freilich, als ein eigentliches Konzil im alten Sinne des
Wortes konnte eine Versammlung nicht wohl angesprochen
werden, der die Beratungsgegenstände von Rom vorgeschrieben
und zudem unter Androhung des grossen Kirchenbannes strengste
Geheimhaltung ihrer Verhandlung anbefohlen war, was freilich
nicht hinderte, dass man im Kultusministerium Tag* für Tag
aufs genaueste von allem unterrichtet war2). Den
Hauptberatungspunkt bildeten die Kultvereine. Um der Stimmung
der Extremen entgegenzukommen und im Sinne der Enzyklika
«Vehementer" erklärte man zwar fast einstimmig, dass man

') Wortlaut und Unterschriften bei Narfon, 72 ff.
a) Narfon, 76.



— 164 —

die Kultvereine in der vom Gesetz vorgesehenen Fassung nicht
annehmen könne. Mit starker Mehrheit, nämlich mit 56 gegen
18 Stimmen, beschloss man aber zugleich, dem Papste die
Annahme dieser Kultvereine unter der Voraussetzung zu empfehlen,
dass sie nach dem Muster der deutschen Kirchenverwaltungen
eingerichtetJ) und in strenger Abhängigkeit von der Hierarchie
gehalten würden, wodurch sie ihren Laiencharakter, der
hauptsächlichste Stein des Anstosses für den hl. Stuhl, verlören. Mit
der grossen Mehrheit ihrer Bischöfe vereinigte eine Gruppe
von Hunderten der angesehensten französischen Katholiken,
Priestern wie Laien, in einer Eingabe*) an den Papst ihre
flehentlichste Bitte um Zulassung der Kultvereine, so wie sie

vom Pariser Nationalkonzil abgeändert worden seien. Es half
alles nichts. In der Enzyklika ^Gravissimo" vom 10. August
1906 verdammte Pius X. die Kultvereine auch in der von den
56 Bischöfen der Mehrheit vorgeschlagenen Form und berief
sich hierbei auf den Vorgang der Bischöfe selbst, die diese Vereine

fast einstimmig verworfen hätten; wie denn die Kultvereine

weder in der gesetzlichen noch in der von den Bischöfen
vorgeschlagenen Form mit der göttlichen Verfassung der Kirche
und mit den unveräusserlichen Rechten des Papstes und
Episkopates in Einklang zu bringen seien. Energisch verwahrte
sich der Papst gegen den Vorwurf, als hege er gegen Frankreich

aus Abneigung gegen dessen republikanische Verfassung
eine gehässige Gesinnung, oder als verfolge er mit seinen
Massregeln nicht lediglich das Wohl der französischen Kirche,
sondern andere, der Religion fremde Ziele.

Die neue Enzyklika rief die schmerzlichste Enttäuschung
überall da hervor, wo man noch bis zum letzten Augenblicke
auf einen Ausgleich zwischen den grundsätzlichen Forderungen
Roms und den Kultvereinen, dem Kardinalpunkt des Trennungsgesetzes,

gehofft hatte; im reaktionär-ultramontanen Lager
freilich war der Jubel über diese neue römische Kriegserklärung
gegen die Republik lauter denn je zuvor. Am meisten musste
die schroffe Brüskierung der 56 Bischöfe durch die Enzyklika
auffallen. Es war wirklich ein starkes Stück, wenn der Papst
in seiner Enzyklika schrieb, die Bischöfe hätten die Kultvereine

') Narfon, 77 f; Sägmüller, 44, A. 1.
s) Supplique d'un groupe de Catholiques français au Pape Pie X.

Paris, Nourry 1906.



— 165 —

fast einstimmig verworfen, ohne auch nur mit einer Silbe des
mit 2/8 Mehrheit gefassten Beschlusses zugunsten dieser Vereine

zu gedenken, — ein Vorgehen, das einer wissentlichen
Irreführung der öffentlichen Meinung wie ein Haar dem anderen
glich. Wenn der Papst so mit ihnen und ihren Beschlüssen

umging, dann konnte man sich nur wundern, dass sie sich auf
seinen Wunsch gleichwohl zu einer neuen Versammlung in
Paris herbeiliessen, die vom 4.—7. September 1906 über die
neue Lage der Dinge beriet *). Man begann mit einer Adresse
an den hl. Vater, um ihm für die „lichtvollen Anweisungen"
der Enzyklika „Gravissimo" alleruntertänigsten Dank zusagen8).
Am zweiten Tage war die Sitzung kaum eröffnet, als sich
Kardinal Richard von Paris mit der Erklärung erhob, er habe der
Versammlung eine Mitteilung zu machen8). In der Tat sah

man, wie ihm Msg. Montagnini, der an Stelle des abberufenen
Nunzius Lorenzelli die Geschäfte Roms in Paris besorgte, ein
Telegramm überreichte. Der Kardinal verlas es: es sprach
den scharfen Tadel des Papstes über eine Broschüre aus, die
Bischof Le Camus von La Rochelle soeben veröffentlicht und
in der er die Frage erörtert bezw. bejaht hatte, ob man den
Gläubigen zur Bestreitung der kirchlichen Bedürfnisse einen
Kultpfennig auferlegen dürfe. Blass und zitternd vor Erregung
bat Bischof Le Camus, einst der Vertrauensmann Leo XIIL,
ums Wort. „Ich beuge mich der Verdammung* des Papstes,"
erklärte er, „doch kann ich nicht umhin, über die Beschämung,
die mir zu Teil wird, mein Befremden auszusprechen. Denn
das, was der hl. Vater heute verdammt, hat er noch jüngst
selbst erlaubt, als ich in Rom mit ihm sprach." Als sich der
Bischof dann wieder setzte, wagten ihm kaum 2—3 Kollegen
die Hand zu drücken. Die Versammlung war vom barschen
Ton des Telegramms vollständig eingeschüchtert. „Wenn
Montagnini gewollt hätte, äusserte ein Bischof, wir hätten alle
beschlossen, dass die heilige Dreifaltigkeit aus 15 göttlichen
Personen bestehe". Ein anderer Prälat, der bei der nächsten
Sitzung fehlte, gab einem Frzbischof, der ihm darob Vorstellungen

machte, zur Antwort: „Mein lieber Herr, ich habe mich
ins Bett gelegt. Und was hätte ich denn Gescheiteres tun können "

l) Vgl. Mater, La politique religieuse de la République française, 219 f.
3) Vgl. Narfon, 90.
*) Vgl. zum folgenden Mater, 217 f.



— 166 —

Aber der Bischof von La Rochelle grämte sich über die
Behandlung, die ihm widerfahren war, so sehr, dass er seinen
Diözesanen nicht mehr unter die Augen zu treten wagte und
sich in einem Landhause verbarg. Hier schrieb er einen
energischen Brief nach Rom; nach wenigen Tagen erhielt er die

Antwort, die noch schroffer lautete, als kurz zuvor das

Telegramm. Am andern Morgen ward er tot in seinem Lehnstuhl
gefunden, mit dem Briefe des Papstes in der Hand. Bald darauf
starb aus ähnlichem Anlass auch der Bischof von Soissons ; der
Kardinal-Erzbischof Labouré von Rennes verschied aus Gram
über die groben Beschimpfungen, die ihm in mehr als 3000

Briefen von Pfarrern zugefügt wurden, weil er der Politik der
Verständigung das Wort geredet hatte1).

Je mehr indes das Jahr 1906 seinem Ende zueilte, um so

ernster wurde die Lage. Denn bis zum 12. Dezember 1906

mussten die Kultvereine gebildet sein; kamen sie bis dahin
nicht zustande, so war eine gesetzliche Feier des Gottesdienstes
nicht mehr möglich, da den Bestimmungen des Trennungsgesetzes

gemäss eben nur die Kultvereine zur Veranstaltung
gottesdienstlicher Übungen befugt waren. Die Protestanten2) und
Juden8) hatten sich ohne Widerrede gefügt; den Katholiken
dagegen war vom Papst die Gründung von Kultvereinen strengstens

untersagt. Nun schien man wirklich das Äusserste befürchten

zu müssen. Wenn vom 12. Dezember an gesetzlich kein
katholischer Gottesdienst mehr zulässig* w*ar, was blieb dann
übrig, als die Gotteshäuser zu sperren? Wenn man aber die
Kirchen schloss, wenn die Glocken verstummten und das ewige
Licht vor dem Allerheiligsten erlosch; wenn es wie einst in
den bangen Tagen des grossen Kirchenbannes im Mittelalter
wie ein schauerlicher, unheimlicher Fluch über dem entweihten
Lande brütete, — wer bürgte dafür, dass nicht die so lange
verhaltenen religiösen Instinkte mit elementarer Gewalt
losbrachen und einen furchtbaren Religionskrieg entfachten Das
musste man um jeden Preis verhüten, und so griff der Kultus-

') Mater, 219.

J) Sie hatten das Trennungsgesetz freudig begrüsst ; vgl. Sabatier, A
propos de la Séparation, 176 ff.; und besonders Charriant, Après la Séparation,

286 ff.
3) Über die Gefühle, mit welchen sie die Trennung aufnahmen, vgl-

Sabatier, 183 ff.; Charriaut, 298 ff.



— 167 —

minister Briand mit der Verfügung vom 7. Dezember 1906 ein,
es hätten die gemeinrechtlichen Bestimmungen über das
Versammlungswesen vom Jahr 1881 auf die gottesdienstlichen
Versammlungen sinngemässe Anwendung zu finden : es sollen also
nach dem 12. Dezember 1906 auch ohne Gründung von
Kultvereinen die Kirchen geöffnet bleiben und die Gottesdienste
wie bisher gefeiert werden, nur sollen diese Feiern als öffentliche

Versammlungen im Sinne des Gesetzes vom Jahr 1881

angesehen und von den Versammlungsleiter, den Pfarrern,
dem Gemeindevorstand angemeldet werden; es genüge jedoch
eine einmalige Anmeldung für das ganze Jahr. Sonach kam
die Regierung dem katholischen Klerus soweit als nur möglich
entgegen; und da es sich bei der von ihr geforderten Anmeldung

doch nur um eine reine Formalität handelte, der
kirchenrechtliche Bedenken nicht im Wege standen, so schien eine
allseits befriediegende Lösung gefunden zu sein. Wirklich wies
denn auch Kardinal Lecot von Bordeaux am 8. Dezember 1906
seinen Klerus an, diese Anmeldung zu erstatten, und das Gleiche
taten verschiedene andere Bischöfe. Aber schon am 9. Dezember

traf ein römisches Telegramm ein, das die Anmeldung
verbot, obschon sich der Papst anfangs selbst für ein tolerari
posse ausgesprochen hatte1).

Mit dem 12. Dezember 1906 hatte die verhängnisvolle
Stunde geschlagen, die die Kirche Frankreichs beim Mangel
der vom Gesetz vorgeschriebenen Kultvereine ihres Vermögens
beraubte und die Bischöfe aus ihren Palästen, die Pfarrer aus
ihren Wohnungen, die Seminaristen aus ihren Seminarien
vertrieb. Sie alle mussten sich nun um eine neue Unterkunft
umsehen ; doch beliessen manche Gemeinden den Pfarrern ihre
bisherigen Häuser. Wie sollte es nun aber in Zukunft mit dem
Gottesdienste gehalten werden? Wie die Kultvereine, so hatte
Rom nun auch das Versammlungsrecht verschmäht und die
so leicht zu erfüllende Anmeldepflicht schnöde zurückgewiesen.
Was sollte die Regierung nun tun? Die Kirchen schüessen
hiess mit dem Feuer spielen. Den Gottesdienst dem Gesetze
zum Trotz fortsetzen lassen, hiess das Gesetz verhöhnen, wozu
die Regierung im Interesse der Staatsautorität niemals die
Hand bieten durfte. So schlug Kultusminister Briand einen

') Mater, 247 f.; Rothenbücher, 249.



— 168 —

neuen Ausweg ein, indem er im Gesetz vom 2. Januar 1907*

anordnete, dass die Kirchen den Kultdienern, also den Pfarrern,
zu unentgeldlicher Nutzniessung eingeräumt werden könnten*).
Aber schon 4 Tage nachher, am 6. Januar 1907, ward auch
dieses Gesetz in einer neuen Enzyklika feierlich verdammt,
denn es gehe nur darauf aus, die Anarchie in der Kirche zu
organisieren. Gleichwohl wurden die Bischöfe angewiesen, sich
neuerdings zu versammeln, um über die dem Gesetze vom
2. Januar gegenüber zu ergreifenden Massregeln zu
beratschlagen. Dieses dritte Nationalkonzil fand im Schlösschen
La Muette bei Paris vom 15. Januar an statt ; man einigte sich
hier auf den Vorschlag, die Pfarrer sollten Afieiverträge mit
den Bürgermeistern abschliessen, auf Grund deren sie dann
die unentgeldliche Nutzniessung der Kirchen antreten könnten.
Schon waren die Mietformularien ausgearbeitet, schon hatte
auch Rom seine Einwilligung zu solchen Verträgen erteilt:
da wurden auch diese Verträge noch in letzter Stunde vom
Vatikan verboten, weil die Pfarrer die Baulast an den von ihnen
benützten Kirchen hätten tragen sollen. So schien sich der
hl. Stuhl ein wahres Vergnügen daraus zu machen, die
bestgemeinten Anordnungen der Regierung immer wieder zum Fall
zu bringen, um so die Schliessung der Kirchen zu erzwingen.
Aber die Regierung schloss die Kirchen auch jetzt nicht, liess
den Gottesdienst auf dem Boden des Gesetzes vom 2. Januar
1907 fortdauern und hob, um die letzte gesetzliche Schwierigkeit

aus dem Weg zu räumen, am 28. März 1907 die Anmeldepflicht

auf. Und auf dieser gesetzlichen Grundlage bewegt sich
seither in Frankreich die Feier des katholischen Gottesdienstes.

Je hartnäckiger nun der Widerstand war, den die römische
Kurie dem Trennungsgesetze entgegensetzte, um so schwerer
mussten die Gründe wiegen, die sie zu dieser Haltung bestimmten.

Nun hatte Pius X. in der Enzyklika „Vehementer" die

Trennung grundsätzlich verworfen, und er konnte sich hierbei
allerdings auf das Beispiel seiner Vorgänger, Gregor XVI.,
Pius IX. und Leo XIIL berufen, die das Gleiche getan hatten.
Allein diese prinzipielle Ablehnung des Trennungsgedankens
schloss eine praktische Verständigung für einen bestimmten
Fall keineswegs aus. Rom verfügte ja stets über eine unüber-

]) Mater, 249; Rothenbücher, 250.



— 169 —

treffliche Meisterschaft in der Kunst, trotz aller Versteifung
auf angeblich unerschütterliche Prinzipien den tatsächlichen
Verhältnissen Rechnung zu tragen und einen modus vivendi
selbst unter den verzweifeltsten Verhältnissen zu schaffen, zu
fluchen und zu segnen mit einer Hand. Wenn er will, hat der
Vatikan ein „tolerari posse" für alles. So fand er sich mit
der Trennung in Nordamerika ab, er vertrug sich mit ihr
auch in katholischen Ländern, in Mexiko1), in Brasilien1), in
Equador1); warum hätte er sie nicht auch in Frankreich
ertragen können Gewiss waren die Verhältnisse, unter welchen
die Trennung in diesen Staaten ein- und durchgeführt wmrde,
von den französischen etwas verschieden. Aber die Tatsache
der Duldung der Trennung in jenen Ländern bewies doch, dass
sie nicht an sich schon und schlechthin verwerflich sein kann.
Treukirchlich gesinnte Männer, wie Lamennais noch in der Zeit
vor seinem Bruche mit Rom, Graf Montalembert, Ed. Laboulaye,
Bischof Bonomelli von Cremona, haben der Trennung warm
das Wort geredet*). Sogar jesuitischerseits gestand man,
obwohl die Trennung von Staat und Kirche an sich eine Unordnung

und ein Unglück sei, so könne es doch Fälle geben, in denen
eine zeitweilige Scheidung als das kleinere Übel zu bezeichnen sei ;
und im selben Sinne äusserte sich sogar Windthorst, nur dass
er nicht bloss von einer zeitweiligen, sondern von einer dauernden

Trennung sprach. „Und", fügte er bei, „ich fange an zu glauben,

dass die Verhältnisse sich in der ganzen Welt bei der
Entwicklung, welche der Geist der Menschen nimmt, so

gestalten, dass ein (friedliches) Zusammengehen (von Staat und
Kirche) auf die Dauer nicht aufrecht erhalten werden kann3)."
Jedenfalls aber war es eine arge Übertreibung, dass die Trennung,

wie Pius X. behauptete, eine Beleidigung, ja eine Leugnung

Gottes enthalte.
Ist nun aber die Trennung* an sich nicht schlechthin

verwerflich, so kann die Frage nur mehr die sein, ob etwa das
französische Gesetz der Art war, dass es den Papst zu schlecht-
hiniger Verdammung zwang. Und auch diese Frage ist glatt
zu verneinen. Zunächst beurteilte der Papst das Gesetz durchaus

einseitig, wenn er in der Enzyklika „Vehementer" nur seine

') Vgl. hierzu Rothenbücher, 354 ff.
') Ihre Aussprüche bei Rothenbücher, 88 ff.
') Stimmen aus Maria-Laach, 1906 (70), 531 ff.



— 170 —

Nachteile hervorhob, seine Vorteile aber gänzlich verschwiegx).
Sodann anerkannte er es indirekt selbst, indem er sich diese
Vorteile sofort zu Nutzen machte, sofern er die Bischöfe frei
ernannte und zu Versammlungen veranlasste. Überdies war
gerade der Haupt&nstoss, den der Papst an dem französischen
Trennungsgesetze nahm, ohne Halt. Er stiess sich vor allem
an den Kultvereinen, und zwar an ihrem Zaiencharakter, der
mit der kirchlichen Verfassung, mit den unantastbaren Rechten
des Papstes und der Hierarchie unvereinbar sei. Hierarchische,
nicht religiöse Erwägungen waren es also, — das muss man
vor allem betonen — die für den hl. Stuhl an erster Stelle den

Ausschlag gaben ; hätte er sich von religiösen Rücksichten, von
der Sorge für das Seelenheil und für die kirchlichen Bedürfnisse

der Gläubigen leiten lassen, so wäre er zu einer
Verdammung der Kultvereine niemals gelangt, da eben sie zu
keinem anderen Zwecke gefordert waren, als um die Ausübung
einer regelmässigen Seelsorge auch unter der Herrschaft des

Trennungsrechts zu verbürgen. Aber selbst vom hierarchischen
Standpunkte aus hätte man die Kultvereine ruhig* gestatten
können. Mit vollem Rechte konnten sich die französischen
Bischöfe darauf berufen, dass doch auch in Amerika, Deutschland,

in der Schweiz die Laien an der Verwaltung des
Kirchenvermögens teil haben; warum soll ihnen dies nun in Frankreich

durchaus verwehrt sein? Sollen die Laien immer nur
zahlen und nicht auch über die Verwendung der Mittel mitberaten

dürfen, die sie zum grössten Teil selbst aufbringen müssen
In verschiedenen Kantonen der Schweiz haben die Laien sogar
das Recht, ihre Pfarrer selbst zu wählen; in Frankreich aber
sollen sie nicht einmal an Vereinen zur Sicherstellung des

Gottesdienstes mitwirken dürfen? Wohl erwiderte Rom, die

Verhältnisse seien doch hier und dort sehr verschieden. Allein
diese Verschiedenheit ändert nichts an der Tatsache, dass Rom
die Beteiligung der Laien an der kirchlichen Vermögensverwaltung

in verschiedenen Ländern zulässt, also nicht
grundsätzlich für durchweg verwerflich hält. Die Kultvereine sollten
und wollten ja die kirchlichen Vorrechte der Geistlichen in
keiner Weise schmälern oder gefährden. Es stand auch gar

') Die man in Rom sehr wohl zu würdigen verstand ; vgl. die Äusserung
Merry del Vais, mitgeteilt von P. Harispe, « Nouvelle Reime » vom 1. Februar
1912, S. 314.



— 171 —

nichts im Wege, dass die Pfarrer die Gründung und Leitung
der Kultvereine selbst in die Hand nahmen; und da sie nach
wie vor unter der Oberleitung der Bischöfe standen, so waren
die kirchlichen Verfassungsgrundsätze durchaus gewahrt.
Zudem hätten sich im vollen Einklang mit dem Gesetze Diözesan-
vereine aus lauter Priestern gründen lassen, mit dem Bischof
als ihrem Vorstande an der Spitze, der dann die Zügel der
Regierung so straff wie je hätte führen können.

Allein, lag* nicht vielleicht die Gefahr nahe, dass das
Kirchenvermögen eben durch diese Kultvereine seinem ursprünglichen
Zweck entfremdet werde Wie, wenn sich un- oder irrgläubige
Elemente eindrängten, vielleicht die Mehrheit gewannen und
dann das Kirchengut für sich beanspruchten? Auch diese
Befürchtung war unbegründet. Denn im Gesetz war ausdrücklich

bestimmt, dass sich die Kultvereine nur in Übereinstimmung
mit der Verfassung des Kultus bilden dürfen, dessen Ausübung
sie sich zur Aufgabe setzen. Das katholische Kirchenvermögen

hätte also schon nach den Bestimmungen des Gesetzes

nur an den Kultverein übergehen dürfen, der in Verbindung
mit dem rechtmässigen und vom rechtmässigen römischen Bischof
anerkannten Pfarrer stand ; hätte sich z. B. neben dem
römischkatholischen etwa ein altkatholischer Kultverein gebildet und
hätte nun dieser das Vermögen der Pfarrkirche beansprucht,
so hätte das weltliche Gericht zugunsten des römisch-katholischen

und gegen den altkatholischen Kultverein entscheiden
müssen. Und von solchen Vereinen behauptete Pius X., sie
seien mit den kirchlichen Verfassungsgrundsätzen durchaus
nicht zu vereinbaren Wie wenig der kirchlichen Genehmigung
der Kultvereine ein wesentliches Bedenken im Wege stand,
das beweist ja übrigens schon die Tatsache, dass sich die grosse
Mehrheit des französischen Episkopats für sie aussprach ; allerdings

hatte sie gewisse Modifikationen mit ihnen vorgenommen,
aber solche Modifikationen hatte der Gesetzgeber selbst von
vorneherein offen gelassen. Ja, sogar der Papst war ursprünglich

geneigt, die Kultvereine zuzulassen. In diesem Sinne hatte
er sich mehreren Bischöfen gegenüber geäussert. „Ich werde
die Kultvereine genehmigen11, erklärte er damals1) „und ich
8ehe nicht ein, was ich sonst tun könnte". Auf dem ersten

') Narfon, S. 226 f.



— 172 —

Pariser Nationalkonzil hatte er die Beratung über die Zulässig-
keit der Kultvereine sogar noch nach der Enzyklika „Vehementer"
vorgeschrieben; also stand die schlechthinige Unzulässigkeit
dieser Vereine für ihn damals noch nicht fest, denn sonst hätte
die Beratung der Bischöfe die reinste Komödie dargestellt.

Demnach können kirchenrechtliche Bedenken überhaupt nicht
den wahren Grund der Verdammung der Kultvereine abgegeben
haben; sie bildeten nur den Vorwand. Was für die Verdammung

den Ausschlag gab, das waren ganz andere Dinge1).
Ruhig darf man behaupten, dass die Verdammung nicht so fast
das Werk Pius X. war, als vielmehr seiner Umgebung und der
Einflüsse, die ihn beherrschten. Wäre es auf den Papst allein
angekommen, er hätte die Kultvereine erlaubt, wie er auch die

Anmeldung und die Mietverträge geduldet hätte. Französische
Einflüsse waren es, denen er dann immer wieder erlag.
Französische Streiche haben die französische Kirche zu Fall gebracht.
Es war kein Zufall, dass sich der Umschwung in der Gesinnung

des Papstes in den Tagen vollzog, da die ersten
Nachrichten von den blutigen Ausschreitungen eintrafen, die sich
anlässlich der Inventarisierungen ereignet hatten. Nach Art. 3

des Trennungsgesetzes, für welchen gerade die katholischen
Abgeordneten fast einhellig gestimmt hatten, sollten nämlich
Inventare von allen beweglichen und unbeweglichen
Gegenständen sämtlicher Kultgebäude aufgenommen werden. Es kam
nun wiederholt vor, dass die staatlichen Kommissäre, wenn sie

zur Herstellung dieser Inventare erschienen, die Kirchentüren
verschlossen fanden und sich genötigt sahen, sie gewaltsam
aufbrechen zu lassen. In verschiedenen Gemeinden wurde
ihnen von seiten der Bevölkerung bewaffneter Widerstand
entgegengesetzt, der hier und da zu blutigem Handgemenge führte.
Dieser Widerstand war vom Klerus systematisch organisiert2),
und es liegen positive Anhaltspunkte dafür vor, dass er mit
Wissen und Willen des Vatikans stattfand3). Man stellte nun

') Vgl. hierüber Narfon, S. 225 ff.
') Vgl. Mater, S. 238 ff. ; Debidour II, S. 494 f. Doch wurde dieser

Widerstand zuweilen auch gegen den Willen der Pfarrer veranstaltet, so
in St. Clotilde zu Paris. Anderseits wurde Abbe Gayraud, als er vor
solchen Gewalttätigkeiten in einem Artikel des « Univers » vom 5. Februar
1906 gewarnt hatte, vom Bischof von Quimper desavouiert. Vgl. Sabatier,
A propos de la Séparation, S. 126 ff., 134 ff., 200 ff. Hier auch Proben der
aufreizenden Sprache klerikaler Blätter, wie der « Croix » und der «Vérité
Française ».

3) Mater, S. 240 f.



— 173 —

dem Papste vor, diese Widersetzlichkeiten seien der sicherste
Beweis dafür, dass sich in Frankreich ein Umschwung der
öffentlichen Meinung gegen die kirchenräuberische Regierung
vorbereite. Er brauche nur nicht nachzugeben, er brauche
nur durch unnachsichtige Verwerfung der staatlichen
Trennungsvorschriften die Schliessung der Kirchen und die
Einstellung des Gottesdienstes herbeizuführen, so werde sich der
Unwille der empörten Bevölkerung gegen die Machthaber
kehren und die neuen Gesetze samt ihren Urhebern und der
ganzen republikanischen Herrlichkeit vom Erdboden hinwegfegen.

Kurz, man rechnete im klerikalen Lager ernstlich mit
einem allgemeinen Volksaufstand wenigstens in den
Landgemeinden1). Zwar verwahrt sich der Vatikan in der Enzyklika
vom 6. Januar 1907 energisch gegen den Vorwurf, den Bürgerkrieg*

in Frankreich geschürt zu haben. Aber — qui s'excuse,
s'accuse. Gewiss hatte er den Religionskrieg nicht offen
gepredigt; aber er hatte alles getan, um im Volke jene Stimmung
und jene Leidenschaften zu wecken, die zum Bürgerkrieg führen
konnten2). Der Vatikan handelte dabei aber durchaus im
Einverständnis mit den ultramontanen und royalistischen
Reaktionären, die sich von der Trennung und ihrer möglichst
rücksichtslosen Durchführung einen Umschwung der bestehenden
Verhältnisse erwarteten. Sie hofften, die Trennung werde das
Sedan der Republik werden3). Sie bebten sogar vor dem
Gedanken an Mordanschläge gegen die Urheber der Trennung
nicht zurück und träumten von einer neuen Bartholomäusnacht.
„Würde denn nicht", so rief im Februar 1906 ein Redner aus,
„das ganze christliche Frankreich aufjubeln, wenn man in einer
Nacht alle Sektierer und Freimaurer vertilgte? Die
Bartholomäusnacht war eine herrliche Nacht für Kirche und Vaterland*)."
Waren aber erst die Republikaner und die Freimaurer
hinweggeräumt, dann konnte man an die Herstellung des alten legi-

') Vgl. auch Debidour II, S. 486. 492. Man rechnete auf den « excès
du mal ».

2) Namentlich war es die von Mgr. Benigni, der rechten Hand Merry
del Vais, begründete und inspirierte « Correspondance de Rome », die von
der Zeit ihres Bestehens an (Mai 1907) den Krieg gegen alle predigte, die
für eine Verständigung und Versöhnung mit den gegebenen Verhältnissen
waren. Vgl. Pernot, La politique de Pie X, S. 285 ff.

3) Narfon, S. 228.
4) Mater, S. 61.



— 174 —

timistischen Königtums denken, und die katholische Religion
wie einst in den ruhmreichsten Zeiten der Nation zur
Staatsreligion erklären.

Solchen Einflüsterungen lauschte man aber im Vatikan
um so lieber, als man hier auf die Pariser Regierung ob
der Abberufung ihres vatikanischen Gesandten und des

Abbruchs aller diplomatischen Beziehungen mit dem hl. Stuhl
ohnehin so schlecht als möglich zu sprechen war. Ohne
Zweifel hätte die französische Regierung ganz bedeutende
Zugeständnisse in Rom erlangen können, wenn sie sich zur
Wiederaufnahme dieser Beziehungen und zur Abordnung eines Ge-

andten entschlossen hätte; immer wieder kam Merry del Val
in seinen Depeschen an Montagnini auf diesen heikein Punkt
zurück. War doch ernstlich zu befürchten, dass andere Mächte
dem Beispiele Frankreichs folgen und ihre Gesandten ebenfalls
zurückziehen könnten; und was sollte dann aus der so ängstlich

gehüteten souveränen Stellung des hl. Stuhles werden?
Und drohte zudem nicht eben jetzt auch Spanien wenn nicht
mit einer Kündigung, so mit einer Abänderung des Konkordats?
Musste sich Merry del Val, als Spanier ohnehin kein Freund
Frankreichs, nicht für verpflichtet halten, seinen Landsleuten,
indem er den Franzosen das geringste Entgegenkommen
verweigerte, alle Lust zu benehmen, das üble französische
Beispiel nachzuahmen Bot überdies nicht gerade die mit der Trennung

verbundene Neugestaltung des französischen Kirchenwesens
die schönste Gelegenheit, die letzten Reste des im französischen
Episkopat, wie man in Rom argwöhnte, noch immer nicht völlig
erstorbenen Gallikanismus mit der Wurzel auszurotten und die

aller materiellen Mittel und staatlichen Hülfe entblösste
französische Kirche zur gefügigen Magd des hl. Petrus zu machen?

Endlich fällt, wenn man die Unnachgiebigkeit Roms in Sachen
der Kultvereine verstehen will, noch ein Umstand ins Gewicht.
In den römischen Kommissionen und Kongregationen, welchen
die kirchenrechtliche Würdigung* der Trennungsgesetze anvertraut

war, sassen meist Mönche. Die Mönche konnten der

Republik die Gesetze vom Jahre 1901 nicht vergessen, die ihre
Ordensniederlassungen aufhoben; und die Mönche, die alten
Rivalen des Weltklerus, waren es auch, die am eifrigsten auf
Verwerfung der Kultvereine drangen, deren Annahme von den
Bischöfen so warm empfohlen wurde. Auf die Bischöfe, die



— 175 —

man noch immer im stillen Verdachte des Gallikanismus hatte,
die überdies als abhängig von der Regierung und als materiell
interessiert galten, hörte man nicht; der Rat der Mönche, der
ganz selbstlos schien, drang durch. Weil sie selbst einen grossen
Teil ihres Vermögens in Frankreich eingebüsst hatten, sollten
nun auch die Weltgeistlichen ihre Kirchengüter verlieren ; und
um ihnen die bittere Pille schmackhafter zu machen, redete
man ihnen ein, sie würden dann, wenn sie durch die Verfolgung

des Staates verarmten, als echt apostolische Männer ein viel
grösseres Ansehen beim Volke geniessenx). Noch andere
Tendenzen liefen daneben. Schon 1904 hatte ein Kongregationist
in einer Broschüre dem Wunsche Ausdruck verliehen, dass
entweder die Pfarrer Mönche, oder die Mönche Pfarrer wrerden

möchten, denn nur so könne die Kirche genesen2). Der Geist
der Revolution, so hatte sich ein anderer geäussert, werde so

lange fortdauern, bis die Weltgeistlichen endlich erkennen, dass
es süss und gut für sie ist, im selben Hause wie Brüder
zusammen zu wohnen. Darum möge bald der Tag anbrechen,
da die Weltgeistlichen nichts mehr zu eigen haben und alle
zusammen gemeinsame Tafel führen. Soviel an ihnen lag, unter-
liessen die Orden nichts, diesen frommen Wunsch wenigstens
in Frankreich zur Wahrheit zu machen. „Ohne Furcht11, so
beteuerte der Vatikan in seiner Enzyklika vom 6. Januar 1907,
„ohne Furcht erwarten wir den Wahrspruch der Geschichte.
Sie wird bestätigen, dass wir, die Augen unbeweglich auf die
Verteidigung der höheren Rechte Gottes gerichtet, nicht die
weltliehe Gewalt demütigen, nicht eine Regierungsform
bekämpfen, sondern das unantastbare Werk unseres Herrn und
Meisters Jesus Christus wahren wollten." Aber es ist nur zu
sehr zu fürchten, dass die Geschichte ganz anders urteilen und
die zum Teil jetzt schon blossliegenden sehr irdischen Motive
noch vollends enthüllen wird, von welchen sich der Vatikan
ini französischen Trennungsstreit leiten liess.

Der Eindruck, den das römische Vorgehen im Lande
hervorrief, war so ungünstig als möglich. In der unverkennbaren
Gehässigkeit, mit welcher Rom die französische Kirche behandelte,

sah man schliesslich doch nur einen neuen Beweis der
Minderwertigkeit des römisch-ultramontanen Systems, und das

') Mater, S. 396.
2) Mater, S. 128 f.



— 176 —

Gefühl, als ob diesem Systeme durch die Trennung Unrecht
geschähe, konnte um so weniger aufkommen, als sich gerade zur
selben Zeit auch seine kultureile Rückständigkeit neuerdings in
der brutalen Verfolgung offenbarte, die sich mit der Enzyklika
„Pascendi"- über die katholische Wissenschaft und ihre
verdientesten Vertreter entlud. Ohnehin hatte die Kirche in den
weitesten Volkskreisen längst allen Kredit verloren; und so

überliess man sie ohne Mitleid ihrem selbstverschuldeten Schicksal.
So ging die Trennung in aller Ruhe vor sich, ohne die Gemüter
allzu tief aufzuregen. Nach aussen hin machte sie sich ja
überdies gar nicht bemerkbar, da der Gottesdienst nach wie

vor stattfand. Das republikanische Regime, statt, wie man im
klerikalen Lager gehofft hatte, an der Trennung zugrunde zu

gehen, erstarkte im Gegenteil erst recht. Auf der ganzen Linie
war es siegreich geblieben1). Mit ausserordentlicher Klugheit
und mit feinstem Takt hatte die Regierung alles vermieden,
was die religiösen Instinkte hätte entfesseln können. Sie
beschwor keinen Kulturkampf herauf, sie hütete sich, Bischöfe

einzusperren, sich an Pfarrern zu vergreifen und den
Klerikalen zur heiss ersehnten Märtyrerkrone zu verhelfen. Sie
verzichtete auf die Inventare überall da, wo gewaltsamer Widerstand

zu befürchten war. „Um einiger Leuchter willen", sagte
Clemenceau2), „soll kein Blut fliessen." Zwar meinte die Enzyklika

vom 6. Januar 1907, das unselige Treiben der Trennungsmänner

entspreche nicht der Stimmung des Landes. Aber
gleich die ersten Wahlen, die nach dem Trennungsgesetz
stattfanden (Mai 1906), endeten trotz riesenhafter Agitation der
Ultramontanen mit dem vollen Triumph der Trennungsparteien,
die 56 neue Sitze errangen!

In der Ruhe, mit der sich die Trennung abwickelte, in der

Gleichmütigkeit, mit der sie von der Bevölkerung fast allgemein

aufgenommen wurde, liegt nun auch die beste Gewähr
ihres Bestandes und ihrer Dauer. Im Gesetz vom 11. Dezember
1905 war die französische Nation nur da wieder angekommen,
wo sie schon 1795 und 1871 angelangt war3); schon damals

war die Trennung beschlossen worden, hatte aber, übereilt

') Vgl. hierüber auch Reinhard Geigel, Die Trennung von Staat und
Kirche in Frankreich, S. 88 f.

*) Debidour II, S. 488.
3) Vgl. Lanessan, L'État et les Églises en France, S. 268 f.



— 177 —

dekretiert und nicht aus den Verhältnissen herausgewachsen,
sondern dem Lande gewalttätig aufgedrängt, keine Wurzel
geschlagen. Jetzt aber hatte sie sich, durch eine Kette äusserer
und innerer Umstände vorbereitet, gleichsam von selbst
gemacht ; sie war tatsächlich schon vorhanden, noch ehe sie
gesetzlich vollzogen wurde.

Allerdings bildet nun das Trennungsgesetz keinen Bestandteil

der französischen Verfassung und könnte, wie es durch
Kammerbeschluss zustande kam, durch Kammerbeschluss jederzeit

abgeschafft werden. Die ultramontan-royalistische Richtung
brauchte also nur die Kammermehrheit zu erlangen, um die
Trennung rückgängig zu machen; und sie könnte dieses Ziel
um so leichter erreichen, wenn sie sich auf eine starke katholische

Volkspartei vom Schlage des deutschen Zentrums zu
stützen vermöchte. Gerade die Trennung selbst könnte, wie
man vermutet hat1), zur Folge haben, dass die Kirche, falls
sie ihre Aktionskraft noch nicht eingebüsst hat, erst recht
erstarkt, da sie sich nun ihrer Freiheit zur vollen Ausbeutung
der demokratischen Verfassungsform bedienen kann; auf die
Zeit der jetzigen Trennung könnte somit über kurz oder lang
eine neue Zeit der kirchlichen Herrschaft folgen, die dann
allerdings wieder zu einem verstärkten Staatskirchentum führen
würde. Auch auf streng kirchlicher Seite2) rechnet man nur
mit einer zeitweiligen Scheidung, nicht mit einer dauernden
Trennung, und hofft, mit Hülfe des katholischen Volkes die
volle Herrschaft der Kirche früher oder später wieder
aufrichten zu können. Allein diese Vermutungen und Hoffnungen
wären nur dann begründet, wenn sich die französische Kirche
auf das Volk zu stützen vermöchte. Tatsächlich hat sie jedoch
nicht bloss in den oberen, sondern auch in den mittleren und
unteren Schichten fast gänzlich abgehaust8); nicht bloss in den
Städten, sondern auch schon auf dem Lande reisst der Unglaube
und der Abfall von der Kirche in erschreckendem Masse um
sich. Somit fehlt es an der zur Gründung einer starken katho-

*) So W. Kahl b. Hinneberg, Kultur der Gegenwart, II, 8, S. 286 f.
2) Vgl. Stimmen aus Maria-Laach, 1906, B. 70, S. 531 ff.
3) Das beredteste Anzeichen dieses Niederganges ist der Bankerott

des «Univers», des bisherigen führenden Blattes der französischen Katholiken,

das nun in den Besitz der « Action française » übergeht. Vgl «

Augsburger Postzeitung », 1912, Nr. 55.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1912. 12



— 178 —

lischen Volkspartei unerlässlichen Grundlage, an der bei der
katholischen deutschen Bevölkerung so lebendigen
religiöskirchlichen Gesinnung und Stimmung. Und davon ganz
abgesehen scheiterte die Bildung einer solchen Partei, so oft sie
versucht wurde, noch stets an der innern Zerfahrenheit der
Katholiken selbst, die sich in Republikaner, Royalisten und
Bonapartisten spalten ; selbst Leo XIIL und der Episkopat rieten
von einer solchen Parteigründung ab1). Überdies ist an einen

künftigen Aufschwung der Kirche um so weniger zu denken, als
ihr die Schwingen gelähmt sind. Denn einerseits sieht sie sich
durch die Schuld des römischen Stuhles ihres Vermögens und
damit des wirksamsten Hülfsmittels zur Entfaltung einer
erfolgreichen Propaganda beraubt. Anderseits entbehrt sie,
was allein schon alles zu ihren Ungunsten entscheidet, der
Schuleìi und infolgedessen der nachhaltigen Einwirkung auf die
Jugend, die in einer von den ausgefahrenen Geleisen der
ultramontan-dogmatischen Weltanschauung weit abliegenden
Atmosphäre heranwächst2). Selbst wenn es also je, was gar nicht
unmöglich ist, zu einer religiösen Neugeburt des französischen
Volkes käme, so nähme diese doch kaum mehr die alten
kirchlichen Formen an8) und schlösse schwerlich neue Konkordate.
Alle Aussichten auf einen neuen Sieg ihrer Sache knüpfen sich
für die Kirche an einen neuen Sieg der royalistischen Fahne,
der im Falle einer grossen nationalen Katastrophe allerdings
nicht ausgeschlossen, im übrigen aber so unwahrscheinlich als
möglich ist, da wie der Royalismus den Klerikalismus, so der
Klerikalismus den Royalismus unheilbar kompromittiert hat.
Kurz, nach menschlichem Ermessen wird es in Frankreich für
unabsehbare Zeit bei der Trennung sein Bewenden haben.

III. Die Folgen der Trennung4).
Über die Folgen der Trennung können wir uns kurz fassen;

die Zeit reicht noch nicht hin, um ihre Wirkungen auf das

•) Vgl. hierzu Tournonx, Zur Frage einer französischen Zentrumspartei,
Aar, Februar 1912, S. 698 ff.

2) Endlich ermangelt sie seit dem Zusammenbruch des « Univers »

auch gar noch einer eigenen angesehenen Presse; sie ist nunmehr,
«bezüglich der journalistischen Vertretung ihrer Anschauungen fast nur noch
auf das Entgegenkommen einzelner mehr oder weniger liberal gerichteter
grösserer Blätter angewiesen». Vgl. «Augsburger Postzeitung», 1912, Nr. 55.

*) Vgl. hierüber das lehrreiche Buch von P. Sabatier, L'orientation
religieuse de la France actuelle. Paris, Arm. Colin, 1912.

Da die Zeit schon zu weit vorgeschritten war, so musste beim
Vortrage am Schlüsse erheblich gekürzt werden.



— 179 —

religiös-kirchliche, gesellschaftliche und staatliche Leben
bereits vollständig überblicken und abmessen zu können. Nur
einige, heute schon wahrnehmbare Erscheinungen mögen
aufgeführt werden. Vor allem ist der ungeheuren finanziellen
Verluste zu gedenken, welche die Trennung für die französische

Kirche nach sich zog; sie belaufen sich auf mehr als
411 Millionen Franken1). Dieses kolossale Vermögen wäre zu
retten gewesen, wenn Rom die Kultvereine gestattet hätte ; die
Schuld an der riesigen Einbusse, welche die französische Kirche
erlitten hat, fällt lediglich dem römischen Stuhle zur Last. In
dieser unverantwortlichen Verschleuderung des Kirchengutes
einen durch die kirchlichen Verfassungsgrundsätze geforderten,
bewunderungswürdigen Akt grossmütigen Verzichts erblicken zu
wollen2), ist ganz unangebracht. Eine Bewunderung wäre nur
dann am Platz, wenn dieses schwere Opfer zur Wahrung der
kirchlichen Verfassungsgrundlagen unbedingt nötig gewesen
wäre, während diese Verfassungsgrundlagen in Wirklichkeit
überhaupt nicht bedroht waren. Auf gar keinen Fall kann
ein solch grossmütiger Verzicht dem römischen Stuhle zum
Verdienst angerechnet werden ; denn auf fremde Kosten konnte
er leicht den Grossmütigen spielen3). Wohl aber hat auf unsere
rückhaltlose Bewunderung* der französische Klerus Anspruch,
der seine Ergebenheit gegen den hl. Stuhl um einen so enormen
Preis nicht zu teuer bezahlt hielt. Um noch zu retten, was
zu retten war, hatte man noch in letzter Stunde versucht,
Unterstützungsvereine für arme und kranke Priester ins Leben zu
rufen, die unter den neuen Verhältnissen doppelt nötig gewesen
wären; denn die Geistlichen, schon bisher kärglich bezahlt,
verloren nunmehr auch noch ihre kümmerlichen staatlichen
Bezüge und sahen trüben Tagen entgegen. Diese Unterstützungsvereine

hätten erwünschte Hülfe gebracht, zumal sie mit den
Messstiftungsgeldern hätten ausgestattet werden können, mit
welchen die verlorenen Kirchengüter belastet waren. Da aber
auch sie vom römischen Stuhle verboten wurden, so fielen auch
noch die letzten 20 Millionen den staatlichen Kassen zu. Diese

*) Genau Fr. 411,546,154. Vgl. Ce qu'on a fait de l'Église, 491.
3) So Luzzatti, Freiheit des Gewissens und Wissens, S. 35. Schief ist

auch die Auffassung, die Reinhard Oeigel, Die Trennung von Staat und
Küche in Frankreich, S. 92 f., vertritt.

3) Loisy b. Mater, 387.



— 180 —

furchtbaren Verluste führten zu einer vollständigen Verarmung
der französischen Kirche, die darunter um so schwerer zu leiden
hat, als sie überdies ganz ausser stände ist, sich von ihrer
Erschöpfung je zu erholen; denn mangels der Kultvereine kann sie
keine juristischen Personen bilden und somit weder
Schenkungen noch Stiftungen entgegennehmen. Daher bleibt nichts
übrig, als zum Unterhalte des Klerus und zur Bestreitung der
gottesdienstlichen Bedürfnisse die Gläubigen zu freiwilligen
Gaben heranzuziehen, die leider immer spärlicher einlaufen.
Allerdings hatte man in Rom gemeint, der Verlust des
französischen Kirchenguts habe nicht viel zu bedeuten, er werde
durch freiwillige Spenden bald wieder Wett gemacht sein. Aber
ein Vermögen von beinahe einer halben Milliarde ist nicht so

leicht zu ersetzen. Wohl gibt es in Frankreich wohlhabende
Leute genug, die zu Opfern bereit sind. Aber gerade die
Gebildeten und Vornehmen fühlen sich durch die Art und Weise,
wie Pius X. die Laien behandelt, vor den Kopf gestossen ; überdies

erlahmt der Eifer der Bestgesinnten, wenn sie nachgerade
nur immer bezahlen, nicht aber eine Rechenschaft über die

Verwendung ihrer Beiträge verlangen sollen. Gleichwohl wird
es sich auf die Länge nicht umgehen lassen, dass die Laien,
je mehr sie zur Deckung* der kirchlichen Bedürfnisse leisten,
um so grösseren Einfluss üben : denn wer bezahlt, schafft an.
Somit hat Pius X. das gerade Gegenteil von dem erreicht, was
er bezwecken wollte : er verbot die Kultvereine, um den Laien-
einfluss zu brechen, und hat nun die Kirchen und die
Geistlichen erst recht an die Laien ausgeliefert. So heroisch aber
auch die Opfer sind, die einzelne Laien bringen, so vermögen
sie bei der ungeheuren Gleichgültigkeit der grossen Mehrzahl
der Gläubigen den kirchlichen Bedürfnissen doch nicht immer
zu genügen; und so sehen sich denn nicht wenige Geistliche

gezwungen, zur Aufbesserung ihrer kläglichen Einkünfte zu

Nebenverdiensten zu greifen und leichtere Gewerbe auszuüben1),

') P. Harispe teilt in der « Nouvelle Revue » vom 15. Dezember 1911

ein Schriftstück des Kardinals Mathieu von Toulouse (f 1909) mit, worin
dieser, um einerseits den immer mehr abnehmenden priesterlichen Einfluss
auf das Volk neu zu stärken, anderseits aber das klägliche, durch die

Trennung noch verminderte Einkommen der Landpfarrei* aufzubessern,
den Vorschlag macht, diese möchten vom Papste zur Ausübung des
ärztlichen, tierärztlichen oder Anwaltbernfes, aber auch zur Eheschliessung
ermächtigt werden. Allerdings wurde die Echtheit dieses Schriftstückes



— 181 —

sei es, dass sie sich der Bienen-, Geflügel- oder Obstzucht widmen
oder als Ab- und Schönschreiber, Photographen, Buchbinder usw.
tätig sindx). Die Folge ist, dass sich der Klerus mehr und mehr
laisiert, aber auch im Ansehen des Volkes immer mehr abnimmt.
Je mehr aber der geistliche Stand gesellschaftlich und
wirtschaftlich sinkt, um so geringere Anziehungskraft übt er auf
den Nachwuchs aus. Schon jetzt nimmt die Zahl der Theo-
logiestudierenden rapid ab2), und mit Bangen und Sorgen blicken
die Bischöfe in die Zukunft. Noch viel mehr als die quantitative

fällt jedoch die qualitative Abnahme des Klerus ins
Gewicht, da sich gerade die begabtesten und tüchtigsten Köpfe
künftig immer mehr von einem Berufe fern halten werden, der
ihnen auf der einen Seite nur harte Entbehrungen und Opfer,
auf der anderen die drückendsten Fesseln zu bieten vermag.

Womöglich noch verhängnisvoller denn für den niederen
ward die Trennung* für den höheren Klerus. Auch er sieht sich
nun vollständig auf die Unterstützung der reichen und
vornehmen Laien angewiesen, ohne die er überhaupt nicht mehr
existieren kann. Der Episkopat ist nun von der Gnade der
Aristokratie abhängig ; je enger er sich an sie anschliesst, um so

breiter wird die Kluft, die ihn vom Volke trennt, und um so
mehr verliert er an Ansehen und Einfluss oben wie unten.
Noch mehr als die gesellschaftliche und wirtschaftliche ward
aber durch die Trennung die kirchliche Stellung der Bischöfe
untergraben, die sich nun, alles staatlichen Rückhaltes beraubt,
hülf- und wehrlos der Willkür des Vatikans ausgeliefert sehen. In
dieser Hinsicht bedeutet die Trennung einen glänzenden Triumph
der römischen Kurie. Derselbe Episkopat, der Leo XIIL
Bemühungen für die Republik den zähesten Widerstand entgegensetzte,

leistete Pius X. in seinem Kampfe gegen die Republik
einen Gehorsam, der den Gegenstand staunender Bewunderung
der ganzen katholischen Welt und des stillen Neides der
nichtkatholischen Kirchen bildete. Nur keine Trennung von Rom,
nur kein Schisma, — das war die Losung*. Und doch wäre

klerikalerseits sofort bestritten, aber von P. Harispe in der « Nouvelle Revue »

vom 1. Februar 1912 aufrechterhalten. Vgl. auch « Das Neue Jahrhundert»,
1912, Nr. 10, 11.

x) Narfon, 294. Es gibt ein eigenes Blatt, das Geistlichen Nebenverdienst

nachweist, der von Abbé A. Martin herausgegebene « Trait d'union. »

2) Siehe die Tabellen bei Narfon, 298 f.



— 182 —

die Gefahr eines Schismas gar nicht vorhanden gewesen, wrenn
der Episkopat fest zusammengehalten und den römischen
Zumutungen ein männliches: Bis hierher und nicht weiter!
entgegengeschleudert hätte. Denn es ist ein alter Erfahrungssatz :

Wer Rom fürchtet, der wird von Rom mit Füssen getreten ;

wer Rom nicht fürchtet, den fürchtet Rom. Je mehr sich die
französischen Bischöfe vor ihrem römischen Kollegen krümmten
und bückten, um so schlechter ward ihnen von diesem gelohnt.
Im ganzen Trennungsstreite hat der Vatikan den französischen
Episkopat wirklich schmählich behandelt1); auf alle Welt hat
er gehört, nur nicht auf ihn. Hatten die Oberhirten darauf
gerechnet, mit der Trennung der stets so lästig empfundenen
staatlichen Bevormundung ledig zu werden, so sollten sie bald
genug spüren, dass sie nur das sehr erträgliche staatliche Joch
mit dem viel drückenderen römischen vertauscht hatten. Man
hätte erwarten sollen, dass, nachdem das Recht des Staates
auf Ernennung der Bischöfe mit der Aufhobung des Konkordats
hinfällig* geworden war, das Recht der Bischofswahl den Grundsätzen

des gemeinen Kirchenrechtes zufolge an die Domkapitel
zurückgefallen wTäre. Aber Rom liess das Kirchenrecht stets
nur gelten, soweit es ihm passte, und riss das Recht der
Besetzung der französischen Bischofsstühle sofort an sich. Wohl
dürfen die Bischöfe dem hl. Stuhle geeignete Kandidaten
vorschlagen ; aber Rom kümmert sich um ihre Vorschläge nicht
im geringsten und ernennt, wen es mag2). Da der Vatikan
allein es ist, der Bischofsstühle und Kardinalshüte zu vergeben
hat, so kann er sich der unbegrenzten Unterwürfigkeit all
derer versichert halten, die nach kirchlichen Ehren und Würden

streben ; und wie er Bischofsstühle vergeben kann, so kann
er sie nach freiem Ermessen jederzeit wieder entziehen, er
kann die Bischöfe einsetzen, »ersetzen und a&setzen ganz wie
er will. Kurz, die Bischöfe sind Roms willenlose Kreaturen

*) Man muss aber auch, um Rom gerecht zu werden, gestehen, dass

die Bischöfe nur die Behandlung erfuhren, die sie verdienten. Längst
hatten sie sich im Verkehr mit Rom einer Speichelleckerei, eines Servilismus
und Byzantinismus befleissigt, der geradezu abstossend wirkte. In den

geringsten Diözesananliegen erbaten sie päpstliche Entscheidungen, so dass

es schliesslich sogar Merry del Val zuviel wurde. Vgl. seine Äusserung
'Nouvelle Revue-» vom 1. Februar 1912; siehe auch: «Ce qu'on a fait de
l'Église. », 153 ff.

2) Vgl. Narfon, 267 ff.



— 183 —

geworden, die nicht einmal an sich selbst einen Halt haben.
Denn nicht einmal das ihnen durch die Trennung zugefallene
freie Versammlungsrecht ward ihnen belassen. Zwar durften
sie zu Beratungen in Trennungsfragen dreimal zusammentreten ;

aber schon die vierte Versammlung, die bereits angesagt war,
ward ihnen verboten, und die vatikanische Presse liess zugleich
verlauten, dass solche Versammlungen künftig überhaupt nicht
mehr stattfinden dürften'). Mit einem Worte : die Trennung
hat die durch das vatikanische Konzil bereits dogmatisierte
römische Zentralisation ins Masslose gesteigert und den
päpstlichen Absolutismus ungeheuer verschärft. Dazu kommt noch
ein Weiteres. Da Rom bei Verleihung der Bischofstühle an
erster Stelle stets auf bedingungslose Ergebenheit sieht, und da
die ärgsten Streber nicht eben die lautersten Charaktere zu
sein pflegen, so begreift es sich leicht, dass die höchsten
kirchlichen Würden nur allzuoft den mittelmässigsten Leuten
verliehen werden. Solange der Staat das Recht der Ernennung
der Bischöfe inne hatte, wies man auf kirchlicher Seite gerne
hämisch auf manche Missgriffe hin, die er in Ausübung dieses
Rechtes beging — Missgriffe, die übrigens durch das päpstliche
Bestätigungsrecht leicht zu begleichen und zu verbessern waren.
Nun aber, da der hl. Stuhl ganz allein und nach freiem
Ermessen schalten und walten kann, ist es nicht bloss nicht
besser, sondern viel schlimmer geworden; herrscht doch in
Frankreich nur eine Stimme des Befremdens über so manche
Personen, die von Rom mit Mitren bedacht wurden2). Wie im
Bereiche des niederen, so hat die Trennung also auch im
Gebiete des höheren Klerus eine qualitative Abnahme zur Folge ;

eine qualitative Abnahme des höheren und niederen Klerus
muss aber unfehlbar auch eine qualitative Abnahme des ganzen
religiös-kirchlichen Lebens nach sich ziehen und so den
hoffnungslosen Auflösungsprozess noch beschleunigen, in dem die
französische Kirche ohnehin zuvor schon begriffen war. Da
aber, wenn ein Glied leidet, der ganze Leib mitleidet, und da
die Fäulnis, die eine Stelle ergriffen hat, von selbst immer
weiter frisst, so birgt der unaufhaltsame Verfall der
französischen Kirche unleugbar eine nicht geringe Gefahr

') Ce qu'on a fait de l'Église, 509.

2) Vgl. hierüber Narfon, 267 ff.



— 184 —

für die Gesamtkirche in sich, für die er eine erhebliche
Schwächung bedeutet. Und diese Schwächung wird auch
nicht etwa durch die gewaltige Steigerung der Zentralisation

der Kirchengewalt im Papste aufgewogen, wie sie die
Trennung mit sich bringt. Im Gegenteil ist gerade diese
überspannte Zentralisation selbst schon ein äusserst bedenkliches
Symptom krankhafter Wucherungen im Organismus der Kirche.
Die Hypertrophie ihres Hauptes kann nur mit einer Atrophie
anderer Glieder Hand in Hand gehen, die langsam, aber sicher
zum Ende führt. Je mehr sich in Rom alle Gewalt anhäuft,
um so mehr Missbrauch und Verderben sammelt sich an.
Solange sich der Episkopat in einer Vielzahl von Trägern
verkörpert, ist er unüberwindlich ; erschöpft er sich aber in einem
einzigen Inhaber, so ist mit ihm viel leichter fertig* zu werden.
Je mehr also der Papst im Falle immer neuer Trennungen den

Episkopat zerreibt und die Bischöfe, seine früheren Brüder, zu
seinen Bedienten erniedrigt, je mehr er dadurch die kirchliche
Verfassung in ihren wesentlichsten Grundlagen erschüttert, um
so gewisser und rascher untergräbt er seine eigene Herrlichkeit.

Allzu straff gespannt, zerspringt der Bogen.
So ist es denn ein ausserordentlich lehrreiches Schauspiel,

das sich in der französischen Trennung vor unseren Augen
entrollt. In stolzer Macht stand die französische Kirche nach
dem Kriege da. Kein Ziel war ihr damals zu kühn, kein Flug
zu hoch. Den Thron der Bourbonen wollte sie aufrichten und
den Kirchenstaat herstellen und die ganze Gesellschaft unter
das Joch des Syllabus zwängen. Aber je rücksichtsloser sie

auftrat, um so mehr verlor sie an Boden. Selbst die lebendige
Verkörperung der Reaktion, verband sie sich mit allen
reaktionären Gewalten. Das Land aber, dem sie stets nur ein

„Zurück" und ein „Halt" zurief, stürmte unaufhaltsam voran
und zerriss schliesslich die hemmenden Zügel, die sie ihm
angelegt hatte. Unwillkürlich drängt sich uns nun die Frage
auf: Werden die Dinge auch bei uns diese Entwicklung nehmen?
Höchst wahrscheinlich. Zwar fehlt es nicht an einsichtigen
Männern, welche die Trennung am liebsten überhaupt nicht
zur Erörterung gestellt wissen wollen, sie zum mindesten nicht
für wünschenswert halten. Allein mag sie nun wünschenswert
sein oder nicht — die schon von Windthorst und Bischof Bono-
melli bezeugte Tatsache steht fest, dass sie unter allen Kultur-



— 185 —

Völkern in unaufhaltsamem Fortschritte begriffen ist; und, wie
sich immer mehr zeigt, erliegen ihr gerade die katholischen
Länder am sichersten'). So kann die Frage denn nur mehr
sein, wann sie hier oder dort kommen wird. Auf diese Frage
lässt sich aber keine bestimmte Antwort geben, so wenig sich
die Frage nach dem Wie der Trennung in einer allgemein
gültigen Formel lösen lässt; denn hier hängt alles von den
Verhältnissen des einzelnen Landes ab. Aber die eine Lehre
dürfen wir aus der französischen Trennung jedenfalls ziehen:
man darf die Trennung nicht gewaltsam machen, sie muss sich
von selbst machen, sie muss von selbst keimen und reifen. Dass
sie aber keimt und reift und üppig gedeiht, dafür sorgt auf
das Gewissenhafteste der Vatikan selbst!

J. Schnitzer.

J) Vgl. hierüber Lanessan, L'État et les Églises S. V. f., 277 ff; Rothenbücher,

472 ff.


	Trennung von Kirche und Staat in Frankreich

