Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)

Heft: 2

Artikel: Trennung von Kirche und Staat in Frankreich
Autor: Schnitzer, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403805

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403805
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 145 —

Trennung von Kireche und Staat
in Frankreich.

Vor wenigen Jahren vollzog sich in Frankreich ein Ereig-
nis, das ohne Zweifel zu den wichtigsten kirchenpolitischen
Begebnissen der neuesten Zeit gehort: Die Trennung von Kir-
che und Staat. Hatte sie schon in unserem Nachbarlande selbst
die Gemiter aufs lebhafteste bewegt, so erregte sie auch weit
iiber die franzosischen Grenzen hinaus in der ganzen gebildeten
Welt das grosste Aufsehen. Denn wenn auch Frankreich heut-
zutage die Rolle langst nicht mehr spielt, die ihm einst unter
Ludwig XIV. zukam, so erfreut es sich doch ob des Gewerbe-
fleisses und des Wohlstandes, ob des Geistes und der Bildung
seiner intelligenten Bevilkerung immer noch des hochsten An-
sehens unter den europiischen Volkern; und wenn auch sein
Anspruch, an der Spitze der modernen Zivilisation zu mar-
schieren, nicht mehr unbestritten ist, so ist es doch noch immer
das Land, das nicht bloss in Sachen der Mode und des feinen
Geschmackes, sondern auch in den grossen Fragen der geisti-
gen Kultur, der Religion und der Sitte den Ton angibt und
allen abendlindischen Volkern um viele Jahrzehnte vorauseilt;
das Land, in dem der Pulsschlag der Gegenwart am vernehm-
lichsten pocht und die Richtung des modernen (Geistes am deut-
lichsten spiirbar ist. Und dieses Land, der iiberwiltigenden
Mehrzahl seiner Bewohner nach katholisch, in dem die Kirche
seit den frithesten Zeiten des Christentums in herrlichster Bliite
stand; dieses Land, seit vielen Jahrhunderten stolz auf den
Ehrennamen der iltesten Tochter der Kirche; dieses Land
hatte der Kirche den Scheidebrief ausgestellt und das innige
Band zerrissen, das seit den Tagen eines Chlodwig und eines
hl. Remig Kirche und Staat miteinander verkniipfte! Da dréngt

Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 2, 1912. 10



— 146 —

sich unwillkiirlich die Frage auf: wie kam es doch zu diesem
verhiangnisvollen Schritte? Die Frage fand die verschiedensten
Lésungen. Denn wihrend von der einen Seite behauptet wird,
die Trennung sei lediglich das Werk kirchenfeindlicher Um-
triebe freimaurerischer und gottesleugnerischer Gesellschaften,
wird auf der anderen Seite versichert, die Kirche selbst, niher-
hin der blinde Fanatismus der fithrenden ultramontanen Partei
wie auch die schroffe Haltung des pépstlichen Stuhles sei fiir
den klaffenden Riss verantwortlich zu machen, der sich zwischen
Kirche und Staat in Frankreich aufgetan hat und vielleicht
nie wieder schliesst. Aber nicht bloss tiber die Ursachen der
Trennung, sondern anch iiber die Art und Weise ihrer Durch-
fihrung, namentlich tiber die Zweckméssigkeit der vom Vatikan
getroffenen Entscheidungen und Massregeln gehen die Anschau-
ungen weit auseinander. Uberdies miissen die Folgen der Tren-
nung, soweit sie sich bis jetzt tibersehen lassen, die gespann-
teste Aufmerksamkeit aller erwecken, die sich mit den schweren
Problemen des Verhiltnisses zwischen Staat und Kirche be-
schiiftigen und bereit sind, aus den Erfahrungen Anderer heil-
same Lehren und Winke fir ihr eigenes Verhalten zu ziehen.
Denn was in Frankreich bereits geschah, das kann iiber kurz
oder lang auch bei uns eintreten. Das Gespenst der Trennung
taucht immer haufiger gerade bei den gebildetsten Volkern
auf und wird vielleicht friiher als wir ahnen auch in unserer
Mitte Fleisch und Blut annehmen. So diirfte es nicht bloss von
rein akademischem, sondern auch von praktischem Interesse
sein, wenn wir uns in den folgenden Ausfilhrungen etwas naher
L. mit den Ursachen, I1. mit der Durchfihrung, 111 mit den Folgen
des franzosischen Trennungsgesetzes befassen; die Lebren, die
sich hieraus ergeben, werden uns dann von selbst in die Augen
springen.

I. Die Ursachen der Trennung.

Dass es in Frankreich schon in wenigen Jahrzehnten zur
Trennung von Kirche und Staat kommen werde, hiitte sich
nach dem grossen deutsch-franzésischen Kriege kein Mensch
traumen lassen. Damals, in den Jahren 1871—1875, war
die Kirche im Besitze der vollen Macht; das ganze Beamten-
heer, vom Prasidenten der Republik angefangen bis zum letzten



S G, .

Flurwichter, stand in ihren Diensten!), Die Wahlen vom Fe-
bruar 1871 hatten eine ausgesprochen ultramontane Mehrheit
gebracht, die iiber 2/s aller Abgeordneten verfiigte, wihrend
den Republikanern nur !/s der Sitze zugefallen war. Der Epi-
skopat beherrschte das Parlament und das Land, und zwar
ein Episkopat, der auch seinerseits ultramontan bis auf die
Knochen war. Denn das vatikanische Konzil hatte die letzten
gallikanischen Reste im Schosse des franzosischen Klerus aus-
gefegt, und Erzbischof Darboy von Paris, der letzte Vertreter
der alten gallikanischen Schule, war dank dem verblendeten
Eigensinn des Prisidenten Thiers von den aufstindischen Pa-
risern erschossen worden. Drei Dinge waren es nun, die dem
franzosischen Episkopate und Klerus vor allem am Herzen
lagen: 1. Die Wiederherstellung der Monarchie; 2. Die Wieder-
herstellung des Kirchenstaates; 3. Die Unterwerfung des Staates
unter die kirchliche Vormundschaft.

Die Wiederherstellung der Monarchie wére der ultramon-
tanen %/3 Mehrheit mit leichter Miihe gelungen, wenn sie unter
sich einig gewesen wire. Aber die einen waren Bonapartisten,
die andern Royalisten, und auch diese teilten sich wieder in
Legitimisten, Anhinger des legitimen Hauses Bourbon, und in
Orleanisten, Parteigéinger des Herzogs von Orleans und Grafen von
Paris. Am schwiichsten waren wohl die Bonapartisten vertreten,
obschon auch sie nichts unterliessen, um ihrer Sache zum Siege
zu verhelfen. Hatte sich doch Kardinal Bonnechose, Erzbischof
von Rouen, noch im Dezember 1870 ins deutsche Hauptquartier
nach Versailles begeben, um den Koénig von Preussen instéindig
um Wiedereinsetzung Napoleons zu bitten?). Ebenso liess Bi-
schof Dupanloup v. Orleans zu einer Zeit, da noch die deutschen
Truppen auf franzosischem Boden weilten, nichts unversucht,
die Erhebung der Orleanisten auf den franzosischen Konigs-
thron zu betreiben?®). An Zahl wie an Aussichten am stérksten
waren jedoch die Legitimisten, die im Grafen Heinrich von
Chambord, dem Enkel des Konigs Karl X., ihren Abgott und
Messias verehrten und wohl auch ans Ziel gelangt wiren, wenn
nicht gerade ijhr Kandidat selbst durch den unbezwinglichen

) Sabatier, A propos de la Séparation, 9 A. 1; Debidonr, L'Eglise catho-
lique et 1Ktat (1870—1906) I, Préface.

2) Debidour 1, 14 f.

%) Ebd. I, 14.



— 148 —

Starrsinn, mit dem er auf seinem mittelalterlich-absolutistischen
Programm bestand, die mehr konstitutionell gerichteten Elemente
der Royalisten abgestossen hitte. Bischof Pie v. Poitiers, der
sich auf dem vatikanischen Konzil als einer der ungestiimsten
Sachwalter der Unfehlbarkeit hervorgetan hatte, der vertraute
Berater des Prinzen, setzte alle Hebel in Bewegung, um diesem
auf den Thron zu verhelfen. In Gegenwart einer aus 20,000
Kopfen bestehenden Pilgerschar, worunter sich 140 Abgeordnete
befanden, rief er in einer Predigt zu Chartres nach dem Konig,
als den einzigen Retter in der Not, in der Frankreich schmachte ?),
Erzbischof Lavigerie von Algier forderte im August 1874 den
Grafen von Chambord offen zum Staatsstreich auf, der einen
blutigen Biirgerkrieg unvermeidlich gemacht hiitte %). Nicht als
ob den Bischofen — um ja allen Missverstdndnissen vorzu-
beugen, sei dies ausdricklich bemerkt — ihr royalistischer
Standpunkt an sich im geringsten zum Vorwurf gereichen kénnte;
ich selber bin tiberzeugter Monarchist und schwiirme durchaus
nicht fiir die Republik. Aber die Art und Weise, wie die Bi-
schofe und mit ihnen der ganze Klerus und die Ultramontanen
den Royalismus im Widerspruch zu weitesten Schichten des
Volkes betrieben, die Skrupellosigkeit, mit der sie das Land
den Greueln eines neuen Biirgerkrieges und unabsehbaren Ge-
fahren und politischen Verwicklungen zu einer Zeit aussetzten,
da die schweren Wunden des deutschen Krieges noch frisch
bluteten, musste ihnen unzahlige Sympathien verscherzen. Und
noch unkliiger war ihre torichte Schwiirmerei fir Wiederher-
stellung des Kirchenstaates. Gerade ihre Stellung zur romischen
Frage hat zuerst das Misstrauen und den Argwohn selbst der
religiosen und glaubigen Bevolkerung gegen die Politik der
Klerikalen erregt®). Im Jahre 1871 war die weltliche Macht
des Papstes flr die franzosischen Bischofe beinahe ein Dogma #).
Derselbe Kardinal Bonnechose, der den Kaiser Wilhelm zur

Y Debidonr 1, 105.

%) Ebd. I, 126.

*) In der anonymen, von franzosischen Geistlichen und Laien verfass-
ten Schrift: « Ce gu'on a fait de I'Eglise» S. 21 wird hervorgehoben: «Or,
ce qui a éveille, développé la défiance des masses, mémes croyantes et
religieuses, contre la politique du clergé, ¢’est, pour une grande part, la
question romaine». Vgl. auch S. 30.

Y) Ebd. 22.



— 149 —

Wiedereinsetzung Napoleons aufforderte, beschwor ihn damals
zugleich um Wiedereinsetzung Pius IX. in sein von den Pie-
montesen geraubtes Konigtum. Die National-Versammlung zu
Versailles wurde mit Petitionen bestiirmt, Frankreich moge
Italien den Krieg erkliren. ,Wenn wir uns, schrieb Bischof
Plantier von Nimes?), mit blossen Protesten begniigen, so wird
sich die piemontesische Frechheit {iber uns lustig machen. Auf
dem Schlachtfeld dagegen werdet ihr viel besser sehen, was
sich erreichen ldsst“. Der , Univers “, das Hauptblatt der fran-
zosischen Ultramontanen, kiindigte schon am 13. Juli 1871 die
Befreiung Pius IX. durch den allerchristlichsten Konig (von
Frankreich) an, der den italienischen Usurpator mit klingendem
Spiel in sein Alpenland zuriickfiihren, aber auch Preussen zer-
schmettern und den westfalischen Friedensschluss mit seinem
ungeheuerlichen Irrtum zerreissen werde. Mit Protesten allein
sei es nicht getan; man miisse Italien, wenn notig den Krieg
erklaren, der beste Weg, um auch Elsass und Lothringen wieder
zu gewinnen?). Von Pius IX. aufgestachelt, nahmen die Bi-
schofe keinen Anstand, den Kreuzzug gegen Italien zu predigen 8);
der Bischof von Nevers forderte den Prisidenten Marschall
Mac Mahon direkt auf, mit der italienischen Regierung zu bre-
chen, und sandte dieses Schreiben zugleich an séimtliche Biuirger-
meister seines Sprengels4). Solche Dinge mussten im Volk boses
Blut machen, zumal man allgemein wusste, dass gerade der
aussichtsreichste unter den franzosischen Kronpritendenten, der
Graf von Chambord, Feuer und Flamme fiir Wiederherstellung
des Kirchenstaates war. Diese drohende Haltung der franzo-
sischen Ultramontanen und Legitimisten rief in Ttalien so grosse
Bestiirzung hervor, dass sich Kénig Viktor Emanuel im Sep-
tember 1873 nach Wien und Berlin begab, um bei diesen
Machten Deckung fiir den Fall eines franzosischen Angriffes zu
suchen ®). Sogar gegen den deutschen Reichskanzler und die preus-
sische Regierung nahmen die franzosischen Ultramontanen Stel-
lung, indem sie in der schweren Zeit des beklagenswerten Kultur-
kampfes die preussischen Bischofe zum Widerstand gegen die

) Lecannet, 1’Eglise de France sous la Troisieme République I, 147.
) Ebd. 1, 149; Ce qu'on a fait de I'Eglise, 22.

*) Debidour 1, 176 ff; Lecanuet 1, 150.

Y) Debidonr 1, 3,169.

*) Ebd., 110.



— 150 —

Staatsgewalt anfeuerten, was den Fiirsten Bismarck so sehr ver-
dross, dass er in der , Norddeutschen Allgemeinen Zeitung“ unver-
hiillt mit dem Ausbruch neuer Feindseligkeiten drohen liess?).
War nun auch diese Drohung gewiss nicht allzu ernstlich ge-
meint, so musste doch das frevelhafte Spiel mit dem Frieden
des Landes, das die franzosischen Ultramontanen sich erlaubten,
in allen Volkskreisen tiefe Entristung hervorrufen; und der
Republikaner Gambetta, der bewunderte Volksredner, lieh dieser
Stimmung in den gefliigelten Worten Ausdruck: , Le clérica-
lisme, voila I'ennemi“. Wie wenig das Land von dem Regi-
mente der Pfarrer — denn so nannte man die Zeit der Prési-
dentschaft Mac Mahons — etwas wissen wollte, das zeigten
die Wahlen von 1877, in denen die Zahl der republikanischen
Abgeordneter: auf 400 hinaufschnellte und die 2/3 Mehrheit der
Ultramontanen auf immer zusammenbrach.

Damit war denn nun die Trennung bereits in bedenkliche
Nihe gertickt. Hatten doch die 11 republikanischen Abgeord-
neten, die am 4. September 1870 nach dem Zusammenbruche
des napoleonischen Kaisertums die Nationalverteidigung in die
Hand nahmen, schon im Jahre 1869 den Antrag auf Trennung
von Staat und Kirche gestellt; ebenso hatten die Pariser Com-
munards am 1. April 1871 die Trennung beschlossen. Schon
nach den Wahlen von 1877 hitte man sich daher von der
durch die eigenste Schuld der Klerikalen ans Ruder gelangten
republikanischen Kammermehrheit auf die Einfithrung der Tren-
nung gefasst machen miissen; jedenfalls aber hiitten die Ultra-
montanen aus der furchtbaren Niederlage, die sie erlitten, die
notige Lehre ziehen sollen. Allein die Ultramontanen lernten
nichts und vergassen nichts und trieben es nachher so toll wie
zuvor. Zunichst begniigte sich die Kammer mit einem kréafti-
gen Streiche gegen die Orden und Kongregationen, die als die
Hauptherde der ultramontan-royalistischen Wiihlereien wider
die republikanische Staatsform hekannt waren. Im Jahre 1880
ward iber alle nicht staatlich anerkannten Orden und Kon-
gregationen die Ausweisung verfiigt; die Folge war, dass die
Jesuiten und iberdies 261 klosterliche Genossenschaften ihre
Héuser verlassen mussten. Dazu traten sofort noch weitere
einschneidende Massregeln. Dank der in Frankreich herrschen-

") Lecanmet T, 170 ff.; 172 f.; 174 ¢,



— 151 —

den Unterrichtstreiheit!) lag das Mittel, besonders aber das
Volks- und Maddchenschulwesen zum grossten Teil in den Hiéinden
der Orden. Je mehr nun aber diese gegen die Republik und
gegen die Freimaurer, Juden und Protestanten schiirten, die
das Heft an sich gerissen hiitten, um so begreiflicher war es,
dass die Republik, um ihre Kinder nicht ihren erbittertsten
Feinden auszuliefern, darauf bedacht war, den Volks- und
Mittelschulunterricht selbst in die Hand zu nehmen. Ohnehin
stand die allgemeine Volksschulpflicht lingst auf dem Programm
der Republikaner; nun wurde mit dem allgemeinen Volks-
schulzwang zugleich die Laienschule eingefithrt und aller kon-
fessioneller Religionsunterricht aus den Schulen verbannt: in
der Erwigung, dass die Anerkennung des konfessionellen Cha-
rakters der Schule die Unterordnung der Schule unter die Ober-
aufsicht der der Republik feindseligen Klerisei notwendig nach
sich ziehen miisste. Und wie die Volks-, so wurden die Mittel-
und besonders auch die hoheren Middchenschulen laisiert; iiberall
durfte statt des Religionsunterrichts nur mehr Moralunterricht
erteilt werden, fiir welchen sofort eigene Katechismen und
Lehrblicher geschaffen wurden. Somit war die Trennung von
Schule und Kirche bereits vollzogen?) und die Trennung von
Staat und Kirche nur mehr die Frage kiirzester Zeit. Uberdies
wurde die Bestimmung getroffen, dass auch in den Midchen-
schulen der Unterricht nur von Lehrerinnen erteilt werden
diirfe, welche einen Befihigungsnachweis tiber ihre padagogi-
sche Vorbildung zu erbringen verméchten, eine Anordnung, die
um so nétiger war, als von 68,000 Lehrerinnen 37,000 Kloster-
fraven waren, von welchen nur 5733 einen Befihigungsnach-
weis vorlegen konnten! Alle diese Verfiigungen erregten den
masslosen Grimm der Klerikalen3); die Volksschullehrer und
ganz besonders die weltlichen Lehrerinnen, die an Stelle der
Klosterfrauen den Unterricht an den Midchenschulen auf dem
Lande zu tibernehmen hatten, wurden auf Anstiften der Geist-
lichen an vielen Orten aufs iibelste behandelt und nicht selten
vollstindig boykottiert, und Kinder, die zu ihnen in die Schule
gingen, von der hl. Kommunion zuriickgewiesen*). Die Ge-

") Vel. hieriiber Rothenbiicker, Die Trennung von Staat u. Kirche, 269 ff.

?) «On peut méme dire, sagt Lanessan, L’'Etat et les iglises en France,
264, que du 11 mars 1882 date la laicisation de I'Etat en France.»

%) Sie nannten sie die «verruchten Gesetze, lois scélérates ».

Y) Mater, La politique religieuse de la République francaise, 89.



— 152 —

hissigkeit der Ultramontanen fithrte dann natiirlich erst recht
wieder zu Gegenmassregeln der Republikaner, und wenn auch
der Antrag auf vollige Trennung von Kirche und Staat, so oft
er in der Kammer erneuert wurde, auf den Rat erfabrener
Politiker hin als noch unzeitgemiss zunédchst immer wieder
abgelehnt wurde, so antwortete man den unaufhorlichen An-
griffen der Klerikalen mit einer Reihe einzelner Gesetze, die
sie aufs empfindlichste trafen: es sei nur an die Gesetze liber
die Ehescheidung, tiber die Militarpflicht der Theologen, iiber
die Streichung des Wortes ,Gott“ aus der Eidesformel, sowie
iiber die Beseitigung aller religiosen Abzeichen aus den Ge-
richtssilen erinnert. Zwar wurden die Ultramontanen nicht
miude, alle diese Massregeln auf den verderblichen Kinfluss
der gottlosen, das Land terrorisierenden Gesellschaften der Frei-
maurer und Juden zurtckzufiihren, hinter welchen keineswegs
die Mehrheit des franzosischen Volkes stehe. Um so mehr hiitte
man erwarten sollen, dass das Volk seiner Entristung iiber
die kirchenfeindliche Haltung der republikanischen Regierung
bei den Wahlen unzweideutigen Ausdruck verliehen hitte. Und
das Volk sprach: in den Wahlen vom August 1881 erhielten
die Republikaner iiber 5 Millionen Stimmen mit 457 Sitzen,
wihrend es die Klerikalen und ihre royalistischen Freunde nur
auf 1,800,000 Stimmen brachten, obschon sie bei den Wahlen
den stirksten Druck auf die Bevolkerung ausgeiibt und eine
skrupellose Agitation nicht bloss in ihrer Presse, sondern auch
in den Gotteshdusern entfaltet hatten.

Langst hatte Leo XIII. mit tiefer Betriitbnis den Gang der
Dinge in Frankreich verfolgt. So richtete er denn am 12. Mai
1883 ein Schreiben!) an den Présidenten Grevy, in dem er sein
Bedauern iiber die antireligiosen Leidenschaften der Republi-
kaner aussprach. Er musste sich jedoch vom Priisidenten er-
widern lassen?), an diesen Leidenschaften sei die Kirche ganz
selbst schuld, da sich eben der Klerus von der feindseligsten
Gesinnung gegen die Republik erfiillt zeige; gerade der Papst
selbst konne daher zur Beschwichtigung dieser Leidenschaften
am meisten beitragen. Leo XIII. liess sich dies nicht zweimal
gesagt sein. Immer wieder forderte er die Bischéfe auf, mit

1) Lecanuet, 1’Eglise de France II, 175 ff.
) Lecanmet 11, 177 f.



— 153 —

der Republik Frieden zu schliessen. Im Einverstindnis mit ihm
hielt Kardinal Lavigerie in Gegenwart des Admirals und des
Offizierskorps des franzosischen Mittelmeer-Geschwaders am 12.
November 1890 den berithmten Trinkspruch zu Algier, des
Inhalts: Wenn sich der Wille eines Volkes einmal deutlich
kundgegeben habe und die von ihm gewéihlte Regierungsform
den christlichen Grundsitzen nicht widerspreche, so sei es Ge-
wissenspflicht eines jeden Biirgers, sich ihr riickhaltlos anzu-
schliessen?!). Dieser Toast rief unter den anwesenden Offizieren
die peinlichste Verlegenheit hervor?). Denn das franzoésische
Offizierskorps, zum grossten Teil von den Jesuiten erzogen, war
vorwiegend royalistisch-ultramontan gesinnt; ein republikanisch-
freidenkerischer Offizier galt seinen Kameraden und Vorge-
setzten nachgerade als eine , suspekte Personlichkeit“. Und
wie im Heere, so loste der Toast des Kardinals Lavigerie im
klerikal-royalistischen Lager allgemeine Bestiirzung aus?®). Als
man nun gar erfuhr, der Papst selbst stecke hinter dem
Kardinal, da warnte man den hl. Vater nachdriicklich, sich am
Ende gar auch noch selbst fur die Republik auszusprechen.
Denn, sagte man, die Religion kénne nur beim Konigtum Schutz
finden; die republikanische Verfassung baue sich auf den Grund-
sitzen der Revolution von 1789 auf und sei mit den Verfassungs-
grundséitzen der Kirche unvereinbar. Allein dem Papst erschien
die Lage der franzosischen Kirche so kritisch, dass er den
weiteren Fortschritten der Republikaner durch Ausséhnung der
Katholiken mit der republikanischen Verfassung halt zu gebie-
ten beschloss und die franzosischen Glaubigen in der Enzyklika
Inter innumeras vom 20. Februar 1892 zum Anschluss an die
Republik, zum ralliement, ermahnte.

Und nun trat das Unglaubliche ein: Der franzosische
Episkopat und Klerus streikte?). Der Papst predigte tauben
Ohren. Die sogenannte ., gute“ katholische Presse, die es
80 unendlich gerne gesehen hétte, wenn der Papst die
royalistische Sache empfohlen hiitte, entdeckte nun plotz-
lich, dass man dem Papste in weltlich-politischen Dingen
keinen Gehorsam schulde, und auch die Kongregationen und
Orden, die, bei der vorderen Tire hinausgetrieben, lingst

1) Lecanuet 11, 390 ff.
%) Ebd., II, 390.

) Ebd., II, 393 ff.

Y) Ebd., II, 515 ff.



= 154 =

durch die hintere sich wieder hereingeschlichen hatten, schreck-
ten vor einer mehr oder weniger offenen Bekiampfung des
péapstlichen Erlasses nicht zuriick. In manchen Klostern begann
man sogar 9tdgige Andachten zu halten, damit der Papst ent-
weder die Gnade der Bekehrung oder eines sanften Todes er-
lange!)! Es waren nur wenige Geistliche, die sogenannten
demokratischen Abbes, Ménner wie Naudet, Dabry und Lemire,
die es wagten, sich offen zu den pépstlichen Weisungen zu
bekennen ?), sich aber von der grossen Masse ihrer Kollegen
als abtriinnige Verriter verfolgt und aufs tlibelste behandelt
sahen. Selbstverstindlich musste all dies auf die weitesten
Schichten des Volkes den iibelsten Eindruck machen. Nicht
als ob man hier den Erlass des Papstes allzu freudig begriisst
hétte ; obwohl man es als Genugtuung empfand, dass sich der
Papst zu Gunsten der Republik erklirt habe, so nahm man es
ihm vielfach doch wieder tiibel, dass er sich in die inneren
franzosischen Angelegenheiten eingemischt habe3). Man hatte
tiberdies begriindeten Anlass, der Aufrichtigkeit der péapstlichen
Politik zu misstrauen, da die Befiirchtung zu nahe lag, es sel
dem Papst und den demokratischen Geistlichen schliesslich doch
nur um eine Klerikalisierung der Republik zu tun. Aber selbst
wenn man hiervon ganz abgesehen und wenn zudem der Klerus
der pépstlichen Aufforderung in viel grosserer Zahl Folge ge-
leistet hitte, so musste es nicht wenig verstimmen, dass es erst
der Mahnung einer auswdrtigen Macht bedurfte, um franzosi-
sche Priester an ihre nationale Pflicht zu erinnern, und die
beredte Tatsache, dass nicht einmal der Papst selbst etwas
ausrichtete, liess die ganze antirepublikanische Verbissenheit
des Klerikalismus im grellsten Lichte erscheinen. Noch war
ja der stiirmische Enthusiasmus unvergessen, mit dem die Ultra-
montanen dem General Boulanger wie einem Erloser zujubel-
ten (1887); von diesem ebenso grosssprecherischen wie durch
und durch unfihigen Offizier, dem von aristokratischer Seite
3 Millionen Franken zur Verfiigung gestellt worden waren®),

') Narfon, La Séparation, 13; Sabatier, A propos de la Séparation des
Eghses et de I'Etat, 13, Anm.

) Sie ziihlten etwa b Bischéfe und einige hundert Priester in ihren
Reihen. Vgl. Lanessan, L'Etat et les Lcrhses en France, 249.
%) Debidour 1, 329.

Y) Lecanuet 11, 359.



— 155 —

erhofften sie die Verwirklichung ihrer royalistischen Triume,
und das kldgliche Ende, das dieser Charlatan bald darauf nahm,
fiel naturgeméss auf seine klerikalen Anhédnger zuriick., Da
es sich die Ultramontanen zur heiligen Pflicht gesetzt zu haben
schienen, ja keine Gelegenheit unbeniitzt verstreichen zu lassen,
um sich griindlich zu kompromittieren, so zogen sie sich bald
darauf auch im Fall Dreyfus die schméhlichste Niederlage zu.
Léngst hatte ja die ungestiimste Pflege des wiitendsten Antise-
mitismus eine ihrer besonderen Spezialititen gebildet. Nun, da
ein judischer Offizier im schweren Verdacht verbrecherischer
Beziehungen zum Auslande stand, forderten sie mit leiden-
schaftlichem Eifer die strengste Bestrafung des. , verriterischen
Juden “ und widersetzten sich aufs hartnickigste der Revision
des Prozesses selbst dann immer noch, als sich die Unschuld
des schmachvoll misshandelten Offiziers immer augenschein-
licher herausstellte. Es half nichts, dass sich sogar der Papst
schliesslich fiir den Unschuldigen aussprach; die Klerikalen
liessen nun fiir Leo XIII. Messen lesen, da er offenbar den
Verstand vollends verloren habe?).

Als die lautesten Rufer im Streite hatten sich wie schon
friher, so bei den verschiedensten Anlissen der jiingsten Zeit
immer wieder die Orden hervorgetan; namentlich hatte die von
den Assumptionisten geleitete, in zahllosen Provinzblittchen
liber ganz Frankreich verbreitete , Croix “ eine Sprache gefiihrt,
die sogar den Papst nicht schonte und schliesslich seinen un-
willigen Tadel erfuhr?). Die Massregeln, die man im Jahr
1880 gegen die Orden und Kongregationen getroffen hatte,
hatten sich als unzulianglich erprobt; nun griff man zu stéirkeren
Mitteln. Das Vereinsgesetz vom Jahr 1901, das wichtigste anti-
klerikale Gesetz seit 1870, schuf die rechtliche Grundlage, um
den Orden die fernere Existenz in Frankreich unmoglich zu
machen; unter dem Ministerium Combes (1904) ward auch der
kongregationistische Unterricht endgiiltig aufgehoben, indem
die Angehorigen eines Ordens, selbst wenn sie allen vom Staat
Zur Erteilung eines Unterrichts aufgestellten Anforderungen

genligten, fir unfiahig erkldrt wurden, eine Lehrtitigkeit aus-
Zuiiben %),

_\——-“..__
) Debidour 11, 225.
%) Ebd. II, 249.

°) Ebd. II, 314 ff.; Rothenbiicher, die Trennung von Staat und Kirche,
233, 260, 261.



— 156 —

So war es denn ein dusserst merkwiirdiges Schauspiel, zu
sehen, wie der Klerikalismus, je riicksichtsloser und ungestiimer
er auftrat, nur umsomehr an Boden verlor und Niederlage auf
Niederlage erlitt. Man wiirde sich jedoch bitter tiuschen, wenn
man wihnte, es habe sich in all diesen leidenschaftlichen
Kémpfen lediglich oder auch nur hauptsiachlich um politische
Gegensiitze gehandelt. Im Hintergrunde standen hier wie dort
die grossen religiosen Fragen; die Verschiedenheit der Staats-
auffassung war in der Verschiedenheit der Weltauffassung be-
griindet. Die Republik, darin hatte der Klerikalismus nicht Un-
recht, beruhte auf den Grundsitzen von 1789, die fiir die Kirche
stets ein Gegenstand des Greuels und des Abscheues gewesen
waren; je mehr sich nun die Republik festigte, um so schirfer
musste der zwischen ihr und der Kirche obwaltende, uniiber-
briickbare Gegensatz hervortreten!). Die Prinzipien, die der
Revolution heilig waren: Vollstiandige Freiheit des Gewissens,
des Glaubens, des Bekenntnisses, des Kultus, bildeten auch die
unantastbare Magna charta der Republik; eben diese Prinzipien
waren aber mit den Sitzen des Syllabus, die der Regierung
Leo XIII. nicht weniger wie der Pius IX. und Pius X. zugrunde
lagen, schlechthin unvereinbar. Dieselben Bischofe, die fiir die
Herstellung des Kirchenstaates und fiir die Thronbesteigung des
mittelalterlich-absolutistischen Grafen von Chambord schwérm-
ten, schwarmten zugleich fiir ein mittelalterlich-absolutistisches
Papsttum als Triager der hiochsten irdischen Gewalt und waren
die beredtesten Anwilte des Syllabus mit seiner briisken Ver-
dammung des Liberalismus und Fortschritts. Derselbe Klerus,
der gegen die ungliubige Regierung loszog, konnte sich nicht
genugtun im Ruhme der Wunder von Lourdes und fiel zum
schallenden Hohngelichter der gesamten nichtkirchlichen
Presse dem plumpen Schwindler Leo Tawxil zum Opfer, der
mit seinen angeblichen satanischen Enthiillungen die ganze
ultramontane Welt bis hinauf zu den héochsten kirchlichen
Wirdentriigern Jahre lang zum besten hielt. Dagegen waren
die Manner, die die Menschenrechte von 1789 verteidigten, dem
Liberalismus huldigten und fiir die Freiheit des Staates von
aller kirchlichen Herrschaft und Fessel warben, zugleich die

g 24;) Vgl hierzu auch H. Depasse, Le Cléricalisme (2° édit., Paris 1880)-
. ff.



— 157 —

Anwilte der modernen naturwissenschaftlichen und historisch-
kritischen Forschung, Jiinger Kants und des positivistischen
Philosophen Aug. Comte: so erschien der Triumph, den sie im
politischen Leben tiber Priester und Monche errangen, zugleich
als Triumph der profan-wissenschaftlichen tiber die religits-kirch-
liche Weltanschauung. Gewohnt, Ultramontanismus und Katho-
lizismus miteinander zu identifizieren, sah man in der Kirche
den Riickschritt verkoérpert und wandte sich von ihr zuletzt
massenhaft ab, nicht mehr bloss weil sie als feindliche, sondern
weil sie als rickschritiliche und minderwertige Einrichtung galt.
So biisste die Kirche die Fithlung mit der franzosischen Volks-
seele mehr und mehr ein; die Trennung war tatsdchlich schon
lange vorhanden und harrte nur mehr ihrer gesetzlichen For-
mulierung.

Gleichwohl wére es einern Manne wie Leo XIIL. gelungen,
die Verwirklichung dieses gleichsam in der Luft liegenden Ge-
dankens noch lange hintan zu halten; wie er der Republik
seine Verbeugung machte und fir Kultur und Fortschritt hohe
Lobspriiche hatte, so hiitte sich die Republik ihm gebeugt und
die Bande nicht so leicht gelost, die das Land seit anderthalb
Jahrtausenden mit der Kirche verkniipften. Sprachen sich doch
gerade die angesehensten und erfahrensten praktischen Politiker,
Ménner wie Gambetta, Ferry, Waldeck-Rousseau, tur Beibehaltung
des Konkordats und gegen die Trennung aus, vor der sie ein-
dringlich warnten, da sie nur eine unabsehbare Steigerung des
kirchlichen Einflusses bedeuten wiirde; man miisse den Klerus
im Zaum halten, und das beste Mittel hierzu sei eben das Kon-
kordat. Aber diesem rechten republikanischen Fligel stand
eine starke linke Gruppe radikaler Doktrindre gegeniiber, die
unablissig auf reinliche Scheidung zwischen zwei Gebieten
drangten, die nichts mehr miteinander zu schaffen hétten;
und es musste nun das Bestreben der Kirche sein, alles zu ver-
meiden, was die gemissigten republikanischen Elemente ins
Lager der Radikalen zu schieben drohte. Leo XIIL hatte dies
vorziglich verstanden; ganz anders wurde es jedoch unter
seinem Nachfolger. Pius X. tat sich etwas darauf zu gut, kein
Diplomat zu sein. Kein politischer, ein religioser Papst wollte
er sein; da er aber gleichwohl Politik treiben musste und eine
gute nicht treiben komnte, so machte er schlechte. Er schien es
von Anfang an ganz darauf abgesehen zu haben, den Radikalen



— 158 —

ihren Sieg tber die Gemiissigten zu erleichtern. Boses Blut
machte es schon, dass er mehreren vom franzosischen Kultus-
minister vorgeschlagene Bischofskandidaten ohne Angabe von
Grinden die Bestitigung verweigerte. Ungemeine Erbitterung
erregte sodann in ganz Frankreich, und zwar sogar in vielen
gut katholischen Kreisen der schroffe Protest, den der Kardinal-
sekretir Merry del Val gegen die Romreise des Présidenten
Loubet erliess. Im Oktober 1903 hatte das italienische Konigs-
paar dem Prisidenten der Republik einen offiziellen Besuch in
Paris abgestattet und nicht bloss die Forderungen des Anstandes,
sondern auch gewichtige politische Erwigungen erheischten
nun, dass der Président den Majestiten diesen Besuch in ihrer
Hauptstadt erwidere, was im April 1904 auch wirklich geschah.
Nun richtete Merry del Val eine diplomatische Note an sidmt-
liche beim Vatikan beglaubigten Hofe, worin er diesen Besuch
des Prisidenten als eine Beleidigung des Papstes bezeichnete.
Diese Note, die bald die Runde durch die ganze europiische
Presse machte, verschnupfte in Frankreich umsomehr, als man
erfuhr, dass der Papst selbst den Kardinal Svampa von Bologna
ermachtigt hatte, dem italienischen Herrscher anlédsslich seines
Besuches in Bologna seine Aufwartung zu machen, dass also
der Papst selbst dem Konig von Italien eine Aufmerksamkeit
erwies, die der Prisident der franzosischen Republik demselben
Konig nicht sollte erweisen diirfen, ganz abgesehen von der
Krankung, die darin lag, dass sich das Staatsoberhaupt eines
nahezu 40 Millionen zidhlenden Landes vorschreiben lassen sollte,
wen es besuchen diirfe und wen nicht, um sich im Ubertretungs-
falle wie ein Schuljunge abkanzeln lassen zu miissen. Die Ant-
wort, die die franzosische Regierung dem Vatikan auf seine
Note erteilte, war deutlich und kriftig genug; sie bestand in
der sofortigen Abberufung ihres vatikanischen Gesandten.
Wasaber dem Fassnochvollendsden Boden ausschlug, daswar
die eigenméichtige und konkordatswidrige Absetzung der Bischofe
von Laval und Dijon durch den hl. Stuhl. Bischof Peter Jos.
Geay von Laval war den Klerikalen und besonders den Jesuiten
ob seiner versshnlichen Gesinnung gegeniiber der Regierung
aus tiefster Seele verhasst. Da man ihn der Ketzerei nicht
wohl beschuldigen konnte, so brachte man Geriichte in Umlauf,
als stehe er mit der Oberin eines Frauenklosters in allzu zért-
lichem Briefwechsel. Die Sache kam noch unter Leo XIIL



— 159 —

nach Rom, wurde aber, da sie sich auf Grund der angestellten
Untersuchung als leerer Klatsch erwies, nicht weiter verfolgt.
Kaum war Pius X. ans Ruder gelangt, als man auf sie zuriick-
griff und dem Prélaten befahl, freiwillig zu resignieren, wenn
er nicht unfreiwillig abgesetzt werden wolle. Ahnlich, eher
noch schlimmer, lag der zweite Fall. Albert Le Nordez, Bischof
von Dijon, hatte sich ob seiner republikanischen Gesinnung
den Hass der Kongregationen zugezogen, die nun seine Dioze-
sanen so griindlich verhetzten, dass die Alumnen sich weiger-
ten, sich von ihm weihen, die Schulkinder, sich von ihm firmen
zu lassen, da ausgesprengt worden war, der Bischof gehore
insgeheim dem Bunde der Freimaurer an. Auch er erhielt nun
von Rom, bildlich gesprochen, die seidene Schnur, worauf die
franzosische Regierung an den Vatikan das Ultimatum richtete :
Entweder Zuriicknahme der iiber die beiden Bischofe verhing-
ten, konkordatwidrigen Massregel oder Abbruch der diploma-
tischen Beziehungen. Als nun der Vatikan diese Massregel
gleichwohl aufrecht erhielt, ward ihm am 30. Juli 1904 erosffnet,
die franzosische Regierung breche hiermit alle amtlichen Bezie-
hungen mit dem hl. Stuhle ab und erachte auch die Mission
des pépstlichen Nuntius in Paris fiir beendet. Sofort nahm
denn auch das Verhéingnis unabwendbar seinen Lauf. Schon
am 10. November 1904 legte der Ministerprasident Combes der.
Kammer einen Gesetzentwurf iiber die Trennung von Staat und
Kirche vor?), der am 3. Juli 1905 nach langen Beratungen und
mannigfachen Ab&dnderungen angenommen, vom Senat am
18. November bestiitigt, vom Prisidenten der Republik am
9. Dezember vollzogen und am 11. Dezember 1905 verisffentlicht
wurde und somit Gesetzeskraft erlangte.

I1. Die Durchfiihrung der Trennung.

Natiirlich kann es nicht unsere Aufgabe sein, uns mit den
Einzelheiten des Trennungsgesetzes zu befassen. Wir miissen
uns auf seine Hauptziige beschrinken und bemerken nur noch,
dass es sich zwar hauptsiichlich, aber durchaus nicht aus-
schliesslich gegen die katholische Kirche richtet, vielmehr auch
die Protestanten und Juden beriihrt, so dass man, strenge
genommen, von einer Trennung von Kircher und Staat reden muss.

s

') Niheres Rothenbiicher, 243 1.



— 160 —

Das Gesetz gliedert sich in sechs Hauptabschnitte oder
Titel. Im ersten Titel wird Gewissensfreiheit zugesichert und
freie Ausiibung der Kulte verbiirgt. Da die Republik keinen
Kult anerkennt, besoldet oder unterstiitzt, so werden vom
1. Januar 1906 an alle Ausgaben aus Staats-, Kreis- und Ge-
meindekassen, die sich auf die Unterhaltung von Kulten beziehen,
eingezogen. Im zweiten Titel wird die Verfigung getroffen, es
solle binnen eines Jahres das reine Kirchenvermogen der
Pfrinden- und Kirchenstiftungen an die Kultvereine tibergehen,
die sich im Laufe des gleichen Jahres bilden wiirden; falls aber
solche Kultvereine nicht zustande kiimen, so sollte das Kirchen-
vermogen den Wohltiitigkeitsanstalten der Gemeinden zufallen,
die sich innerhalb des einschligigen Kirchenbezirks befinden.
Die vom Staat herstammenden Kirchengiliter fallen insgesamt an
diesen zuriick. Der dritte Titel handelt von den Kultgebduden,
also den Kirchen; sie waren schon in der franzésischen Revo-
lution als Eigentum des Staates oder der Gemeinden erklart
worden und sollen dies bleiben, gleichwohl aber auch ferner-
hin gottesdienstlichen Zwecken dienen und den Kultvereinen
unentgeldlich tiberlassen werden. Mit diesen Kultvereinen be-
schéiftigt sich der wierte Titel; er versteht hierunter Vereine,
die sich zur Ausiibung einer bestimmten Art der Gottesver-
ehrung, also z. B. der katholischen, protestantischen, jiidischen, und
zur Bestreitung der hierzu notigen Kosten bilden wiirden: Diese
Kultvereine sollen sich aus einer Anzahl grossjihriger, im
Kirchenbezirk ansissiger Personen zusammensetzen und diirfen
ihre Mitglieder zu Beitrigen heranziehen, auch Sammlungen
veranstalten, Binke und Sitzpldze in den Kirchen vermieten.
Die Kultvereine koénnen sich dann wieder zu grosseren Ver-
binden zusammenschliessen, also z. B. die Pfarrverbinde zu
Diozesan- und diese zu Provinzial- und Nationalverbinden, und
sind auch ermiichtigt, den Uberschuss ihrer Einnahmen an
andere, den gleichen Zwecken dienende Vereine abzugeben.
Endlich miissen diese Kultvereine nach Art. 4 in Ubereinstim-
mung mit den Regeln der allgemeinen Organisation des Kultus
stehen, dessen Ausiibung sie sich zur Aufgabe stellen; falls auf
bestimmte Kirchen- oder Stiftungsgiiter von mehreren Kultver-
einen Anspruch erhoben wird, so soll nach Art. 8 das Zivil
gericht bezw., wie spater angeordnet wurde, der Staatsrat zul
Entscheidung zustindig sein. Im fiinften Titel wird verfugt,



— 161 —

dass die Kultversammlungen nur dffentlich und nur nach vor-
hergehender Anmeldung beim Gemeindevorsteher stattfinden
diirfen; doch soll eine jdhrlich einmalige Anmeldung geniigen.
Im sechsten Titel endlich werden die Strafen fiir etwaige Gesetzes-
tibertretungen aufgefiihrt.

Das Trennungsgesetz ist aus dem Kampf mit der romischen
Kirche geboren und tragt die Spuren dieses Kampfes an sich.
Das Gesetz will zwar allen Kirchen gegeniiber volle Neutralitit
bewahren, bedeutet aber doch in manchen Bestimmungen eine
unverkennbare Parteilichkeit zu wungunsten der katholischen
Kirche. Dies gilt namentlich von den mit dem Trennungsgesetz,
wie schon oben bemerkt, im engsten Zusammenhang stehenden
Schulgesetzen, da sich der hier eingefiihrte Moralunterricht doch
vielfach, wenn auch nicht absichtlich, so doch tatsdchlich gegen die
katholische Lehre richtet!). Aber ém allgemeinen und als Ganzes
betrachtet, war das Gesetz doch vom milden Geiste der Billigkeit
getragen ?) und keineswegs darauf angelegt, die Kirche zu be-
rauben, zu verfolgen und lahmzulegen; Prof. Rothenbiicher an
der hiesigen Universitat, die erste Autoritit auf dem dornigen
Gebiete des Trennungsrechtes, nennt das franzosische Trennungs-
gesetz eine der grossartigsten Unternehmungen des franzosischen
Volkes seit der Revolution®). Namentlich brachte es der Kirche
im reichsten Masse jenes Gut, das fiir das Gedeihen religiosen
Lebens so notig wie die Luft zum Atmen ist: die Freiheit. Mit
der Trennung fiel von selbst jede staatliche Bevormundung und
Beaufsichtigung weg, iiber welche sich die Kirche stets so bitter
beschwert hatte; und eben in der Befreiung von dieser listigen
Fessel lag der unschitzbare Vorteil, der der Kirche aus der
Trennung erwuchs und der die Einbusse an materiellen Zuwen-
dungen reichlich aufwog, die sie vom Staate seither bezog.
Wohl wird sie nun nicht mehr wie unter der Herrschaft des
Konkordats vom Staate mit Geldmitteln unterstiitzt, die Geist-
lichen erhalten keine staatlichen Gehalte und Pensionen mehr.
Wihrend aber der Staat auf Grund des Konkordats das Recht
besass, die Bischiofe und Erzbischofe zu ernennen, Bischofs-
versammlungen zu gestatten oder zu verbieten, die pépstlichen

T ————
') Rothenbiicker, Die Trennung von Staat und Kirche, 242 f., 265, 272 f.

’) Besonders auch die Vollzugsvorschriften vom 16. Miirz 1906; Rothen-
biicher, 245; vgl. auch Lanessan, 272 f.
%) 344; vgl. 305.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1912, 11



— 162 —

Erlasse vor ihrer Verkiindigung durch die Bischofe erst zu
priifen und die Verkiindigung unter Umstinden zu untersagen,
den Bischiéfen das Verlassen ihrer Didzesen zu verwehren,
fallen alle diese Privilegien des Staates mit der Trennung von
selbst hinweg, die Bischofe konnen sich nun versammeln, wo
und so oft sie wollen, sie kénnen reisen, wann und wohin es
ihnen beliebt, sie konnen pépstliche oder eigene Anordnungen
verkiinden, Lehrentscheidungen treffen, die Spendung der Sakra-
mente, die Ausiibung des Gottesdienstes, die Anstellung und
Absetzung wie die Erziehung des Klerus regeln nach vollig
freiem Ermessen; und endlich, was eine Hauptsache ist, die so
ausserordentlich wichtige Besetzung erledigter Bischofsstiihle
kann sich nun ohne alle staatliche Einmischung ganz nach den
Grundsitzen des kirchlichen Rechtes vollziehen. Das sind Er-
rungenschaften, welche den Nachteilen des Trennungsgesetzes
zum mindesten die Wagschale halten und der Kirche eine so
weite Bewegungsmoglichkeit sichern, dass das Gesetz von radi-
kaler Seite als zu kirchenfreundlich, ja als staatsgefihrlich aufs
heftigste behampft wurde ). Ein hochangesehener franzosischer
Staatsmann und grundsitzlicher Gegner des Katholizismus
erkliarte sogar?), schon der Gedanke allein, die Kirche konne
das Trennungsgesetz annehmen, erbittere ihn, denn auf Grund
dieses Gesetzes konne sie zu einer unwiderstehlichen Macht
anwachsen.

Im Schosse des franzosischen Episkopates verkannte man
dies denn auch nicht. Es .gab eine Richtung, die mit dem
Trennungsgesetz sympathisierte, iiberzeugt, dass man sich mit
ihm zum Wohle der Kirche selbst ganz gut vertragen konne.
Zu ihr zdhlte vor allem Bischof Le Camus von La Rochelle,
der sich gleich dem Erzbischof Fulbert-Petit von Besangon nach
Rom begab, um hier den starken Einfliissen entgegenzuwirken,
die sich im Vatikan geltend machten, um die Verdammung des
Gesetzes herbeizufiihren. Auch eine Bischofsversammlung, die
Ende Januar 1906 zu Albi unter dem Vorsitz des erleuchteten
Erzbischof Mignot stattfand, war einmiitig der Ansicht, dass
man den Papst vor einer iibereilten Verdammung der Trennung
warnen miisse. Man wusste, dass die romische Entscheidung
unmittelbar bevorstehe, und man sah ihr nicht bloss in kirch-

:) Debidonr, 11, 641; Sigmiiller, Die Trennung von Kirche und Staa, 12-
) Luzzatti, Freiheit des Gewissens und Wissens, 34.



lichen Kreisen mit gespanntester Erwartung entgegen. Sie fiel in
der Enzyklika , Vehementer vom 11. Februar 1906 und brachte
die schirfste Verurteilung der Trennung im allgemeinen und
der franzosischen im besonderen, da sie die offizielle Verleug-
nung Gottes und aller tibernatiirlichen Ordnung in sich schliesse,
mit den von ihr vorgeschriebenen Kultvereinen den unantast-
baren Rechten des Papstes und der Hierarchie zuwiderlaufe
und der Kirche die schwersten Vermogensverluste zufiige.
.Die Enzyklika fand verschiedene Aufnahme. Auf ultramon-
taner und royalistisch-bonapartistischer Seite jubelte man ihr als
einer kriftigen Absage an die Republik freudig zu, wéhrend
sie all denen aufrichtige Sorge bereitete, denen an einer Ver-
stindigung der Kirche mit Frankreich und an der Verhiitung
eines in seinen Folgen unberechenbaren Bruches gelegen war,
Im Marz 1906, als verlautete, dass sich die franzosischen Bi-
schofe néchstens zu einer gemeinsamen Beratung versammeln
wirden, richteten 23 katholische Laien, Manner der héchsten
Gesellschaft und Mitglieder der Akademie, der Stolz der fran-
zosischen Kirche, eine von Brunetiére verfasste Eingabe an den
Episkopat, um ihm die Annahme der Kultvereine aufs wiarmste
zu empfehlen?). Vom 30. Mai 1906 an fand das Nationalkonzil,
das erste seit Jahrhunderten, zu Paris statt. Es liess ein dem
Trennungsgesetze giinstiges Resultat schon aus dem einfachen
Grunde erwarten, weil sich die Bischofe ja schon mit der Tat-
sache ihrer Zusammenkunft auf den Boden des Trennungs-
gesetzes stellten. Denn nur unter der Voraussetzung dieses
Gesetzes konnten sie sich iiberhaupt versammeln, was unter
der Herrschaft des Konkordats gar nicht moglich gewesen
ware. Freilich, als ein eigentliches Konzil im alten Sinne des
Wortes konnte eine Versammlung nicht wohl angesprochen
werden, der die Beratungsgegenstinde von Rom vorgeschrieben
und zudem unter Androhung des grossen Kirchenbannes strengste
Geheimhaltung ihrer Verhandlung anbefohlen war, was freilich
nicht hinderte, dass man im Kultusministerium Tag fiir Tag
aufs genaueste von allem unterrichtet war?). Den Haupt-
beratungSPunkt bildeten die Kultvereine. Um der Stimmung
der Extremen entgegenzukommen und im Sinne der Enzyklika
nVehementer¢ erklirte man zwar fast einstimmig, dass man

') Wortlaut und Unterschriften bei Narfon, 12 ff.
) Narfon, 76.



— 164 —

die Kultvereine in der vom Gesetz vorgesehenen Fassung nicht
annehmen konne. Mit starker Mehrheit, ndmlich mit 56 gegen
18 Stimmen, beschloss man aber zugleich, dem Papste die An-
nahme dieser Kultvereine unter der Voraussetzung zu empfehlen,
dass sie nach dem Muster der deutschen Kirchenverwaltungen
eingerichtet!) und in strenger Abhingigkeit von der Hierarchie
gehalten wiirden, wodurch sie ihren Laiencharakter, der haupt-
sichlichste Stein des Anstosses fiir den hl. Stuhl, verloren. Mit
der grossen Mehrheit ihrer Bischofe vereinigte eine Gruppe
von Hunderten der angesehensten franzosischen Katholiken,
Priestern wie Laien, in einer Eingabe?) an den Papst ihre
flehentlichste Bitte um Zulassung der Kultvereine, so wie sie
vom Pariser Nationalkonzil abgeéindert worden seien. Es half
alles nichts. In der Enzyklika . Gravissimo* vom 10. August
1906 verdammte Pius X. die Kultvereine auch in der von den
56 Bischofen der Mehrheit vorgeschlagenen Form und berief
sich hierbei auf den Vorgang der Bischofe selbst, die diese Ver-
eine fast einstimmig verworfen héiten; wie denn die Kultver-
eine weder in der gesetzlichen noch in der von den Bischofen
vorgeschlagenen Form mit der gottlichen Verfassung der Kirche
und mit den unverdusserlichen Rechten des Papstes und Epi-
skopates in Einklang zu bringen seien. Energisch verwahrte
sich der Papst gegen den Vorwurf, als hege er gegen Frank-
reich aus Abneigung gegen dessen republikanische Verfassung
eine gehissige Gesinnung, oder als verfolge er mit seinen Mass-
regeln nicht lediglich das Wohl der franzosischen Kirche,
sondern andere, der Religion fremde Ziele.

Die neue Enzyklika rief die schmerzlichste Enttiuschung
iberall da hervor, wo man noch bis zum letzten Augenblicke
auf einen Ausgleich zwischen den grundséitzlichen Forderungen
Roms und den Kultvereinen, dem Kardinalpunkt des Trennungs-
gesetzes, gehofft hatte; im reaktionér-ultramontanen Lager
freilich war der Jubel iiber diese neue romische Kriegserklarung
gegen die Republik lauter denn je zuvor. Am meisten musste
die schroffe Briiskierung der 56 Bischofe durch die Enzyklika
auffallen. Es war wirklich ein starkes Stiick, wenn der Papst
in seiner Enzyklika schrieb, die Bischofe hiitten die Kultvereine

') Narfon, 17 £; Sdgmiiller, 44, A. 1.

_?) Suppligne d’un groupe de Catholiques francais au Pape Pie X.
Paris, Nourry 1906.



— 165 —

fast einstimmig verworfen, ohne auch nur mit einer Silbe des
mit 2/s Mehrheit gefassten Beschlusses zugunsten dieser Ver-
eine zu gedenken, — ein Vorgehen, das einer wissentlichen
Irrefithrung der 6ffentlichen Meinung wie ein Haar dem anderen
glich. Wenn der Papst so mit ihnen und ihren Beschliissen
umging, dann konnte man sich nur wundern, dass sie sich auf
seinen Wunsch gleichwohl zu einer neuen Versammlung in
Paris herbeiliessen, die vom 4.—7. September 1906 iiber die
neue Lage der Dinge beriet!). Man begann mit einer Adresse
an den hl. Vater, um ihm fir die ,lichtvollen Anweisungen*
der Enzyklika ,Gravissimo“ alleruntertéinigsten Dank zu sagen?®).
Am zweiten Tage war die Sitzung kaum erdffnet, als sich Kar-
dinal Richard von Paris mit der Erkldrung erhob, er habe der
Versammlung eine Mitteilung zu machen?®). In der Tat sah
man, wie ihm Msg. Montagnini, der an Stelle des abberufenen
Nunzius Lorenzelli die Geschifte Roms in Paris besorgte, ein
Telegramm {iberreichte. Der Kardinal verlas es: es sprach
den scharfen Tadel des Papstes iiber eine Broschiire aus, die
Bischof Le Camus von La Rochelle soeben verdffentlicht und
in der er die Frage erortert bezw. bejaht hatte, ob man den
Glaubigen zur Bestreitung der kirchlichen Bediirfnisse einen
Kultpfennig auferlegen diirfe. Blass und zitternd vor Erregung
bat Bischof Le Camus, einst der Vertrauensmann Leo XIII.,
ums Wort. ,Ich beuge mich der Verdammung des Papstes,“
erkliarte er, ,doch kann ich nicht umhin, iiber die Beschdmung,
die mir zu Teil wird, mein Befremden auszusprechen. Denn
das, was der hl. Vater heute verdammt, hat er noch jiingst
selbst erlaubt, als ich in Rom mit ihm sprach.“ Als sich der
Bischof dann wieder setzte, wagten ihm kaum 2—3 Kollegen
die Hand zu driicken. Die Versammlung war vom barschen
Ton des Telegramms vollstindig eingeschiichtert. ,Wenn Mon-
tagnini gewollt hiitte, dusserte ein Bischof, wir hiitten alle be-
Schlossen, dass die heilige Dreifaltigkeit aus 15 gottlichen
Personen bestehe“. Ein anderer Prilat, der bei der néchsten
Sitzung fehlte, gab einem Frzbischof, der ihm darob Vorstel-
lungen machte, zur Antwort: ,Mein lieber Herr, ich habe mich
Ins Bett gelegt. Und was hitte ich denn Gescheiteres tun kénnen ?¢

-

') Vgl. Mater, La politique religieuse de la République francaise, 219 f.
) Vgl. Narfon, 90.
) Vgl. zum folgenden Mater, 217 f.



— 166 —

Aber der Bischof von La Rochelle gramte sich iiber die Be-
handlung, die ihm widerfahren war, so sehr, dass er seinen
Diozesanen nicht mehr unter die Augen zu treten wagte und
sich in einem Landhause verbarg. Hier schrieb er einen ener-
gischen Brief nach Rom; nach wenigen Tagen erhielt er die
Antwort, die noch schroffer lautete, als kurz zuvor das Tele-
gramm. Am andern Morgen ward er tot in seinem Lehnstuhl
gefunden, mit dem Briefe des Papstes in der Hand. Bald darauf
starb aus #hnlichem Anlass auch der Bischof von Soissons; der
Kardinal-Erzbischof Labouré von Rennes verschied aus Gram
tiber die groben Beschimpfungen, die ihm in mehr als 3000
Briefen von Pfarrern zugefiigt wurden, weil er der Politik der
Verstandigung das Wort geredet hatte?).

Je mehr indes das Jahr 1906 seinem Ende zueilte, um so
ernster wurde die Lage. Denn bis zum 12. Dezember 1906
mussten die Kultvereine gebildet sein; kamen sie bis dahin
nicht zustande, so war eine gesetzliche Feier des Gottesdienstes
nicht mehr moglich, da den Bestimmungen des Trennungsge-
setzes gemiss eben nur die Kultvereine zur Veranstaltung gottes-
dienstlicher Ubungen befugt waren. Die Protestanten ®) und
Juden?®) hatten sich ohne Widerrede gefiigt; den Katholiken
dagegen war vom Papst die Griindung von Kultvereinen streng-
stens untersagt. Nun schien man wirklich das Ausserste befiirch-
ten zu miissen. Wenn vom 12. Dezember an gesetzlich Kein
katholischer Gottesdienst mehr zuladssig war, was blieb dann
ibrig, als die Gotteshiduser zu sperren? Wenn man aber die
Kirchen schloss, wenn die Glocken verstummten und das ewige
Licht vor dem Allerheiligsten erlosch; wenn es wie einst in
den bangen Tagen des grossen Kirchenbannes im Mittelalter
wie ein schauerlicher, unheimlicher Fluch iiber dem entweihten
Lande briitete, — wer biirgte dafiir, dass nicht die so lange
verhaltenen religiosen Instinkte mit elementarer Gewalt los-
brachen und einen furchtbaren Religionskrieg entfachten? Das
musste man um jeden Preis verhiiten, und so griff der Kultus-

Y Mater, 219.

) Sie hatten das Trennungsgesetz freudig begriisst; vgl. Sabatier, A

propos de la Séparation, 176 ff.; und besonders Charriaut, Apres la Sépara-
tion, 286 ff.

) Uber die Getiihle, mit welchen sie die Trennung aufnahmen, vgl
Sabatier, 183 ff.; Charriaut, 298 ff.



— 167 —

minister Briand mit der Verfiigung vom 7. Dezember 1906 ein,
es hitten die gemeinrechtlichen Bestimmungen tiber das Ver-
sammlungswesen vom Jahr 1881 auf die gotiesdienstlichen Ver-
sammlungen sinngemisse Anwendung zu finden: es sollen also
nach dem 12. Dezember 1906 auch ohne Griindung von Kult-
vereinen die Kirchen gedffnet bleiben und die Gottesdienste
wie bisher gefeiert werden, nur sollen diese Feiern als o6ffent-
liche Versammlungen im Sinne des Gesetzes vom Jahr 1881
angesehen und von den Versammlungsleitern, den Pfarrern,
dem Gemeindevorstand angemeldet werden; es geniige jedoch
eine einmalige Anmeldung fiir das ganze Jahr. Sonach kam
die Regierung dem katholischen Klerus soweit als nur méglich
entgegen; und da es sich bei der von ihr geforderten Anmel-
dung doch nur um eine reine Formalitat handelte, der kirchen-
rechtliche Bedenken nicht im Wege standen, so schien eine
allseits befriediegende Lésung gefunden zu sein. Wirklich wies
denn auch Kardinal Lecot von Bordeaux am 8. Dezember 1906
seinen Klerus an, diese Anmeldung zu erstatten, und das Gleiche
taten verschiedene andere Bischofe. Aber schon am 9. Dezem-
ber traf ein romisches Telegramm ein, das die Anmeldung
verbot, obschon sich der Papst anfangs selbst fir ein tolerari
posse ausgesprochen hatte?).

Mit dem 12. Dezember 1906 hatte die verhidngnisvolle
Stunde geschlagen, die die Kirche Frankreichs beim Mangel
der vom Gesetz vorgeschriebenen Kultvereine ihres Vermogens
beraubte und die Bischofe aus ihren Paliisten, die Pfarrer aus
ihren Wohnungen, die Seminaristen aus ihren Seminarien ver-
trieb. Sie alle mussten sich nun um eine neue Unterkunft
umsehen ; doch beliessen manche Gemeinden den Pfarrern ihre
bisherigen Hiuser. Wie sollte es nun aber in Zukunft mit dem
Gottesdienste gehalten werden? Wie die Kultvereine, so hatte
Rom nun auch das Versammlungsrecht verschméiht und die
80 leicht zu erfiillende Anmeldepflicht schnéde zuriickgewiesen.
Was sollte die Regierung nun tun? Die Kirchen schliessen
hiess mit dem Feuer spielen. Den Gottesdienst dem Gesetze
Zum Trotz fortsetzen lassen, hiess das Gesetz verhéhnen, wozu
die Regierung im Interesse der Staatsautoritit niemals die
Hand bieten durfte. So schlug Kultusminister Briand einen

) Mater, 247 £.; Rothenbiicher, 249.



— 168 —

neuen Ausweg ein, indem er im Gesetz vom 2. Januar 1907
anordnete, dass die Kirchen den Kultdienern, also den Pfarrern,
zu unentgeldlicher Nutzniessung eingerdumt werden konnten?).
Aber schon 4 Tage nachher, am 6. Januar 1907, ward auch
dieses Gesetz in einer neuen Enzyklika feierlich verdammt,
denn es gehe nur darauf aus, die Anarchie in der Kirche zu
organisieren. Gleichwohl wurden die Bischiofe angewiesen, sich
neuerdings zu versammeln, um fiiber die dem Gesetze vom
2. Januar gegeniiber zu ergreifenden Massregeln zu berat-
schlagen. Dieses dritte Nationalkonzil fand im Schlosschen
La Muette bei Paris vom 15. Januar an statt; man einigte sich
hier auf den Vorschlag, die Pfarrer sollten Mietvertrige mit
den Biirgermeistern abschliessen, auf Grund deren sie dann
die unentgeldliche Nutzniessung der Kirchen antreten koénnten.
Schon waren die Mietformularien ausgearbeitet, schon hatte
auch Rom seine Einwilligung zu solchen Vertrigen erteilt:
da wurden auch diese Vertrige noch in letzter Stunde vom
Vatikan wverboten, weil die Pfarrer die Baulast an den von ihnen
beniitzten Kirchen hétten tragen sollen. So schien sich der
hl. Stuhl ein wahres Vergniigen daraus zu machen, die best-
gemeinten Anordnungen der Regierung immer wieder zum Fall
zu bringen, um so die Schliessung der Kirchen zu erzwingen.
Aber die Regierung schloss die Kirchen auch jetzt nicht, liess
den Gottesdienst auf dem Boden des Gesetzes vom 2. Januar
1907 fortdauern und hob, um die letzte gesetzliche Schwierig-
keit aus dem Weg zu raumen, am 28. Marz 1907 die Anmelde-
pflicht auf. Und auf dieser gesetzlichen Grundlage bewegt sich
seither in Frankreich die Feier des katholischen Gottesdienstes.

Je hartnidckiger nun der Widerstand war, den die romische
Kurie dem Trennungsgesetze entgegensetzte, um so schwerer
mussten die Griinde wiegen, die sie zu dieser Haltung bestimm-
ten. Nun hatte Pius X. in der Enzyklika ,Vehementer® die
Trennung grundsdtzlich verworfen, und er konnte sich hierbei
allerdings auf das Beispiel seiner Vorginger, Gregor XVI,
Pius IX. und Leo XIII. berufen, die das Gleiche getan hatten.
Allein diese prinzipielle Ablehnung des Trennungsgedankens
schloss eine praktische Verstdndigung fiir einen bestimmten
Fall keineswegs aus. Rom verfiigte ja stets iiber eine uniiber-

') Mater, 249 ; Rothenbiicher, 250.



— 169 —

treffliche Meisterschaft in der Kunst, trotz aller Versteifung
auf angeblich unerschiitterliche Prinzipien den tatsichlichen
Verhidltnissen Rechnung zu tragen und einen modus vivendi
selbst unter den verzweifeltsten Verhiltnissen zu schaffen, zu
fluchen und zu segnen mit einer Hand. Wenn er will, hat der
Vatikan ein ,tolerari posse“ fiir alles. So fand er sich mit
der Trennung in Nordamerika ab, er vertrug sich mit ihr
auch in katholischen Landern, in Mexiko!), in Brasilien!), in
Equador!); warum hétte er sie nicht auch in Frankreich er-
tragen konnen ? Gewiss waren die Verhiltnisse, unter welchen
die Trennung in diesen Staaten ein- und durchgefiihrt wurde,
von den franzosischen etwas verschieden. Aber die Tatsache
der Duldung der Trennung in jenen Lindern bewies doch, dass
sie nicht an sich schon und schlechthin verwerflich sein kann.
Treukirchlich gesinnte Méinner, wie Lamennais noch in der Zeit
vor seinem Bruche mit Rom, Graf Montalembert, Ed. Laboulaye,
Bischof Bonomelli von Cremona, haben der Trennung warm
das Wort geredet?). Sogar jesuitischerseits gestand man, ob-
wohl die Trennung von Staat und Kirche an sich eine Unord-
nung und ein Ungliick sei, so konne es doch Fille geben, in denen
eine zeitweilige Scheidung als das leinere Ubel zu bezeichnen sei;
und im selben Sinne &dusserte sich sogar Windthorst, nur dass
er nicht bloss von einer zeitweiligen, sondern von einer dauern-
den Trennung sprach. ,Und¥, fiigte er bei, ,ich fange an zu glau-
ben, dass die Verhiiltnisse sich in der ganzen Welt bei der
Entwicklung, welche der Geist der Menschen nimmt, ... so
gestalten, dass ein (friedliches) Zusammengehen (von Staat und
Kirche) auf die Dauer mnicht aufrecht erhalten werden kann?).“
Jedenfalls aber war es eine arge Ubertreibung, dass die Tren-
nung, wie Pius X. behauptete, eine Beleidigung, ja eine Leug-
nung Gottes enthalte.

Ist nun aber die Trennung an sich nicht schlechthin ver-
werflich, so kann die Frage nur mehr die sein, ob etwa das
franzisische Gesetz der Art war, dass es den Papst zu schlecht-
hiniger Verdammung zwang. Und auch diese Frage ist glatt
Zu verneinen. Zunéchst beurteilte der Papst das Gesetz durch-
aus einseitig, wenn er in der Enzyklika ,Vehementer* nur seine

') Vgl. hierzu Rothenbiicher, 854 ff.
%) Inre Ausspriiche bei Rothenbiicher, 88 ff.
') Stimmen aus Maria-Laach, 1906 (70), 531 ff.



— 170 —

Nachteile hervorhob, seine Vorteile aber ginzlich verschwieg 1).
Sodann anerkannte er es indirekt selbst, indem er sich diese
Vorteile sofort zu Nutzen machte, sofern er die Bischofe frei
ernannte und zu Versammlungen veranlasste. Uberdies war
gerade der Hauptanstoss, den der Papst an dem franzésischen
Trennungsgesetze nahm, ohne Halt. Er stiess sich vor allem
an den Kultvereinen, und zwar an ihrem Laiencharakter, der
mit der kirchlichen Verfassung, mit den unantastbaren Rechten
des Papstes und der Hierarchie unvereinbar sei. Hierarchische,
nicht religivse Erwigungen waren es also, — das muss man
vor allem betonen — die fiir den hl. Stuhl an erster Stelle den
Ausschlag gaben; hitte er sich von religiisen Rucksichten, von
der Sorge fiir das Seelenheil und fiir die kirchlichen Bediirf-
nisse der Glidubigen leiten lassen, so wéire er zu einer Ver-
dammung der Kultvereine niemals gelangt, da eben sie zu
keinem anderen Zwecke gefordert waren, als um die Ausiibung
einer regelmissigen Seelsorge auch unter der Herrschaft des
Trennungsrechts zu verbiirgen. Aber selbst vom hierarchischen
Standpunkte aus hétte man die Kultvereine ruhig gestatten
konnen. Mit vollem Rechte konnten sich die franzosischen
Bischofe darauf berufen, dass doch auch in Amerika, Deutsch-
land, in der Schweiz die Laien an der Verwaltung des Kirchen-
vermogens teil haben; warum soll ihnen dies nun in Frank-
reich durchaus verwehrt sein? Sollen die Laien immer nur
zahlen und nicht auch iiber die Verwendung der Mittel mitbe-
raten diirfen, die sie zum grossten Teil selbst aufbringen mtissen ?
In verschiedenen Kantonen der Schweiz haben die Laien sogar
das Recht, ibhre Pfarrer selbst zu wihlen; in Frankreich aber
sollen sie nicht einmal an Vereinen zur Sicherstellung des
Gottesdienstes mitwirken dirfen? Wohl erwiderte Rom, die
Verhiltnisse seien doch hier und dort sehr verschieden. Allein
diese Verschiedenheit #ndert nichts an der Tatsache, dass Rom
die Beteiligung der Laien an der kirchlichen Vermégensver-
waltung in verschiedenen Lindern zulédsst, also nicht grund-
sdtzlich fir durchweg verwerflich hilt. Die Kultvereine sollten
und wollten ja die kirchlichen Vorrechte der Geistlichen in
keiner Weise schmilern oder gefihrden. Es stand auch gar

') Die man in Rom sehr wohl zu wiirdigen verstand; vgl. die Ausserung

Merry del Vals, mitgeteilt von P. Harispe, « Nouvelle Revme» vom 1. Februar
1912, S. 314.



— 171 —

nichts im Wege, dass die Pfarrer die Griundung und Leitung
der Kultvereine selbst in die Hand nahmen; und da sie nach
wie vor unter- der Oberleitung der Bischife standen, so waren
die kirchlichen Verfassungsgrundsédtze durchaus gewahrt. Zu-
dem héatten sich im vollen Einklang mit dem Gesetze Diozesan-
vereine aus lauter Priestern grinden lassen, mit dem Bischof
als ihrem Vorstande an der Spitze, der dann die Ziigel der
Regierung so straff wie je hitte fiilhren kénnen. |
Allein, lag nicht vielleicht die Gefahr nahe, dass das Kirchen-
- vermogen eben durch diese Kultvereine seinem urspriinglichen
Zweck entfremdet werde? Wie, wenn sich un- oder irrgldubige
Elemente eindringten, vielleicht die Mehrheit gewannen und
dann das Kirchengut fiir sich beanspruchten? Auch diese Be-
flirchtung war unbegriindet. Denn im Gesetz war ausdriick-
lich bestimmt, dass sich die Kultvereine nur in Ubereinstimmung
mit der Verfassung des Kultus bilden diirfen, dessen Ausiibung
sie sich zur Aufgabe setzen. Das Kkatholische Kirchenver-
mogen hitte also schon nach den Bestimmungen des Gesetzes
nur an der Kultverein ilibergehen diirfen, der in Verbindung
mit dem rechtmdssigen und vom rechtmdssigen romischen Bischof
anerkannten Pfarrer stand; hiitte sich z. B. neben dem rémisch-
katholischen etwa ein altkatholischer Kultverein gebildet und
hitte nun dieser das Vermégen der Pfarrkirche beansprucht,
so hitte das weltliche Gericht zugunsten des romisch-katho-
lischen und gegen den altkatholischen Kultverein entscheiden
miissen. Und von solchen Vereinen behauptete Pius X., sie
seilen mit den Kkirchlichen Verfassungsgrundsitzen durchaus
nicht zu vereinbaren! Wie wenig der kirchlichen Genehmigung
der Kultvereine ein wesentliches Bedenken im Wege stand,
das beweist ja tibrigens schon die Tatsache, dass sich die grosse
Mehrheit des franzosischen Episkopats fiir sie aussprach; aller-
dings hatte sie gewisse Modifikationen mit ihnen vorgenommen,
aber solche Modifikationen hatte der Gesetzgeber selbst von
vorneherein offen gelassen. Ja, sogar der Papst war urspring-
lich geneigt, die Kultvereine zuzulassen. In diesem Sinne hatte
er sich mehreren Bischifen gegeniiber gedussert. ,Ich werde
die Kultvereine genehmigen“, erklirte er damals!) ,und ich
sehe nicht ein, was ich sonst tun konnte“. Auf dem ersten

) Narfon, S. 226 f.



N} -

Pariser Nationalkonzil hatte er die Beratung iiber die Zulissig-
keit der Kultvereine sogar noch nach der Enzyklika ,, Vehementer®
vorgeschrieben; also stand die schlechthinige Unzulidssigkeit
dieser Vereine fiir ihn damals noch nicht fest, denn sonst hétte
die Beratung der Bischofe die reinste Komddie dargestellt.

Demnach konnen kirchenrechtliche Bedenken diberhaupt nicht
den wahren Grund der Verdammung der Kultvereine abgegeben
haben; sie bildeten nur den Vorwand. Was fiir die Verdam-
mung den Ausschlag gab, das waren ganz andere Dinge?).
Ruhig darf man behaupten, dass die Verdammung nicht so fast
das Werk Pius X. war, als vielmehr seiner Umgebung und der
Einfliisse, die ihn beherrschten. Wire es auf den Papst allein
angekommen, er hitte die Kultvereine erlaubt, wie er auch die
Anmeldung und die Mietvertrige geduldet hitte. Franzisische
Einfliisse waren es, denen er dann immer wieder erlag. Fran-
zosische Streiche haben die franzosische Kirche zu Fall gebracht.
Es war kein Zufall, dass sich der Umschwung in der Gesin-
nung des Papstes in den Tagen vollzog, da die ersten Nach-
richten von den blutigen Ausschreitungen eintrafen, die sich
anlésslich der Inventarisierungen ereignet hatten. Nach Art. 3
des Trennungsgesetzes, fiir welchen gerade die katholischen
Abgeordneten fast einhellig gestimmt hatten, sollten n#mlich
Inventare von allen beweglichen und unbeweglichen Gegen-
stdnden sdmtlicher Kultgebiude aufgenommen werden. Es kam
nun wiederholt vor, dass die staatlichen Kommissire, wenn sie
zur Herstellung dieSer Inventare erschienen, die Kirchentiiren
verschlossen fanden und sich genétigt sahen, sie gewaltsam
aufbrechen zu lassen. In verschiedenen Gemeinden wurde
ihnen von seiten der Bevélkerung bewaffneter Widerstand ent-
gegengesetzt, der hier und da zu blutigem Handgemenge fiihrte.
Dieser Widerstand war vom Klerus systematisch organisiert?),
und es liegen positive Anhaltspunkte dafiir vor, dass er mit
Wissen und Willen des Vatikans stattfand®). Man stellte nun

') Vgl. hieriiber Narfon, S. 225 ff.

*) Vgl. Mater, S. 238 ff.; Debidour 1I, S. 494 f. Doch wurde dieser
Widerstand zuweilen auch gegen den Willen der Pfarrer veranstaltet, so
in St. Clotilde zu Paris. Anderseits wurde Abbe Gayrand, als er vor
solchen Gewalttitigkeiten in einem Artikel des <« Univers » vom 5. Februar
1906 gewarnt hatte, vom Bischof von Quimper desavouiert. Vgl. Sabafier,

A propos de la Séparation, S. 126 ff., 134 ff., 200 ff. Hier auch Proben der

aufreizenden Sprache klerikaler Blitter, wie der « Croix » und der <Vérité
Francaise ».

%) Mater, S. 240 f.



— 173 —

dem Papste vor, diese Widersetzlichkeiten seien der sicherste
Beweis dafiir, dass sich in Frankreich ein Umschwung der
offentlichen Meinung gegen die kirchenrduberische Regierung
vorbereite. Er brauche nur nicht nachzugeben, er brauche
nur durch unnachsichtige Verwerfung der staatlichen Tren-
nungsvorschriften die Schliessung der Kirchen und die Ein-
stellung des Gottesdienstes herbeizufiihren, so werde sich der
Unwille der emporten Bevolkerung gegen die Machthaber
kehren und die neuen Gesetze samt ihren Urhebern und der
ganzen republikanischen Herrlichkeit vom Erdboden hinweg-
fegen. Kurz, man rechnete im klerikalen Lager ernstlich mit
einem allgemeinen Volksaufstand wenigstens in den Land-
gemeinden?). Zwar verwahrt sich der Vatikan in der Enzyklika
vom 6. Januar 1907 energisch gegen den Vorwurf, den Biirger-
krieg in Frankreich geschiirt zu haben. Aber — qui s’excuse,
s'accuse. Gewiss hatte er den Religionskrieg nicht offen ge-
predigt; aber er hatte alles getan, um im Volke jene Stimmung
und jene Leidenschaften zu wecken, die zum Biirgerkrieg fithren
konnten 2). Der Vatikan handelte dabei aber durchaus im Ein-
verstindnis mit den ultramontanen und royalistischen Reak-
tiondren, die sich von der Trennung und ihrer moglichst riick-
sichtslosen Durchfiihrung einen Umschwung der bestehenden
Verhiiltnisse erwarteten. Sie hofften, die Trennung werde das
Sedan der Republik werden?). Sie bebten sogar vor dem Ge-
danken an Mordanschlige gegen die Urheber der Trennung
nicht zuriick und traumten von einer neuen Bartholoméusnacht.
»wirde denn nicht®, so rief im Februar 1906 ein Redner aus,
»das ganze christliche Frankreich aufjubeln, wenn man in einer
Nacht alle Sektierer und Freimaurer vertilgte? Die Bartholo-
mdusnacht war eine herrliche Nacht fir Kirche und Vaterland #).“
Waren aber erst die Republikaner und die Freimaurer hinweg-
gerdumt, dann konnte man an die Herstellung des alten legi-

) Vgl. auch Debidonr II, S. 486. 492, Man rechnete auf den «excis
dn mal »,

) Namentlich war es die von Mgr. Benigni, der rechten Hand Merry
del Vals, begriindete und inspirierte « Correspondance de Rome », die von
der Zeit ihres Bestehens an (Mai 1907) den Krieg gegen alle predigte, die
fiir eine Verstindigung und Verséhnung mit den gegebenen Verhiltnissen
waren. Vgl Pernot, La politique de Pie X, S. 285 ff.

%) Narfon, S. 228.

Y) Mater, S. 61.



e A e

timistischen Koénigtums denken, und die katholische Religion
wie einst in den ruhmreichsten Zeiten der Nation zur Staats-
religion erkldren.

Solchen Einflisterungen lauschte man aber im Vatikan
um so lieber, als man hier auf die Pariser Regierung ob
der Abberufung ihres vatikanischen Gesandten und des
Abbruchs aller diplomatischen Beziehungen mit dem hl. Stuhl
ohnehin so schlecht als moglich zu sprechen war. Ohne
Zweifel hiitte die franzosische Regierung ganz bedeutende Zu-
gestindnisse in Rom erlangen konnen, wenn sie sich zur Wieder-
aufnahme dieser Beziehungen und zur Abordnung eines Ge-
andten entschlossen hiitte; immer wieder kam Merry del Val
in seinen Depeschen an Montagnini auf diesen heikeln Punkt
zuriick. War doch ernstlich zu befiirchten, dass andere Méchte
dem Beispiele Frankreichs folgen und ihre Gesandten ebenfalls
zuriickziehen konnten; und was sollte dann aus der so dngst-
lich gehiiteten souverdnen Stellung des hl. Stuhles werden?
Und drohte zudem nicht eben jetzt auch Spanien wenn nicht
mit einer Kiindigung, so mit einer Abidnderung des Konkordats?
Musste sich Merry del Val, als Spanier ohnehin kein Freund
Frankreichs, nicht fiir verpflichtet halten, seinen Landsleuten,
indem er den Franzosen das geringste Entgegenkommen ver-
weigerte, alle Lust zu benehmen, das iible franzosische Bei-
spiel nachzuahmen? Bot tiberdies nicht gerade die mit der Tren-
nung verbundene Neugestaltung des franzosischen Kirchenwesens
die schonste Gelegenheit, die letzten Reste des im franzosischen
Episkopat, wie man in Rom argwohnte, noch immer nicht vo6llig
erstorbenen Gallikanismus mit der Wurzel auszurotten und die
aller materiellen Mittel und staatlichen Hiilfe entbldsste fran-
zdsische Kirche zur gefiigigen Magd des hl. Petrus zu machen?

Endlich fillt, wenn man die Unnachgiebigkeit Romsin Sachen
der Kultvereine verstehen will, noch ein Umstand ins Gewicht.
In den romischen Kommissionen und Kongregationen, welchen
die kirchenrechtliche Wiirdigung der Trennungsgesetze anver-
traut war, sassen meist Monche. Die Monche konnten der
Republik die Gesetze vom Jahre 1901 nicht vergessen, die ihre
Ordensniederlassungen aufhoben; und die Monche, die alten
Rivalen des Weltklerus, waren es auch, die am eifrigsten auf
Verwerfung der Kultvereine drangen, deren Annahme von den
Bischofen so warm empfohlen wurde. Auf die Bischofe, die



- 175 —

man noch immer im stillen Verdachte des Gallikanismus hatte,
die tiberdies als abhéingig von der Regierung und als materiell
interessiert galten, hérte man nicht; der Rat der Monche, der
ganz selbstlos schien, drang durch. Weil sie selbst einen grossen
Teil ihres Vermégens in Frankreich eingebiisst hatten, sollten
nun auch die Weltgeistlichen ihre Kirchengiiter verlieren; und
um ihnen die bittere Pille schmackhafter zu machen, redete
man ihnen ein, sie wiirden dann, wenn sie durch die Verfol-
gung des Staates verarmten, als echt apostolische Ménner ein viel
grosseres Ansehen beim Volke geniessen!). Noch andere Ten-
denzen liefen daneben. Schon 1904 hatte ein Kongregationist
in einer Broschiire dem Wunsche Ausdruck verliehen, dass ent-
weder die Pfarrer Monche, oder die Monche Pfarrer werden
mdchten, denn nur so konne die Kirche genesen?). Der Geist
der Revolution, so hatte sich ein anderer geaussert, werde so
lange fortdauern, bis die Weltgeistlichen endlich erkennen, dass
es sliss und gut fir sie ist, im selben Hause wie Briider zu-
sammen zu wohnen. Darum moége bald der Tag anbrechen,
da die Weltgeistlichen nichts mehr zu eigen haben und alle
zusammen gemeinsame Tafel fithren. Soviel an ihnen lag, unter-
liessen die Orden nichts, diesen frommen Wunsch wenigstens
in Frankreich zur Wahrheit zu machen. ,Ohne Furcht*, so
beteuerte der Vatikan in seiner Enzyklika vom 6. Januar 1907,
»o0hne Furcht erwarten wir den Wahrspruch der Geschichte.
Sie wird bestitigen, dass wir, die Augen unbeweglich auf die
Verteidigung der hoheren Rechte Gottes gerichtet, nicht die
weltliche Gewalt demiitigen, nicht eine Regierungsform be-
kdmpfen, sondern das unantastbare Werk unseres Herrn und
Meisters Jesus Christus wahren wollten. Aber es ist nur zu
sehr zu fiirchten, dass die Geschichte ganz anders urteilen und
die zum Teil jetzt schon blossliegenden sehr irdischen Motive
noch vollends enthiillen wird, von welchen sich der Vatikan
im franzosischen Trennungsstreit leiten liess.

Der Eindruck, den das romische Vorgehen im Lande her-
vorrief, war so ungiinstig als moglich. In der unverkennbaren
Gehiissigkeit, mit welcher Rom die franzésische Kirche behan-
delte, sah man schliesslich doch nur einen neuen Beweis der

Minderwertigkeit des romisch-ultramontanen Systems, und das
.—-"*’_——.___

') Mater, S. 396.
) Mater, S. 128 f.



— 176 —

Gefiihl, als ob diesem Systeme durch die Trennung Unrecht
geschihe, konnte um so weniger aufkommen, als sich gerade zur
selben Zeit auch seine kulturelle Ruckstindigkeit neuerdings in
der brutalen Verfolgung offenbarte, die sich mit der Enzyklika
» Pascendi* tber die katholische Wissenschaft und ihre ver-
dientesten Vertreter entlud. Ohnehin hatte die Kirche in den
weitesten Volkskreisen liangst allen Kredit verloren; und so
tiberliess man sie ohne Mitleid ihrem selbstverschuldeten Schicksal.
So ging die Trennung in aller Ruhe vor sich, ohne die Gemiiter
allzu tief aufzuregen. Nach aussen hin machte sie sich ja
tiberdies gar nicht bemerkbar, da der Gottesdienst nach wie
vor stattfand. Das republikanische Regime, statt, wie man im
klerikalen Lager gehofft hatte, an der Trennung zugrunde zu
gehen, erstarkte im Gegenteil erst recht. Auf der ganzen Linie
war es siegreich geblieben?!). Mit ausserordentlicher Klugheit
und mit feinstem Takt hatte die Regierung alles vermieden,
was die religiosen Instinkte hétte entfesseln koénnen, Sie be-
schwor keinen Kulturkampf herauf, sie hiitete sich, Bischofe
einzusperren, sich an Pfarrern zu vergreifen und den Kleri-
kalen zur heiss ersehnten Mirtyrerkrone zu verhelfen. Sie ver-
zichtete auf die Inventare tiberall da, wo gewaltsamer Wider-
stand zu befiirchten war. ,Um einiger Leuchter willen¥, sagte
Clemenceau?), ,soll kein Blut fliessen.“ Zwar meinte die Enzy-
klika vom 6. Januar 1907, das unselige Treiben der Trennungs-
méanner entspreche nicht der Stimmung des Landes. Aber
gleich die ersten Wahlen, die nach dem Trennungsgesetz statt-
fanden (Mai 1906), endeten trotz riesenhafter Agitation der
Ultramontanen mit dem vollen Triumph der Trennungsparteien,
die 56 neue Sitze errangen!

In der Ruhe, mit der sich die Trennung abwickelte, in der
Gleichmiitigkeit, mit der sie von der Bevolkerung fast allge-
mein aufgenommen wurde, liegt nun auch die beste Gewahr
ihres Bestandes und ibhrer Dawer. Im Gesetz vom 11. Dezember
1905 war die franzosische Nation nur da wieder angekommen,
wo sie schon 1795 und 1871 angelangt war®); schon damals
war die Trennung beschlossen worden, hatte aber, iibereilt

') Vgl hieriiber auch Reinhard Geigel, Die Trennung von Staat und
Kirche in Frankreich, S. 88 f.

*) Debidour II, S. 488.
®) Vgl. Lanessan, L'Etat et les Iglises en France, S. 268 f.



— 177 —

dekretiert und nicht aus den Verhiltnissen herausgewachsen,
sondern dem Lande gewalttitig aufgedringt, keine Wurzel ge-
schlagen. Jetzt aber hatte sie sich, durch eine Kette dusserer
und innerer Umstdnde vorbereitet, gleichsam von selbst ge-
macht; sie war tatsichlich schon vorhanden, noch ehe sie ge-
setzlich vollzogen wurde.

Allerdings bildet nun das Trennungsgesetz keinen Bestand-
teil der franzosischen Verfassung und konnte, wie es durch
Kammerbeschluss zustande kam, durch Kammerbeschluss jeder-
zeit abgeschafft werden. Die ultramontan-royalistische Richtung
brauchte also nur die Kammermehrheit zu erlangen, um die
Trennung riickgéingig zu machen; und sie konnte dieses Ziel
um so leichter erreichen, wenn sie sich auf eine starke katho-
lische Volkspartei vom Schlage des deutschen Zentrums zu
stiitzen vermochte. Gerade die Trennung selbst konnte, wie
man vermutet hat!), zur Folge haben, dass die Kirche, falls
sie ihre Aktionskraft noch nicht eingebiisst hat, erst recht er-
starkt, da sie sich nun ihrer Freiheit zur vollen Ausbeutung
der demokratischen Verfassungsform bedienen kann; auf die
Zeit der jetzigen Trennung koénnte somit iiber kurz oder lang
eine neue Zeit der kirchlichen Herrschaft folgen, die dann
allerdings wieder zu einem verstarkten Staatskirchentum fiihren
wirde. Auch auf streng kirchlicher Seite?) rechnet man nur
mit einer zeitweiligen Scheidung, nicht mit einer dauernden
Trennung, und hofft, mit Hiilfe des katholischen Volkes die
volle Herrschaft der Kirche friither oder spéter wieder auf-
richten zu koénnen. Allein diese Vermutungen und Hoffnungen
wédren nur dann begriindet, wenn sich die franzosische Kirche
auf das Volk zu stiitzen vermochte. Tatsdchlich hat sie jedoch
nicht bloss in den oberen, sondern auch in den mittleren und
unteren Schichten fast génzlich abgehaust?®); nicht bloss in den
Stadten, sondern auch schon auf dem Lande reisst der Unglaube
und der Abfall von der Kirche in erschreckendem Masse um
sich. Somit fehlt es an der zur Griindung einer starken katho-

') So W. Kahl b. Hinneberg, Kultur der Gegenwart, 1I, 8, S. 286 f.

%) Vgl. Stimmen aus Maria-Laach, 1906, B. 70, S. 531 ff.

%) Das beredteste Anzeichen dieses Niederganges ist der Bankerott
des « Univers», des bisherigen fiihrenden Blattes der franzésischen Katho-
liken, das nun in den Besitz der « Action francaise » iilbergeht. Vgl « Augs-
burger Postzeitung », 1912, Nr. 55.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1912. 12



— 178 —

lischen Volkspartei unerlisslichen Grundlage, an der bei der
katholischen deutschen Bevilkerung so lebendigen religios-
kirchlichen Gesinnung und Stimmung. Und davon ganz ab-
gesehen scheiterte die Bildung einer solchen Partei, so oft sie
versucht wurde, noch stets an der innern Zerfahrenheit der
Katholiken selbst, die sich in Republikaner, Royalisten und
Bonapartisten spalten ; selbst Leo XIII. und der Episkopat rieten
von einer solchen Parteigriindung ab?). Uberdies ist an einen
kiinftigen Aufschwung der Kirche um so weniger zu denken, als
ihr die Schwingen gelihmt sind. Denn einerseits sieht sie sich
durch die Schunld des romischen Stuhles ihres Vermogens und
damit des wirksamsten Hiilfsmittels zur Entfaltung einer er-
folgreichen Propaganda beraubt. Anderseits entbehrt sie,
was allein schon alles zu ihren Ungunsten entscheidet, der
Schulen und infolgedessen der nachhaltigen Einwirkung auf die
Jugend, die in einer von den ausgefahrenen Geleisen der ultra-
montan-dogmatischen Weltanschauung weit abliegenden Atmo-
sphiire heranwiichst?). Selbst wenn es also je, was gar nicht
unmdéglich ist, zu einer religiosen Neugeburt des franzosischen
Volkes kidme, so nihme diese doch kaum mehr die alten kirch-
lichen Formen an?® und schlosse schwerlich neue Konkordate.
Alle Aussichten auf einen neuen Sieg ihrer Sache kniipfen sich
fir die Kirche an einen neuen Sieg der royalistischen Fahne,
der im Falle einer grossen nationalen Katastrophe allerdings
nicht ausgeschlossen, im iibrigen aber so unwahrscheinlich als
moglich ist, da wie der Royalismus den Klerikalismus, so der
Klerikalismus den Royalismus unheilbar kompromittiert hat.
Kurz, nach menschlichem Ermessen wird es in Frankreich fiir
unabsehbare Zeit bei der Trennung sein Bewenden haben.

II1. Die Folgen der Trennung?).

Uber die Folgen der Trennung kénnen wir uns kurz fassen;
die Zeit reicht noch nicht hin, um ihre Wirkungen auf das

1) Vgl. hierzu Tournoux, Zur Frage einer franzosischen Zentrumspartei,
Aar, Februar 1912, S. 698 ff.

?) Endlich ermangelt sie seit dem Zusammenbruch des « Univers »
aych_ gar noch einer eigenen angesehenen Presse; sie ist nunmehr, ¢ be-
ziiglich der journalistischen Vertretung ihrer Anschauungen fast nur noch
auf das Entgegenkommen einzelner mehr oder weniger liberal gerichteter
grosserer Blitter angewiesen». Vgl. < Augsburger Postzeitung », 1912, Nr. 55.

.2 Vgl hieriiber das lehrreiche Buch von F. Sabatier, L'orientation
rehglfuse de la France actuelle. Paris, Arm. Colin, 1912.

) Da die Zeit schon zu weit vorgeschritten war, so musste beim Vor-

trage am Schlusse erheblich gekiirzt werden.



— 179 —

religios-kirchliche, gesellschaftliche und staatliche Leben be-
reits vollstindig tiiberblicken und abmessen zu kénnen. Nur
einige, heute schon wahrnehmbare Erscheinungen moégen auf-
gefilhrt werden. Vor allem ist der ungeheuren finanziellen
Verluste zu gedenken, welche die Trennung fir die franzo-
sische Kirche nach sich zog; sie belaufen sich auf mehr als
411 Millionen Franken!). Dieses kolossale Vermégen wire zu
retten gewesen, wenn Rom die Kultvereine gestattet hiitte ; die
Schuld an der riesigen Einbusse, welche die franzosische Kirche
erlitten hat, fallt lediglich dem romischen Stuhle zur Last. In
dieser unverantwortlichen Verschleuderung des Kirchengutes
einen durch die kirchlichen Verfassungsgrundsitze geforderten,
bewunderungswiirdigen Akt grossmiitigen Verzichts erblicken zu
wollen?), ist ganz unangebracht. Eine Bewunderung wiire nur
dann am Platz, wenn dieses schwere Opfer zur Wahrung der
kirchlichen Verfassungsgrundlagen unbedingt notig gewesen
wire, wihrend diese Verfassungsgrundlagen in Wirklichkeit
Uberhaupt nicht bedroht waren. Auf gar keinen Fall kann
ein solch grossmiitiger Verzicht dem romischen Stuhle zum
Verdienst angerechnet werden; denn auf fremde Kosten konnte
er leicht den Grossmiitigen spielen3). Wohl aber hat auf unsere
rickhaltlose Bewunderung der franzosische Klerus Anspruch,
der seine Ergebenheit gegen den hl. Stuhl um einen so enormen
Preis nicht zu teuer bezahlt hielt. Um noch zu retten, was
zu retten war, hatte man noch in letzter Stunde versucht, Unter-
stitzungsvereine fiir arme und kranke Priester ins Leben zu
rufen, die unter den neuen Verhéltnissen doppelt notig gewesen
waren; denn die Geistlichen, schon bisher kérglich bezahlt,
verloren nunmehr auch noch ihre kiimmerlichen staatlichen
Beziige und sahen triiben Tagen entgegen. Diese Unterstiitzungs-
vereine hitten erwiinschte Hiilfe gebracht, zumal sie mit den
Messstiftungsgeldern hitten ausgestattet werden konnen, mit
welchen die verlorenen Kirchengiiter belastet waren. Da aber
auch sie vom rémischen Stuhle verboten wurden, so fielen auch
Doch die letzten 20 Millionen den staatlichen Kassen zu. Diese

——
') Genau Fr. 411,546,154. Vgl. Ce qu'on a fait de I'Eglise, 491.
) 8o Luzzatti, Freiheit des Gewissens und Wissens, S. 85. Schief ist

au.ch die Auffassung, die Reinhard @eigel, Die Trennung von Staat und
Kirche in Frankreich, S. 92 f., vertritt.
%) Loisy b. Mater, 387.



— 180 —

furchtbaren Verluste fiihrten zu einer vollstindigen Verarmung
der franzosischen Kirche, die darunter um so schwerer zu leiden
hat, als sie liberdies ganz ausser stande ist, sich von ihrer Er-
schopfung je zu erholen; denn mangels der Kultvereine kann sie
keine juristischen Personen bilden und somit weder Schen-
kungen noch Stiftungen entgegennehmen. Daher bleibt nichts
tibrig, als zum Unterhalte des Klerus und zur Bestreitung der
gottesdienstlichen Bediirfnisse die Gldaubigen zu freiwilligen
Gaben heranzuziehen, die leider immer spérlicher einlaufen.
Allerdings hatte man in Rom gemeint, der Verlust des fran-
zosischen Kirchenguts habe nicht viel zu bedeuten, er werde
durch freiwillige Spenden bald wieder Wett gemacht sein. Aber
ein Vermogen von beinahe einer halben Milliarde ist nicht so
leicht zu ersetzen. Wohl gibt es in Frankreich wohlhabende
Leute genug, die zu Opfern bereit sind. Aber gerade die Ge-
bildeten und Vornehmen fiihlen sich durch die Art und Weise,
wie Pius X. die Laien behandelt, vor den Kopf gestossen; tiiber-
dies erlahmt der Eifer der Bestgesinnten, wenn sie nachgerade
nur immer bezahlen, nicht aber eine Rechenschaft uber die
Verwendung ihrer Beitrige verlangen sollen. Gleichwohl wird
es sich auf die Lange nicht umgehen lassen, dass die Laien,
je mehr sie zur Deckung der kirchlichen Bediirfnisse leisten,
um so grosseren Einfluss tiben: denn wer bezahlt, schafft an.
Somit hat Pius X. das gerade Gegenteil von dem erreicht, was
er bezwecken wollte: er verbot die Kultvereine, um den Laien-
einfluss zu brechen, und hat nun die Kirchen und die Geist-
lichen erst recht an die Laien ausgeliefert. So heroisch aber
auch die Opfer sind, die einzelne Laien bringen, so vermogen
sie bei der ungeheuren Gleichgiiltigkeit der grossen Mehrzahl
der Glaubigen den kirchlichen Bediirfnissen doch nicht immer
zu geniigen; und so sehen sich denn nicht wenige Geistliche
gezwungen, zur Aufbesserung ihrer Kkliglichen Einkiinfte zu
Nebenverdiensten zu greifen und leichtere Gewerbe auszutiben?),

) P. Harispe teilt in der « Nouvelle Revie» vom 15. Dezember 1911
ein Schriftstiick des Kardinals Mathien von Toulouse (+ 1909) mit, worin
dieser, um einerseits den immer mehr abnehmenden priesterlichen Einfluss
auf das Volk neu zu stirken, anderseits aber das kligliche, durch die
Trennung noch verminderte Einkommen der Landpfarrer aufzubessern,
den Vorschlag macht, diese méchten vom Papste zur Ausiibung des @rat
lichen, tierdrztlichen oder Anwaltberufes, aber auch zur Eheschliessung er-
méchtigt werden. Allerdings wurde die Echtheit dieses Schriftstiickes



— 181 —

sei es, dass sie sich der Bienen-, Gefliigel- oder Obstzucht widmen
oder als Ab- und Schonsechreiber, Photographen, Buchbinder usw.
titig sind?). Die Folge ist, dass sich der Klerus mehr und mehr
laisiert, aber auch im Ansehen des Volkes immer mehr abnimmt.
Je mehr aber der geistliche Stand gesellschaftlich und wirt-
schaftlich sinkt, um so geringere Anziehungskraft {ibt er auf
den Nachwuchs aus. Schon jetzt nimmt die Zahl der Theo-
logiestudierenden rapid ab?), und mit Bangen und Sorgen blicken
die Bischofe in die Zukunft. Noch viel mehr als die quanti-
tative fallt jedoch die qualitative Abnahme des Klerus ins Ge-
wicht, da sich gerade die begabtesten und tiichtigsten Kopfe
kiinftig immer mehr von einem Berufe fern halten werden, der
ihnen auf der einen Seite nur harte Entbehrungen und Opfer,
auf der anderen die driickendsten Fesseln zu bieten vermag,

Womoéglich noch verhédngnisvoller denn fiir den niederen
ward die Trennung fur den hdéheren Klerus. Auch er sieht sich
nun vollstindig auf die Unterstiitzung der reichen und vor-
nehmen Laien angewiesen, ohne die er iiberhaupt nicht mehr
existieren kann. Der Episkopat ist nun von der Gnade der
Aristokratie abhéingig; je enger er sich an sie anschliesst, um so
breiter wird die Kluft, die ihn vom Volke trennt, und um so
mehr verliert er an Ansehen und Einfluss oben wie unten.
Noch mehr als die gesellschaftliche und wirtschaftliche ward
aber durch die Trennung die kirchliche Stellung der Bischofe
untergraben, die sich nun, alles staatlichen Riickhaltes beraubt,
hiilf- und wehrlos der Willkiir des Vatikans ausgeliefert sehen. In
dieser Hinsicht bedeutet die Trennung einen glinzenden Triumph
der romischen Kurie. Derselbe Episkopat, der Leo XIII. Be-
mithungen fir die Republik den zdhesten Widerstand entgegen-
setzte, leistete Pius X. in seinem Kampfe gegern die Republik
einen Gehorsam, der den Gegenstand staunender Bewunderung
der ganzen katholischen Welt und des stillen Neides der nicht-
katholischen Kirchen bildete. Nur keine Trennung von Rom,
nur kein Schisma, — das war die Losung. Und doch wire

klerikalerseits sofort bestritten, aber von P. Harispe in der « Nouvelle Revne
vom 1. Februar 1912 aufrecht erhalten. Vgl. auch «Das Nene Jahrhundert»,
1912, Nr. 10, 11.
) Narfon, 294. Es gibt ein eigenes Blatt, das Geistlichen Nebenver-
dienst nachweist, der von Abbé A. Martin herausgegebene « Trait d'union.»
*) Siehe die Tabellen bei Narfon, 298 f.



— 182 —

die Gefahr eines Schismas gar nicht vorhanden gewesen, wenn
der Episkopat fest zusammengehalten und den rémischen Zu-
mutungen ein méannliches: Bis hierher und nicht weiter! ent-
gegengeschleudert hétte. Denn es ist ein alter Frfahrungssatz:
Wer Rom fiirchtet, der wird von Rom mit Fiissen getreten;
wer Rom nicht fiirchtet, den firchtet Rom. Je mehr sich die
franzosischen Bischofe vor ihrem romischen Kollegen kriimmten
und biickten, um so schlechter ward thnen von diesem gelohnt.
Im ganzen Trennungsstreite hat der Vatikan den franzosischen
Episkopat wirklich schméhlich behandelt!); auf alle Welt hat
er gehort, nur nicht auf ihn. Hatten die Oberhirten darauf
gerechnet, mit der Trennung der stets so lidstig empfundenen
staatlichen Bevormundung ledig zu werden, so sollten sie bald
genug spiiren, dass sie nur das sehr ertridgliche staatliche Joch
mit dem viel driickenderen romischen vertauscht hatten. Man
hitte erwarten sollen, dass, nachdem das Recht des Staates
auf Ernennung der Bischoéfe mit der Authebung des Konkordats
hinfdllig geworden war, das Recht der Bischofswahl den Grund-
sidtzen des gemeinen Kirchenrechtes zufolge an die Domkapitel
zuriickgefallen wire. Aber Rom liess das Kirchenrecht stets
nur gelten, soweit es ihm passte, und riss das Recht der Be-
setzung der franzosischen Bischofsstiihle sofort an sich. Wohl
diirfen die Bischiéfe dem hl. Stuhle geeignete Kandidaten vor-
schlagen; aber Rom kiimmert sich um ihre Vorschlige nicht
im geringsten und ernennt, wen es mag?. Da der Vatikan
allein es ist, der Bischofsstithle und Kardinalshiite zu vergeben
hat, so kann er sich der unbegrenzten Unterwiirfigkeit all
derer versichert halten, die nach kirchlichen Ehren und Wir-
den streben; und wie er Bischofsstithle vergeben kann, so kann
er sie nach freiem Ermessen jederzeit wieder entziehen, er
kann die Bischofe einsetzen, versetzen und absetzen ganz wie
er will. Kurz, die Bischofe sind Roms willenlose Kreaturen

) Man muss aber auch, um Rom gerecht zu werden, gestehen, dass
die Bischofe nur die Behandlung erfuhren, die sie verdienten. Lingst
hatten sie sich im Verkehr mit Rom einer Speichelleckerei, eines Servilismus
und Byzantinismus befleissigt, der geradezu abstossend wirkte. In den
geringsten Didzesananliegen erbaten sie pipstliche Entscheidungen, so dass
es schliesslich sogar Merry del Val zuviel wurde. Vgl seine Ausserung
«J;Vom.'elle Revne» vom 1. Februar 1912; siehe auch: «Ce qu'on a fait de
I'Eglise. », 153 ff.

*) Vgl. Narfon, 267 ff.



— 183 —

geworden, die nicht einmal an sich selbst einen Halt haben.
Denn nicht einmal das ihnen durch die Trennung zugefallene
freie Versammlungsrecht ward ihnen belassen. Zwar durften
sie zu Beratungen in Trennungsfragen dreimal zusammentreten ;
aber schon die vierte Versammlung, die bereits angesagt war,
ward ihnen verboten, und die vatikanische Presse liess zugleich
verlauten, dass solche Versammlungen kiinftig tiberhaupt nicht
mehr stattfinden diirften?!). Mit einem Worte: die Trennung
hat die durch das vatikanische Konzil bereits dogmatisierte
romische Zentralisation ins Masslose gesteigert und den pépst-
lichen "Absolutismus ungeheuer verscharft. Dazu kommt noch
ein Weiteres. Da Rom bei Verleihung der Bischofstiihle an
erster Stelle stets auf bedingungslose Ergebenheit sieht, und da
die 4rgsten Streber nicht eben die lautersten Charaktere zu
sein pflegen, so begreift es sich leicht, dass die hochsten kirch-
lichen Wiirden nur allzuoft den mittelméissigsten Leuten ver-
liehen werden. Solange der Staat das Recht der Ernennung
der Bischofe inne hatte, wies man auf Kirchlicher Seite gerne
himisch auf manche Missgriffe hin, die er in Ausiibung dieses
Rechtes beging — Missgriffe, die {ibrigens durch das péapstliche
Bestitigungsrecht leicht zu begleichen und zu verbessern waren.
Nun aber, da der hl. Stuhl ganz allein und nach freiem Er-
messen schalten und walten kann, ist es nicht bloss nicht
besser, sondern viel schlimmer geworden; herrscht doch in
Frankreich nur eine Stimme des Befremdens iiber so manche
Personen, 'die von Rom mit Mitren bedacht wurden2). Wie im
Bereiche des niederen, so hat die Trennung also auch im Ge-
biete des hoheren Klerus eine qualitative Abnahme zur Folge;
eine qualitative Abnahme des hoheren und niederen Klerus
muss aber unfehlbar auch eine qualitative Abnahme des ganzen
religios-kirchlichen Lebens nach sich ziehen und so den hoff-
nungslosen Auflosungsprozess noch beschleunigen, in dem die
franzosische Kirche ohnehin zuvor schon begriffen war. Da
aber, wenn ein Glied leidet, der ganze Leib mitleidet, und da
die Faulnis, die eine Stelle ergriffen hat, von selbst immer
weiter frisst, so birgt der unaufhaltsame Verfall der fran-
zosischen Kirche unleugbar eine nicht geringe Gefahr

) Ce qu'on a fait de I'Eglise, 509.
?) Vgl. hieriiber Narfon, 267 ff.



— 484 -

fir die Gesamtkirche in sich, fur die er eine erhebliche
Schwichung bedeutet. Und diese Schwéchung wird auch
nicht etwa durch die gewaltige Steigerung der Zentrali-
sation der Kirchengewalt im Papste aufgewogen, wie sie die
Trennung mit sich bringt. Im Gegenteil ist gerade diese iiber-
spannte Zentralisation selbst schon ein &dusserst bedenkliches
Symptom krankhafter Wucherungen im Organismus der Kirche.
Die Hypertrophie ihres Hauptes kann nur mit einer Atrophie
anderer Glieder Hand in Hand gehen, die langsam, aber sicher
zum Ende fiihrt. Je mehr sich in Rom alle Gewalt anhiuft,
um so mehr Misshbrauch und Verderben sammelt sich an. So-
lange sich der Episkopat in einer Vielzahl von Tréigern ver-
korpert, ist er uniiberwindlich; erschopft er sich aber in einem
einzigen Inhaber, so ist mit ihm viel leichter fertig zu werden.
Je mehr also der Papst im Falle immer neuer Trennungen den
Episkopat zerreibt und die Bischofe, seine fritheren Briider, zu
seinen Bedienten erniedrigt, je mehr er dadurch die kirchliche
Verfassung in ihren wesentlichsten Grundlagen erschiittert, um
so gewisser und rascher untergribt er seine eigene Herrlich-
keit. Allzu straff gespannt, zerspringt der Bogen.

So ist es denn ein ausserordentlich lehrreiches Schauspiel,
das sich in der franzosischen Trennung vor unseren Augen
entrollt. In stolzer Macht stand die franzosische Kirche nach
dem Kriege da. Kein Ziel war ihr damals zu kiihn, kein Flug
zu hoch. Den Thron der Bourbonen wollte sie aufrichten und
den Kirchenstaat herstellen und die ganze Gesellschaft unter
das Joch des Syllabus zwingen. Aber je rucksichtsloser sie
auftrat, um so mehr verlor sie an Boden. Selbst die lebendige
Verkorperung der Reaktion, verband sie sich mit allen reak-
tiondren Gewalten. Das Land aber, dem sie stets nur ein
nZuriick“ und ein ,Halt* zurief, stiirmte unaufhaltsam voran
und zerriss schliesslich die hemmenden Ziigel, die sie ihm an-
gelegt hatte. Unwillkiirlich dringt sich uns nun die Frage
auf: Werden die Dinge auch bei uns diese Entwicklung nehmen?
Hochst wahrscheinlich. Zwar fehlt ‘es nicht an einsichtigen
Mannern, welche die Trennung am liebsten tiberhaupt nicht
zur Erorterung gestellt wissen wollen, sie zum mindesten nicht
fur winschenswert halten. Allein mag sie nun wiinschenswert
sein oder nicht — die schon von Windthorst und Bischof Bono-
melli bezeugte Tatsache steht fest, dass sie unter allen Kultur-



— 185 —

volkern in unaufhaltsamem Fortschritte begriffen ist; und, wie
sich immer mehr zeigt, erliegen ihr gerade die katholischen
Lander am sichersten!). So kann die Frage denn nur mehr
sein, wann sie hier oder dort kommen wird. Auf diese Frage
lasst sich aber keine bestimmte Antwort geben, so wenig sich
die Frage nach dem Wie der Trennung in einer allgemein
giltigen Formel losen ldsst; denn hier héngt alles von den
Verhiltnissen des einzelnen Landes ab. Aber die eine Lehre
dirfen wir aus der franzosischen Trennung jedenfalls ziehen:
man darf die Trennung nicht gewaltsam machen, sie muss sich
von selbst machen, sie muss von selbst keimen und reifen. Dass
sie aber keimt und reift und lippig gedeiht, dafiir sorgt auf

das Gewissenhafteste der Vatikan selbst!
J. SCHNITZER.

1y Vgl hieriiber Lanessan, L'Etat et les Eglises S. V. f., 277 ff; Rothen-
biicher, 472 {f.




	Trennung von Kirche und Staat in Frankreich

