Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)
Heft: 1
Artikel: Autoritat und Freiheit : eine historische und philosophische

Untersuchung mit besonderer Beziehung auf das Verhaltnis des
Wissens zum Glauben

Autor: Keussen, R.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403799

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403799
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AUTORITAT UND FREIHEIT.

Eine historische und philosophische Untersuchung mit beson-
derer Beziehung auf das Verhiltnis des Wissens zum Glauben.

Es gibt Lebensprobleme, deren Ldsung wohl fir immer
aussteht. Die Beweglichkeit und der Wechsel des Lebens
scheinen jeder begrifflichen Bestimmung zu widerstreben. —
Dem doktrindren und systematisierenden Verstand legt diese
Einsicht allerdings einen Verzicht nahe, den er nicht leisten
will und nicht leisten kann. Denn fiir ihn bleibt es ein unab-
weisbares Bediirfnis, alles Geschehen unter die Gleichformigkeit
von Gesetzen zu stellen, weiter diese Erkenntnis zu benutzen,
um das Leben selbst unter Form und Regel zu bringen. Den
Zwang des Gesetzes erginzt hier die bevormundende Sitte.
So findet denn der einzelne iiberall die Grenzen seiner Be-
wegung festgelegt, seinen Schritten die Bahn vorgezeichnet.
Eine feste IL.ebensordnung bindet sein Handeln in Familie,
Gesellschaft und Staat, eine durchgebildete L.ebensansicht wird
ihm durch Unterricht und Erziehung zur personlichen An-
eignung dargeboten. Gesetz und Uberlieferung erscheinen so
als die das Finzelleben bewahrenden und bewachenden Méchte.
Allein die Sicherheit, die sie uns bieten, indem sie uns in ihre
schiitzende Obhut nehmen, der Erfolg, den sie erzielen, in-
dem sie ungebundene und ins masslose strebende Krifte einer
harmonischen Ordnung einfiigen, ihr Segen fir die Entwickelung
unseres Lebens im ganzen, — sie erweisen sich als ein mit
grossen Opfern zu bezahlender Gewinn.

«KEs erben sich Gesetz und Rechte
Wie eine ew’ge Krankheit fort!»

Das Gesetz, unfihig den Besonderheiten aller Einzelfille

gerecht zu werden, schematisiert notwendig das Rechtssubjekt



e, BB

wie das Rechtsobjekt und mit ihnen die Rechtslage. Die Sitte,
mag sie urspriinglich auch durch ein starkes, natiirliches Emp-
finden gehalten worden sein, erliegt nur zu oft der Gefahr,
sich zur #usserlichen Konvention zu verflichtigen und damit
ihren tieferen Gehalt zu verlieren. Das Dogma als festgelegte
Uberlieferung droht das religiose Denken, der Ritus den Aus-
druck der personlichen Frommigkeit in der Hiille des Formel-
haften zu ersticken. — Doch die Gefahren, die eine autoritative
Uberlieferung fiir die Selbstindigkeit der Lebensgestaltung in
sich schliesst, deuten zugleich auf die Grenzen ihrer Wirk-
samkeit hin. — Das Gesetz steht der Vielgestaltigkeit des
Lebens immer mit einer gewissen Unbeholfenheit gegeniiber;
zu kiinstlichen und verwickelten Konstruktionen muss man
greifen, um seine Anwendbarkeit fiir jeden Fall zu erméglichen
und gelegentlich versagt hier selbst die grosste Anspannung
des Scharfsinns angesichts einer . lLiicke im Gesetz“. Das
Dogma miindet in seinen hochsten Thesen im Mysterium, dessen
Bedeutung zu erschopfen keine Formel geniigt. ,Wir schauen
wie durch einen Spiegel rétselhaft.“ Das Bild, das uns aus
ihm entgegenblickt, wird in seinen Umrissen nur von dem
ahnungsreichen Gemiite erkannt, nicht von dem Verstande,
der allein im hellen Licht der Erfahrung seines Weges sicher
bleibt. Damit aber wird in das tiefste religiose Erlebnis ein
stark individualistischer Zug hineingetragen. Denn im Er-
kennen des Gemiites offenbart sich ein Wertempfinden, das
unvergleichliches, ja oft unbeschreibliches zum Ausgangspunkte
nimmt und darauf seine Schliisse baut. Aber dic Methode des
Schliessens, die hier zur Anwendung gelangt, sofern von einer
solchen geredet werden darf, entspricht nicht den Regeln der
rationalistischen logik, wie auch das grundlegende Erlebnis
selbst in keine Schablone, auch nicht in die Schablone der
wissenschaftlichen Psychologie hineinpasst. Hier redet eben
die Seele allein mit ihrem Gott, ,solus cum solo“. Hier ist das
Reich der Freiheit, in dem neues schopferisches Leben seinen
Ursprung nimmt. Der Geist wehet, wo er will. —

Dessen miissen wir eingedenk bleiben, auch wenn wir uns
unter die Leitung von Autoritit und Uberlieferung stellen: es
gibt fiir diese deutlich erkennnbare Grenzen ihres Vermogens.
Das Leben kann sich ihnen nicht gefangen geben. Und wenn
sie es mit iiberlegenem Machtbewusstsein dennoch versuchen,



s0 ist das Netz, womit sie das Leben umschliessen, nicht so
stark gewoben, dass es nicht hier oder dort zernagt werden
konnte; es lisst sich nicht so eng zusammenziehen, dass es
dem Bewegungsdrang fiir immer Schranken setzte.

Aus dieser Lage begreift sich die Spannung, die das Ver-
hiiltnis von Autoritit und Freiheit, Uberlieferung und individuell
gestaltetem Empfinden und Erleben immer wieder zu einem
Problem auf allen Gebieten des Liebens werden lisst. Zugleich
legt sich uns der Gedanke nahe, dass diese Spannung und mit
ihr das Problem fiir die Entwickelung des Lebens eine Not-
wendigkeit sein mochte. Denn wird das Verhiltnis der mit-
einander ringenden Michte ein gar zu ungleiches, so erscheint
alsbald das Leben in seinem Bestande selbst bedroht. Das
Uberwiegen des Individualismus wird zu einer Gefahr fiir alles
ideale Gemeinschaftsleben. Der Wissenschaft wie der Religion,
der Ethik wie dem Rechtsleben werden die festen Massstibe
entwunden. Eine Uberspannung der autoritativen Uberlieferung
dagegen fesselt die Willkir nur, um an ihre Stelle den Mecha-
nismus der Gewohnheit zu setzen. KEs kommt aber ,wenig
darauf an, ob gesellschaftliche Formen und Gebilde, ob Sy-
steme oder Wissenschaften durch Versteinerung oder durch
Zersetzung zugrunde gehen“?),

Vorgreifend ist hiermit die tatsiichliche l.age des Problems
beschrieben. Sie scheint uns zu zeigen, dass Autoritit und
Freiheit als Lebensmichte aufeinander angewiesen sind und
dass nur ein gewisses (leichmass der Spannung zwischen ihnen
der Entfaltung des Lebens forderlich ist. — Eine Verschiebung
des Problems tritt nun sogleich ein, wenn wir die vorgefundene
Lage durch die kiinstliche Voraussetzung ersetzen, dass der
Mensch entweder nur als Individuum oder nur als Gattungs-
wesen existiere. Wie kiinstlich diese Voraussetzung ist, wird
durch die Beobachtung deutlich, dass auch der extremste Indi-
vidualismus sich als solcher nur behaupten kann, indem er
sich gegen die Tradition und ihre tiberkommenen Werte auf-
lehnt und sie bekimpft. Der Kampf aber zeigt, dass cr sich
der Abhingigkeit von diesen Werten noch nicht entwunden
hat, dass sie fiir ihn noch etwas bedeuten. — Und umgekehrt
fvird auch der bedingungslose Verfechter der Autoritit die

) G. Tyrrell, Die Rechte und die Grenzen der Theologie. — Zwischen
Seylla und Charybdis. Deutsche Ubersetzung. Jena 1909. S. 270,



— 37 —

Forderung vertreten, dass sich ihre Grundsétze zum personlichen
Eigentum ihrer Bekenner gestalten, und somit ihr Gehorsam aus
ihrem eigenen Willen fliesse. Wir haben also in dem ersten Falle
eine Beschrinkung, in dem zweiten eine Milderung des eingenom-
menen Standpunktes zu verzeichnen. Doch wird dadurch seine
eigentliche Tendenz kaum beriihrt. Diese behauptetsich vielmehr
im Bewusstseinmit einer fast suggestiven Kraft. Ihr entspricht die
Neigung des Individualisten iiberall fiir das Recht der Selbstbestim-
mung einzutreten und allen autoritativen Geboten Misstrauen ent-
gegenzubringen, wihrend hinwiederum der Autorititsglaubige mit
einer Art von blindem Vertrauen alle Ausserungen der autori-
tativen Méchte aufnimmt und alle Selbstindigkeitsregungen
mit Argwohn betrachtet. Die Disposition zu solchen Urteilen
und Stimmungen greift so tief, dass man versucht sein mochte
von einer Verschiedenheit der geistigen Konstitution, der Cha-
rakteranlage zu reden und den revolutioniren die konservativ
gerichteten Naturen entgegenzustellen. Wenn wir in der Tat
beriicksichtigen, dass unsere Lebensanschauung nicht nur etwas
dusserliches, nicht nur eine Formel unseres Verstandes ist, son-
dern mit den Anlagen und Gewohnheiten unserer ganzen Person-
lichkeit verschmolzen erscheint, so werden wir gewiss anzu-
erkennen bereit sein, dass es eine typische Verschiedenheit des
Verhaltens auch auf unserem Gebiete gebe. Auf der einen
Seite die Bereitwilligkeit, den Willen der bestehenden Michte
zu verehren und sich ihm zu unterwerfen; auf der anderen
Seite ein trotziges Bewusstsein des eigenen Willens, die Neigung
zur Kritik, die Auflehnung gegen jeden Zwang. Dort finden wir
das Gefithl, durch die soziale Bindung, durch die Unterwerfung
unter Glaubenssiitze und die Vorschriften der Sitte fiir die
eigene Personlichkeit einen sicheren Halt zu finden. Hier da-
gegen herrscht das Empfinden vor, dass Dogmen den Geist
knechten, dass das Recht ein wesenloses ,Gespenst* seil),
von anderen erfunden zur Deckung ihrer eigenen Anspriiche,
dass die Moral einer Umwertung aller Werte bediirfe. —

Bossuet hat seiner universalen Geschichtsbetrachtung den
Gedanken eingefiigt, dass gleich den Einzelmenschen auch die
Volker einen besonderen Charakter beséssen ?). Diese Annahme

;) Max Stirner, Der Einzige und sein Eigentum. (Reclam) S. 225.
.. ) M. Ritter, Studien iiber die Entwicklung der Geschichtswissenschaft.
Historische Zeitschrift. Bd. 107, 3. Folge, Bd. 11, S. 281.



— 38 —

schliesst naturgemiiss die Erwartung ein, mit der Entfaltung
des geschichtlichen Lebens auch die Offenbarung des Volks-
charakters verknlipft zu sehen, so dass dann weiterhin den
Wandlungen in der Geschichte eines Volkes Wandlungen des
Volksgeistes entsprechen miissten. In besonders charakte-
ristischer Ausprigung hat unter den neueren Historikern Lamp-
recht?) sich diese Auffassung zu eigen gemacht und von ihr
aeleitet der Gieschichtswissénschaft ganz neue Aufgaben zuzu-
weisen versucht. Der universalgeschichtlichen soll die sozial-
psychologische Methode zur Seite treten. Als ihr Ziel wird
die Erforschung der jeweils herrschenden sozialen Psyche und
ihrer Abwandlungen durch die Kulturzeitalter hin angegeben.
Hierbei zeigt sich nun, wie Lamprecht im einzelnen nach-
zZuweisen untemlmmt, ein eigenartiger Wechsel in der seelischen
Zustindlichkeit des Volkslebens in den verschiedenen Epochen
seiner geschichtlichen Entwickelung.

Am deutlichsten aber tritt dieser Wechsel in der euro-
péischen Volks- und Staatengeschichte im Verlaute des 15. Jahr-
hunderts in die Erscheinung. Zeigt sich das hofische und biirger-
liche Leben des Mittelalters im weitesten Umfang vom Zwange
der Konvention beherrscht, so fithren Renaissance und Huma-
nismus gemeinsam zur Wiederentdeckung des Einzelmenschen,
der seine Individualitit in dem Ausmass seiner Bildung, in den
Rechten, die er fiir sein Leben fordert, vielfach schon mit
iberschwiinglichem Selbstbewusstsein empfindet. — Bis tief in
das 14. Jahrhundert hinein sehen wir den religios-kirchlichen
Geist eine fast unbestrittene Alleinherrschaft ausiiben, die nicht
nur auf das Gebiet des politischen, sondern auch auf das des
wirtschaftlichen Lebens {ibergreift: die kaiserlichen Reichstage
waren kirchlichen Synoden zum verwechseln dhnlich; die In-
nungen stellen sich zugleich als Gebetsbruderschaften dar?).
Nun aber wird der Gedanke der allgemeinen Christenheit, der
nach Ranke das weltpolitische Bewusstsein des Mittelalters er-
filllt hatte, immer mehr abgeschwiicht und von dem aufstreben-
den nationalen Selbstbewusstsein der einzelnen Volker ver-
dréngt. Die lateinische Sprache, ,das Idiom der Rirche“s), wird

") K. Lamprecht, Moderne Geschichtswissenschaft. Freiburg 1905. S.19.

*) A. Ehrhard, Der Katholizismus und das zw anzigste Jahlhundelt
2. und 3. Auflage 1909 5«82,

. ¥ Ranl\e Geschichte der Pipste. 3. Auflage, I, 8.



allenthalben in Italien, in Frankreich, wie in Deutschland in
der poetischen Literatur durch die Volkssprache ersetzt. Doch
das ist nur ein Symptom dafir, dass das Volkstum sich in
seiner Eigenart zu begreifen begonnen hat. In den Hussiten-
kriegen verschmilzt zum ersten Male wieder das religiose mit
dem nationalen Interesse. — Die Reformation bringt diese
Entwickelung zum Abschluss und fiihrt zugleich iiber sie hinaus.
Eine Reihe von Firsten und Vélkern scheiden aus dem welt-
politischen System, als welches sich uns die abendldndische
Kirche in ihrer Konzentration um das Papsttum wihrend des
Mittelalters darstellt, aus. Damit und mit der Bildung prote-
stantischer Sonderkirchen wird aber auch der ideale Wert der
Glaubens- und Bekenntniseinheit in Frage gestellt, der den An-
spritchen der mittelalterlichen Universalkirche auf die Beherr-
schung der Gewissen einen so machtvollen Nachdruck gegeben
hatte. Nun wichst wie mit Notwendigkeit sich der Gedanke
aus, dass es nicht nur eine Form christlicher Lehre gebe, ja
er verschéirft sich noch zu dem Bewusstsein, dass das Gewissen
des einzelnen die Verantwortung und die Entscheidung in den
Fragen des religiosen Glaubens zu tibernehmen habe. Hiermit
ist die Stufe des religiosen Subjektivismus und Individualismus
erreicht, die- auf der einen Seite als die hervorragendste Er-
rungenschaft der Reformation, auf der anderen Seite als ihr
grosster Schaden betrachtet wird. Sie ist, dariiber besteht
kein Zweifel, in den folgenden Jahrhunderten zu immer schér-
ferer Ausprigung gelangt, —

Parallel mit dieser Entwicklung liasst sich ein allmihliges
Zuriicksinken des Einflusses der Kirche auf die Gesamtheit der

geistig-sittlichen Kultur beobachten. Sie hat — das ist eine
in ihren eigenen Kreisen vielfach wiederholte Klage — in

dieser die fithrende Stellung durchaus verloren, die sie durch
Jahrhunderte beansprucht und auch behauptet hatte. Staats-
und Rechtsleben, Wissenschaft und Kunst sikularisieren sich
und lassen dem kirchlichen Einfluss einen immer enger be-
grenzten Raum zur Betidtigung und Mitwirkung, wenn sie ihn
nicht vollig aus ihrem Bereiche ausscheiden. — Wir erleben
nunmehr ein Gegenstiick zu dem Verhalten der mittelalterlich-
kirchlichen Gelehrsamkeit. War dem scholastischen Denken —
mit vereinzelten Ausnahmen — alles Wissen, das sich nicht
religivs befruchten liess, gleichgiiltig und sogar verdichtig er-



40 —

schienen, so wird jetzt das Wissen um seiner selbst willen als
Erkenntnisziel aufgestellt und das Kkirchliche Denken kaum
noch beachtet, ja als rickstindig abgelehnt.

Am eindruckvollsten stellt sich die Umkehrung dieses Ver-
héiltnisses in der Umbildung des philosophischen Denkens seit
dem 15. Jahrhundert dar. Die Scholastik ist ihrem Wesen nach
Glaubensphilosophie. Die von der Kirche verkiindete und offen-
barte Glaubenslehre mit dem Lichte der Vernunft zu durch-
dringen, erschien recht eigentlich als ihre Aufgabe. Auch hier
hat Augustinus ihr Weg und Ziel gewiesen mit dem Satze:
credimus, ut cognoscamus, non cognoscimus ut credamus. (In
Joh. Evang. tract. 40, 9). Anselm von Canterbury, der sich
ganz in den Gedankengingen Augustins bewegt, bezeichnet
demgeméss sein Monologium als ein ,exemplum meditandi de
ratione fidei*, dem das Proslogion mit dem Titel ,fides queerens
intellectum“ zu entsprechen habe!), Die Richtung seines
Denkens erliautert jedoch am besten der beriihmte Satz: Neque
enim queero intelligere, ut credam; sed credo, ut intelligam?).
— Aus diesen Bestimmungen scheint sich zunéchst ein Vor-
recht des Glaubens gegeniiber dem philosophischen Denken zu
ergeben. Ein so eifernder Theologe wie Petrus Damiani hat
es denn auch ausdriicklich formuliert mit der bekannten Wen-
dung, dass die Philosophie gleich einer Magd der Theologie zu
dienen habe?®). Auch Thomas von Aquin hélt diesen Gedanken,
wenngleich in milderer Formulierung, fest. — Allein gerade
er gibt uns zu bedenken, ob nicht die der Scholastik eigentiim-
liche Methode der Rationalisierung des GGlaubens zu einer ganz
anderen Verhéltnis- und Wertbestimmung von Vernunft und
Glaube, Philosophie und Theologie fithren konnet). Sofern
ndmlich der offenbarte Glaube fiir die Vernunft noch undurch-
dringlich ist, scheint die von ihm gebotene Erkenntnisgewiss-
heit hinter derjenigen zuriickzustehen, die der von der Ver-

') Proslogion, Prooemium (ed. Laupp, p. 105).

) 1. c.ep, I, p. 108 f.

% Non debet ius magisterii sibimet arroganter accipere, sed velut
ancilla domine quodam famulatus obsequio subservire, ne si praecedit,
aberret. Opera ed. Cajetan. Par. 1743, S. 312: s. J. M. Verweyen, Philo-
sophie und Theologie im Mittelalter. 1911. S. 22.

‘) Vergl. die Ausfiihrungen in meinem Aufsatz, Thomas von Aquin,

sein Verhéltnis zum Christentum und zur Philosophie. Internat. kirchliche
Zeitschrift 1911, S, 44f.



Al —

nunft begriffenen Glaubenswahrheit zukommt. Hiernach wiirde
als Erkenntnisstufe die Philosophie einen hoheren Rang ein-
nehmen als die Theologie. — Bei Raymundus Lullus stossen wir
in der Tat auf Gedankengénge, die in diese Auffassung miinden.
Der Glaube wird vom Wissen in dem Sinne gemeistert, dass
er alle Dogmen in Vernunftpostulate verwandelt. Er hebt somit
— ,in einem umgekehrten Verfahren wie demjenigen Kants —
den Glauben auf, um fiir ein hoéheres, durch den Glauben vor-
her angeregtes Wissen Platz zu bekommen“!). — Doch der
Versuch des Raymundus ist mehr eine kiithne Usurpation eines
auf die Kraft seiner Dialektik allzusehr vertrauenden Denkers,
als eine haltbare Leistung. Er bildet daher auch in der Ge-
schichte der scholastischen Philosophie nur eine Episode. —
Das tatsidchliche Ergebnis aller Bemiihungen um die Rationali-
sierung des Glaubens ist vielmehr, wie die nominalistische
Schule in Occam zeigt, ein negatives. Die Vernunft hat ihre
Kraft an der ihr von der Kirche gewiesenen Aufgabe erschopft.
Soll dennoch die autoritative Geltung der Glaubenslehre be-
hauptet werden, so bleibt nur die Berufung auf die Offenbarung
Gottes und die Uberlieferung der Kirche iibrig. Der habitus
fidei, den der Intellekt selbst sich nicht geben kann, ist ein
von Gott bewirkter. Die goéttliche Allmacht kann dabei den
Inhalt der Offenbarung und des Glaubens in einer Weise ge-
stalten, die unserer natiirlichen Einsicht durchaus widerspricht?2).
Die Gewissheit des (Glaubens wird dadurch aber nicht beriihrt,
weil sie iberhaupt nicht auf rationaler Grundlage ruht und
auch nicht ruhen kann. Denn die menschliche Vernunft lisst
sich der gottlichen Wahrheit nicht anpassen. Hiermit ist die
Moglichkeit der Scholastik als einer Philosophie des Glaubens
aufgegeben,

Nicht aufgegeben aber ist damit auch die rationalistische
Tendenz des Denkens, die als ein Erbe der Scholastik in die
neuere Philosophie iibergeht und sich in ihr zundchst mit un-
verminderter Kraft behauptet. Ja das Selbstvertrauen des
philosophischen Rationalismus scheint durch seine im Verlauf
des 16. und 17. Jahrhunderts vollzogene Verbindung mit der
mathematischen Naturwissenschaft noch um vieles verstirkt.

) J. M. Verweyen, a. a. 0., Seite 65.
*) Centil. theol. conel. 6, 10, 11 u. a., &. A. Stockl, Geschichte der Philo-
sophie des Mittelalters, II, 1020.



— 42

Nach geometrischer Methode glaubt man ein logisch verkniipttes
System der Wirklichkeit konstruieren zu kénnen, dessen Grund-
lage einzig in den klaren und deutlichen und darum als evident
anerkannten Grundsitzen der Vernunft zu finden sei. Der
Konflikt mit der scholastisch begriindeten Kirchenlehre und
der sie schiitzenden kirchlichen Autoritit war damit gegeben.
Zwar versucht ihn Descartes noch zu umgehen, wiewohl auch
er ganz von dem rationalistischen Wissensideal erfillt ist. So
beschliesst er im November 1633, nachdem er die Verurteilung
Galilei’s erfahren hat, von der Verdéffentlichung des Werkes, das
seine mechanische Weltbildungslehre entwickeln und eine Probe
seiner Philosophie geben sollte, abzusehen?!). Am 15. November
1639 schreibt er an seinen Freund Mersenne, dass er mit der
Abfassung der Meditationen beschéftigt sei, sie vor ihrer Ver-
offentlichung aber den tiichtigsten Theologen zur Priifung vor-
legen wolle. Und ein Brief vom 30. September 1641 gibt wohl
ganz allgemein den Grund an, der Descartes vorsichtiges Ver-
halten bestimmt: er sei zu dem Entschlusse gekommen, sich in
Zukunft soviel als moglich durch die Autoritit anderer zu
decken, ,da die Wahrheit so wenig geschitzt wird, wenn sie
allein steht“?). — Demgeméss schliesst er auch sein syste-
matisches Hauptwerk, die Prinzipien der Philosophie, mit
der formellen Erklirung, dass er alles, was er geschricben
habe, der Autoritit der katholischen Kirche unterwerfe?). Trotz-
dem sind seine Werke dem Schicksal, auf die Liste der ver-
botenen Biicher gesetzt zu werden, nicht entgangen®*). Doch
das Vorgehen der romischen Kirche war in diesem Falle nur
ein Schlag in das Wasser einer Zeitstromung, gegen die gie
einen schiitzenden Damm zu errichten schon nicht mehr ver-
mochte. —

Zum dramatischen Konflikt sehen wir den Gegensatz der
religiosen Tradition zu dem selbstsicheren Rationalismus in
in dem sonst so stillen Gelehrtenleben Spinoza’s gestaltet. Die

) Descartes, Ausgabe der Pariser Akademie, besorgt von Adam und
Tannery I, 23,

) Vergl G.v. Hertling, Descartes Beziehungen zur Scholastik. Sitzungs-
berichte der k. bayer. Akademie d. Wiss, Philos., philol. und histor. Klasse.
1897. Bd. II, Heft 2, S. 352.

%) Principia philos. TV, 207.

*) Hertling, a. a. O., S. 379. Reusch, Index der verbotenen Biicher,
11, 598—602.



von religiosen Motiven aufgestachelte Leidenschaft greift zu
dem letzten Mittel, der Verhingung des grossen Bannes, iiber
den Denker, der alles Gottliche und Menschliche seiner autori-
tativen Grundlagen beraubt und nur noch das Recht einer
Vernunft gelten lassen will, deren Axiome, deren Beweise un-
zerbrechlich sind. Etwas Erstaunliches liegt in der uner-
schiitterlichen Sicherheit Spinoza’s, die ihn auf den Vorhalt,
ob er denn die fiir alle Zeiten beste Philosophie gefunden zu
haben glaube, die Antwort geben ldsst: zwar das wolle er nicht
behaupten, ,aber dass ich die wahre erkenne, weiss ich. Doch
wenn du mich friagst, woher ich das weiss, so antworte ich:
ebenso wie du weisst, dass die drei Winkel eines Dreiecks
gleich zwei Rechten sind“!). Das Problematische aller meta-
physischen Erkenntnis scheint hier restlos beseitigt und dem
Zweifel kein Raum mehr zu bleiben: ,est enim verum index
sui et falsi¥. — Wir charakterisieren hier nur den Reflex der
rationalistischen Denkweise Spinoza’s auf sein eigenes Bewusst-
sein, um damit deutlich zu machen, wie wenig seine kiihle
Klarheit sich mit irgend einer Art von affektivem Denken zu
befreunden vermochte, Denn auch die mystischen Ziige, die
man in seiner Gotteslehre zu erkennen glaubte, verschwinden,
sobald man darauf achtet, das sich ,die intellektuelle Liebe
zu Gott* bei ihm in der Betitigung des Vernunfttriebes er-
schopft, der alles Endliche vermoge einer logischen Deduktion
aus der unendlichen Substanz abzuleiten unternimmt. Niemals
hat er es iiber sich gewinnen konnen den fiir seine selbst-
sichere Verstandesklarheit ,demiitigenden Schritt in das Dunkel
einer iiberverniinftigen und damit unverntinftigen Erkenntnis
zu tun“?), Fir ihn dringt sich die Gewalt der Gefiihle, von
welchen wir die Glaubenslehren zumeist umklammert sehen,
in das intellektuelle Leben wie eine Storung ein. Sie fiihren
zu einer falschen d. h. unter dem Einfluss der Affekte stehenden
Deutung der Welt und des Lebens. Um diese auszumerzen ist
eine Reduktion der Glaubenslehren auf die Dogmen der uni-
versalen Religion notwendig. Deren Gehalt aber ist zusammen-
gefasst in die Forderung des Gehorsams gegen Gott, der sich
in der Ubung von Gerechtigkeit und Liebe bewiithren soll®). —

) B.deSpinoza, Opera (ed.van Vloten und Land). II, epist LXXVI, p.418f.
%) s. W. Priimers, Spinoza’s Religionsbegriff. Halle 1906. S. 22, 25 u. a.
) Tractatus Theologico-politicus, cap. X1V, opera. I, p. 110 {.



Hoher jedoch als diese gesetzliche, von den Propheten offen-
barte Form der Religion steht die Vernunitreligion der Weisen
und Philosophen. Denn ihre Tugend beruht nicht mehr auf
Zwang und Gehorsam, sondern auf der Freiheit der Erkenntnis,
die den ewigen Zusammenhang aller Dinge in Gott begreift.
Ein spéter Widerschein stoischer Gedanken! . Ducunt volentem
fata nolentem trahunt.“ (Seneca).

Allerdings hebt diese Freiheit der Erkenntnis bei Spinoza
weder die Notwendigkeit des Erkenntnisprozesses in dem ihn
vollziehenden Denker auf -— denn ihn zwingt seine eigene
intellektuelle Natur zum Denken!) —, noch auch 16st sie die
objektive Notwendigkeit des Erkenntniszusammenhanges auf;
— denn die adiquaten Ideen bezeichnen ja nur das, was ver-
moge einer ewigen Notwendigkeit aus dem Wesen der gott-
lichen Substanz folgt. Aber gerade diese als unaufhebbar
empfundene Notwendigkeit verleiht der rationalistischen Kritik
der tiiberlieferten Glaubenslehren die unerbittlichen Ziige, die
wir an Spinoza’s Gedankenentwickelung bemerken. FEr lehnt
jeden Kompromiss mit einem nur gefiithlsmissig begriindeten
Glauben ab, weil er darin eine Schidigung der eigenen Denker-
natur sehen misste. Keine Griinde des Firwahrhaltens wili
er gelten lassen als nur solche, die der Vernunft einleuchtend
erscheinen. Eben dadurch gewinnt diese Auseinandersetzung
des Rationalismus mit den autoritativen Glaubenslehren des
Judentums wie des Christentums ihre besondere geschichtliche
Bedeutung. Hier handelt es sich nicht um einen willkiirlichen
Einfall, der sich mit seiner Kritik an dieser oder jener Lehre
versucht. Es handelt sich fir Spinoza um eine innere Not-
wendigkeit, um das souveridne Recht der Vernunft alles, was
sich fiir Wahrheit ausgibt, auch den religiosen Glauben, vor
ihren Richterstuhl zu fordern. — Spinoza der Metaphysiker,
hat auf das philosophische Denken bis auf Lessing und Gethe
kaum eine spiirbare Wirkung geiibt. Spinoza der Freidenker, der
Bibelkritiker, der Rationalist gehért einer geistigen Bewegung an,
die dem ausgehenden siebenzehnten und namentlich dem acht-
zehnten Jahrhundert ihr eigentiimliches Geprige verliehen hat.

') Tractatus politicus II, 11. Opera I, 275. <Hominem eatenus libe-
rum omnino voco, quatenus Ratione ducitur, quia eatenus ex causis, qu®
per solam eius naturam possunt adsquate intelligi, ad agendum deter-
minetur. Nam libertas agendi necessitatem non tollit, sed ponit.



45

Als Herd und Sammelpunkt dieser Bewegung erscheint im
17. Jahrhundert besonders England. In dem 1624 erschienenen
Buche ,de veritate* hat Herbert von Cherbury die Methode
Spinoza’s bereits vorweg genommen. Der Autorititsglaube der
kirchlichen Theologie soll ersetzt werden durch die Dogmen
ciner universalen Religion. Er fasst diese in funf Artikeln zu-
sammen, deren Wahrheit vermoége eines natiirlichen Instinktes,
wie er meint, zu allen Zeiten und an allen Orten anerkannt
worden ist. Sie gelten ihm darum recht eigentlich als katholische
Wahrheiten, die denn auch den wesentlichen Inhalt des ur-
spriinglichen Christentums gebildet haben sollen. Auf den sach-
lichen Gehalt der von Herbert aufgestellten Artikel einzugehen,
hat hier kein Interesse. Es geniigt die Bemerkung, dass sie
die religiose Uberzeugung auf den Glauben an Gott und an
ein sittliches Verhiltnis des Menschen zu Gott beschriinken. —
Wichtiger ist fir uns, dass die Denkweise Herbert’s fir die
englischen Freidenker und Deisten der Folgezeit vorbildlich
wurde. Sie stellen der Autoritiit der kirchlichen Uberlieferung
die Autoritit des gesunden Menschenverstandes, dem dogma-
tischen das ,natiirliche“ Christentum gegeniiber. Ihr Einfluss
auf die biirgerliche Gesellschaft, selbst auf die gebildete Ober-
schicht, ist jedoch ein verhiltnismissig geringer geblieben.
Die fithrenden Geister in Literatur und Wissenschaft — nur
an Newton’s grossen Namen brauchen wir zu erinnern — sind
an der geschilderten rationalistischen Auflésung oder Kin-
schrankung des kirchlichen Dogmas durchgéngig nicht beteiligt.

Prof. Dr. R. KEUSSEN.

(Fortsetzung folgt.)




	Autorität und Freiheit : eine historische und philosophische Untersuchung mit besonderer Beziehung auf das Verhältnis des Wissens zum Glauben

