
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)

Heft: 1

Artikel: Autorität und Freiheit : eine historische und philosophische
Untersuchung mit besonderer Beziehung auf das Verhältnis des
Wissens zum Glauben

Autor: Keussen, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403799

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403799
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


34

AUTORITÄT UND FREIHEIT.

Eine historische und philosophische Untersuchung mit besonderer

Beziehung auf das Verhältnis des Wissens zum Glauben.

Es gibt Lebensprobleme, deren Lösung wohl für immer
aussteht. Die Beweglichkeit und der Wechsel des Lebens
scheinen jeder begrifflichen Bestimmung* zu widerstreben. —

Dem doktrinären und systematisierenden Verstand legt diese
Einsicht allerdings einen Verzicht nahe, den er nicht leisten
will und nicht leisten kann. Denn für ihn bleibt es ein
unabweisbares Bedürfnis, alles Geschehen unter die Gleichförmigkeit
von Gesetzen zu stellen, weiter diese Erkenntnis zu benutzen,
um das Leben selbst unter Form und Regel zu bringen. Den
Zwang des Gesetzes ergänzt hier die bevormundende Sitte.
So findet denn der einzelne überall die Grenzen seiner
Bewegung festgelegt, seinen Schritten die Bahn vorgezeichnet.
Eine feste Lebensordnung bindet sein Handeln in Familie,
Gesellschaft und Staat, eine durchgebildete Lebensansicht wird
ihm durch Unterricht und Erziehung zur persönlichen
Aneignung dargeboten. Gesetz und Überlieferung erscheinen so

als die das Einzelleben bewahrenden und bewachenden Mächte.
Allein die Sicherheit, die sie uns bieten, indem sie uns in ihre
schützende Obhut nehmen, der Erfolg, den sie erzielen,
indem sie ungebundene und ins masslose strebende Kräfte einer
harmonischen Ordnung einfügen, ihr Segen für die Entwickelung
unseres Lebens im ganzen, — sie erweisen sich als ein mit
grossen Opfern zu bezahlender Gewinn.

« Es erben sich Gesetz' und Rechte
Wie eine ew'ge Krankheit fort »

Das Gesetz, unfähig den Besonderheiten aller Einzelfälle
gerecht zu werden, schematisiert notwendig das Rechtssubjekt



— 35 —

wie das Rechtsobjekt und mit ihnen die Rechtslage. Die Sitte,
mag sie ursprünglich auch durch ein starkes, natürliches
Empfinden gehalten worden sein, erliegt nur zu oft der Gefahr,
sich zur äusserlichen Konvention zu verflüchtigen und damit
ihren tieferen Gehalt zu verlieren. Das Dogma als festgelegte
Überlieferung droht das religiöse Denken,* der Ritus den
Ausdruck der persönlichen Frömmigkeit in der Hülle des Formelhaften

zu ersticken. — Doch die Gefahren, die eine autoritative
Überlieferung für die Selbständigkeit der Lebensgestaltung in
sich schliesst, deuten zugleich auf die Grenzen ihrer
Wirksamkeit hin. — Das Gesetz steht der Vielgestaltigkeit des
Lebens immer mit einer gewissen Unbeholfenheit gegenüber;
zu künstlichen und verwickelten Konstruktionen muss man
greifen, um seine Anwendbarkeit für jeden Fall zu ermöglichen
und gelegentlich versagt hier selbst die grösste Anspannung
des Scharfsinns angesichts einer „Lücke im Gesetz". Das
Dogma mündet in seinen höchsten Thesen im Mysterium, dessen

Bedeutung zu erschöpfen keine Formel genügt. „Wir schauen
wie durch einen Spiegel rätselhaft." Das Bild, das uns aus
ihm entgegenblickt, wird in seinen Umrissen nur von dem
ahnungsreichen Gemute erkannt, nicht von dem Verstände,
der allein im hellen Licht der Erfahrung seines Weges sicher
bleibt. Damit aber wird in das tiefste religiöse Erlebnis ein
stark individualistischer Zug hineingetragen. Denn im
Erkennen des Gemütes offenbart sich ein Wertempfinden, das

unvergleichliches, ja oft unbeschreibliches zum Ausgangspunkte
nimmt und darauf seine Schlüsse baut. Aber die Methode des

Schliessens, die hier zur Anwendung gelangt, sofern von einer
solchen geredet werden darf, entspricht nicht den Regeln der
rationalistischen Logik, wie auch das grundlegende Erlebnis
selbst in keine Schablone, auch nicht in die Schablone der
wissenschaftlichen Psychologie hineinpasst. Hier redet eben
die Seele allein mit ihrem Gott, „solus cum solo". Hier ist das
Reich der Freiheit, in dem neues schöpferisches Leben seinen
Ursprung nimmt. Der Geist wehet, wo er will. —

Dessen müssen wir eingedenk bleiben, auch wenn wir uns
unter die Leitung von Autorität und Überlieferung stellen : es

gibt für diese deutlich erkennnbare Grenzen ihres Vermögens.
Das Leben kann sich ihnen nicht gefangen geben. Und wenn
sie es mit überlegenem Machtbewusstsein dennoch versuchen,



— 36 —

so ist das Netz, womit sie das Leben umschliessen, nicht so

stark gewoben, dass es nicht hier oder dort zernagt werden
könnte; es lässt sich nicht so eng zusammenziehen, dass es

dem Bewegungsdrang für immer Schranken setzte.
Aus dieser Lage begreift sich die Spannung, die das

Verhältnis von Autorität und Freiheit, Überlieferung und individuell
gestaltetem Empfinden und Erleben immer wieder zu einem
Problem auf allen Gebieten des Lebens werden lässt. Zugleich
legt sich uns der Gedanke nahe, dass diese Spannung und mit
ihr das Problem für die Entwickelung des Lebens eine
Notwendigkeit sein möchte. Denn wird das Verhältnis der
miteinander ringenden Mächte ein gar zu ungleiches, so erscheint
alsbald das Leben in seinem Bestände selbst bedroht. Das
Überwiegen des Individualismus wird zu einer Gefahr für alles
ideale Gemeinschaftsleben. Der Wissenschaft wie der Religion,
der Ethik wie dem Rechtsleben werden die festen Massstäbe
entwunden. Eine Überspannung der autoritativen Überlieferung
dagegen fesselt die Willkür nur, um an ihre Stelle den Mechanismus

der Gewohnheit zu setzen. Es kommt aber „wenig
darauf an, ob gesellschaftliche Formen und Gebilde, ob
Systeme oder Wissenschaften durch Versteinerung oder durch
Zersetzung zugrunde gehen" -).

Vorgreifend ist hiermit die tatsächliche Lage des Problems
beschrieben. Sie scheint uns zu zeigen, dass Autorität und
Freiheit als Lebensmächte aufeinander angewiesen sind und
dass nur ein gewisses Gleichmass der Spannung zwischen ihnen
der Entfaltung des Lebens förderlich ist. — Eine Verschiebung
des Problems tritt nun sogleich ein, wenn wir die vorgefundene
Lage durch die künstliehe Voraussetzung ersetzen, dass der
Mensch entweder nur als Individuum oder nur als Gattungswesen

existiere. Wie künstlich diese Voraussetzung ist, wird
durch die Beobachtung deutlich, dass auch der extremste
Individualismus sich als solcher nur behaupten kann, indem er
sich gegen die Tradition und ihre überkommenen Werte
auflehnt und sie bekämpft. Der Kampf aber zeigt, dass er sich
der Abhängigkeit von diesen Werten noch nicht entwunden
hat, dass sie für ihn noch etwas bedeuten. — Und umgekehrt
wird auch der bedingungslose Verfechter der Autorität die

') G. Tyrrell, Die Rechte und die Grenzen der Theologie. — Zwischen
Scylla und Charybdis. Deutsche Übersetzung. Jena 1909. S. 270.



— 37 —

Forderung vertreten, dass sich ihre Grundsätze zum persönlichen
Eigentum ihrer Bekenner gestalten, und somit ihr Gehorsam aus
ihrem eigenen Willen fliesse. Wir haben also in dem ersten Falle
eine Beschränkung, in dem zweiten eine Milderung des eingenommenen

Standpunktes zu verzeichnen. Doch wird dadurch seine

eigentliche Tendenz kaum berührt. Diese behauptet sich vielmehr
im Bewusstseinmit einer fast suggestiven Kraft. Ihr entspricht die
Neigung des Individualisten überall für das Recht der Selbstbestimmung

einzutreten und allen autoritativen Geboten Misstrauen
entgegenzubringen, Avährend hinwiederum der Autoritätsgläubige mit
einer Art von blindem Vertrauen alle Äusserungen der
autoritativen Mächte aufnimmt und alle Selbständigkeitsregungen
mit Argwohn betrachtet. Die Disposition zu solchen Urteilen
und Stimmungen greift so tief, dass man versucht sein möchte
von einer Verschiedenheit der geistigen Konstitution, der
Charakteranlage zu reden und den revolutionären die konservativ
gerichteten Naturen entgegenzustellen. Wenn wir in der Tat
berücksichtigen, dass unsere Lebensanschauung nicht nur etwas
äusserliches, nicht nur eine Formel unseres Verstandes ist,
sondern mit den Anlagen und Gewohnheiten unserer ganzen Persönlichkeit

verschmolzen erscheint, so wrerden wir gewiss
anzuerkennen bereit sein, dass es eine typische Verschiedenheit des
Verhaltens auch auf unserem Gebiete gebe. Auf der einen
Seite die Bereitwilligkeit, den Willen der bestehenden Mächte
zu verehren und sich ihm zu unterwerfen; auf der anderen
Seite ein trotziges Bewusstsein des eigenen Willens, die Neigung
zur Kritik, die Auflehnung gegen jeden Zwang. Dort finden wir
das Gefühl, durch die soziale Bindung, durch die Unterwerfung-
unter Glaubenssätze und die Vorschriften der Sitte für die
eigene Persönlichkeit einen sicheren Halt zu finden. Hier
dagegen herrscht das Empfinden vor, dass Dogmen den Geist
knechten, dass das Recht ein wesenloses „Gespenst" sei1),
von anderen erfunden zur Deckung ihrer eigenen Ansprüche,
dass die Moral einer Umwertung aller Werte bedürfe. —

Bossuet hat seiner universalen Geschichtsbetrachtung den
Gedanken eingefügt, dass gleich den Einzelmenschen auch die
Völker einen besonderen Charakter besässen2). Diese Annahme

') Max Stirner, Der Einzige und sein Eigentum. (Reclam) S. 225.
M. Ritter, Studien über die Entwicklung der Geschichtswissenschaft.

Historische Zeitschrift. Bd. 107, 3. Folge, Bd. 11, S. 281.



— 38 —

schliesst naturgemäss die Erwartung ein, mit der Entfaltung
des geschichtlichen Lebens auch die Offenbarung des
Volkscharakters verknüpft zu sehen, so dass dann weiterhin den

Wandlungen in der Geschichte eines Volkes Wandlungen des

Volksgeistes entsprechen mussten. In besonders charakteristischer

Ausprägung hat unter den neueren Historikern
Lamprecht1) sich diese Auffassung zu eigen gemacht und von ihr
geleitet der Geschichtswissenschaft ganz neue Aufgaben
zuzuweisen versucht. Der universalgeschichtlichen soll die
sozialpsychologische Methode zur Seite treten. Als ihr Ziel wird
die Erforschung der jewreils herrschenden sozialen Psyche und
ihrer Abwandlungen durch die Kulturzeitalter hin angegeben.
Hierbei zeigt sich nun, wie Lamprecht im einzelnen
nachzuweisen unternimmt, ein eigenartiger Wechsel in der seelischen
Zuständlichkeit des Volkslebens in den verschiedenen Epochen
seiner geschichtlichen Entwickelung.

Am deutlichsten aber tritt dieser Wechsel in der
europäischen Volks- und Staatengeschichte im Verlaufe des 15.
Jahrhunderts in die Erscheinung. Zeigt sich das höfische und bürgerliche

Leben des Mittelalters im weitesten Umfang vom Zwange
der Konvention beherrscht, so führen Renaissance und
Humanismus gemeinsam zur Wiederentdeckung des Einzelmenschen,
der seine Individualität in dem Ausmass seiner Bildung, in den
Rechten, die er für sein Leben fordert, vielfach schon mit
überschwänglichem Selbstbewusstsein empfindet. — Bis tief in
das 14. Jahrhundert hinein sehen wir den religiös-kirchlichen
Geist eine fast unbestrittene Alleinherrschaft ausüben, die nicht
nur auf das Gebiet des politischen, sondern auch auf das des

wirtschaftlichen Lebens übergreift : die kaiserlichen Reichstage
waren kirchlichen Synoden zum verwechseln ähnlich; die
Innungen stellen sich zugleich als Gebetsbruderschaften dar2).
Nun aber wird der Gedanke der allgemeinen Christenheit, der
nach Ranke das weltpolitische Bewusstsein des Mittelalters
erfüllt hatte, immer mehr abgeschwächt und von dem aufstrebenden

nationalen Selbstbewusstsein der einzelnen Völker
verdrängt. Die lateinische Sprache, „das Idiom der Kirche"3), wird

]) K. Lamprecht, Moderne Geschichtswissenschaft. Freiburg 1905. S. 19.
a) A. Ehrhard, Der Katholizismus und das zwanzigste Jahrhundert.

2. und 3. Auflage 1902. S. 32.
3) L. v. Ranke, Geschichte der Päpste. 3. Auflage, I, 35.



allenthalben in Italien, in Frankreich, wie in Deutschland in
der poetischen Literatur durch die Volkssprache ersetzt. Doch
das ist nur ein Symptom ciafür, dass das Volkstum sich in
seiner Eigenart zu begreifen begonnen hat. In den Hussitenkriegen

verschmilzt zum ersten Male wieder das religiöse mit
dem nationalen Interesse. — Die Reformation bringt diese

Entwickelung zum Abschluss und führt zugleich über sie hinaus.
Eine Reihe von Fürsten und Völkern scheiden aus dem
weltpolitischen System, als welches sich uns die abendländische
Kirche in ihrer Konzentration um das Papsttum während des

Mittelalters darstellt, aus. Damit und mit der Bildung
protestantischer Sonderkirchen wird aber auch der ideale Wert der
Glaubens- und Bekenntniseinheit in Frage gestellt, der den
Ansprüchen der mittelalterlichen Universalkirche auf die Beherrschung

der Gewissen einen so machtvollen Nachdruck gegeben
hatte. Nun wächst wie mit Notwendigkeit sich der Gedanke

aus, dass es nicht nur eine Form christlicher Lehre gebe, ja
er verschärft sich noch zu dem Bewusstsein, dass das Gewissen
des einzelnen die Verantwortung und die Entscheidung in den

Fragen des religiösen Glaubens zu übernehmen habe. Hiermit
ist die Stufe des religiösen Subjektivismus und Individualismus
erreicht, die auf der einen Seite als die hervorragendste
Errungenschaft der Reformation, auf der anderen Seite als ihr
grösster Schaden betrachtet wird. Sie ist, darüber besteht
kein Zweifel, in den folgenden Jahrhunderten zu immer schärferer

Ausprägung gelangt. —
Parallel mit dieser Entwicklung lässt sich ein allmähliges

Zurücksinken des Einflusses der Kirche auf die Gesamtheit der
geistig-sittlichen Kultur beobachten. Sie hat — das ist eine
in ihren eigenen Kreisen vielfach wiederholte Klage — in
dieser die führende Stellung durchaus verloren, die sie durch
Jahrhunderte beansprucht und auch behauptet hatte. Staatsund

Rechtsleben, Wissenschaft und Kunst säkularisieren sich
und lassen dem kirchlichen Einfluss einen immer enger
begrenzten Raum zur Betätigung und Mitwirkung, wenn sie ihn
nicht völlig aus ihrem Bereiche ausscheiden. — Wir erleben
nunmehr ein Gegenstück zu dem Verhalten der mittelalterlich-
kirchlichen Gelehrsamkeit. War dem scholastischen Denken —
mit vereinzelten Ausnahmen — alles Wissen, das sich nicht
religiös befruchten liess, gleichgültig und sogar verdächtig er-



— 40 —

schienen, so wird jetzt das Wissen um seiner selbst willen als
Erkenntnisziel aufgestellt und das kirchliche Denken kaum
noch beachtet, ja als rückständig abgelehnt.

Am eindruckvollsten stellt sich die Umkehrung dieses
Verhältnisses in der Umbildung des philosophischen Denkens seit
dem 15. Jahrhundert dar. Die Scholastik ist ihrem Wesen nach
Glaubensphilosophie. Die von der Kirche verkündete und offenbarte

Glaubenslehre mit dem Lichte der Vernunft zu
durchdringen, erschien recht eigentlich als ihre Aufgabe. Auch hier
hat Augustinus ihr Weg und Ziel gewiesen mit dem Satze:
credimus, ut cognoscamus, non cognoscimus ut credamus. (In
Joh. Evang. tract. 40, 9). Anselm von Canterbury, der sich

ganz in den Gedankengängen Augustins bewegt, bezeichnet
demgemäss sein Monologium als ein „exemplum meditandi de
ratione fideia, dem das Proslogion mit dem Titel „fldes quaerens
intellectum" zu entsprechen habe1). Die Richtung seines
Denkens erläutert jedoch am besten der berühmte Satz : Neque
enim quaero intelligere, ut credam; sed credo, ut intelligam2).
— Aus diesen Bestimmungen scheint sich zunächst ein
Vorrecht des Glaubens gegenüber dem philosophischen Denken zu
ergeben. Ein so eifernder Theologe wie Petrus Damiani hat
es denn auch ausdrücklich formuliert mit der bekannten Wendung,

dass die Philosophie gleich einer Magd der Theologie zu
dienen habe3). Auch Thomas von Aquin hält diesen Gedanken,
wenngleich in milderer Formulierung, fest. — Allein gerade
er gibt uns zu bedenken, ob nicht die der Scholastik eigentümliche

Methode der Rationalisierung des Glaubens zu einer ganz
anderen Verhältnis- und Wertbestimmung von Vernunft und
Glaube, Philosophie und Theologie führen könne4). Sofern
nämlich der offenbarte Glaube für die Vernunft noch undurchdringlich

ist, scheint die von ihm gebotene Erkenntnisgewiss-
heit hinter derjenigen zurückzustehen, die der von der Ver-

') Proslogion, Prooemium (ed. Laupp, p. 105).
2) 1. c. cp., I, p. 108 f.
3) Non debet ius magisterii sibimet arroganter accipere, sed velut

ancilla dominie quodam famulahis obsequio subservire, ne si prœcedit,
aberret. Opera ed. Cajétan. Par. 1743, S. 312; s. J. M. Verweyen,
Philosophie und Theologie im Mittelalter. 1911. S. 22.

4) Vergi, die Ausführungen in meinem Aufsatz, Thomas von Aquin,
sein Verhältnis zum Christentum und zur Philosophie. Internat, kirchliche
Zeitschrift 1911, S. 44 f.



— 41 —

nunft begriffenen Glaubenswahrheit zukommt. Hiernach würde
als Erkenntnisstufe die Philosophie einen höheren Rang
einnehmen als die Theologie. — Bei Raymundus Lullus stossen wir
in der Tat auf Gedankengänge, die in diese Auffassung münden.
Der Glaube wird vom Wissen in dem Sinne gemeistert, dass

er alle Dogmen in Vernunftpostulate verwandelt. Er hebt somit
— „in einem umgekehrten Verfahren wie demjenigen Kants —
den Glauben auf, um für ein höheres, durch den Glauben vorher

angeregtes Wissen Platz zu bekommen"1). — Doch der
Versuch des Raymundus ist mehr eine kühne Usurpation eines
auf die Kraft seiner Dialektik allzusehr vertrauenden Denkers,
als eine haltbare Leistung. Er bildet daher auch in der
Geschichte der scholastischen Philosophie nur eine Episode. —
Das tatsächliche Ergebnis aller Bemühungen um die Rationalisierung

des Glaubens ist vielmehr, wie die nominalistische
Schule in Occam zeigt, ein negatives. Die Vernunft hat ihre
Kraft an der ihr von der Kirche gewiesenen Aufgabe erschöpft.
Soll dennoch die autoritative Geltung der Glaubenslehre
behauptet werden, so bleibt nur die Berufung auf die Offenbarung
Gottes und die Überlieferung der Kirche übrig. Der habitus
fidei, den der Intellekt selbst sich nicht geben kann, ist ein
von Gott bewirkter. Die göttliche Allmacht kann dabei den
Inhalt der Offenbarung und des Glaubens in einer Weise
gestalten, die unserer natürlichen Einsicht durchaus widerspricht2).
Die Gewissheit des Glaubens wird dadurch aber nicht berührt,
weil sie überhaupt nicht auf rationaler Grundlage ruht und
auch nicht ruhen kann. Denn die menschliche Vernunft lässt
sich der göttlichen Wahrheit nicht anpassen. Hiermit ist die
Möglichkeit der Scholastik als einer Philosophie des Glaubens
aufgegeben.

Nicht aufgegeben aber ist damit auch die rationalistische
Tendenz des Denkens, die als ein Erbe der Scholastik in die
neuere Philosophie übergeht und sich in ihr zunächst mit
unverminderter Kraft behauptet. Ja das Selbstvertrauen des

philosophischen Rationalismus scheint durch seine im Verlauf
des 16. und 17. Jahrhunderts vollzogene Verbindung mit der
mathematischen Naturwissenschaft noch um vieles verstärkt.

') J. M. Verweyen, a. a. 0., Seite 65.
a) Gentil, theol. conci. 6, 10, 11 u. a., s. A. Stöckl, Geschichte der

Philosophie des Mittelalters, II, 1020.



— 42 —

Nach geometrischer Methode glaubt man ein logisch verknüpftes
System der Wirklichkeit konstruieren zu können, dessen Grundlage

einzig in den klaren und deutlichen und darum als evident
anerkannten Grundsätzen der Vernunft zu finden sei. Der
Konflikt mit der scholastisch begründeten Kirchenlehre und
der sie schützenden kirchlichen Autorität war damit gegeben.
Zwar versucht ihn Descartes noch zu umgehen, wfiewohl auch
er ganz von dem rationalistischen Wissensideal erfüllt ist. So

beschliesst er im November 1633, nachdem er die Verurteilung
Galilei's erfahren hat, von der Veröffentlichung des Werkes, das
seine mechanische Weltbildungslehre entwickeln und eine Probe
seiner Philosophie geben sollte, abzusehen1). Am 15. November
1639 schreibt er an seinen Freund Mersenne, dass er mit der
Abfassung der Meditationen beschäftigt sei, sie vor ihrer
Veröffentlichung aber den tüchtigsten Theologen zur Prüfung
vorlegen wolle. Und ein Brief vom 30. September 1641 gibt wohl
ganz allgemein den Grund an, der Descartes vorsichtiges
Verhalten bestimmt : er sei zu dem Entschlüsse gekommen, sich in
Zukunft soviel als möglich durch die Autorität anderer zu
decken, „da die Wahrheit so wenig geschätzt wird, wenn sie
allein steht"2). — Demgemäss schliesst er auch sein
systematisches Hauptwerk, die Prinzipien der Philosophie, mit
der formellen Erklärung, dass er alles, was er geschrieben
habe, der Autorität der katholischen Kirche unterwerfe3). Trotzdem

sind seine Werke dem Schicksal, auf die Liste der
verbotenen Bücher gesetzt zu werden, nicht entgangen4). Doch
das Vorgehen der römischen Kirche war in diesem Falle nur
ein Schlag in das Wasser einer Zeitströmung, gegen die sie
einen schützenden Damm zu errichten schon nicht mehr
vermochte. —

Zum dramatischen Konflikt sehen wir den Gegensatz der
religiösen Tradition zu dem selbstsicheren Rationalismus in
in dem sonst so stillen Gelehrtenleben Spinoza's gestaltet. Die

') Descartes, Ausgabe der Pariser Akademie, besorgt von Adam und
Tannery I, 23.

a) Vergi. G. v. Hertling, Descartes Beziehungen zur Scholastik. Sitzungsberichte

der k. bayer. Akademie d. Wiss Philos., philol. und histor. Klasse.
1897. Bd. II, Heft 2. S. 352.

3) Principia philos. IV, 207.
*) Hertling, a. a. O.. S. 379. Reusch, Index der verbotenen Bücher,

IL 598—602.



— 43 —

von religiösen Motiven aufgestachelte Leidenschaft greift zu
dem letzten Mittel, der Verhängung des grossen Bannes, über
den Denker, der alles Göttliche und Menschliche seiner
autoritativen Grundlagen beraubt und nur noch das Recht einer
Vernunft gelten lassen will, deren Axiome, deren Beweise
unzerbrechlich sind. Etwas Erstaunliches liegt in der
unerschütterlichen Sicherheit Spinoza's, die ihn auf den Vorhalt,
ob er denn die für alle Zeiten beste Philosophie gefunden zu
haben glaube, die Antwort geben lässt : zwar das wolle er nicht
behaupten, „aber dass ich die wahre erkenne, weiss ich. Doch
wenn du mich fragst, woher ich das weiss, so antworte ich:
ebenso wie du weisst, dass die drei Winkel eines Dreiecks
gleich zwei Rechten sind"1). Das Problematische aller
metaphysischen Erkenntnis scheint hier restlos beseitigt und dem
Zweifel kein Raum mehr zu bleiben: „est enim verum index
sui et falsi". — Wir charakterisieren hier nur den Reflex der
rationalistischen Denkweise Spinoza's auf sein eigenes Bewusstsein,

um damit deutlich zu machen, wie wenig seine kühle
Klarheit sich mit irgend einer Art von affektivem Denken zu
befreunden vermochte. Denn auch die mystischen Züge, die
man in seiner Gotteslehre zu erkennen glaubte, verschwinden,
sobald man darauf achtet, das sich „die intellektuelle Liebe
zu Gott"* bei ihm in der Betätigung des Vernunfttriebes
erschöpft, der alles Endliche vermöge einer logischen Deduktion
aus der unendlichen Substanz abzuleiten unternimmt. Niemals
hat er es über sich gewinnen können den für seine
selbstsichere Verstandesklarheit „demütigenden Schritt in das Dunkel
einer übervernünftigen und damit unvernünftigen Erkenntnis
zu tun"8). Für ihn drängt sich die Gewalt der Gefühle, von
welchen wir die Glaubenslehren zumeist umklammert sehen,
in das intellektuelle Leben wie eine Störung ein. Sie führen
zu einer falschen d. h. unter dem Einfluss der Affekte stehenden
Deutung der Welt und des Lebens. Um diese auszumerzen ist
eine Reduktion der Glaubenslehren auf die Dogmen der
universalen Religion notwendig. Deren Gehalt aber ist zusammen-
gefasst in die Forderung des Gehorsams gegen Gott, der sich
in der Übung von Gerechtigkeit und Liebe bewähren soll3). —

') B. deSpinoza, Opera (ed. van Vlotenund Land). II, epist LXXVI, p. 418 f.
2) s. W. Prümers, Spinoza's Religionsbegriff. Halle 1906. S. 22, 25 u. a.
3) Tractatus Theologico-politicus, cap. XIV, opera. II, p. 110 f.



_ 44 —

Höher jedoch als diese gesetzliche, von den Propheten offenbarte

Form der Religion steht die Vernunftreligion der Weisen
und Philosophen. Denn ihre Tugend beruht nicht mehr auf
Zwang und Gehorsam, sondern auf der Freiheit der Erkenntnis,
die den ewigen Zusammenhang aller Dinge in Gott begreift.
Ein später Widerschein stoischer Gedanken! „Ducunt volentem
fata nolentem trahunt." (Seneca).

Allerdings hebt diese Freiheit der Erkenntnis bei Spinoza
weder die Notwendigkeit des Erkenntnisprozesses in dem ihn
vollziehenden Denker auf —- denn ihn zwingt seine eigene
intellektuelle Natur zum Denken1) —, noch auch löst sie die
objektive Notwendigkeit des Erkenntniszusammenhanges auf;
—• denn die adäquaten Ideen bezeichnen ja nur das, was
vermöge einer ewigen Notwendigkeit aus dem Wesen der
göttlichen Substanz folgt. Aber gerade diese als unaufhebbar
empfundene Notwendigkeit verleiht der rationalistischen Kritik
der überlieferten Glaubenslehren die unerbittlichen Züge, die
wir an Spinoza's Gedankenentwickelung bemerken. Er lehnt
jeden Kompromiss mit einem nur gefühlsmässig begründeten
Glauben ab, weil er darin eine Schädigung der eigenen Denkernatur

sehen musste. Keine Gründe des Fürwahrhaltens will
er gelten lassen als nur solche, die der Vernunft einleuchtend
erscheinen. Eben dadurch gewinnt diese Auseinandersetzung
des Rationalismus mit den autoritativen Glaubenslehren des
Judentums wie des Christentums ihre besondere geschichtliche
Bedeutung. Hier handelt es sich nicht um einen willkürlichen
Einfall, der sich mit seiner Kritik an dieser oder jener Lehre
versucht. Es handelt sich für Spinoza um eine innere
Notwendigkeit, um das souveräne Recht der Vernunft alles, was
sich für Wahrheit ausgibt, auch den religiösen Glauben, vor
ihren Richterstuhl zu fordern. — Spinoza der Metaphysiker,
hat auf das philosophische Denken bis auf Lessing und Gœthe
kaum eine spürbare Wirkung geübt. Spinoza der Freidenker, der
Bibelkritiker, der Rationalist gehört einer geistigen Bewegung an,
die dem ausgehenden siebenzehnten und namentlich dem
achtzehnten Jahrhundert ihr eigentümliches Gepräge verliehen hat.

') Tractatus politicus II, 11. Opera I, 275. «Hominem eatenus liberum

omnino voco, quatenus Ratione ducitur, quia eatenus ex causis, qua*
per solam eius naturam possunt adajquate intelligi, ad agendum deter-
minetur. Nam libertas agendi necessitatem non tollit, sed ponit.



— 45 —

Als Herd und Sammelpunkt dieser Bewegung erscheint im
17. Jahrhundert besonders England. In dem 1624 erschienenen
Buche „de veritate" hat Herbert von Cherbury die Methode
Spinoza's bereits vorweg genommen. Der Autoritätsglaube der
kirchlichen Theologie soll ersetzt werden durch die Dogmen
einer universalen Religion. Er fasst diese in fünf Artikeln
zusammen, deren Wahrheit vermöge eines natürlichen Instinktes,
wie er meint, zu allen Zeiten und an allen Orten anerkannt
worden ist. Sie gelten ihm darum recht eigentlich als katholische
Wahrheiten, die denn auch den wesentlichen Inhalt des

ursprünglichen Christentums gebildet haben sollen. Auf den
sachlichen Gehalt der von Herbert aufgestellten Artikel einzugehen,
hat hier kein Interesse. Es genügt die Bemerkung, dass sie
die religiöse Überzeugung auf den Glauben an Gott und an
ein sittliches Verhältnis des Menschen zu Gott beschränken. —
Wichtiger ist für uns, dass die Denkweise Herbert's für die
englischen Freidenker und Deisten der Folgezeit vorbildlich
wurde. Sie stellen der Autorität der kirchlichen Überlieferung
die Autorität des gesunden Menschenverstandes, dem dogmatischen

das „natürliche" Christentum gegenüber. Ihr Einfluss
auf die bürgerliche Gesellschaft, selbst auf die gebildete
Oberschicht, ist jedoch ein verhältnismässig geringer geblieben.
Die führenden Geister in Literatur und Wissenschaft — nur
an Newton's grossen Namen brauchen wir zu erinnern — sind
an der geschilderten rationalistischen Auflösung oder
Einschränkung des kirchlichen Dogmas durchgängig nicht beteiligt.

Prof. Dr. R. Keussen.
(Fortsetzung folgt.)


	Autorität und Freiheit : eine historische und philosophische Untersuchung mit besonderer Beziehung auf das Verhältnis des Wissens zum Glauben

