
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)

Heft: 2

Artikel: Zur kirchlichen Geschäftsführung unter Pius IX.

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403809

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403809
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


229 —

Zur kirehliehen Geschäftsführung
unter Pius IX.

Aus den drei im folgenden veröffentlichten Briefen an
Döllinger1), von denen der erste von Prof. Knoodt2), die beiden
andern von Prof. Baltzer3) herrühren, ergibt sich, dass sie die
Antworten auf drei Fragen des Adressaten enthalten. Die erste
bezog sich auf die Bedeutung der Proklamation der immaculata

conceptio, die zweite auf die Tätigkeit der römischen
Kongregationen, die dritte auf den Bonner Professor F. X. Dierin-
ger. Beide Gelehrte konnten auf Grund persönlicher Erfahrung
die gewünschte Auskunft erteilen. Am 9. November 1853 kam
Baltzer mit dem Abte des Benediktinerstiftes in Augsburg, Dr.
Gangauf4), als Verteidiger Günthers in Rom an; der letztere

') Über D. siehe die ausführliche Biographie von Prof. Dr. Joh. Friedrich :

Ignaz von Döllinger. Sein Leben auf Grund seines schriftlichen Nachlasses
dargestellt. 3 Bde. München 1899—1901.

8) Peter Franz Knoodt, Prof. der Philos, an der Univers. Bonn, Generalvikar

des Bischofes Dr. Jos. Hub. Reinkens, geb. am 6. November 1811

zu Boppard, gest. zu Bonn am 27. Januar 1889. Vgl. « Internat. Theol.
Zeitschrift » 1907/8, Heft 60—62. « Internat. Kirchl. Ztschr. » 1912, Januar bis
März, S. 46 ff. «Deutscher Merkur» 1911, Nr. 23 u. 24; ferner die Lebensskizze

von Bischof Weber in der Allg. D. Biogr., 51. Bd., 262 ff. « Amtl.
Altkath. Kirchenblatt» vom 20. Februar 1889, Nr. 70.

3) Johann Baptist Baltzer, geb. 16. Juli 1803 zu Andernach a. Eh.,
1830 Prof. der Dogmatik in Breslau, 1846 Domherr. Er erlebte noch die
ersten von ihm unterstützten Versuche der Gründung schlesischer
altkatholischer Gemeinden in Kattowitz und Hirschberg und starb am 1. Oktober

1871 zu Bonn. Auf dem dortigen Friedhofe ruhen seine sterblichen
Überreste. Vgl. die treffliche Biographie von Dr. Ernst Melzer: J. B.
Baltzers Leben, Wirken u. wissenschaftl. Bedeutung, Bonn 1877.

4) Gangauf ist Verfasser des auch heute noch lesenswerten Werkes
über die metaphysische Psychologie des hl. Augustinus.



— 230 —

wurde am 31. August 1854 durch Knoodt abgelöst. Ihre
Bemühungen waren vergeblich, am 25. November 1854 kehrten
Baltzer und Knoodt nach Deutschland zurück. Eine zweite,
gleichfalls erfolglose Romfahrt unternahm Baltzer am 31. Oktober
1855. Am 17. April 1856 befand er sich bereits auf der Rückreise

nach der Heimat. Die Verurteilung Günthers *) erfolgte am
8. Januar 1857.

Was die immaculata conceptio betrifft, so beruht jene Lehre
nicht auf Schrift und Tradition, sondern hat sich im Wege
theologischer, vielmehr mönchischer Spekulation entwickelt und
verdankt ihre Verbreitung dem frommen aber unklaren Bestreben,

die Ehre der Muttergottes nach Möglichkeit zu erhöhen.
— Nach der christlichen Lehre unterliegen alle natürlichen
Nachkommen Adams der Erbsünde und deren Folgen. Nur ein

vom Weibe Geborener, Jesus Christus, ist davon ausgenommen,
weil er eben nicht im natürlichen Wege gezeugt, sondern vom
heiligen Geist empfangen ist. Demgemäss muss auch die Jungfrau

Maria als Tochter Adams unter dem Gesetze der Erbsünde
stehend gedacht werden, so dass auch sie die allgemeine
Erlösungsbedürftigkeit teilt, und alle ihr gewordene Gnade auf
die Erlösung in Christo zurückzuführen ist. Daneben hat in

') Anton Günther, geb. 1783 zu Lindenau in Böhmen, 1821 Priester,
gest. 1863 in Wien. Prof. Knoodt widmete seinem von ihm hochverehrten
Lehrer eine zweibändige Lebensbeschreibung: Anton Günther. Eine
Biographie, Wien 1881. Auf dieses schöne Buch sei hier ausdrücklich
hingewiesen. — Güntherianer sind J. H. Pabst, E. Melzer, P. Knoodt, J. B

Baltzer, Gangauf, Veith, V. Knauer, Elvenich, Th. Weber usw. Gegner:
Oischinger, F. J. Clemens, Fr. Michelis etc. — Günthers Ziel war eine ideelle

Verständigung oder Rekonstruktion des Christentums auf Grund einer
umfassenden und allseitigen vom Selbstbewusstsein ausgehenden
Erkenntnistheorie. Zur genauem Kenntnisnahme seines Systems muss auf
Günthers Schriften selber verwiesen werden, ferner auf P. Knoodt, « Günther
und Clemens, Offene Briefe » Wien 1853/54; weiterhin auf die zweibändige
Metaphysik von Bischof Theodor Weber. Als kurze Skizzen zur vorläufigen
Orientierung kommen in Betracht: Knoodts Artikel «Anton Günther und
seine Lehre» im Brockhaus'schen Jahrbuch zum Konversationslexikon
«Unsere Zeit», X. Heft, 1857, und «Günther, Anton» in der «Allg. D.
Biogr. » ; Weber's Aufsatz « Anton Günther, Kurzer Abriss seines Lebens
und seiner Philosophie» in der Allg. Enzykl. von Ersch und Gruber; der
Abschnitt « Populärer Abriss der rein philosophischen Lehren G.'s über Gott,
die Natur und den Menschen» in Lowe's Biographie Veiths S. 152 ff.;
Melzers Exposition in seiner oben erwähnten Biographie Baltzers S. 41 ff.



— 231 —

der Kirche von Anfang an der Glaube geherrscht, dass die
Mutter Gottes von jeder, auch von jeder lässlichen, aktuellen
Sünde frei geblieben sei und alle Chöre der Engel und Heiligen
übertreffe. Dies involviert aber das tatsächliche Freisein von
der Erbsünde und selbst von der Konkupiszenz, die ja auch
den Gerechtfertigten zu lässlichen Sünden verleitet. Wie ist der
sich hier kundgebende Widerspruch zu lösen Am einfachsten
durch die allgemeine Annahme, dass Maria schon im Mutterleibe

von der Erbschuld gereinigt worden sei. Es fragt sich
nur, ob die Reinigung gleich im Momente der Empfängnis, oder
später, jedenfalls vor der Geburt, geschehen sei. Darum allein
dreht sich die Kontroverse von der imm. conc. Der hl. Bernard
von Clairvaux argumentiert in seiner epist. 174 folgendermassen:
Si ante conceptionem sanctificari minime potuit, quoniam non
erat, sed nec in ipso quidem conceptu propter peccatum, quod
inerat, restât, ut post conceptum in utero iam existens sanc-
tificationem accepisse credatur. Er verwarf also die unbefleckte
Empfängnis, weil er die Einwirkung des hl. Geistes bei der
Zeugung perhorreszierte. Ihm folgten die Häupter der Scholastik,
namentlich Thomas; im Volke aber breitete sich die Vorliebe
für das Festum Conceptionis ') immer weiter aus. Nachdem
inzwischen die auf Hippokrates und Exod. 21, 22 gestützte
Distinktion einer Conceptio activa und einer 40 oder 80 Tage
später erfolgenden Conceptio passiva (der Anima rationalis
nämlich) Eingang gefunden, war der Argumentation Bernards
der Nerv durchschnitten, wenn man unter conc. die conc. passiva

verstand, und Duns Scotus (f 1308) konnte sein siegendes
Argumentum Congruentise aufstellen : Decuit, Deus potuit, ergo
fecit. Das Beispiel der Pariser Universität, die von jedem
Doktoranden das Bekenntnis der Imm. conc. verlangte, riss
andere Fakultäten fort. Besonders in Spanien waren Klerus und
Volk der Lehre zugetan. Auch das Konzil in Basel sprach sich
in der 36. Sitzung, die freilich nicht mehr als ökumenisch gilt,
für die imm. conc. aus. Nicht minder waren die im Streite
der Dominikaner und Franziskaner erlassenen päpstlichen
Verordnungen jener Meinung günstig. Nachdem sich die Jesuiten

') Es sei darauf aufmerksam gemacht, dass «Festum Conceptionis
B. M. V. » und « Festum Immaculatae Conceptionis B. M. V. » durchaus nicht
dasselbe sind.



— 232 —

der Sache angenommen und schliesslich selbst die Dominikaner
ihre Meinung aufgegeben, konnte Pius IX. am 8. Dezember 1854

diese als geoffenbarte und von allen zu glaubende Lehre erklären:
B. M. in primo instanti suse conceptionis fuisse singulari Dei
omnipotentis gratia et privilegio intuitu meritorum Christi Jesu
salvatoris generis humani ab omni originalis culpse labe prse-
servatam immunem1). Somit bezieht sich, worauf einem nicht
selten vorkommenden Irrtum gegenüber nachdrücklich
hinzuweisen nicht unnötig ist, das prätendierte Dogma nicht auf die
Person des Heilandes und hat nichts zu tun mit dem Glauben,
den wir im Credo der hl. Messe mit den Worten bekennen:

„ Ich glaube an Einen Herrn Jesum Christum der um
der Menschheit willen und wegen unseres Heiles herabgestiegen
ist vom Himmel, und Fleisch geworden vom hl. Geiste aus Maria,
der Jungfrau, und Mensch geworden". —

Die Kongregationen sind Ausschüsse, die aus stimmführenden

Kardinälen und beratenden Prälaten bestehen. Sie dienen

zur Erledigung bestimmter kirchlicher Geschäfte. Hierher
gehören die Congregatio consistorialis (entscheidet die vor das

Konsistorium, d. h. die Kardinalsversammlung*, gehörigen
Angelegenheiten) ; C. inquisitionis oder sancti officii; C. indicis; C.

de propaganda fide; C. Concilii Tridentini; C. Episcoporum et

Regularium; C. indulgentiarum et reliquiarum; C. rituum; C.

iurisdictionis et immunitatis ecclesiasticse ; C. negotiorum
ecclesise extraordinariorum.

Nunmehr möge der Leser von den Briefen2) selber Kenntnis

nehmen.
Bonn, den 10. Juli 66.

Hochverehrter Herr Stiftspropst3)!
Auf Ihren lieben Brief beeile ich mich Ihnen zu erwidern,

dass ich mich ungemein gefreut habe, von Ihrer eigenen Hand
ein Lebenszeichen zu erhalten, nachdem ich von andern schon

vor längerer Zeit die tröstliche Mitteilung erhalten habe, dass

>) Vgl. «Deutscher Merkur» 1908, Nr. 2.

8) Herrn Prof. Dr. theol et phil. Joh. Friedrich in München, der in
gütiger Weise die Originale zur Abschrift überliess, sei auch an dieser Stelle

aufrichtiger Dank gesagt.
s) Anfang 1847 wurde D. vom König zum infulierten Propst des Hof-

kollegiatstifts St. Kajetan ernannt.



— 233 —

Ihre Gesundheit wieder vollends hergestellt sei '). — Gott gebe
noch ad multos annos! Und nun sogleich „zur Sache". Es

war etwa 8 Tage vor der Proklamation der immaculata
conceptio, als Baltzer und ich unsere Abschiedsaudienz beim hl.
Vater hatten. Da wir wregen grossen Andranges vornehmerer
Personen mehrere Stunden in den Vorzimmern warten mussten,
so kamen wir in ein Gespräch mit dem damaligen Kämmerer
Talbot, der gerade den Wochendienst beim Papste hatte ; und sehr
bald führte dasselbe auf den bevorstehenden 8. Dezember.
Und da war es, wo er über unsere Einfalt, die nichts sah, als
eben das neue Dogma der unbefleckten Empfängnis, lächelnd
mit einer gewissen diplomatischen Wichtigtuerei uns belehrte:
Sehen Sie, dieses neue Dogma ist nicht die Hauptsache, sondern
die Art und Weise der Proklamation desselben. Denn nicht
wird der hl. Vater in Vereinigung mit den Bischöfen der Kirche
den Gläubigen erklären, was sie in Beziehung auf Maria
Empfängnis für wahr zu halten hätten, sondern es wird der hl.
Vater ganz allein, im Bunde nur mit seinem engeren Rate, dem

Kardinalskollegium, den Bischöfen und Priestern und Laien
proklamieren, was sie zu glauben hätten. Damit ist also implicite

die Unfehlbarkeit des hl. Vaters proklamiert, die der hl.
Vater ja nicht unmittelbar zum Dogma erheben kann. Und in
dieser mittelbaren Erhebung der Unfehlbarkeit des hl. Vaters
zum Dogma liegt die eigentliche Bedeutung* und Wichtigkeit
der bevorstehenden Festlichkeit2). — Baltzer und ich waren
wie auf den Mund geschlagen und erwiderten nichts. —
Fürstbischof Förster3), welcher den vorausgehenden Sitzungen der
eingeladenen Bischöfe beiwohnte, sagte (und klagte damals noch)
uns wiederholt, dass ihnen das gedruckte Formular, wie das
neue Dogma zu proklamieren sei, vorgelegt und von dem
Vorsitzenden Kardinallegaten erklärt worden wäre, dass ihnen

') Anfangs Juni befiel Döllinger eine Lungenentzündung. Über die
unschönen Dinge während seiner Rekonvaleszenz vgl. J. Friedrich, J. v.
Döllinger, III., 420 ff.

2) Die Worte : Und da war es bis : Festlichkeit hat Prof. Friedrich
schon in der Döll.-Biogr. zitiert, III., 146.

3) Heinrich Förster, geb. 1799 zu Grossglogau, 1825 Priester, 1837 Domherr,

1853 Fürstbischof von Breslau, gehörte auf dem Vatikanum zur
Minorität. Über sein späteres Verhalten vgl. v. Schulte, Altkath. S. 110,
184 ff. Er starb am 20. Oktober 1881.



— 234 —

nicht gestattet sei, darüber zu beraten, ob die immaculata
conceptio als Dogma zu verkünden sei, denn das stehe fest (wobei

allerdings auch auf die eingegangenen schriftlichen
Äusserungen der Bischöfe hingewiesen wurde), sondern dass der hl.
Vater ihnen nur erlaube darüber zu beraten, ob sie einige
Veränderungen an dem vorliegenden Formular vorgenommen wissen
wollten ; und dass der hl. Vater auf ihre betreffenden Wünsche
billige Rücksicht nehmen wrolle. Und so geschah es denn auch :

alle Besprechungen der Bischöfe, die oft sehr heftig wurden,
beschränkten sich auf Abänderungen in der Begründung des

Dogmas. — Dass man später und in anderer Weise noch, als
durch die Form der Verkündigung des Dogmas der Immaculata,

die päpstliche Infallibilität proklamieren wolle, darüber
hat, so viel ich mich erinnere, Talbot keine Äusserung fallen
lassen.

Was Ihre andere, auf das Verfahren der römischen
Kongregationen bezügliche Frage betrifft, so habe ich darüber keine
besonderen Beobachtungen machen können. Nur das kann ich
Ihnen sagen, dass das Verfahren der Indexkongregation mit
uns (und anderen in gleicher Lage wird es ohne Zweifel ebenso

ergangen sein) eine blosse Spiegelfechterei war, wodurch der
Schein gerettet werden soll des unparteiischsten römischen
Verfahrens ; und dass ich nicht nur die Zeit und angestrengte
Arbeit in Rom, sondern auch bedauert habe, mich so zum Narren
haben halten zu lassen. Ich bekam nämlich von der
Indexkongregation nichts zu sehen und zu hören, sondern es wurde
mir eine gedruckte lateinische Pièce eingehändigt, worin die

motivierten Anklagepunkte der Gegner Günthers sich befanden.
Und da fiel mir die Aufgabe zu, in Beziehung auf diejenigen
Punkte, welche überwiegend philosophischer Natur waren, und

welche Baltzer nicht bearbeiten wollte, die schriftliche (ebenfalls

lateinische) Verteidigung niederzuschreiben. Und als wir
mit unserer ganzen schriftlichen Verteidigung fertig waren,
hatten wir die Ehre, dieselbe der Congr. ind. (d. h. dem Sekretär

derselben, Modena, Dominikaner), einzuhändigen und dann
nach Deutschland zurückzugehen. Voilà tout Wie es mit dem

Drucke unserer Verteidigungsschrift gegangen, und was weiter
geschehen, darüber haben wir nichts erfahren. Zwar wurde
uns von Modena das gnädige Offert gemacht, in Rom bleiben
zu dürfen und den mündlichen Verhandlungen der Congr. indi-



— 235 —

eis beizuwohnen; aber auf unsere Frage, wie lange wir
bleiben mussten, erhielten wir keinen Bescheid. (Wie der Erfolg
zeigte, hätten wir noch mehr als 2 Jahre in Rom sitzen bleiben
müssen.)

Auch bin ich (mit Baltzer) dreimal bei Modena gewesen:
Das erstemal wurde ich vereidet, das zweitemal wurde über
ixllÓTQiu gesprochen, das drittemal verabschiedeten wir uns.
Mehrmals waren wir auch bei dem Präsidenten der Indexkongregation

(einmal bin ich auch ziemlich lange allein bei ihm
gewesen), Kardinal d'Andrea1). Die Unterredungen mit ihm
gehören zu meinen angenehmsten Erinnerungen aus Rom ;

denn er war ein Mann von Herz und Liberalität, human, nobel,
wahrhaft gebildet und offenen Wesens. Auch kannte er einiges
von deutscher Wissenschaft und schätzte sie hoch, und war
überzeugt, dass die römische scholastische Wissenschaft weit
hinter derselben zurückstehe und abgelebt sei. Aber die
Hoffnungen und Versprechungen, die er uns gab, dass die
Günthersche Sache aufs glimpflichste abgewickelt werden sollte,
konnte er später nicht erfüllen. Man entfernte die für Gün-
her günstig Gestimmten später aus der Congr. indicis und

ersetzte sie durch Jesuiten, wie Perrone2) und Kleutgen3). Ich
kann auch heute keinen Stein auf Andrea, dem der hl. Vater
kürzlich seine geistl. Jurisdiktion genommen hat, werfen: die
römischen Zustände drückten ihm das Herz, und er brachte
es nicht über sich, in Rom zu bleiben.

Da übrigens Baltzer mehr als ich über die Indexkongregation

weiss, weil er vom Anfange an in Rom war und auch
Zusammenkünfte mit Herren der Indexkongregation vor meiner
Ankunft in Rom hatte, und da er später die betrübtesten und fast
unglaubliche Erfahrungen mit einer anderen römischen
Kongregation gemacht hat, so werde ich ihn in einem morgigen

') Girolamo Marchese d'Andrea, Kardinalbischof von Sabina, 1812 bis
1868, 1852 Kardinal, fiel beim Papste in Ungnade und wurde 1867 abgesetzt.
Kurz vor seinem Tode erhielt er wieder Würden und Einkünfte ohne Amt.

') Giovanni Perrone, 1794—1876, Jesuit und Neuscholastiker, Professor

am Collegium Romanum in Rom.
3) Joseph Kleutgen, 1811—1883, seit 1834 Jesuit ; Neuscholastiker,

Verfasser der « Theologie der Vorzeit » (5 Bde.) und der « Philosophie der
Vorzeit» (2 Bde.).



— 236 —

Schreiben veranlassen, Ihnen sogleich und direkt seine
Erfahrungen mitzuteilen. Auch werde ich ihn bitten, unser Gespräch
mit Talbot Ihnen zu erzählen, damit Sie aus den beiderseitigen
Mitteilungen (denn ich werde ihm nicht sagen, was ich Ihnen
darüber geschrieben) um so sicherer den wahren Sachverhalt
sich zurechtlegen können.

Was Dieringer1) betrifft, so urteilen seine Kollegen mit
mir über ihn, dass er ein verständiger Schwätzer sei, der
rubrizieren, systematisieren, einteilen, definieren kann und mit seinem
Urteile gleich fertig ist, und dass ihm ebensowohl historische
Bildung als überhaupt gründliches Wissen abgehe. Was seine
Zuhörer betrifft, so sind die Füchse ganz erstaunt über seine

Zungenschlagfertigkeit, und wie sonnenklar alles sei, was er so

beredt vorbringt, und hinterdrein kommen sie zur Überzeugung,
dass sie eigentlich doch nichts bei ihm lernen. —¦ Was aber
schlimmer ist, ist dieses, dass er im Grunde doch ein
römischkatholischer Fanatiker ist, weshalb wir von ihm für „Erlösung
der deutschen Wissenschaft von dem eisernen Joche der etc."
nichts hoffen können. Er arbeitet höchstens dafür, dass seine

') F. X. Dieringer, geb. 22. August 1811 zu Rangendingen im Fürstentum

Hohenzollern-Hechingen, am 19. September 1835 in Freiburg i. Br.

zum Priester geweiht, 1843 ordentlicher Professor der Theologie in Bonn,
1853 auch Mitglied des Kölner Domkapitels. Obschon er seiner kirchlichen
Anschauung und Richtung nach ultramontan war und in seinen Schriften
sich zugunsten der Infallibilität des Papstes geäussert hatte, sprach er
sich 1869 und 1870 entschieden gegen die Dogmatisierung derselben aus,
die er nicht nur für durchaus inopportun, sondern auch in der vatikanischen
Form für unzulässig erklärte. Er beteiligte sich auch noch nach dem 18.

Juli 1870 lebhaft an der antiinfallibilistischen Bewegung. Er unterzeichnete
die Nürnberger Erklärung, war besonders tätig für den Besuch der
Versammlung in Königswinter, führte dort das grosse Wort und entwarf mit
Prof. Reusch und einem Dritten nach dem Wunsche der Versammlung die

bekannte Protesterklärung. Er unterschrieb nicht den ihm (wie auch den

Professoren Hilgers, Reusch, Langen, Knoodt und dem Privatdozenten Bir-
linger) mit Schreiben vom 20. September 1870 (von Dieringer « Steckbrief »

benannt) zugesandten Unterwerfungsrevers. Um so auffallender war es,

bildete aber eine Bestätigung des im Texte mitgeteilten Urteils, dass er
sich im November doch unterwarf. Ostern 1871 legte er Professur und
Kanonikat nieder und übernahm, körperlich und geistig gebrochen, die
Pfarrei Veringendorf in seiner Heimat Hohenzollern. Dort starb er nach
fast zweijährigem schwerem Leiden am 8. September 1876. Vgl. Reusch
in «Allg. D. Biogr.» V, 140. v. Schulte, Altkatholizismus 103, 106, 127, 137 ff.
«Rhein. Merkur» 1870, S. 399; 1872, S. 101.



— 237 -
theologischen Handbücher im Absätze nicht ins Stocken kommen
und neue Auflagen erleben. Das bringt nebenbei Geld ein.

Beim neuen Erzbischof von Köln *) bin auch ich in der
vorigen Woche gewesen und freundlich aufgenommen und herzlich

entlassen worden, denn ich war ihm vorher vom Bischof
Müller in Münster günstig und dringlich empfohlen worden.
Auch sprach er seine Bereitwilligkeit aus, meine Lage zu den
Theologie-Studierenden zu ändern und zu bessern, — aber,
aber — er machte doch allerlei Zumutungen (wenn er auch
nicht verlangte, dass ich scholastische Philosophie vortrüge),
von denen ich nicht weiss, ob es mir gelingen wird, dieselben
zu befriedigen2). Davon später mehr, denn ich muss schliessen.
Übrigens machte er auf mich wie auch auf andere den
Eindruck eines ehrlichen, schlichten, braven, wohlwollenden und
frommen Mannes. Mit seiner Wissenschaft aber ist es nicht
weit her, und was das schlimmste ist, er schenkt dem Baudri3),
den er als Generalvikar bestätigt hat, sein volles Vertrauen,
woran ich vergebens zu rütteln suchte.

Meinen herzl. Dank schliesslich für die Übersendung Ihrer
in der K. Akademie gehaltenen Rede. Gruss an Cornelius4),
der noch „schweigsamer" ist als ich.

Ihr dankbarer P. Knoodt.

') Melchers, Paulus, geb. 6. Januar 1813 zu Münster. 1857 Bischof von
Osnabrück, 1866 Erzbischof von Köln. Beim vatikanischen Konzil entschiedener

Vertreter der Inopportunität (seine Bemerkungen gegen das decre-
tum de Romano Pontifice s. bei Schulte, Altkath. 124 ff.), stimmte er am
13. Juli mit placet iuxta modum und hielt sich von der Sitzung des
18. Juli fern. Unbegreiflicherweise verkündigte er aber schon am 24. Juli
1870 das neue Dogma von der Kanzel des Domes herab. Über sein
Verfahren gegen die Bonner Professoren und den Pfarrer von Unkel am Rhein
Dr. Wilhelm Tangermann vgl. v. Schulte, Altkath. 127 ff. In den Wirren
des Kulturkampfes musste er seinen Sitz verlassen. 1885 resignierte er auf
Veranlassung Leos XIII., der ihn zum Kardinal mit dem Sitze in Rom
ernannte. Dort starb er am 14. Dezember 1895 und wurde im Kölner Dom
beigesetzt.

2) Seit 1854 wurde die Zahl der katholischen Theologen unter seinen
Zuhörern immer geringer und hörte infolge des nicht veröffentlichten, aber
allgemein bekannten Verbotes des Erzbischofs Geissei u. a. mit seltenen
Ausnahmen auf.

3) Baudri, Joh. Ant. Friedrich, Weihbischof von Köln. Geb. 20. Febr.
1804 zu Elberfeld, 1850 Titularbischof von Arethusa, 1853 Domdechant,
1864/66 Erzbistumsverweser. Gestorben 29. Juni 1893 zu Köln.

4) Professor der Geschichte an der Universität München, vorher in
Breslau und Bonn.



— 238 —

Breslau, den 14. Juli 1866.

Hochverehrter Herr Stiftspropst!
Durch Knoodt bin ich veranlasst, an Sie zu schreiben. Ich

soll meine Erinnerung über das Gespräch mitteilen, welches
wir (Kn. u. ich) in dem Vorzimmer des Papstes mit Mgr. Talbot

gehabt, und was dieser über die päpstliche Infallibilität
geäussert. Es stand damals die Proklamation des Dogmas von
der immaculata in Aussicht, d. h. sie war im voraus beschlossen
oder, wenn Sie lieber wollen, der Papst hatte dieses Dogma
in petto. Nach meiner Erinnerung kam auf diese Eventualität
die Rede und hat sich dabei der Geheimkämmerer Talbot so

geäussert, als werde durch die Proklamation dieses Dogmas
durch den Papst auf indirekte Weise auch dessen Infallibilität
herausgestellt. So wenigstens schien mir die Äusserung gemeint
zu sein.

Ein zweiter Punkt, über den ich berichten soll, ist das
Verfahren der Kongregationen. Sie werden als Historiker es

besser wissen, wie ich, welche hohe Bedeutung die Kongregationen

nach ihren ursprünglichen Institutionen haben, und wie
heilsam diese Institute sein könnten, wenn sie ihrem Zwecke
nach Wahrheit und Gerechtigkeit entsprächen. Dieses ist aber
gegenwärtig ganz unmöglich geworden. Und warum? Weil
der durch die Diplomatik in die Kirche hineingekommene
Absolutismus die Kongregationen aller ihrer Selbständigkeit beraubt
und zu blossen Marionetten herabgedrückt hat. Wenigstens
kann ich dieses aus eigens gemachten Erfahrungen von zwei
Kongregationen sagen, und zwar 1) von der s. Congr. Episcop.
et Reg. und, was mehr heisst, 2) auch von der s. Congr. Con-

cilii Trid., die nicht für eine bloss administrative Behörde
anzusehen ist, sondern eine richterliche Stellung hat.

Es wäre nun allerdings sehr wünschenswert, wenn Sie

meine Akten lesen könnten, um das ganze und volle Bild des

jetzigen Kirchenregimentes in Rom und in der Diözese Breslau
in Ihre Anschauung aufzunehmen. Ohne Zweifel haben Sie als
Geschichtsforscher schon eine ansehnliche Kollektion von
absolutistischen Vergewaltigungen unschuldiger Priester, aber
dessenungeachtet wage ich es zu sagen: Sie würden staunen
und fragen, wie das möglich sei, wenn Sie meine bis zu 8

oder 9 Faszikeln angeschwollenen Akten vollständig durchlesen
könnten. Eine bloss briefliche Mitteilung über zwei solche Pro-



— 239 —

zesse wie die mir abgenötigten und vou vornherein mit Intrige,
Unwahrheit und Unrecht begonnenen es sind, von denen
der zweite immer noch lis pendens ist, weil die Kongregation
durch die eiserne Hand Antonellisl) gehindert ist, für mich
Recht und für den Bischof und das Kapitel Unrecht zu sprechen
— kann nur eine sehr unvollkommene Skizze sein.

Es war im Jahre 1858, also nach vorangegangener Prohibition

der Güntherschen Schriften, als mein Kollege Bittner2)
in seinem Streben nach dem dogmatischen Lehrstuhle begann,
nicht bloss in seinen Vorlesungen, sondern auch bei verschiedenen

Bischöfen und bei dem hiesigen8) zunächst, dann vor
der Diözese und selbst beim Nunzius in Wien mich wegen
meiner anthropologischen Lehre zu verketzern. Der Bischof
stand aber damals auf meiner Seite. Indessen wandte er sich
von da ab gegen mich, als Bittner ihn, wegen seines Verhältnisses

zu mir, sogar beim Papste verklagte und verdächtigte.
Er forderte mich auf, über meine anthropologische Lehre mich
in einem dem Papste vorzulegenden Schreiben zu erklären.
Ich verfasste ein lateinisches Promemoria, welches im Anfang
des Jahres 1859 nach Rom eingeschickt wurde, damit entschieden

würde, ob meine Lehre häretisch sei. Als dann aber diese

Entscheidung im Anfang des folgenden Jahres 1860 noch nicht
eingelaufen war, und Bittner jetzt nicht mehr direkt gegen
mich, sondern gegen den Bischof losging, weil dieser mich in
Ruhe liess und auf die Entscheidung wartete, so entschloss sich
der Bischof nach abgehaltenem Rate mit seiner Umgebung
und einer zur Beurteilung meines Promemoria aus meinen
Feinden niedergesetzten Kommission (ohne jeden Fachdogma-
tiker), auch ohne dass Rom entschieden hatte, gegen mich
vorzugehen. Er tat also den Gewaltstreich und inhibierte durch
ein an mich gerichtetes Schreiben meine Vorlesungen (im April)

') Giacomo Antonelli, geb. 1806, wurde vom P. Gregor XVI. zur
Verwaltung herangezogen, gelangte unter diesem und namentlich unter
Pius IX. zu den einflussreichsten Stellen. Seit der Annexion des Kirchenstaates

leitete er die auswärtigen Beziehungen des Papstes. Gestorben
6. November 1876.

a) Bittner, Franz Seraph Anton, geb. 1812 zu Oppeln in Schlesien,
1850 ordenti. Prof. der Moraltheologie zu Breslau, gest. 21. Januar 1888
daselbst. Er war ein Schüler Baltzers und war von diesem protegiert
worden.

') Fürstbischof Förster.



— 240 —

„insolange, als der apostolische Stuhl nicht entschieden habe",
stellte mir aber das Betreten der Beschwerde anheim und

versprach, „die Anordnungen des höheren Richters gern in
Ausführung zu bringen, auch wenn sie gegen seine Massnahmen gerichtet

seien". Ich wandte mich jetzt an die s. Congreg. Episc. et

Reg., stellte ihr die von meinem Bischof, ohne allen kanonischen

Grund und ohne mich ferner zu hören, mir angetane
öffentliche Diffamation als Lehrer der Theologie dar und trug
für den Fall eines mir günstigen Urteils darauf an: dem
Bischof zu bedeuten, dass er die über mich verhängte Suspension
wieder aufhebe. (Diese Appellation ist vom 14. Mai 1860.)
Unterdessen traf gegen Ende Mai die römische Entscheidung
über mein Promemoria ein in dem Breve v. 30. April 1860.

Durch dieses Breve war ich gerechtfertigt, da in demselben
mich kein Tadel wegen Häresie, sondern nur ein Tadel trifft,
weil ich eine sententia communissima bekämpft hätte. Es war
also am Bischof, sein Versprechen zu halten. Denn in dem

Breve lag schon eine gegen seine Suspension gerichtete
Entscheidung, weil diese durch die dem Ministerium ausgesprochene
Behauptung motiviert war : dass ich „gegen die katholische
Glaubenslehre Verstössen hätte". Anstatt nun aber sein Versprechen
zu halten, mutete er mir zu, um dieses Breves willen auf meine
Professur zu resignieren. Dieses Verfahren war um so

exorbitanter, weil das Breve ihn anwies, von mir eine „plena
summissio", nicht aber die abdicatio zu fordern. Ich aber
hatte jene freiwillig ihm brieflich ausgesprochen. Ich appellierte

nun zum zweitenmal im August 1860 an die s. Congreg.
Epp. et Reg. und beschwerte mich gegen dieses dem
päpstlichen Breve widersprechende Vorgehen.

Unterdessen hatte ich aber von Rom Privatnachricht erhalten
über den Stand meiner ersten Beschwerde. Sie war von der

Congreg. Epp. angenommen und einem procurator übergeben
worden, der ein Franzose war. Das Referat war im Juli zu

meinen Gunsten schon fertig und kam beim Papste zum
Vortrag. Wenngleich nun diese Angelegenheit durch die
mitgesandten Akten gar kein dubium mehr übrig liess, und
deshalb die Entscheidung hätte erfolgen sollen, so geschah es
dennoch nicht, weil man zuvor noch den Bischof hören wollte,
der mir doch in seinem Schreiben vom 17. April 1860 die Apostel ')

') Im früheren juristischen Sprachgebrauch das Begleitschreiben des
Unterrichters bei Vorlage der Akten an den Richter höherer Instanz.



— 241 —

zu meiner Beschwerde gegeben hatte. Der Privatbrief sah
diese Verzögerung für ein malum omen an. Und so war es.

Ich blieb ohne alle Antwort; indessen war der Prozess von
derKongregation noch nicht weggenommen. Als dann aber meine
aweite Beschwerde vom 16. August 1860 angekommen war, die
für den Bischof viel gravierender erscheinen musste, da hätte
man denken sollen, nun werde nullius habita ratione personse
entschieden werden, da ja der Bischof über eine ausdrückliche
Anordnung des apostolischen Breves sich hinweggesetzt hatte.
Was geschah? Meine causa wurde jetzt, wie ein Privatbrief
mir berichtete, der Kongregation ganz entzogen und den ausser-
gewöhnlichen kirchlichen Angelegenheiten (affari clesiastici
straordinarii) überwiesen, welche unter der Leitung des
Staatssekretärs Kard. Antonelli stehen. Ich blieb ohne Antwort. Zum
drittenmal wandte ich mich im Februar 1861 an dieselbe
Kongregation mit Zurückbeziehung auf meine beiden früheren
Beschwerden. Aber alles fiel in lethäische Flut. Antonelli hatte
die Sache in die Hand genommen. Ich erhielt im Auftrage des

Papstes von ihm zwei Schreiben. In dem ersten wurde mir
zugemutet: ich sollte (mit der auf mir lastenden Diffamation
meines Lehramtes) freiwillig* abtreten. Ich erklärte dieses ohne
Rücknahme der gegen mich vom Bischof erhobenen falschen
Anklage nicht zu dürfen. Darauf erhielt ich in dem zweiten
ein Mandat: auf meine Vorlesungen an hiesiger Universität
für immer zu verzichten. Dadurch wurde der Papst in Widerspruch

gesetzt mit seinem mich rechtfertigenden Breve vom
30. April 1860.

Daraus mögen Sie nun entnehmen, was für eine Bedeutung
die Kongregation der Bischöfe und Regularen jetzt noch hat.
Steht es etwa mit andern Kongregationen besser Wenn diese

Frage noch bejahend zu beantworten wäre, so würde es nur
mit Beziehung auf die Congreg. Concilii für möglich zu erachten
sein, weil diese, wie gesagt, eine richterliche Stellung hat. Aber
auch sie ist durch den Absolutismus des Antonellischen Kabinetts

um alle ihre Selbständigkeit gebracht. Mein Prozess mit
dem Kapitel und durch dieses mit dem Bischof, der administrativ

gegen mich vorgegangen ist, so dass ich sein Forum rejizieren
und eine appellatio extraiudicialis an den apostolischen Stuhl
bei der s. Cong. Conc. einlegen musste, schwebt nun seit 1862.
Und warum? jWeil Antonelli den Rechtsspruch inhibiert hat.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1912. 16



— 242 —

Es würde zu weitläufig sein, wollte ich Ihnen von diesem Prozess

auch nur eine allgemeine Skizze geben. Hätte ich nicht
einen ganz entschiedenen Advokaten in Rom durch dortige
Freunde mir bestellen lassen, so wäre der Prozess gleich in
seinem Entstehen erstickt wrorden. Fazzini hatte seine Not,
meine Appellation zur Annahme zu bringen, weil mein an die

Kongregation eingesandter libellus iustificationis sich in das

Antonellische Kabinett verlaufen hatte und beim Sekretariat
der Kongregation, als sich der Advokat danach erkundigte,
nicht bekannt war. Nur meine erste Appellation vom 11. April
1862 lag vor. Ich musste daher eine neue Abschrift des libellus
einsenden. Nun wurde die Appellation angenommen, und am
10. März 1863 schrieb der Präfekt Kard. Caterini einen Brief
pro informatione et voto an den Bischof, der nun sehen musste,
wie unrecht seine überstürzten Strafurteile und Suspensionen
und Androhungen waren. Der Bischof beeilte sich aber
nunmehr, wo er selbst Rede und Antwort zu geben hatte, so wenig,
dass mein Advokat am 27. Mai 1863 mir schrieb : „ Quod
te monitum volo hoc est, nullum actum, nullamque transmis-
sionem actorum ad hos dies apud illam s. Congreg. pervenisse.*
Dann fügt er hinzu: „— sine his documentis nequeo ad ulte-
riora in causam progredì, et si longée nectantur morse opus
est, ut de more impetrem urgentiores literas a s. Congrg. easque
iterum transmittam". Ich hatte nämlich den Caterinischen Brief
an den Bischof diesem zu übergeben. Ausserdem schrieb der

Advokat in demselben Briefe : „hoc perspectum habeo, nonnisi
conculcatis sacris canonibus potuisse tot genera pœnarum con-

geri in caput tuum inauditum et indefensum". Folgende Worte
kann ich nur auf die Jesuiten und ihre Schleppträger beziehen :

„— nec desunt in Urbe, qui iam faventes osoribus Breslavien-
sibus et conniventes non sequo animo ferantur in te". In einem

Briefe vom 20. Juli 1863 erhielt ich die von meinem Advokaten
extrahierten „literse urgentiores", wodurch der Bischof zur
baldigen Einsendung der Information gemahnt wurde. Nachdem

diese Akten des Bischofs und des Kapitels in Rom
angekommen waren, mussten dieselben, weil alles deutsch verhandelt

und geschrieben war, ins Italienische übersetzt werden.
Hier ging eine neue Intrige los. Der Übersetzer wollte oder
konnte nicht fertig werden, so dass der Advokat ausser sich

war und mir klagend schrieb. Endlich aber wurde die Über-



— 243 —

setzung denn doch fertig, so dass Fazzini mit einem Briefe
vom 9. April 1864 mir seine unterdessen schon gedruckte, auf
völlige Freisprechung antragende Verteidigung zusandte und
in Aussicht stellte, dass die propositio causte im Mai oder Juni
„si forte transferenda sit" stattfinden werde. So nahe war
demnach die Entscheidung, und ich schöpfte Hoffnung. Es kam
der Monat Mai, es verlief der Monat Juni und noch einige
andere dazu, und ich erhielt dann von einem Freunde folgende
Nachricht vom 9. November 1864: „ Dein Anw*alt hat nicht
gesäumt, die nötigen Schritte zu tun, um zu bewirken, dass es

sobald als möglich zur Vorlage und zur Entscheidung* komme,
dabei jedoch erfahren, dass die Staatssekretarie die Sache in
ihrem Lauf aufgehalten und gehemmt hat. Daraufhin hat er
sich an Mgr. Franchi gewendet und ihm einen Abdruck
überreicht, damit er daraus ersähe, dass der gegenwärtige Rechtshandel

mit dem früheren Schulstreite nichts gemein habe. Mgr.
Franchi habe nun versprochen, ,mit dem Sekretär des Konzils
reden und den Verhandlungen freien Lauf geben zu wollen'."
Indessen hat Franchi im Kabinett nichts erwirkt, und bis zur
Stunde wird mir der Rechtsspruch verweigert.

Wenn demnach auch selbst die s. Congr. Conc. unter den
Absolutismus des Antonellischen Kabinetts sich beugt, anstatt
gegen eine solche Despotie zu protestieren und für Wahrheit
und Recht einzustehen, so frage ich Sie: wo denn nun in
irgend einer Kongregation noch eine Selbständigkeit vorausgesetzt

werden könne. Unser Kirchenregiment ist korrumpiert
durch Absolutismus und Servilismus. Beide blühen im Jesuitismus.

Indem ich Ihnen meine Hochachtung bezeuge, verbleibe ich
Ihr ergebenster

Dr. Baltzee.

Breslau, den 11. Mai 1867.

Hochverehrter Herr Kollege und Magnificenz *)

Mein römischer Prozess wird in seinem nun schon ins fünfte
Jahr schwebenden Zustande immer drastischer. Da Sie ein
Interesse haben, solche Dinge zur Beurteilung der römischen
Kurie unseres Jahrhunderts kennen zu lernen, so sehe ich mich

') D. war 1866/67 Rektor.



— 244 —

veranlasst, Ihnen aus einem Briefe (meines Advokaten) vom
20. April d. Js. folgenden Passus mitzuteilen : „Implevi urbem
lamentis eo quod post rescriptum : ponatur in folio, tergiversa-
retur in proponenda causa. Videtur ex altissima voluntate
obicem procedere : da potentiam superandi Rescivi Ordinarium
(Förster) post redditum iudicium civile (meine in zwei Instanzen
erfolgte Berliner Freisprechung) sui favore, candentibus verbis
rescripsisse et minitatum esse sedi valedicere, si causa propo-
natur, nam et ille admonitus ab istinc est, post examen scrip-
turse typis éditée (die Verteidigungsschrift des Advokaten), si

causa proponatur rem non bene illi cessuram. Responsa, quse
hic alto mœrore accepi, fuerunt: quod cum renuntiationem
Cathedrse non prsestiteris, per repressaliam inauditam ad hsec

tempora in hisce angustiis detinearis." Wo ist nun die grössere
Korruption: in Breslau oder in Rom? Sie werden vielleicht
sagen: in Breslau sitzt der terrorisierende Pfaffe, und in Rom

ist das hierarchische Lumpengesindel!
Ich benutze diese Gelegenheit, Ew. Magnificenz für die

unter Kreuzband mir zugesandte kräftige und vortreffliche, bis

ins Mark einschneidende RektorredeJ) zu danken. Auch hoffe

ich, dass Sie den I. Teil meiner „Biblischen Schöpfungsgeschichte"

2) durch die Verlagsbuchhandlung Teubner in Leipzig
erhalten haben werden. Rezensionen sind meines Wissens noch

nicht erschienen. Denn die in dem Bonner „Theologischen
Literaturblatt" enthaltene exegetische Nergelei des Prof. Reusch

kann ich als eine Rezension nicht ansehen. Prof. Michelis hat
im Aprilheft von „Natur u. Offenb." eine solche für das Maiheft

verheissen3).
Wenn Sie Zeit gewonnen haben, meine Schrift zu lesen,

*) Die Bede behandelte « die Universitäten sonst und jetzt ». S. Intern.
Theol. Ztschr. 1910, 71. Heft, S. 529 ff.

3) Dieser Band ist gewidmet « der hochlöblichen philosophischen Fakultät

der Universität Breslau in dankbarer Erinnerung an die beim 50jährigen
Universitätsjubelfeste 1861 ihm verliehene Doktorwürde». Den 2. Band

gab aus dem literarischen Nachlass des Verfassers heraus sein Neffe Dr.
Joh. Pet. Baltzer (Leipzig, Teubner, 1872).

3) Die Rezension erschien in der Tat; Michelis äusserte sich darin
über die wissenschaftliche Bedeutung der Baltzerschen Schrift sehr
anerkennend, obschon er nicht derselben philosophischen Anschauung huldigte.
Über das Werk selber und die darauf bezüglichen Beurteilungen vergi.
E. Melzer, J. B. Baltzer 277 f., 383 ff.



— 245 —

so würde die briefliche Aussprache Ihres Urteils für mich einen
besonderen Wert haben. Durch den II. Teil wird der I. Teil
seine Bedeutung erst vollaus gewinnen. Ich bedaure nur, an
der Arbeit durch eine Krankheit unterbrochen worden zu sein.
Nächsten Dienstag soll ich nach ärztlichem Rat auf 4 Wochen
die Kur in Warmbrunn beginnen, wo ich demnach bis halben
Juni mich aufhalten werde. Sollten Sie dem Prof. Cornelius
begegnen, so bitte ich denselben von mir zu grüssen.

Mit vorzüglicher Hochachtung
Ew. Magnificenz ergebenster Dr. Baltzee.

Wie richtig die Bemerkung in den Briefen über die Bedeutung

ist, die der Proklamation der imm. conc. beigelegt werden
muss, zeigt so deutlich als möglich ein Ausspruch des Jesuiten
Schrader1): „Es ist dies2) ein dem Pontifikat Pius IX. ganz
eigentümlicher Akt, wie ihn kein früheres Pontifikat
aufzuweisen hat ; denn der Papst hat dieses Dogma selbständig und
aus eigener Machtvollkommenheit, ohne Mitwirkung eines Konzils,

definiert, und diese selbständige Definition eines Dogmas
schliesst gleichzeitig zwar nicht ausdrücklich und förmlich, aber
nichtsdestoweniger unzweifelhaft und tatsächlich eine andere
dogmatische Entscheidung in sich: nämlich die Entscheidung
der Streitfrage, ob der Papst in Glaubenssachen auch für seine
Person unfehlbar sei, oder ob er diese Unfehlbarkeit nur an
der Spitze eines Konzils anzusprechen habe. Pius IX. hat, wie
gesagt, die Unfehlbarkeit des Papstes durch den Akt vom
8. Dezember 1854 zwar nicht theoretisch definiert, aber praktisch
in Anspruch genommen." Klarer kann man es wohl nicht
aussprechen, dass am genannten Tage lediglich eine Unfehlbarkeitsprobe

vorgenommen wurde, und dass das angebliche Dogma
ein ballon d'essai für das vatikanische Konzil war. Und in
der Tat hat der Verlauf der vatikanischen Synode nur zu sehr
den Verdacht begründet, die Proklamation der unbefleckten
Empfängnis durch den Papst sei hauptsächlich ein Versuch
gewesen, zu sehen, was sich die Bischöfe und die christliche
Welt überhaupt würden gefallen lassen8).

l) Sehrader, Pius IX. als Papst und als König. Wien 1865, S. 12.

*) Die päpstl. Definition der imm. conc.
') Vgl. Jos. H. Reinkens, Ist an die Stelle Christi für uns der Papst

getreten? Rede, gehalten in der Versammlung des kathoüschen Reform-
vereins zu Würzburg am 30. März 1873. Würzburg 1873, S. 18.



— 246 -
Es könnte auffällig erscheinen, dass die nach dem

Vatikanum im alten Glauben verharrenden Gelehrten nicht schon
damals opponierten. Indessen erklärt sich ihr Schweigen
hinlänglich durch die Erwägung, dass nach katholischem Grundsatz

ein einseitig vom Papst promulgiertes Dogma gar keine
verpflichtende Kirchenlehre ist. —

Wie weit übrigens die gegenwärtige päpstliche Kirche von
der Rückkehr zu gesunden und vernünftigen Anschauungen
entfernt ist, zeigt die Einrichtung eines besondern Festes der

angeblichen Muttergottes-Erscheinung zu Lourdes (1858). Nachdem

Pius IX. in jener Erscheinung und in den unsinnigen
Worten: „Ich bin die unbefleckte Empfängnis" eine Bestätigung

seines Dogmas gefunden hatte, hat Pius X. vor ein paar
Jahren das vorher nur vereinzelt gefeierte Fest Apparitionis
B. M. V. Immaculatse als duplex maius für den 11. Februar
seiner ganzen Obödienz vorgeschrieben, und die Geistlichen
müssen als Einschiebsel beim Breviergebet sprechen: Tandem
Pius X. Pontifex Maximus pro Sua erga Deiparam pietate ac

plurimorum votis annuens sacrorum antistitum idem festum ad

ecclesiam universam (sie) extendit. —
Was die Kongregationen betrifft, so betont Baltzer ausdrücklich,

dass er diese Institutionen prinzipiell billigt. Aber auf
der andern Seite ist sein Prozess und die Verdammung der
Güntherschen Lehre ein Beweis dafür, dass diese Behörden ihre
Kompetenz weit überschreiten, indem sie nach Art des Jesuitenordens

„eine gesetzliche Einheit des theologischen Denkens"
zu erreichen trachten nicht bloss durch das Verbot solcher
Doktrinen und Bücher, die der katholischen Glaubens- und

Sittenlehre widersprechen, sondern auch solcher, in welchen
wissenschaftliche Erörterungen vorkommen, die dieser gesetzlichen

Einheit des theologischen Denkens nicht entsprechen,
mit andern Worten, die zu der als normativ angesehenen
römischen oder jesuitischen Schultheologie nicht passenx).

Rom geht auf dem betretenen Wege weiter. Dies zeigt
der vom gegenwärtigen Papst vorgeschriebene Modernisteneid,
besonders was darin hinsichtlich der Exegese der Bibel und
der Kirchenväterforschung, auch der Scholastik beschworen

') cf. F. H. Reusch, Der Prozess Galileis und die Jesuiten, Bonn 1879

namentlich Epilogus galeatus S. 466 ff. «Intern. Theol. Zeitschrift », 1906,
56. Heft, S. 733 f.



— 247 —

werden soll, immer mit dem Vorbehalt, dass Rom, resp. der
unfehlbare Papst das letzte entscheidende Wort zu sprechen hat.

Die Sache ist übrigens nicht neu, und einmal war das Ideal
der Kirche im römischen Sinne bereits vollständig erreicht.
Es war dies die Zeit um den Ausbruch der Reformation.

Die Belege finden sich im Janus2. Z. B. schildert Cornelius

Agrippa das Verfahren der Inquisitoren zu seiner Zeit, um
das Jahr 1530, in folgender Weise: „Die Inquisitoren
handhaben ihre ganze Gerichtsbarkeit gemäss dem kanonischen
Rechte und den päpstlichen Dekretalen, als ob es unmöglich
sei, dass ein Papst irre. Weder Schrift noch Tradition der
Väter lassen sie gelten. Die Väter, sagen sie, können sich irren
und irreführen, aber die römische Kirche, deren Haupt der
Papst ist, kann nicht irren. Den Stil dieser Kurie nehmen sie
als Richtschnur des Glaubens an und stellen daher dem
Angeklagten nur die Frage, ob er an die römische Kirche glaube.
Bejaht er dies, so sagen sie : Die Kirche verdammt diesen Satz,
also widerrufe ihn. Weigert er sich, so wird er der weltlichen
Gewalt übergeben, um verbrannt zu werden" 1). Der Bischof
Cornelio Musso von Bitonto, Redner auf dem Konzil von Trient,
predigte in Rom über den Römerbrief Pauli : „Was der Papst
sagt, müssen wir annehmen, als ob es Gott selbst sage. In
göttlichen Dingen halten wir ihn für Gott ; in Sachen der
Glaubensmysterien würde ich dem einen Papst mehr glauben, als
tausend Augustinus, Hieronymus, Gregorius" 2). Bibel und
Kirchenväter brauchte man überhaupt nicht mehr, daher gab es
auch keine Kirchenväter-Ausgaben in Rom, war der Verkauf
derselben in Rom geradezu verboten. Hatte man doch den
unfehlbaren Papst3).

Was aber die Scholastik, welche jetzt wieder massgebend
werden soll, leistete, das hat Erzb. Hieronymus Aleander, später
Kardinal, in seiner im Auftrag des Papstes und des Kardinalskollegs

vor 1524 abgefassten Instruktion für den nach Deutschland

gehenden Nunzius gesagt: Sophismata, mit denen der
Nunzius den Deutschen nicht kommen dürfe; man verlange

') Das Papsttum von J. von Döllinger. Neubearbeitung von Janus,
« Der Papst und das Konzil » im Auftrag des inzwischen heimgegangenen
Verfassers von J. Friedrich, München 1892, S. 440 n. 254.

') ibid. S. 499 n. 83.
s) ibid. S. 499 n. 84: Kardinal Hosius von Ermeland.



— 248 —

eine „theologia positiva" *). Rom selbst aber blieb und bleibt
bei seinen sophismata und seinem Hass der theologia positiva.

Wohin das ganze System führen und was unter ihm die
Theologie werden muss, hat man bereits in den 60er Jahren
des vorigen Jahrhunderts auch in Frankreich eingesehen, und
nur die Pariser Jesuiten wollten dies nicht zugeben und bekämpften

es. Sie schrieben in ihren Études relig. et histor. Nouv.
série IV, 277: Je ne crains point d'insister sur cette nécessité
(einer wissensch. Theologie), parce que nous avons en France
certains catholiques qui n'en paraissent pas convaincus.
L'enseignement élémentaire, tel qu'on le donne à nos séminaristes,
leur paraît amplement suffire, avec la facilité plus grande que
jamais de consulter Rome, dans les cas douteux, et d'en recevoir

promptement une réponse. A quoi bon, disent-ils, demander

quelque chose de plus, puisque après tout, la théologie est
essentiellement une science d'autorité, et que cette autorité,
nous l'avons là toujours vigilante et toujours accessible?2)

Auf dieses Ideal zielen aber alle Akte, wie seiner Vorgänger
so auch des gegenwärtigen Papstes Pius X. ab. —

Schliesslich sei der Leser bezüglich der Prozessangelegenheiten

Baltzers auf die Darstellung in der Biographie von
E. Melzer und auf Friedberg, J. B. B., Ein Beitrag zur neuesten
Geschichte des Verhältnisses von Staat und Kirche in Preussen,
Lpz. 1873 s), aufmerksam gemacht.

Wenn sich aus den mitgeteilten Briefen ergibt, dass Baltzer
in seiner wissenschaftlichen Verteidigung ein temperamentvoller
Herr gewesen, so darf anderseits nicht verschwiegen werden,
dass er, wie die erwähnte Biographie deutlich zeigt, ein Mann
von Besonnenheit und Masshaltung, von gläubiger Gesinnung und

von tiefem Gemute war. — Menn.

') Das Papsttum von J. von Döllinger. Neubearbeitung von Janus
« Der Papst und das Konzil » im Auftrag des inzwischen heimgegangenen
Verfassers von J. Friedlich, München 1892, S. 489 n. 55.

*) J. Friedrich, Geschichte des Vatik. Kzls. I, 316 n. 1.

3) Die Gegenschrift von Franz ist eine Apologie des Verfahrens der
bischöflichen und päpstlichen Kurie gegen Baltzer.


	Zur kirchlichen Geschäftsführung unter Pius IX.

