Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)

Heft: 2

Artikel: Zur kirchlichen Geschaftsfuhrung unter Pius IX.
Autor: Menn

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403809

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403809
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 229 —

Zur kirehlichen Gesehaftsfuhrung
unter Pius IX.

Aus den drei im folgenden veréffentlichten Briefen an Dol-
linger?), von denen der erste von Prof. Knoodt?), die beiden
andern von Prof. Baltzer?®) herriihren, ergibt sich, dass sie die
Antworten auf drei Fragen des Adressaten enthalten. Die erste
bezog sich auf die Bedeutung der Proklamation der immacu-
lata conceptio, die zweite auf die Tétigkeit der romischen
Kongregationen, die dritte auf den Bonner Professor F. X. Dierin-
ger. Beide Gelehrte konnten auf Grund persoénlicher Erfahrung
die gewiinschte Auskunft erteilen. Am 9. November 1853 kam
Baltzer mit dem Abte des Benediktinerstiftes in Augsburg, Dr.
Gangauf*), als Verteidiger Giinthers in Rom an; der letztere

1) Uber D. siehe die ausfiihrliche Biographie von Prof. Dr. Joh. Friedrich :
Ignaz von Déllinger. Sein Leben auf Grund seines schriftlichen Nachlasses
dargestellt. 8 Bde. Miinchen 1899—1901.

) Peter Franz Knoodt, Prof. der Philos. an der Univers. Bonn, General-
- vikar des Bischofes Dr. Jos. Hub. Reinkens, geb. am 6. November 1811
zu Boppard, gest. zu Bonn am 27. Januar 1889. Vgl «Internat. Theol. Zeit-
schrift » 1907/8, Heft 60—62. «Internat. Kirchl. Ztschr.» 1912, Januar bis
Mirz, S. 46 ff. < Deutscher Merkur» 1911, Nr. 23 u. 24; ferner die Lebens-
skizze von Bischof Weber in der Allg. D. Biogr., 51. Bd., 262 ff. < Amtl.
Altkath. Kirchenblatt> vom 20. Februar 1889, Nr. 70.

%) Johann Baptist Baltzer, geb. 16. Juli 1803 zu Andernach a. Rh.,
1830 Prof. der Dogmatik in Breslau, 1846 Domherr. Er erlebte noch die
ersten von ihm unterstiitzten Versuche der Griindung schlesischer altka-
tholischer Gemeinden in Kattowitz und Hirschberg und starb am 1. Okto-
ber 1871 zu Bonn. Auf dem dortigen Friedhofe ruhen seine sterblichen
Uberreste. Vgl. die treffliche Biographie von Dr. Ernst Melzer: J. B.
Baltzers Leben, Wirken u. wissenschaftl. Bedeutung, Bonn 1877.

) *) Gangauf ist Verfasser des auch heute noch lesenswerten Werkes
fiber die metaphysische Psychologie des hl. Augustinus.



— 230 —

wurde am 31. August 1854 durch Knoodt abgelost. Ihre Be-
mithungen waren vergeblich, am 25. November 1854 kehrten
Baltzer und Knoodt nach Deutschland zuriick. Eine zweite,
gleichfalls erfolglose Romfahrt unternahm Baltzer am 31. Oktober
1855. Am 17. April 1856 befand er sich bereits auf der Riick-
reise nach der Heimat. Die Verurteilung Giinthers!) erfolgte am
8. Januar 1857.

Was die immaculata conceptio betrifft, so beruht jene Lehre
nicht auf Schrift und Tradition, sondern hat sich im Wege
theologischer, vielmehr ménchischer Spekulation entwickelt und
verdankt ihre Verbreitung dem frommen aber unklaren Bestre-
ben, die Ehre der Muttergottes nach Moglichkeit zu erhohen.
— Nach der christlichen Lehre unterliegen alle natiirlichen
Nachkommen Adams der Erbsiinde und deren Folgen. Nur ein
vom Weibe Geborener, Jesus Christus, ist davon ausgenommen,
weil er eben nicht im natiirlichen Wege gezeugt, sondern vom
heiligen Geist empfangen ist. Demgeméiss muss auch die Jung-
frau Maria als Tochter Adams unter dem Gesetze der Erbsiinde
stehend gedacht werden, so dass auch sie die allgemeine Er-
losungsbediirftigkeit teilt, und alle ihr gewordene Gnade auf
die Erlosung in Christo zuriickzufihren ist. Daneben hat in

) Anton Giinther, geb. 1783 zu Lindenau in Béhmen, 1821 Priester,
gest. 1863 in Wien. Prof. Knoodt widmete seinem von ihm hochverehrten
Lehrer eine zweibindige Lebensbeschreibung: Anton Giinther. Eine Bio-
graphie, Wien 1881. Auf dieses schone Buch sei hier ausdriicklich hinge-
wiesen. — QGiintherianer sind J. H. Pabst, E. Melzer, P. Knoodt, J. B
Baltzer, Gangauf, Veith, V. Knauer, Elvenich, Th. Weber usw. Gegner:
Oischinger, F. J. Clemens, Fr. Michelis etc. — Giinthers Ziel war eine ide-
elle Verstiindigung oder Rekonstruktion des Christentums auf Grund einer
umfassenden und allseitigen vom Selbstbewusstsein ausgehenden Erkennt-
nistheorie. Zur genauern Kenntnisnahme seines Systems muss auf Giin-
thers Schriften selber verwiesen werden, ferner auf P. Knoodt, «Giinther
und Clemens, Offene Briefe », Wien 1853/54; weiterhin auf die zweibéndige
Metaphysik von Bischof Theodor Weber. Als kurze Skizzen zur vorldufigen
Orientierung kommen in Betracht: Knoodts Artikel «Anton Giinther und
seine Lehre» im Brockhaus’schen Jahrbuch zum Konversationslexikon
«Unsere Zeit», X. Heft, 1857, und «Giinther, Anton» in der «Allg. D.
Biogr.»; Weber's Aufsatz < Anton Giinther, Kurzer Abriss seines Lebens
und seiner Philosophie » in der Allg. Enzykl. von Ersch und Gruber; der Ab-
schnitt « Populdirer Abriss der rein philosophischen Lehren G.’s iiber Gott,
die Natur und den Menschen» in Ldwe's Biographie Veiths S. 152 ff.;
Melzers Exposition in seiner oben erwihnten Biographie Baltzers S. 41 ff.



— 231 —

der Kirche von Anfang an der Glaube geherrscht, dass die
Mutter Gottes von jeder, auch von jeder lasslichen, aktuellen
Siinde frei geblieben sei und alle Chore der Engel und Heiligen
ibertreffe. Dies involviert aber das tatsédchliche Freisein von
der Erbsiinde und selbst von der Konkupiszenz, die ja auch
den Gerechtfertigten zu lisslichen Siinden verleitet. Wie ist der
sich hier kundgebende Widerspruch zu lésen? Am einfachsten
durch die allgemeine Annahme, dass Maria schon im Mutter-
leibe von der Erbschuld gereinigt worden sei. Es fragt sich
nur, ob die Reinigung gleich im Momente der Empfingnis, oder
spéter, jedenfalls vor der Geburt, geschehen sei. Darum allein
dreht sich die Kontroverse von der imm. conc. Der hl. Bernard
von Clairvaux argumentiert in seiner epist. 174 folgendermassen:
Si ante conceptionem sanctificari minime potuit, quoniam non
erat, sed nec in ipso quidem conceptu propter peccatum, quod
inerat, restat, ut post conceptum in utero iam existens sanc-
tificationem accepisse credatur. Er verwarf also die unbefleckte
Empfangnis, weil er die Einwirkung des hl. Geistes bei der
Zeugung perhorreszierte. Thm folgten die Haupter der Scholastik,
namentlich Thomas; im Volke aber breitete sich die Vorliebe
fir das Festum Conceptionis!) immer weiter aus. Nachdem
inzwischen die auf Hippokrates und Exod. 21, 22 gestiitzte
Distinktion einer Conceptio activa und einer 40 oder 80 Tage
spater erfolgenden Conceptio passiva (der Anima rationalis
nédmlich) Eingang gefunden, war der Argumentation Bernards
der Nerv durchschnitten, wenn man unter conc. die conc. pas-
siva verstand, und Duns Scotus (+ 1308) konnte sein siegendes
Argumentum Congruentize aufstellen: Decuit, Deus potuit, ergo
fecit. Das Beispiel der Pariser Universitit, die von jedem
Doktoranden das Bekenntnis der Imm. conc. verlangte, riss an-
dere Fakultiten fort. Besonders in Spanien waren Klerus und
Volk der Lehre zugetan. Auch das Konzil in Basel sprach sich
in der 36. Sitzung, die freilich nicht mehr als 6kumenisch gilt,
fir die imm. conec. aus. Nicht minder waren die im Streite
der Dominikaner und Franziskaner erlassenen pépstlichen Ver-
ordnungen jener Meinung giinstig. Nachdem sich die Jesuiten

) Es sei darauf aufmerksam gemacht, dass «Festum Conceptionis

B.M. V.» und «Festum Immaculatae Conceptionis B. M. V.» durchaus nicht
dasselbe sind.



— 232 —

der Sache angenommen und schliesslich selbst die Dominikaner
ihre Meinung aufgegeben, konnte Pius IX. am 8. Dezember 1854
diese als geoffenbarte und von allen zu glaubende Lehre erkliren:
B. M. in primo instanti suse conceptionis fuisse singulari Dei
omnipotentis gratia et privilegio intuitu meritorum Christi Jesu
salvatoris generis humani ab omni originalis culpse labe pree-
servatam immunem?!). Somit bezieht sich, worauf einem nicht
selten vorkommenden Irrtum gegeniiber nachdriicklich hinzu-
weisen nicht unnétig ist, das pritendierte Dogma nicht auf die
Person des Heilandes und hat nichts zu tun mit dem Glauben,
den wir im Credo der hl. Messe mit den. Worten bekennen:
»1ch glaube ... an Einen Herrn Jesum Christum ..., der um
der Menschheit willen und wegen unseres Heiles herabgestiegen
ist vom Himmel, und Fleisch geworden vom hl. Geiste aus Maria,
der Jungfrau, und Mensch geworden“. —

Die Kongregationen sind Ausschiisse, die aus stimmfithren-
den Kardindlen und beratenden Prilaten bestehen. Sie dienen
zur Erledigung bestimmter kirchlicher Geschéfte. Hierher ge-
horen die Congregatio consistorialis (entscheidet die vor das
Konsistorium, d. h. die Kardinalsversammlung, gehorigen Ange-
legenheiten); C. inquisitionis oder sancti officii; C. indicis; C.
de propaganda fide; C. Concilii Tridentini; C. Episcoporum et
Regularium; C. indulgentiarum et reliquiarum; C. rituum; C.
iurisdictionis et immunitatis ecclesiasticee; C. negotiorum ec-
clesiee extraordinariorum.

Nunmehr moge der Leser von den Briefen 2) selber Kennt-

nis nehmen.
Bonun, den 10. Juli 66.

Hochverehrter Herr Stiftspropst $)!

Auf Thren lieben Brief beeile ich mich Ihnen zu erwidern,
dass ich mich ungemein gefreut habe, von Ihrer eigenen Hand
ein Lebenszeichen zu erhalten, nachdem ich von andern schon
vor ldngerer Zeit die trostliche Mitteilung erhalten habe, dass

1) Vgl. «Deutscher Merkur» 1908, Nr. 2.

?) Herrn Prof. Dr. theol et phil. Joh. Friedrich in Miinchen, der in gii-
tiger Weise die Originale zur Abschrift iiberliess, sei auch an dieser Stelle
aufrichtiger Dank gesagt.

®) Anfang 1847 wurde D. vom Kénig zum infulierten Propst des Hof-
kollegiatstifts St. Kajetan ernannt. '



— 233 —

Thre Gesundheit wieder vollends hergestellt sei!). — Gott gebe
noch ad multos annos! Und nun sogleich ,zur Sache“. Es
war etwa 8 Tage vor der Proklamation der immaculata con-
ceptio, als Baltzer und ich unsere Abschiedsaudienz beim hl.
Vater hatten. Da wir wegen grossen Andranges vornehmerer
Personen mehrere Stunden in den Vorzimmern warten mussten,
so kamen wir in ein Gesprich mit dem damaligen Kémmerer
Talbot, der gerade den Wochendienst beim Papste hatte ; und sehr
bald fiihrte dasselbe auf den bevorstehenden 8. Dezember.
Und da war es, wo er iiber unsere Einfalt, die nichts sah, als
eben das neue Dogma der unbefleckten Empfangnis, liachelnd
mit einer gewissen diplomatischen Wichtigtuerei uns belehrte:
Sehen Sie, dieses neue Dogma ist nicht die Hauptsache, sondern
die Art und Weise der Proklamation desselben. Denn nicht
wird der hl. Vater in Vereinigung mit den Bischofen der Kirche
den Glaubigen erkldren, was sie in Beziehung auf Mariia Em-
pfingnis fiir wahr zu halten hétten, sondern es wird der hl.
Vater ganz allein, im Bunde nur mit seinem engeren Rate, dem
Kardinalskollegium, den Bischiofen und Priestern und Laien
proklamieren, was sie zu glauben hitten. Damit ist also impli-
cite die Unfehlbarkeit des hl. Vaters proklamiert, die der hl.
Vater ja nicht unmittelbar zum Dogma erheben kann. Und in
dieser mittelbaren Erhebung der Unfehlbarkeit des hl. Vaters
zum Dogma liegt die eigentliche Bedeutung und Wichtigkeit
der bevorstehenden Festlichkeit?). — Baltzer und ich waren
wie auf den Mund geschlagen und erwiderten nichts. — Fiirst-
bischof Forster?®), welcher den vorausgehenden Sitzungen der
eingeladenen Bischofe beiwohnte, sagte (und klagte damals noch)
uns wiederholt, dass ihnen das gedruckte Formular, wie das
neue Dogma zu proklamieren sei, vorgelegt und von dem vor-
sitzenden Kardinallegaten erklirt worden wéire, dass ihnen

) Anfangs Juni befiel Dollinger eine Lungenentziindung. Uber die
unschénen Dinge wihrend seiner Rekonvaleszenz vgl. J. Friedrich, J. v.
Déllinger, III., 420 ff.

?) Die Worte: Und da war es ... bis: Festlichkeit hat Prof. Friedrich
schon in der Déll.-Biogr. zitiert, IIL., 146.

%) Heinrich Forster, geb. 1799 zu Grossglogau, 1825 Priester, 1837 Dom-
herr, 1853 Fiirstbischof von Breslau, gehdrte auf dem Vatikanum zur Mi-
noritit. Uber sein spiteres Verhalten vgl. v. Schulte, Altkath. S. 110,
184 ff. Er starb am 20. Oktober 1881.



— 234 —

nicht gestattet sei, dariiber zu beraten, ob die immaculata con-
ceptio als Dogma zu verkiinden sei, denn das stehe fest (wo-
bei allerdings auch auf die eingegangenen schriftlichen Ausse-
rungen der Bischofe hingewiesen wurde), sondern dass der hl
Vater ihnen nur erlaube dariiber zu beraten, ob sie einige Ver-
anderungen an dem vorliegenden Formular vorgenommen wissen
wollten; und dass der hl. Vater auf ihre betreffenden Wiinsche
billige Riicksicht nehmen wolle. Und so geschah es denn auch:
alle Besprechungen der Bischife, die oft sehr heftig wurden,
beschrankten sich auf Abinderungen in der Begriindung des
Dogmas. — Dass man spéter und in anderer Weise noch, als
durch die Form der Verkiindigung des Dogmas der Immacu-
lata, die péapstliche Infallibilitit proklamieren wolle, dariiber
hat, so viel ich mich erinnere, Talbot keine Ausserung fallen
lassen.

Was Thre andere, auf das Verfahren der romischen Kon-
gregationen bezligliche Frage betrifft, so habe ich dariiber keine
besonderen Beobachtungen machen kénnen. Nur das kann ich
Ihnen sagen, dass das Verfahren der Indexkongregation mit
uns (und anderen in gleicher Lage wird es ohne Zweifel ebenso
ergangen sein) eine blosse Spiegelfechterei war, wodurch der
Schein gerettet werden soll des unparteiischsten romischen Ver-
fahrens; und dass ich nicht nur die Zeit und angestrengte Ar-
beit in Rom, sondern auch bedauert habe, mich so zum Narren
haben halten zu lassen. Ich bekam nimlich von der Index-
kongregation nichts zu sehen und zu héren, sondern es wurde
mir eine gedruckte lateinische Piéce eingehéindigt, worin die
motivierten Anklagepunkte der Gegner Giinthers sich befanden.
Und da fiel mir die Aufgabe zu, in Beziehung auf diejenigen
Punkte, welche iiberwiegend philosophischer Natur waren, und
welche Baltzer nicht bearbeiten wollte, die schriftliche (eben-
falls lateinische) Verteidigung niederzuschreiben. Und als wir
mit unserer ganzen schriftlichen Verteidigung fertig waren,
hatten wir die Ehre, dieselbe der Congr. ind. (d. h. dem Sekre-
tar derselben, Modena, Dominikaner), einzuhidndigen und dann
nach Deutschland zuriickzugehen. Voila tout! Wie es mit dem
Drucke unserer Verteidigungsschrift gegangen, und was weiter
geschehen, dariiber haben wir nichts erfahren. Zwar wurde
uns von Modena das gnidige Offert gemacht, in Rom bleiben
zu diirfen und den miindlichen Verhandlungen der Congr. indi-



— 235 —

cis beizuwohnen; aber auf unsere Frage, wie lange wir
bleiben miissten, erhielten wir keinen Bescheid. (Wie der Erfolg
zeigte, hétten wir noch mehr als 2 Jahre in Rom sitzen bleiben
miissen.) '

Auch bin ich (mit Baltzer) dreimal bei Modena gewesen:
Das erstemal wurde ich vereidet, das zweitemal wurde iiber
aldoroue gesprochen, das drittemal verabschiedeten wir uns.
Mehrmals waren wir auch bei dem Prisidenten der Indexkon-
gregation (einmal bin ich auch ziemlich lange allein bei ihm
gewesen), Kardinal d’Andrea!). Die Unterredungen mit ihm
gehoren zu meinen angenehmsten Erinnerungen aus Rom;
denn er war ein Mann von Herz und Liberalitit, human, nobel,
wahrhaft gebildet und offenen Wesens. Auch kannte er einiges
von deutscher Wissenschaft und schétzte sie hoch, und war
iberzeugt, dass die romische scholastische Wissenschaft weit
hinter derselben zuriickstehe und abgelebt sei. Aber die Hoft-
nungen und Versprechungen, die er uns gab, dass die Giin-
thersche Sache aufs glimpflichste abgewickelt werden sollte,
konnte er spiter nicht erfiilllen. Man entfernte die fiir Giin-
her giinstig Gestimmten spiter aus der Congr. indicis und
ersetzte sie durch Jesuiten, wie Perrone ?) und Kleutgen %). Ich
kann auch heute keinen Stein auf Andrea, dem der hl. Vater
kiirzlich seine geistl. Jurisdiktion genommen hat, werfen: die
romischen Zustinde driickten ihm das Herz, und er brachte
es nicht tiber sich, in Rom zu bleiben.

Da tibrigens Baltzer mehr als ich iiber die Indexkongre-
gation weiss, weil er vom Anfange an in Rom war und auch
Zusammenkiinfte mit Herren der Indexkongregation vor meiner
Ankunft in Rom hatte, und da er spiiter die betriibtesten und fast
unglaubliche Erfahrungen mit einer anderen roémischen Kon-
gregation gemacht hat, so werde ich ihn in einem morgigen

) Girolamo Marchese d’Andrea, Kardinalbischof von Sabina, 1812 bis
1868, 1852 Kardinal, fiel beim Papste in Ungnade und wurde 1867 abgesetat.
Kurz vor seinem Tode erhielt er wieder Wiirden und Einkiinfte ohne Amt.

") Giovanni Perrone, 1794—1876, Jesuit und Neuscholastiker, Profes-
gor am Collegium Romanum in Rom.

®) Joseph Kleutgen, 1811—1883, seit 1834 Jesuit; Neuscholastiker, Ver-

fasser der « Theologie der Vorzeit» (5 Bde.) und der « Philosophie der Vor-
zeit> (2 Bde.).



— 236 —

Schreiben veranlassen, Ihnen sogleich und direkt seine Erfah-
rungen mitzuteilen. Auch werde ich ihn bitten, unser Gesprich
mit Talbot Ihnen zu erzédhlen, damit Sie aus den beiderseitigen
Mitteilungen (denn ich werde ihm nicht sagen, was ich Ihnen
dariber geschricben) um so sicherer den wahren Sachverhalt
sich zurechtlegen konnen.

Was Dieringer?) betrifft, so urteilen seine Kollegen mit
mir Uber ihn, dass er ein verstindiger Schwiitzer sei, der rubri-
zieren, systematisieren, einteilen, definieren kann und mit seinem
Urteile gleich fertig ist, und dass ihm ebensowohl historische
Bildung als tiberhaupt griindliches Wissen abgehe. Was seine
Zuhorer betrifft, so sind die Fiichse ganz erstaunt iiber seine
Zungenschlagfertigkeit, und wie sonnenklar alles sei, was er so
beredt vorbringt, und hinterdrein kommen sie zur Uberzeugung,
dass sie eigentlich doch nichts bei ihm lernen. — Was aber
schlimmer ist, ist dieses, dass er im Grunde doch ein rémisch-
katholischer Fanatiker ist, weshalb wir von ihm fir ,Erlosung
der deutschen Wissenschaft von dem eisernen Joche der etc.”
nichts hoffen kénnen. Er arbeitet hochstens dafir, dass seine

1 F. X. Dieringer, geb. 22. August 1811 zu Rangendingen im Fiirsten-
tum Hohenzollern-Hechingen, am 19. September 1835 in Freiburg i. Br.
zum Priester geweiht, 1843 ordentlicher Professor der Theologie in Bonn,
1853 auch Mitglied des Kolner Domkapitels. Obschon er seiner kirchlichen
Anschauung und Richtung nach ultramontan war und in seinen Schriften
sich zugunsten der Infallibilitit des Papstes geiiussert hatte, sprach er
sich 1869 und 1870 entschieden gegen die Dogmatisierung derselben aus,
die er nicht nur fiir durchaus inopportun, sondern auch in der vatikanischen
Form fiir unzulissig erklirte. Er beteiligte sich auch noch nach dem 18.
Juli 1870 lebhaft an der antiinfallibilistischen Bewegung. Er unterzeichnete
die Niirnberger Erklirung, war besonders titig fiir den Besuch der Ver-
sammlung in Konigswinter, fiihrte dort das grosse Wort und entwarf mit
Prof. Reusch und einem Dritten nach dem Wunsche der Versammlung die
bekannte Protesterklirung. Er unterschrieb nicht den ihm (wie auch den
Professoren Hilgers, Reusch, Langen, Knoodt und dem Privatdozenten Bir-
linger) mit Schreiben vom 20. September 1870 (von Dieringer « Steckbrief»
benannt) zugesandten Unterwerfungsrevers. Um so auffallender war es,
bildete aber eine Bestitigung des im Texte mitgeteilten Urteils, dass er
sich im November doch unterwarf. Ostern 1871 legte er Professur und
Kanonikat nieder und iibernahm, kérperlich und geistig gebrochen, die
Pfarrei Veringendorf in seiner Heimat Hohenzollern. Dort starb er nach
fast zweijihrigem schwerem Leiden am 8. September 1876. Vgl Reusch
in «Allg. D. Biogr.» V, 140. v. Schulte, Altkatholizismus 103, 106, 127, 137 ff.
< Rhein. Merkur» 1870, S. 399; 1872, S. 101.



— 237 -—

theologischen Handbticher im Absatze nicht ins Stocken kommen
und neue Auflagen erleben. Das bringt nebenbei Geld ein.

Beim neuen Erzbischof von Kéln!) bin auch ich in der
vorigen Woche gewesen und freundlich aufgenommen und herz-
lich entlassen worden, denn ich war ihm vorher vom Bischof
Miiller in Miinster gilinstig und dringlich empfohlen worden.
Auch sprach er seine Bereitwilligkeit aus, meine Lage zu den
Theologie-Studierenden zu &ndern und zu bessern, — aber,
aber — er machte doch allerlei Zumutungen (wenn er auch
nicht verlangte, dass ich scholastische Philosophie vortrige),
von denen ich nicht weiss, ob es mir gelingen wird, dieselben
zu befriedigen 2). Davon spiter mehr, denn ich muss schliessen.
Ubrigens machte er auf mich wie auch auf andere den Ein-
druck eines ehrlichen, schlichten, braven, wohlwollenden und
frommen Mannes. Mit seiner Wissenschaft aber ist es nicht
weit her, und was das schlimmste ist, er schenkt dem Baudri ?),
den er als Generalvikar bestitigt hat, sein volles Vertrauen,
woran ich vergebens zu riitteln suchte.

Meinen herzl. Dank schliesslich fiir die Ubersendung Ihrer
in der K. Akademie gehaltenen Rede. Gruss an Cornelius?),
der noch ,schweigsamer® ist als ich.

Thr dankbarer P. KnoobDT.

1) Melchers, Paulus, geb. 6. Januar 1813 zu Miinster. 1857 Bischof von
Osnabriick, 1866 Erzbischof von Kéln. Beim vatikanischen Konzil entschie-
dener Vertreter der Inopportunitit (seine Bemerkungen gegen das decre-
tum de Romano Pontifice s. bei Schulte, Altkath. 124 ff.), stimmte er am
13. Juli mit placet iuxta modum und hielt sich von der Sitzung des
18. Juli fern. Unbegreiflicherweise verkiindigte er aber schon am 24. Juli
1870 das neue Dogma von der Kanzel des Domes herab. Uber sein Ver-
fahren gegen die Bonner Professoren und den Pfarrer von Unkel am Rhein
Dr. Wilhelm Tangermann vgl. v. Schulte, Altkath. 127 ff. In den Wirren
des Kulturkampfes musste er seinen Sitz verlassen. 1885 resignierte er auf
Veranlassung Leos XIII., der ihn zum Kardinal mit dem Sitze in Rom er-
nannte. Dort starb er am 14. Dezember 1895 und wurde im Kolner Dom
beigesetzt.

%) Seit 1834 wurde die Zahl der katholischen Theologen unter seinen
Zuhérern immer geringer und hérte infolge des nicht verdffentlichten, aber
allgemein bekannten Verbotes des Erzbischofs Geissel u. a. mit seltenen
Ausnahmen auf.

®) Baudri, Joh. Ant. Friedrich, Weihbischof von Kdéln. Geb. 20. Febr.
1804 zu Elberfeld, 1850 Titularbischof von Arethusa, 1853 Domdechant,
1864/66 Erzbistumsverweser. Gestorben 29. Juni 1898 zu Koln.

%) Professor der Geschichte an der Universitit Miinchen, vorher in
Breslau und Bonn.



— 238 —

Breslau, den 14. Juli 1866.
Hochverehrter Herr Stiftspropst! '

Durch Knoodt bin ich veranlasst, an Sie zu schreiben. Ich
soll meine Erinnerung iiber das Gespridch mitteilen, welches
wir (Kn. u. ich) in dem Vorzimmer des Papstes mit Mgr. Tal-
bot gehabt, und was dieser iliber die pipstliche Infallibilitiat
gedussert. HEs stand damals die Proklamation des Dogmas von
der immaculata in Aussicht, d. h. sie war im voraus beschlossen
oder, wenn Sie lieber wollen, der Papst hatte dieses Dogma
in petto. Nach meiner Erinnerung kam auf diese Eventualitit
die Rede und hat sich dabei der Geheimkimmerer Talbot so
gedussert, als werde durch die Proklamation dieses Dogmas
durch den Papst auf indirekte Weise auch dessen Infallibilitdt
herausgestellt. So wenigstens schien mir die Ausserung gemeint
zZu sein.

Ein zweiter Punkt, iiber den ich berichten soll, ist das
Verfahren der Kongregationen. Sie werden als Historiker es
besser wissen, wie ich, welche hohe Bedeutung die Kongrega-
tionen nach ihren urspriinglichen Institutionen haben, und wie
heilsam diese Institute sein koénnten, wenn sie ihrem Zwecke
nach Wahrheit und Gerechtigkeit entsprichen. Dieses ist aber
gegenwirtig ganz unmoglich geworden. Und warum? Weil
der durch die Diplomatik in die Kirche hineingekommene Ab-
solutismus die Kongregationen aller ihrer Selbstindigkeit beraubt
und zu blossen Marionetten herabgedriickt hat. Wenigstens
kann ich dieses aus eigens gemachten Erfahrungen von zwei
Kongregationen sagen, und zwar 1) von der s. Congr. Episcop.
et Reg. und, was mehr heisst, 2) auch von der s. Congr. Con-
cilii Trid., die nicht fiir eine bloss administrative Behorde an-
zusehen ist, sondern eine richterliche Stellung hat.

Es wire nun allerdings sehr wiinschenswert, wenn Sie
meine Akten lesen kénnten, um das ganze und volle Bild des
jetzigen Kirchenregimentes in Rom und in der Ditzese Breslau
in Thre Anschauung aufzunehmen. Ohne Zweifel haben Sie als
Geschichtsforscher schon eine ansehnliche Kollektion von ab-
solutistischen Vergewaltigungen unschuldiger Priester, aber
dessenungeachtet wage ich es zu sagen: Sie wiirden staunen
und fragen, wie das moglich sei, wenn Sie meine bis zu 8
oder 9 Faszikeln angeschwollenen Akten vollstindig durchlesen
kénnten. Eine bloss briefliche Mitteilung iiber zwei solche Pro-



— 239 —

zesse wie die mir abgendtigten und von vornherein mit Intrige,
Unwahrheit und Unrecht begonnenen es sind, von denen
der zweite immer noch lis pendens ist, weil die Kongregation
durch die eiserne Hand Antonellis?) gehindert ist, fiir mich
Recht und fiir den Bischof und das Kapitel Unrecht zu sprechen
— kann nur eine sehr unvollkommene Skizze sein.

Es war im Jahre 1858, also nach vorangegangener Prohi-
bition der Giintherschen Schriften, als mein Kollege Bittner 2)
in seinem Streben nach dem dogmatischen Lehrstuhle begann,
nicht bloss in seinen Vorlesungen, sondern auch bei verschie-
denen Bischofen und bei dem hiesigen 3) zunichst, dann vor
der Diozese und selbst beim Nunzius in Wien mich wegen
meiner anthropologischen Lehre zu verketzern. Der Bischof
stand aber damals auf meiner Seite. Indessen wandte er sich
von da ab gegen mich, als Bittner ¢in, wegen seines Verhélt-
nisses zu mir, sogar beim Papste verklagte und verdéchtigte.
Er forderte mich auf, iiber meine anthropologische Lehre mich
in einem dem Papste vorzulegenden Schreiben zu erkliren.
Ich verfasste ein lateinisches Promewmoria, welches im Anfang
des Jahres 1859 nach Rom eingeschickt wurde, damit entschie-
den wiirde, ob meine Lehre hiiretisch sei. Als dann aber diese
Entscheidung im Anfang des folgenden Jahres 1860 noch nicht
eingelaufen war, und Bittner jetzt nicht mehr direkt gegen
mich, sondern gegen den Bischof losging, weil dieser mich in
Ruhe liess und auf die Entscheidung wartete, so entschloss sich
der Bischof nach abgehaltenem Rate mit seiner Umgebung
und einer zur Beurteilung meines Promemoria aus meinen
Feinden niedergesetzten Kommission (ohne jeden Fachdogma-
tiker), auch ohne dass Rom entschieden hatte, gegen mich vor-
zugehen. Er tat also den Gewaltstreich und inhibierte durch
ein an mich gerichtetes Schreiben meine Vorlesungen (im April)

) Giacomo Antonelli, geb. 1806, wurde vom P. Gregor XVI. zur Ver-
waltung herangezogen, gelangte unter diesem und namentlich unter
Pius IX. zu den einflussreichsten Stellen. Seit der Annexion des Kirchen-
staates leitete er die auswiirtigen Beziehungen des Papstes. Gestorben
6. November 1876.

*) Biftner, Franz Seraph Anton, geb. 1812 zu Oppeln in Schlesien,
1850 ordentl. Prof. der Moraltheologie zu Breslau, gest. 21. Januar 1888
daselbst. Er war ein Schiiler Baltzers und war von diesem protegiert
worden.

) Fiirstbischof Forster.



— 240 —

qinsolange, als der apostolische Stuhl nicht entschieden habe®,
stellte mir aber das Betreten der Beschwerde anheim und
versprach, ,die Anordnungen des hoheren Richters gern in Aus-
fihrung zu bringen, auch wenn sie gegen seine Massnahmen gerich-
tet seien“. Ich wandte mich jetzt an die s. Congreg. Episc. et
Reg., stellte ihr die von meinem Bischof, ohne allen kanoni-
schen Grund und ohne mich ferner zu hoéren, mir angetane
offentliche Diffamation als Lehrer der Theologie dar und trug
fir den Fall eines mir giinstigen Urteils darauf an: dem Bi-
schof zu bedeuten, dass er die iiber mich verhiingte Suspension
wieder aufhebe. (Diese Appellation ist vom 14. Mai 1860.)
Unterdessen traf gegen Ende Mai die romische Entscheidung
tiber mein Promemoria ein in dem Breve v. 30. April 1860.
Durch dieses Breve war ich gerechtfertigt, da in demselben
mich kein Tadel wegen Hdresie, sondern nur ein Tadel trifft,
weil ich eine sententia communissima bekampft hitte. Es war
also am Bischof, sein Versprechen zu halten. Denn in dem
Breve lag schon eine gegen seine Suspension gerichtete Ent-
scheidung, weil diese durch die dem Ministerium ausgesprochene
Behauptung motiviert war: dass ich ,gegen die katholische Glau-
benslehre verstossen hditte*. Anstatt nun aber sein Versprechen
zu halten, mutete er mir zu, um dieses Breves willen auf meine
Professur zu resignieren. Dieses Verfahren war um so exor-
bitanter, weil das Breve ihn anwies, von mir eine ,plena
summissio“, nicht aber die abdicatio zu fordern. Ich aber
hatte jene freiwillig ihm brieflich ausgesprochen. Ich appel-
lierte nun zum zweitenmal im August 1860 an die s. Congreg.
Epp. et Reg. und beschwerte mich gegen dieses dem péapst-
lichen Breve widersprechende Vorgehen.

Unterdessen hatte ich aber von Rom Privatnachricht erhalten
iber den Stand meiner ersten Beschwerde. Sie war von der
Congreg. Epp. angenommen und einem procurator tbergeben
worden, der ein Franzose war. Das Referat war im Juli zu
meinen Gunsten schon fertig und kam beim Papste zum Vor-
trag. Wenngleich nun diese Angelegenheit durch die mitge-
sandten Akten gar kein dubium mehr ibrig liess, und des-
halb die Entscheidung hiitte erfolgen sollen, so geschah es den-
noch nicht, weil man zuvor noch den Bischof héren wollte,
der mir doch in seinem Schreiben vom 17. April 1860 die Apostel ')

) Im fritheren juristischen Sprachgebrauch das Begleitschreiben des
Unterrichters bei Vorlage der Akten an den Richter hoherer Instanz.



— Bl —

zu meiner Beschwerde gegeben hatte. Der Privatbrief sah
diese Verzogerung fir ein malum omen an. Und so war es.
Ich blieb ohne alle Antwort; indessen war der Prozess von
der Kongregation noch nicht weggenommen. Alsdannaber meine
zweite Beschwerde vom 16. August 1860 angekommen war, die
fiur den Bischof viel gravierender erscheinen musste, da hétte
man denken sollen, nun werde nullius habita ratione personse
entschieden werden, da ja der Bischof liber eine ausdrickliche
Anordnung des apostolischen Breves sich hinweggesetzt hatte.
Was geschah? Meine causa wurde jetzt, wie ein Privatbrief
mir berichtete, der Kongregation ganz entzogern und den ausser-
gewohnlichen kirchlichen Angelegenheiten (affari clesiastici
straordinarii) iiberwiesen, welche unter der Leitung des Staats-
sekretirs Kard. Antonelli stehen. Ich blieb ohne Antwort. Zum
drittenmal wandte ich mich im Februar 1861 an dieselbe
Kongregation mit Zuriickbeziehung auf meine beiden fritheren
Beschwerden. Aber alles fiel in lethiische Flut. Antonelli hatte
die Sache in die Hand genommen. Ich erhielt im Auftrage des
Papstes von ihm zwei Schreiben. In dem ersten wurde mir
zugemutet: ich sollte (mit der auf mir lastenden Diffamation
meines Lehramtes) freiwillig abtreten. Ich erkldrte dieses ohne
Ricknahme der gegen mich vom Bischof erhobenen falschen
Anklage nicht zu dirfen. Darauf erhielt ich in dem zweiten
ein Mandat: auf meine Vorlesungen an hiesiger Universitit
fir immer zu verzichten. Dadurch wurde der Papst in Wider-
spruch gesetzt mit seinem mich rechtfertigenden Breve vom
30. April 1860.

Daraus mogen Sie nun entnehmen, was fiir eine Bedeutung
die Kongregation der Bischiéfe und Regularen jetzt noch hat.
Steht es etwa mit andern Kongregationen besser? Wenn diese
Frage noch bejahend zu beantworten wire, so wiirde es nur
mit Beziehung auf die Congreg. Concilii fiir moéglich zu erachten
sein, weil diese, wie gesagt, eine richterliche Stellung hat. Aber
auch sie ist durch den Absolutismus des Antonellischen Kabi-
netts um alle ihre Selbstdndigkeit gebracht. Mein Prozess mit
dem Kapitel und durch dieses mit dem Bischof, der administra-
tiv gegen mich vorgegangen ist, so dass ich sein Forum rejizieren
und eine appellatio extraiudicialis an den apostolischen Stuhl
bei der s. Cong. Conc. einlegen musste, schwebt nun seit 1862.
Und warum? {Weil Antonelli den Rechtsspruch inhibiert hat.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1912, 16



— 242 —

Es wiirde zu weitldufig sein, wollte ich Ihnen von diesem Pro-
zess auch nur eine allgemeine Skizze geben. Hétte ich nicht
einen ganz entschiedenen Advokaten in Rom durch dortige
Freunde mir bestellen lassen, so wire der Prozess gleich in
seinem Entstehen erstickt worden. Fazzini hatte seine Not,
meine Appellation zur Annahme zu bringen, weil mein an die
Kongregation eingesandter libellus iustificationis sich in das
Antonellische Kabinett verlaufen hatte und beim Sekretariat
der Kongregation, als sich der Advokat danach erkundigte,
nicht bekannt war. Nur meine erste Appellation vom 11. April
1862 lag vor. Ich musste daher eine neue Abschrift des libellus
einsenden. Nun wurde die Appellation angenommen, und am
10. Mérz 1863 schrieb der Prifekt Kard. Caterini einen Brief
pro informatione et voto an den Bischof, der nun sehen musste,
wie unrecht seine tlberstiirzten Strafurteile und Suspensionen
und Androhungen waren. Der Bischof beeilte sich aber nun-
mehr, wo er selbst Rede und Antwort zu geben hatte, so wenig,
dass mein Advokat am 27. Mai 1863 mir schrieb: ,— — Quod
te monitum volo hoc est, nullum actum, nullamque transmis-
sionem actorum ad hos dies apud illam s. Congreg. pervenisse.*
Dann fiigt er hinzu: ,— sine his documentis nequeo ad ulte-
riora in causam progredi, et si longse nectantur morse opus
est, ut de more impetrem wurgentiores literas a s. Congrg. easque
iterum transmittam“. Ich hatte nédmlich den Caterinischen Brief
an den Bischof diesem zu iibergeben. Ausserdem schrieb der
Advokat in demselben Briefe: ,hoc perspectum habeo, nonnisi
conculcatis sacris canonibus potuisse tot genera pcenarum con-
geri in caput tuum inauditum et indefensum“. Folgende Worte
kann ich nur auf die Jesuiten und ihre Schlepptriiger beziehen:
»,— hec desunt in Urbe, qui iam faventes osoribus Breslavien-
sibus et conniventes non sequo animo ferantur in te“. In einem
Briefe vom 20. Juli 1863 erhielt ich die von meinem Advokaten
extrahierten ,literee urgentiores“, wodurch der Bischof zur
baldigen Einsendung der Information gemahnt wurde. Nach-
dem diese Akten des Bischofs und des Kapitels in Rom ange-
kommen waren, mussten dieselben, weil alles deutsch verhan-
delt und geschrieben war, ins Italienische iibersetzt werden.
Hier ging eine neue Intrige los. Der Ubersetzer wollte oder
konnte nicht fertig werden, so dass der Advokat ausser sich
war und mir klagend schrieb. Endlich aber wurde die Uber-



— 243 —

setzung denn doch fertig, so dass Fazzini mit einem Briefe
vom 9. April 1864 mir seine unterdessen schon gedruckte, auf
vollige Freisprechung antragende Verteidigung zusandte und
in Aussicht stellte, dass die propositio causz im Mai oder Juni
»S1 forte transferenda sit“ stattfinden werde. So nahe war
demnach die Entscheidung, und ich schopfte Hoffnung. Es kam
der Monat Mai, es verlief der Monat Juni und noch einige
andere dazu, und ich erhielt dann von einem Freunde folgende
Nachricht vom 9. November 1864: ,— — Dein Anwalt hat nicht
gesaumt, die notigen Schritte zu tun, um zu bewirken, dass es
sobald als moglich zur Vorlage und zur Entscheidung komme,
dabei jedoch erfahren, dass die Staatssekretarie die Sache in
ihrem Lauf aufgehalten und gehemmt hat. Daraufhin hat er
sich an Mgr. Franchi gewendet und ihm einen Abdruck {iber-
reicht, damit er daraus ersihe, dass der gegenwiirtige Rechts-
handel mit dem friiheren Schulstreite nichts gemein habe. Mgr.
Franchi habe nun versprochen, ,mit dem Sekretir des Konzils
reden und den Verhandlungen freien Lauf geben zu wollen‘.“
Indessen hat Franchi im Kabinett nichts erwirkt, und bis zur
Stunde wird mir der Rechtsspruch verweigert.

Wenn demnach auch selbst die s. Congr. Conc. unter den
Absolutismus des Antonellischen Kabinetts sich beugt, anstatt
gegen eine solche Despotie zu protestieren und fiir Wahrheit
und Recht einzustehen, so frage ich Sie: wo denn nun in
irgend einer Kongregation noch eine Selbstindigkeit voraus-
gesetzt werden konne. Unser Kirchenregiment ist korrumpiert
durch Absolutismus und Servilismus. Beide blithen im Jesuitis-
mus.

Indem ich Thnen meine Hochachtung bezeuge, verbleibe ich

Ihr ergebenster
Dr. BALTZER.

Breslau, den 11. Mai 1867.

Hochverehrter Herr Kollege und Magnificenz!?)

Mein réomischer Prozess wird in seinem nun schon ins fiinfte
Jahr schwebenden Zustande immer drastischer. Da Sie ein
Interesse haben, solche Dinge zur Beurteilung der rémischen
Kurie unseres Jahrhunderts kennen zu lernen, so sehe ich mich

) D. war 1866/67 Rektor.



— o244 —

veranlasst, Thnen aus einem Briefe (meines Advokaten) vom
20. April d. Js. folgenden Passus mitzuteilen: ,Implevi urbem
lamentis eo quod post rescriptum: ponatur in folio, tergiversa-
retur in proponenda causa. Videtur ex altissima voluntate
obicem procedere: da potentiam superandi! Rescivi Ordinarium
(Forster) post redditum iudicium civile (meine in zwei Instanzen
erfolgte Berliner Freisprechung) sui favore, candentibus verbis
rescripsisse et minitatum esse sedi valedicere, si causa propo-
natur, nam et ille admonitus ab istinc est, post examen scrip-
turee typis editee (die Verteidigungsschrift des Advokaten), si
causa proponatur rem non bene illi cessuram. Responsa, qus
hic alto mcerore accepi, fuerunt: quod cum renuntiationem
Cathedrae non preestiteris, per repressaliam inauditam ad hegec
tempora in hisce angustiis detinearis.“ Wo ist nun die grossere
Korruption: in Breslau oder in Rom? Sie werden vielleicht
sagen: in Breslau sitzt der terrorisierende Pfaffe, und in Rom
ist das hierarchische Lumpengesindel!

Ich benutze diese Gelegenheit, Ew. Magnificenz fiir die
unter Kreuzband mir zugesandte kriftige und vortreffliche, bis
ins Mark einschneidende Rektorrede!) zu danken. Auch hoffe
ich, dass Sie den I. Teil meiner ,Biblischen Schoépfungsge-
schichte“ %) durch die Verlagsbuchhandlung Teubner in Leipzig
erhalten haben werden. Rezensionen sind meines Wissens noch
nicht erschienen. Denn die in dem Bonner ,Theologischen
Literaturblatt“ enthaltene exegetische Nergelei des Prof. Reusch
kann ich als eine Rezension nicht ansehen. Prof. Michelis hat
im Aprilheft von ,Natur u. Offenb.“ eine solche fiir das Mai-
heft verheissen ?).

Wenn Sie Zeit gewonnen haben, meine Schrift zu lesen,

1) Die Rede behandelte «die Universititen sonst und jetzt». S.Intern.
Theol. Ztschr. 1910, 71. Heft, S. 529 ff.

) Dieser Band ist gewidmet « der hochléblichen phllosophlschen Fakul-
tit der Universitit Breslau in dankbarer Erinnerung an die beim 50jdhrigen
Universitiitsjubelfeste 1861 ihm verliechene Doktorwiirde». Den 2. Band
gab aus dem literarischen Nachlass des Verfassers heraus sein Neffe Dr.
Joh. Pet. Baltzer (Leipzig, Teubner, 1872).

%) Die Rezension erschien in der Tat; Michelis #usserte sich darin
iiber die wissenschaftliche Bedeutung der Baltzerschen Schrift sehr aner-
kennend, obschon er nicht derselben philosophischen Anschauung huldigte.
Uber das Werk selber und die darauf beziiglichen Beurteilungen vergl.
E. Melzer, J. B. Baltzer 277 f., 383 ff.



e DA e

so wiirde die briefliche Aussprache lhres Urteils fiir mich einen
besonderen Wert haben. Durch den II. Teil wird der I. Teil
seine Bedeutung erst vollaus gewinnen. Ich bedaure nur, an
der Arbeit durch eine Krankheit unterbrochen worden zu sein.
Néachsten Dienstag soll ich nach édrztlichem Rat auf 4 Wochen
die Kur in Warmbrunn beginnen, wo ich demnach bis halben
Juni mich aufhalten werde. Sollten Sie dem Prof. Cornelius
begegnen, so bitte ich denselben von mir zu griissen.
Mit vorziiglicher Hochachtung
Ew. Magnificenz ergebenster Dr. BALTZER.

Wie richtig die Bemerkung in den Briefen iiber die Bedeu-
tung ist, die der Proklamation der imm. conc. beigelegt werden
muss, zeigt so deutlich als moglich ein Ausspruch des Jesuiten
Schrader?): ,Es ist dies?) ein dem Pontifikat Pius IX. ganz
eigentlimlicher Akt, wie ihn kein friiheres Pontifikat aufzu-
weisen hat; denn der Papst hat dieses Dogma selbstéindig und
aus eigener Machtvollkommenheit, ohne Mitwirkung eines Kon-
zils, definiert, und diese selbstindige Definition eines Dogmas
schliesst gleichzeitig zwar nicht ausdriicklich und férmlich, aber
nichtsdestoweniger unzweifelhaft und tatséichlich eine andere
dogmatische Entscheidung in sich: n#imlich die Entscheidung
der Streitfrage, ob der Papst in Glaubenssachen auch fiir seine
Person unfehlbar sei, oder ob er diese Unfehlbarkeit nur an
der Spitze eines Konzils anzusprechen habe. Pius IX. hat, wie
gesagt, die Unfehlbarkeit des Papstes durch den Akt vom
8. Dezember 1854 zwar nicht theoretisch definiert, aber praktisch
in Anspruch genommen.“ Klarer kann man es wohl nicht aus-
sprechen, dass am genannten Tage lediglich eine Unfehlbar-
keitsprobe vorgenommen wurde, und dass das angebliche Dogma
ein ballon d’essai fiir das vatikanische Konzil war. Und in
der Tat hat der Verlauf der vatikanischen Synode nur zu sehr
den Verdacht begriindet, die Proklamation der unbefleckten
Empfingnis durch den Papst sei hauptsichlich ein Versuch
gewesen, zu sehen, was sich die Bischdfe und die christliche
Welt iiberhaupt wiirden gefallen lassen?).

) Schrader, Pius IX. als Papst und als Konig. Wien 1865, S. 12.

) Die pipstl. Definition der imm. cone.

) Vgl. Jos. H. Reinkens, Ist an die Stelle Christi fiir uns der Papst
getreten? Rede, gehalten in der Versammlung des katholischen Reform-
vereins zu Wiirzburg am 30. Mirz 1873. Wiirzburg 1873, S. 18.



o TAEG =

Es konnte auffillig erscheinen, dass die nach dem Vati-
kanum im alten Glauben verharrenden Gelehrten nicht schon
damals opponierten. Indessen erklért sich ihr Schweigen hin-
ldnglich durch die Erwéigung, dass nach katholischem Grund-
satz ein einseitig vom Papst promulgiertes Dogma gar Kkeine
verpflichtende Kirchenlehre ist. —

Wie weit tibrigens die gegenwirtige péapstliche Kirche von
der Riickkehr zu gesunden und verniinftigen Anschauungen
entfernt ist, zeigt die Einrichtung eines besondern Festes der
angeblichen Muttergottes-Erscheinung zu Lourdes (1858). Nach-
dem Pius IX. in jener Erscheinung und in den unsinnigen
Worten: ,Ich bin die unbefleckte Empfangnis“ eine Bestéti-
gung seines Dogmas gefunden hatte, hat Pius X. vor ein paar
Jahren das vorher nur vereinzelt gefeierte Fest Apparitionis
B. M. V. Immaculatee als duplex maius fiir den 11. Februar
seiner ganzen Obddienz vorgeschrieben, und die Geistlichen
miissen als Einschiebsel beim Breviergebet sprechen: Tandem
Pius X. Pontifex Maximus pro Sua erga Deiparam pietate ac
plurimorum votis annuens sacrorum antistitum idem festum ad
ecclesiam universam (sic) extendit. —

Was die Kongregationen betrifft, so betont Baltzer ausdriick-
lich, dass er diese Institutionen prinzipiell billigt. Aber auf
der andern Seite ist sein Prozess und die Verdammung der
Giintherschen Lehre ein Beweis dafiir, dass diese Behorden ihre
Kompetenz weit liberschreiten, indem sie nach Art des Jesuiten-
ordens ,eine gesetzliche Einheit des theologischen Denkens*
zu erreichen trachten nicht bloss durch das Verbot solcher
Doktrinen und Biicher, die der katholischen Glaubens- und
Sittenlehre widersprechen, sondern auch solcher, in welchen
wissenschaftliche Erérterungen vorkommen, die dieser gesetz-
lichen Einheit des theologischen Denkens nicht entsprechen,
mit andern Worten, die zu der als normativ angesehenen romi-
schen oder jesuitischen Schultheologie nicht passen?).

Rom geht auf dem betretenen Wege weiter. Dies zeigt
der vom gegenwirtigen Papst vorgeschriebene Modernisteneid,
besonders was darin hinsichtlich der Exegese der Bibel und
der Kirchenviterforschung, auch der Scholastik beschworen

1) cf. F. H. Reusch, Der Prozess Galileis und die Jesuiten, Bonn 1879
namentlich Epilogus galeatus S. 466 ff. < Intern. Theol. Zeitschrift»>, 1906,
56. Heft, S. 733 f.



ey BT =

werden soll, immer mit dem Vorbehalt, dass Rom, resp. der
unfehlbare Papst das letzte entscheidende Wort zu sprechen hat.

Die Sache ist tibrigens nicht neu, und einmal war das Ideal
der Kirche im romischen Sinne bereits vollstindig erreicht.
Es war dies die Zeit um den Ausbruch der Reformation.

Die Belege finden sich im Janus® Z. B. schildert Corne-
lius Agrippa das Verfahren der Inquisitoren zu seiner Zeit, um
das Jahr 1530, in folgender Weise: ,Die Inquisitoren hand-
haben ihre ganze Gerichtsbarkeit gemiss dem kanonischen
Rechte und den pépstlichen Dekretalen, als ob es unmoglich
sei, dass ein Papst irre. Weder Schrift noch Tradition der
Vater lassen sie gelten. Die Viter, sagen sie, konnen sich irren
und irrefiilhren, aber die romische Kirche, deren Haupt der
Papst ist, kann nicht irren. Den Stil dieser Kurie nehmen sie
als Richtschnur des Glaubens an und stellen daher dem Ange-
klagten nur die Frage, ob er an die romische Kirche glaube.
Bejaht er dies, so sagen sie: Die Kirche verdammt diesen Satz,
also widerrufe ihn. Weigert er sich, so wird er der weltlichen
Gewalt iibergeben, um verbrannt zu werden“?!). Der Bischof
Cornelio Musso von Bitonto, Redner auf dem Konzil von Trient,
predigte in Rom iiber den R6merbrief Pauli: ,Was der Papst
sagt, miissen wir annehmen, als ob es Gott selbst sage. In
gottlichen Dingen halten wir ihn fiir Gott; in Sachen der Glau-
bensmysterien wiirde ich dem einen Papst mehr glauben, als
tausend Augustinus, Hieronymus, Gregorius“f). Bibel und Kir-
chenviiter brauchte man tiberhaupt nicht mehr, daher gab es
auch keine Kirchenviter-Ausgaben in Rom, war der Verkauf
derselben in Rom geradezu verboten. Hatte man doch den
unfehlbaren Papst 2).

Was aber die Scholastik, welche jetzt wieder massgebend
werden soll, leistete, das hat Erzb. Hieronymus Aleander, spiter
'Kardinal, in seiner im Auftrag des Papstes und des Kardinals-
kollegs vor 1524 abgefassten Instruktion fiir den nach Deutsch-
land gehenden Nunzius gesagt: Sophismata, mit denen der
Nunzius den Deutschen nicht kommen diirfe; man verlange

) Das Papsttum von J. von Déllinger. Neubearbeitung von Janus,
«Der Papst und das Konzil » im Auftrag des inzwischen heimgegangenen
Verfassers von J. Friedrich, Miinchen 1892, S. 440 n. 254.

%) ibid. S. 499 n. 83.

%) ibid. S. 499 n. 84: Kardinal Hosius von Ermeland.



— 248 —

eine ,theologia positiva“?!). Rom selbst aber blieb und bleibt
bei seinen sophismata und seinem Hass der theologia positiva.
Wohin das ganze System fiihren und was unter ihm die
Theologie werden muss, hat man bereits in den 60er Jahren
des vorigen Jahrhunderts auch in Frankreich eingesehen, und
nur die Pariser Jesuiten wollten dies nicht zugeben und bekampf-
ten es. Sie schrieben in ihren Etudes relig. et histor. Nouv.
série IV, 277: Je ne crains point d’insister sur cette nécessité
(einer wissensch. Theologie), parce que nous avons en France
certains catholiques qui n’en paraissent pas convaincus. L’en-
seignement élémentaire, tel qu'on le donne & nos séminaristes,
leur parait amplement suffire, avec la facilité plus grande que
jamais de consulter Rome, dans les cas douteux, et d’en rece-
voir promptement une réponse. A quoi bon, disent-ils, deman-
der quelque chose de plus, puisque aprés tout, la théologie est
essentiellement une science d’autorité, et que cette autorité,
nous l'avons 14 toujours vigilante et toujours accessible ? %)
Auf dieses Ideal zielen aber alle Akte, wie seiner Vorgéinger
so auch des gegenwiirtigen Papstes Pius X. ab. —
Schliesslich sei der Leser beztiglich der Prozessangelegen-
heiten Baltzers auf die Darstellung in der Biographie von
E. Melzer und auf Friedberg, J. B. B., Ein Beitrag zur neuesten
Geschichte des Verhiltnisses von Staat und Kirche in Preussen,
Lpz. 1873%), aufmerksam gemacht. |
Wenn sich aus den mitgeteilten Briefen ergibt, dass Baltzer
in seiner wissenschaftlichen Verteidigung ein temperamentvoller
Herr gewesen, so darf anderseits nicht verschwiegen werden,
dass er, wie die erwidhnte Biographie deutlich zeigt, ein Mann
von Besonnenheit und Masshaltung, von gldubiger Gesinnung und
von tiefem Gemiite war. — MENN.

) Das Papsttum von J. von Déllinger. Neubearbeitung von Janus
«Der Papst und das Konzil» im Auftrag des inzwischen heimgegangenen
Verfassers von J. Friedrich, Miinchen 1892, S. 489 n. 55.

%) J. Friedrich, Geschichte des Vatik. Kzls. I, 316 n. 1.

%) Die Gegenschrift von Franz ist eine Apologie des Verfahrens der
bischoflichen und p#pstlichen Kurie gegen Baltzer.




	Zur kirchlichen Geschäftsführung unter Pius IX.

