
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)

Heft: 2

Artikel: Autorität und Freiheit : eine historische und philosophische
Untersuchung mit besonderer Beziehung auf das Verhältnis des
Wissens zum Glauben [Fortsetzung]

Autor: Keussen, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403807

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403807
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 198

AUTORITÄT UND FREIHEIT.
Eine historische und philosophische Untersuchung mit besonderer

Beziehung* auf das Verhältnis des Wissens zum Glauben.

(Fortsetzung.)

Anders in Frankreich Hier läuft der Funke der Aufklärung
wie auf einer weitverzweigten Zündschnur dahin. Er dringt in
alle Schichten der Gesellschaft ; bald hier, bald dort zuckt eine

Flamme auf und lässt die Masse des vorhandenen Zündstoffes
erkennen. Man hat die wachsende Erregung des sozialen und

politischen Lebens in den letzten Jahrzehnten vor dem
Ausbruche der Revolution auf eine Reihe von ungleichartigen, aber
sich gegenseitig unterstützenden Ursachen zurückgeführt. Unter
diesen ist der rückwärtsgekehrten Geschichtsbetrachtung der
Wortführer der Reaktion in Frankreich eine besonders wirksam

und verderblich erschienen : die Zersetzung des Glaubens
an die gottverliehene Souveränität des Königtums und der Kirche.
Hierin liegt nach der Erklärung* de Maistres in seinen
„Considérations sur la France" (1796) die Volkssünde, aus der die
Revolution geboren wurde: „Jedes Attentat, das im Namen des

Volkes wider die Souveränität begangen wird, ist immer mehr
oder weniger eine gemeinsame, nationale Schuld; denn es ist
immer mehr oder weniger ein Vergehen der Nation, wenn einige
Aufrührer imstande sind, im Namen des Volkes das Böse
auszuüben. Alle, die das Ihrige beigetragen haben, um das

Volk von dem religiösen Glauben zu scheiden, alle diese
wollten die Revolution; und alle, die sie gewollt haben, sind
mit Recht auch die Opfer derselben geworden. Man soll
auch nicht darüber seufzen, berühmte Gelehrte unter dem Beile
Robespierres fallen zu sehen: denn sehr viele der Gelehrten



— 199 —

Frankreichs sind die mächtigsten Urheber der Revolution
geworden" *).

Gewiss ist de Maistres Urteil von der Leidenschaft des

Parteigängers erfüllt, der gegen die Revolution wie gegen die
wissenschaftliche Aufklärung in gleichem Masse erbittert ist.
Dennoch steckt in seinen Worten ein berechtigter Kern, die
Erkenntnis nämlich, dass die von den „Gelehrten" ausgehende
religiöse und politische Aufklärung ein bedeutender Faktor für
die Vorbereitung der Revolution gewesen ist. Sie musste es

werden, insofern sie die geschichtlich überkommenen Autoritäten

einer an die Wurzeln ihres Bestandes greifenden Kritik
unterzog. Mit welcher Legitimation kann die Kirche vor der
Vernunft die Wahrheit ihrer Dogmen erweisen — Und welche
Legitimation können die Inhaber der Staatsgewalt für ihre
privilegierte Stellung, für die von ihnen verteidigte Verfassung
und Gesetzgebung geltend machen? — Herkommen, Gewohnheit

und Sitte rechtfertigen für die Aufklärung nichts. Sie sind
zufällig, örtlich bedingt, sie können und sollen durch Besseres
ersetzt werden, wenn die Vernunft solches nachzuweisen
vermag. Wenn die Erweiterung des geographischen Gesichtswinkels,
der Zusammenstoss mit der mohammedanischen Welt, der
Aufklärung im Mittelalter schon zum Anlass geworden ist, die Autorität

der christlichen Offenbarung in Zweifel zu ziehen, so wird
nunmehr dieser Zweifel bis zu der viel weitergehenden
Annahme verfolgt, dass überhaupt für keine religiöse Lehre eine
göttliche Sanktion zu erlangen sei. „Wir haben", behauptet
Charron, „die Glaubenslehren, was man auch sagen möge,
durch menschliche Hände und Mittel erhalten." Zum Beweis
hierfür beruft er sich auf die Tatsache, dass die religiöse
Überzeugung der örtlichen Umgebung und ihrer geschichtlichen
Überlieferung verdankt werde. „Die Nation, das Land, der
Ort bestimmen die Religion", nicht Prüfung und eigene Wahl.
„Wir werden beschnitten, getauft, sind Juden, Mohammedaner
oder Christen, noch bevor wir wissen, dass wir Menschen sind" 2).

— Die Glaubensgemeinschaft prägt sich also mit ihren geschichtlich

gewordenen Formen und Gebräuchen unserem religiösen
Denken und Fühlen ein, ehe dieses noch zur Selbständigkeit

') Fr. Nielsen, Aus dem inneren Leben der katholischen Kirche im
19. Jahrhundert, I. Bd., S. 28.

3) Charron, De la sagesse, II, 5, p. 257, edit. Bordeaux, 1601.



— 200 —

erwacht ist. Was wir aber in diesen Formen erhalten, so
belehren uns übereinstimmend Charron, Montaigne und Rousseau,
sind nur die Kleider, die der Substanz des religiösen Lebens
übergeworfen werden. Sie mögen der örtlichen und kulturellen
Lage angemessen sein, aber sie sind nicht das Wesen. Dieses

kann, wiederum ganz im Sinne des Rationalismus, nur in einer
allgemeinen menschlichen Anlage gesucht und gefunden werden.

Die Naturreligion bringt diese zur Entfaltung und ist
dazu berufen, die historischen Religionen wenn nicht abzulösen
und zu ersetzen, so doch in ihrer Geltung zu beschränken.
Wir werden sehen, wie insbesondere Rousseau, der Prophet
seines Zeitalters, mit diesem Bekenntnis geworden ist.

In gleicher Richtung bewegen sich die staatspolitischen
Theorien Montesquieus. Die staatlichen Einrichtungen, die
Gesetze, sind nirgends vom Himmel gefallen; sie sind
naturgeschichtlich bedingt. Boden und Klima, Sitte und Religion
sind die an ihrer Bildung beteiligten Faktoren. Demgemäss
kann keine Verfassung ein absolutes Recht für sich beanspruchen.

Der Despotismus, der das versucht und willkürlich in
die durch das Gesetz geschützte Rechtsprechung eingreift, ist
die schlechteste aller Verfassungsformen. Denn die
Rechtsunsicherheit, die er verursacht, muss dem Staate wie ihm selbst

zum Verderben gereichen. „Le principe du gouvernement
despotique se corrompt sans cesse parce qu'il est corrompu par
sa nature." — Allein wie sehr Montesquieu den Despotismus
verabscheut, denkt er doch nicht an eine Abschaffung des

Königtums. Er erstrebt wenigstens für Frankreich eine
Vermittlung zwischen den Volksrechten und der Monarchie, die

möglichst dem Vorbilde der englischen Verfassung anzugleichen
wäre. — Schon durch die Methode, die Rousseau in seiner

Untersuchung über den „Gemeinschaftsvertrag oder die
Prinzipien des Staatsrechts" verfolgt, wird er in ein viel radikaleres

Fahrwasser gedrängt. Die historische Betrachtungsweise
Montesquieus liegt ihm fern. Er empfindet vor allem den Zwang,
den die sozialen und rechtlichen Bindungen auf den Menschen
ausüben. „Der Mensch wird frei geboren, und überall ist er
in Banden". Wie hat sich diese Wandlung zugetragen? Was
kann ihr Rechtmässigkeit verleihen ?J) — So lautet die Frage-

') Rousseau, Gesellschaftsvertrag. Übersetzg. von H. Denhardt. Leipzig
Reclam. S. 4.



— 201 —

Stellung, von der er ausgeht. Das Recht des Stärkeren, eine
mit Zwangsgewalt errichtete und sich behauptende Herrschaft
sind jedenfalls illegitim. Denn sie vernichten bei den
Unterworfenen das Recht der Selbstbestimmung, auf das jeder
Anspruch hat. — «Auf seine Freiheit verzichten, heisst auf seine
Menschheit, die Menschenrechte, ja selbst auf seine Pflichten
verzichten". „Eine solche Entsagung ist mit der Natur des
Menschen unvereinbar, und man entzieht, wenn man seinem
Willen alle Freiheit nimmt, seinen Handlungen allen sittlichen
Wert. Kurz, es ist ein nichtiger und mit sich selbst in Widerspruch

stehender Vertrag, auf der einen Seite eine unumschränkte
Macht und auf der anderen einen schrankenlosen Gehorsam
festzusetzen" *). Der Despotismus erscheint darum Rousseau
als eine unmögliche Verfassungsform. „Es wird stets ein grosser
Unterschied zwischen der Unterjochung einer Menge und der
Regierung einer Gesellschaft stattfinden" s). — Regieren kann
sich nämlich ein Volk, so führt der „Contrat social" aus, immer
nur selbst. Auf die Souveränität seines auf das Gemeinwohl
gerichteten kollektiven Willens kann es nie verzichten, wenigstens

solange der Staat als organisierte Volksgemeinschaft gelten

soll. Die Staatsoberhoheit ruht also beim Volke auch dort,
wo die Regierung eine monarchische ist. Denn die Monarchie
ist nur eine mögliche Form der Verwaltung des Staatswesens.
Dieses selbst ist im Prinzip republikanisch und fordert wenigstens

dem Geiste nach eine republikanische Regierung3). Wie
sehr das die Meinung Rousseaus ist, geht aus seiner Erklärung
hervor, dass auch nach Übernahme der Regierung und der
vollziehenden Gewalt die Staatsoberhäupter Diener des Volkes
blieben und nicht zu dessen Herren würden. Durch die Leitung
der ihnen übertragenen Geschäfte erfüllen sie „nur ihre Pflicht
als Bürger", und erlangen kein Recht, „über die Bedingungen
zu streiten" 4). — „Sollte es also geschehen, dass das Volk eine
erbliche Regierung, sei es eine monarchische in einer einzigen
Familie oder eine aristokratische in einer Klasse der
Staatsbürger, einführte, so übernimmt es dadurch keinerlei Verpflichtung,

es gibt der Verwaltung* nur eine vorläufige Form, bis es

') a. a. O., S. 10 f.
2) a. a. O., S. 15.

3) S. 43, Anmerkg.
4) S. 115.



— 202 —

ihm beliebt, eine andere einzurichten" '). — Daher soll den in
regelmässigen Perioden zu berufenden Volksversammlungen,
in welchen die Souveränität des Volkes immer wieder unmittelbar

hervortritt, zu Beginn der Verhandlungen regelmässig
die Frage vorgelegt werden, ob die gegenwärtige Regierungsform
beizubehalten sei, weiter, ob man die mit der Staatsverwaltung
Beauftragten in ihrem Amte belassen wolle2). — Eine Monarchie,
deren Macht- und Rechtsbefugnisse nur von einer Versammlung
des souveränen Volkes zur anderen reichen, ist als Monarchie
jedenfalls ein Scheingebilde. Sie repräsentiert nicht mehr die
Idee einer in sich selbst gegründeten Autorität. Von diesem

Gesichtspunkte aus ist es gewiss keine Übertreibung, wenn man
den „Contrat social" als das Grundbuch der französischen
Revolution bezeichnet hat. — Revolutionär musste Rousseaus Werk
auch dadurch wirken, dass es den sakralen Nimbus, der den
Monarchen als den Inhaber der gesetzgebenden Gewalt
umspielte, völlig beseitigte. Was das bedeutete, mag man an der

privilegierten Stellung ermessen, die das französische Staats-
kirchentum dem Könige verlieh. — Zwar will Rousseau nicht
bestreiten, dass für eine primitive Kulturstufe der Glaube an
eine göttliche Inspiration des Gesetzgebers ein glückliches und

erfolgreiches Mittel sei, den Gesetzen Achtung zu verschaffen.
„Allein", so wendet er ironisch ein, „es ist nicht jedermanns
Sache, die Götter reden zu lassen oder Glauben zu finden,
wenn er sich für ihren Dolmetscher ausgibt. Das wahre Wunder,

welches die Sendung des Gesetzgebers bew*eisen muss, ist
seine erhabene Seele" 3). — Von diesem Wunder war allerdings
in Frankreich schon in der letzten Zeit der Regierung
Ludwigs XIV. sehr wenig mehr zu spüren, trotz der Überzeugung
des Königs, in seinen Regierungshandlungen göttlich inspiriert
zu sein4). Die Korruption der Verwaltung, der unerträgliche
Steuerdruck hatten schon früher an verschiedenen Stellen des

Landes zu blutigem Aufruhr geführt. Es war jedesmal gelungen,
ihn zu unterdrücken. — Äusserlich war es ruhig geworden,
aber im geheimen arbeitete die revolutionäre Propaganda un-

') S. 116, vergi. S. 64 f.
2) Gesellschaftsvertrag, S. 117.
3) a. a. O., S. 48 f.
4) I. v. Döllinger, Die einflussreichste Frau der französischen Geschichte.

Akad. Vorträge, I, 360 und I, 270.



— 203 —

ablässig weiter, und die Tatsachen kamen ihr zu Hülfe. Als
der spanische Erbfolgekrieg zu Ende ging, waren die Staatseinkünfte

im voraus auf zwei Jahre verbraucht. Die Staatsgläubiger
wurden betrogen, schon bezahlte Steuern noch einmal
eingetrieben und, als das nicht half, zur nackten Gewalt gegriffen.
Dem Klerus wurden zwölf Millionen, den Generalpächtern neun
Millionen entrissen. Aber es „war keine Möglichkeit, das
Gleichgewicht der Finanzen wieder herzustellen, wo eine so enorme
Schuldenmasse Tilgung verlangte, avo für Zinsen allein jährlich
70—80 Millionen erforderlich waren, wo der König so sehr
Treue und Glauben verscherzt hatte, dass niemand mehr ihm
Kapitalien anzuvertrauen Lust hatte"J). — Das waren die
Folgen einer Staatsverwaltung, die den König* und seinen Hof
zum Mittelpunkt des Staatswesens gemacht und ihrer Kabinettspolitik,

ihrer Verschwendungssucht die Wohlfahrt des Landes
geopfert hatte. Die Zeit musste kommen, wo die überspannte
Autorität des Königs und der Beamtenhierarchie an dem
souveränen Willen des Volkes zerbrach, das sich im Sinne Rous-
seaus auf seine Rechte besonnen hatte.

Dem durch seine wirtschaftliche Lage dem Ruin entgegengehenden

französischen Staatswesen, der Autorität des königlichen

Namens konnte die Kirche keine Hülfe gewähren.
Gerade sie hatte das System des königlichen Absolutismus mit
allen Mitteln unterstützt. Die grossen Kardinäle Richelieu und
Mazarin hatten ihm Geltung verschafft, und Bossuet, der erste
Kirchenlehrer des Reiches, rechtfertigte es alsdann mit der
Erklärung, dieser Zustand der Selbstherrlichkeit und absoluten
Machtfülle beruhe auf göttlicher Ordnung und sei die alte,
unveränderte Staatsverfassung Frankreichs2). — Dafür hatte
der König der Kirche die Machtmittel des Staates zur
Verfügung gestellt, um zunächst jede Betätigung des protestantischen

Kirchenglaubens zu unterdrücken. Die Aufhebung des
Edikts von Nantes sicherte der katholischen Kirche die
Alleinherrschaft. Das Land musste allerdings diesen Akt des Fana-

') Martin Philippson, Das Zeitalter Ludwigs des Vierzehnten, S. 512.

2) Döllinger, a. a. 0., S. 362. — « Könige sind Götter, denn sie haben
in ihrer Autorität, sie tragen auf ihrer Stirn ein göttliches Wahrzeichen »,
heisst es an anderer Stelle bei Bossuet ; s. Döllinger, Die Politik Ludwigs XIV.
a- a. 0., S. 275. Ebenda ähnliche Äusserungen des Bischofs von Chartres,
<Üe den blinden Gehorsam gegen den König für eine heilige Pflicht erklären.



— 204 —

tismus mit dem Verlust eines grossen Teiles seiner intelligentesten

und wirtschaftlich rührigsten Bürger bezahlen. Doch
das glaubte man ertragen zu müssen. Die Reputation des

Königs, so wurde gesagt, erfordere, dass er keinen Schritt
zurücktue : erlaube man den ausgewanderten Protestanten,
zurückzukehren, so würden die zwangsweise Bekehrten neue
Hoffnung schöpfen und sich von der Kirche wieder lossagen ; daher
müsse die völlige Ausrottung* des Protestantismus durchgeführt
werden x).

Gleich unbedenklich in ihren Mitteln war die Kirchenpolitik
Ludwigs XIV. gegenüber der jansenistischen Bewegung. Auch
hier schritt man von einer Gewissensnötigung zur anderen, bis

man schliesslich jedem inneren Vorbehalt gegen die
päpstlichen Entscheidungen den Weg versperrt hatte. Es war
bezeichnend, dass die Bulle Vineam domini, die an Stelle des

„achtungsvollen Stillschweigens" die „unbedingte Zustimmung"
zu den Verdammungsurteilen über Jansénius forderte, nicht
nur von Ludwig XIV. dem Papste abgefordert, sondern sogar
von diesem dem Könige im Entwurf zur etwaigen Korrektur
und vorherigen Billigung übersandt worden war. Der König
hatte dafür versprochen, die unbedingte Unterwerfung unter
die Bulle von Klerus und Laien durchzusetzen. Und er hielt
sein Versprechen. Sein Hass gegen den Jansenismus war dabei
wohl in nicht geringem Masse durch die Wahrnehmung
verstärkt w*orden, dass seine standhaften Anhänger sich gegen
die königliche und kirchliche Autorität auf die Autorität Gottes
und ihres Gewissens beriefen. — Das war etwas für den Eigenwillen

Ludwigs XIV. unfassliches. Um so mehr, als ein tieferes
religiöses Leben für ihn überhaupt unfasslich war. Seine
Religion bestehe nur in Furcht und Superstition, so urteilte Fénelon
über ihn in einem anonymen Briefe *). Auch Madame de
Maintenon musste diese Erfahrung machen, trotzdem sie sich alle
Mühe gegeben hatte, den König über einen bloss mechanischen
Formendienst hinaus zur Selbsterkenntnis zu führen3). Der
französische Hof nahm zwar unter ihrem Einfluss mehr und
mehr einen bigotten Charakter an. Aber wie viel Scheinwesen und

') Döllinger, Die einflussreichste Frau der französischen Geschichte,
a. a. O., I, 391.

2) Döllinger, Akad. Vorträge, I, 375.
3) a. a. O., S. 395.



— 205 —

Heuchelei steckte dahinter, zumal nachdem Ludwig erklärt hatte,
er werde seine Gunst nach der Teilnahme an den Kultushandlungen

bemessen '). Eine solche Protektion musste der Kirche
wie dem Staatswesen verderblich werden. Erschien doch kirchliche

Korrektheit und Devotion den skrupellosen Stellenjägern
als ein sicheres Mittel, um ihre Ziele zu erreichen. Der Erfolg
war denn auch, dass mit den höchsten Beamtenstellen wie mit
kirchlichen Würden ein schamloser Handel getrieben wurde.
Und was war das Ergebnis dieser Zwangspolitik, die jede
Regung der Freiheit unterdrückte, um die monarchische Autorität,
die kirchliche Orthodoxie zu erhalten? — Die religiöse Skepsis,
die autoritätslose Gesinnung hatten riesige Fortschritte gemacht.
Nach dem Tode Ludwigs XIV. traten sie offen hervor. Kaum
sieben Jahre später schrieb die Mutter des Regenten, die
Prinzessin Elisabeth Charlotte von der Pfalz: „Ich glaube nicht,
dass es in Paris unter den kirchlichen Würdenträgern wie
unter den Laien noch hundert gibt, die den wahren Glauben
haben oder die selbst an unseren Herren noch glauben" 2). Das
Freidenker tum wurde in der Tat in der gebildeten französischen
Gesellschaft zur Mode, und wie alle Moden wechselte es schnell
in seinen Formen. Dem Deismus folgte der Skeptizismus und
diesem der radikale Materialismus. Das schlimmste aber war,
dass die höchsten Prälaten eingeschlossen, der Klerus diese
Moden mitmachte. „Ein einfacher Priester, ein Pfarrer muss
etwas glauben, wenn man ihn nicht für einen Heuchler ansehen
soll ; aber er darf seiner Sache nicht zu sicher sein, sonst findet
man ihn intolerant. Dagegen darf ein Generalvikar zu einer
Äusserung gegen die Religion lächeln, ein Bischof laut darüber
lachen und der Kardinal kann sein Wort hinzutuen"8). Als
einer der angesehensten Pfarrer von Paris gefragt wurde, ob
er glaube, dass die Bischöfe, welche die Religion immer im
Munde führten, solche selbst besässen, antwortete er nach
kurzem Zögern: „Es mag noch 4 oder 5 geben, die gläubig
sind"4). Der Kardinal Rohan, der Erzbischof von Sens, Brienne,
der Bischof von Autun, Talleyrand, der Abt Maury waren no-

') a. a. O., S. 323.
2) H. Taine, Les origines de la France contemporaine. L'ancien régime.

3* éd., p. 375.
a) a. a, O., S. 382.
') a. a. O., S. 383.



— 206 —

torische Skeptiker. — Da ist es denn nicht verwunderlich, dass

der Hass gegen die Kirche sich immer tiefer eingrub. War
doch ihr Wesen auch in dem Sinne vieler hochgestellter
Prälaten eine grosse Lüge, deren Aufrechterhaltung man nur noch

mit Gründen staatspolitischer Klugheit zu rechtfertigen
versuchte. Aber schon prophezeite d'Argenson 1753: „Da unsere
Nation und unser Jahrhundert ganz anders aufgeklärt sind,
wie die Zeit Luthers, so wird man so weit gehen, wie man
gehen muss; man wird alle Priester, das Priestertum selbst,

jede Offenbarung, jedes Mysterium in den Bann tuen" *). Und
Voltaires schreckliches Wort „Ecrasez l'infâme" wurde schon

bald die Parole des Tages.
Lässt sich nun für diesen giftigen Hass gegen die Kirche,

für den die französische Revolution beherrschenden Radikalismus

der Gesinnung die Aufklärung allein oder auch nur
hauptsächlich verantwortlich machen, wie de Maistre und die
ultramontane Geschichtsschreibung wollen? — Die hier skizzierte
Entwicklung nimmt uns die Möglichkeit, diesem Urteil
beizustimmen. — Wir bestreiten gewiss nicht, dass die wissenschaftliche

Aufklärung ihren Anteil an der Vorbereitung der
Revolution genommen hat, aber die revolutionäre Stosskraft ihrer
Ideen kam doch erst unter dem Druck unerträglich gewordener

Verhältnisse in Staat und Kirche zustande2). — Die von
den jesuitischen Beichtvätern Ludwigs XIV. inspirierte Politik
hatte die von ihr erstrebte Uuiformierung des kirchlichen Lebens
durchgesetzt und jede selbständige Regung des religiösen
Gewissens in Frankreich niedergehalten und unterdrückt. Die
Folge davon war, dass die Kirche trotz aller äusseren Devotion

— selbst die Teilnahme an der Kommunion wurde von
den konvertierten Protestanten erzwungen — an Anhänglichkeit

in den Gemütern immer mehr verlor. Die gegen sie
angesammelte Abneigung wartete vielmehr nur auf den Augenblick,

wo sie den widerwillig getragenen Gehorsam aufkündigen

•) a. a. O., S. 376.

2) « Die Presse war vollständig geknechtet. Die sorgfältigste Zensur

unterdrückte jedes freiere Wort; keine Klage, keine Andeutung eines
Missbrauchs oder Übelstandes konnte laut werden. Kerker oder Verbannung
drohten den Verfassern, Folter und Strick den Buchhändlern, welche dem

Monarchen missfällige Schriften verbreiteten. > Döllinger, Die Politik
Ludwigs XIV., Akad. Vorträge, I, 276.



— 207 —

konnte. Dazu liess die Starrheit des überlieferten theologischen
Systems jede Teilnahme am wissenschaftlichen Leben gefährlich

erscheinen. Nur durch ein engherziges Bevormundungssystem

glaubte die Kirche auch hier ihre Autorität wahren zu
können. Was sie erreichte, war, dass sich die literarische
Vertretung der neuen Ideen durch den Deckmantel der Anonymität
vor ihren Zensuren zu schützen suchte. Kaum ein Zeitalter
der Literaturgeschichte dürfte es geben, in dem diese Praxis
zu solcher Virtuosität entwickelt wurde wie das 17. Jahrhundert.
Wir wählen nur ein Beispiel unter hundert möglichen heraus.
Das für die philologisch kritische Behandlung der biblischen
Bücher grundlegende Werk von Richard Simon „Histoire critique

du Vieux Testament", wurde schon im Jahre seines
Erscheinens 1678 auf Betreiben Bossuets durch ein Arrêt des
Staatsrates konfisziert und die ganze Auflage von 1300 Exemplaren

bis auf 6 oder 7 verbranntx). Darauf liess Simon die zweite
Auflage in Rotterdam erscheinen, als deren Herausgeber und
zugleich als Verfasser der beigefügten Anmerkungen ein
Protestant genannt wurde. Gleichzeitig verfasste er eine
Verteidigungsschrift, in der er unter der Maske eines reformierten
Geistlichen (Pierre Ambrun) an seinem eigenen Werke scheinbar
Kritik übte, tatsächlich aber sich mit seinen Gegnern
auseinandersetzte. Die Vorsicht, seinen Namen durch ein Pseudonym
zu verhüllen, wandte Simon auch in der Folgezeit mit mehr
oder weniger glücklichem Erfolge an. Trotzdem gestaltete sich
sein Leben zu einer Kette von Verfolgungen, und als zuletzt
auf eine Denunziation der Jesuiten hin in seiner Vaterstadt
Dieppe die Behörde mit einer Untersuchung seiner Manuskripte
drohte, wusste er sich nicht anders zu helfen als damit, dass
er alle seine Papiere verbrannte.

Und das alles geschah, obwohl keine Rede davon sein
konnte, dass sich Simon etwa schon die Konsequenzen moderner
Bibelkritik zu eigen gemacht hätte. Wogegen sich die Angriffe
und Unterdrückungsversuche der kirchlichen und staatlichen
Behörde richteten, war — das kann ohne Einschränkung
behauptet werden — die Objektivität der wissenschaftlichen Methode,
die von Simon zum erstenmal auf die Überlieferung des Textes,
auf die Geschichte des Kanons der alt- und neutestamentlichen

') Reusch, Der Index der verbot. Bücher, II, 422 ff.



— 208 —

Schriften angewandt wurde. Diese Methode führte allerdings
notwendigerweise dahin, die Wissenschaft in ihren Ergebnissen
nur von den Tatsachen, im vorliegenden Falle nur von dem
Befunde der geschichtlichen Zeugnisse abhängig zu machen,
nicht von der dogmatisch befangenen Meinung eines theologischen

Schulhauptes, eines Scholastikers oder eines Kirchenvaters.

Eben damit bahnt sich die viel umstrittene
Voraussetzungslosigkeit der modernen Wissenschaft an. Denn alle
Einwände, die man gegen das von ihr vertretene Forschungsprinzip

erhoben hat, es sei unmöglich, bei der Beurteilung der
Tatsachen von allen Voraussetzungen abzusehen, beseitigen
nicht den klaren Sinn der Forderung, im Gange der
wissenschaftlichen Untersuchung keine Tatsache zu verschweigen
oder in ihrer Bedeutung herabzudrücken um eines Dogmas,
um einer vorgefassten Meinung willen. Erst die Erfüllung dieser

Forderung gibt der Forschung sittlichen Gehalt. Denn sie macht
den unbedingten Willen zur Wahrheit zum Regenten des
wissenschaftlichen Gewissens. Er ist souverän in seinem Gebiete, da

ihn nur die im Begriff der Wahrheit liegende Gesetzmässigkeit
des Denkens verpflichtet. Aber zugleich wachsen die
Schwierigkeiten, diese Souveränität zur Anwendung zu bringen gegenüber

der Fülle der Tatsachen, welche die Erfahrung uns vor
Augen stellt. Wie ist es möglich, hier die widerspruchslose
Einheit des Denkens zu bewahren, die wir fordern müssen,
wenn überhaupt die Annahme einer zusammenhängenden Wahrheit

zu Recht bestehen soll? — Schon die Einzelprobleme
verwirren sich in vielen Fällen und machen es dem Forscher fast

zur Unmöglichkeit, eine einheitliche Deutung der in Betracht
kommenden Tatsachen zu finden. Denn eine wissenschaftliche
Aufgabe lösen, heisst im Sinne des modernen Forschungsprinzips
nicht mehr nach einem zuvor festgestellten Plan arbeiten, zu
einer Theorie die Belege, zu einem Glaubenssatz die Argumente
suchen, die ihnen als Stütze dienen sollen. Die Wege der
wissenschaftlichen Forschung sind vielmehr Wege, die in
unbekanntes Land führen. Wie muss die Beobachtung, wie das

Denken geschult werden, ehe uns in ihm eine einigermassen
zusammenhängende Orientierung gelingt! — Jeder Schritt
vorwärts stellt uns vor neue Fragen, neue Möglichkeiten, ja man
kann sagen, dass die Entwicklung der wissenschaftlichen
Methodik aufallen Wissensgebieten die Kompliziertheit der Probleme



— 209 —

gesteigert hat. Dadurch aber kommt in die Forschung eine
Unruhe, eine Spannung, eine Unsicherheit hinein, die man
zuvor nicht gekannt hat. Auf dem Gebiete der alt- und
neutestamentlichen Forschung, das die epochemachenden Werke
Simons zuerst zu betreten versuchten, ist dieser Zustand der
Forschung* ein chronischer geworden. Doch nicht nur hier,
auch in die Religionsphilosophie, in die systematische Theologie
ist eine tiefgehende Beunruhigung durch neue Probleme, das
Bewusstsein der Unsicherheit überlieferter Lösungen
eingedrungen. Ein langwieriger und verwickelter Prozess hat auch
auf diesem Gebiete die Autorität der kirchlichen Betrachtungsweise

in Frage gestellt. Einzelne Etappen dieses Prozesses
haben wir zuvor schon zu skizzieren versucht: die Auflösung*
der Scholastik als philosophischer Glaubenslehre, das Vordringen
des Rationalismus und damit verbunden die Ablehnung aller
auf eine übernatürliche Begründung zurückgreifenden historischen

Religionen. Wieder ist es ein französischer Denker, der
zuerst die Schwierigkeiten der überlieferten scholastischen
Theologie gegenüber dem Wandel der geistigen Lage voll
empfindet und ihnen zu einem scharf zugespitzten Ausdruck
verhilft: Pierre Bayle.

Rud. Keussen.
(Fortsetzung folgt.)

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1912. 14


	Autorität und Freiheit : eine historische und philosophische Untersuchung mit besonderer Beziehung auf das Verhältnis des Wissens zum Glauben [Fortsetzung]

