Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)
Heft: 2
Artikel: Autoritat und Freiheit : eine historische und philosophische

Untersuchung mit besonderer Beziehung auf das Verhaltnis des
Wissens zum Glauben [Fortsetzung]

Autor: Keussen, R.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403807

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403807
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 198 —

AUTORITAT UND FREIHEIT.

Eine historische und philosophische Untersuchung mit beson-
derer Beziehung auf das Verhdltnis des Wissens zum Glauben.

(Fortsetzung.)

Anders in Frankreich! Hier lauft der Funke der Aufklirung
wie auf einer weitverzweigten Ziindschnur dahin. Er dringt in
alle Schichten der Gesellschaft; bald hier, bald dort zuckt eine
Flamme auf und lisst die Masse des vorhandenen Ziindstoffes
erkennen. Man hat die wachsende Erregung des sozialen und
politischen Lebens in den letzten Jahrzehnten vor dem Aus-
bruche der Revolution auf eine Reihe von ungleichartigen, aber
sich gegenseitig unterstiitzenden Ursachen zurlickgefiihrt. Unter
diesen ist der riickwirtsgekehrten Geschichtshetrachtung der
Wortfiihrer der Reaktion in Frankreich eine besonders wirk-
sam und verderblich erschienen: die Zersetzung des Glaubens
an die gottverliehene Souverinitit des Kénigtums und der Kirche.
Hierin liegt nach der Erklirung de Maistres in seinen ,Consi-
dérations sur la France“ (1796) die Volkssiinde, aus der die
Revolution geboren wurde: ,Jedes Attentat, das im Namen des
Volkes wider die Souverinitit begangen wird, ist immer mehr
oder weniger eine gemeinsame, nationale Schuld; denn es ist
immer mehr oder weniger ein Vergehen der Nation, wenn einige
Aufriihrer imstande sind, im Namen des Volkes das Bose aus-
zuiiben. ... Alle, die das Ihrige beigetragen haben, um das
Volk von dem religiosen Glauben zu scheiden, ... alle diese
wollten die Revolution; und alle, die sie gewollt haben, sind
mit Recht auch die Opfer derselben geworden. ... Man soll
auch nicht dartiber seufzen, beriihmte Gelehrte unter dem Beile
Robespierres fallen zu sehen: denn sehr viele der Gelehrten



— 199 —

Frankreichs sind die michtigsten Urheber der Revolution ge-
worden“ 1),

Gewiss ist de Maistres Urteil von der Leidenschaft des
Parteigidngers erfiillt, der gegen die Revolution wie gegen die
wissenschaftliche Aufklarung in gleichem Masse erbittert ist.
Dennoch steckt in seinen Worten ein berechtigter Kern, die
Erkenntnis némlich, dass die von den ,Gelehrten“ ausgehende
religiose und politische Aufkldrung ein bedeutender Faktor fiir
die Vorbereitung der Revolution gewesen ist. Sie musste es
werden, insofern sie die geschichtlich tiberkommenen Autori-
titen einer an die Wurzeln ihres Bestandes greifenden Kritik
unterzog. Mit welcher Legitimation kann die Kirche vor der
Vernunft die Wahrheit ihrer Dogmen erweisen ? — Und welche
Legitimation konnen die Inhaber der Staatsgewalt fiir ihre
privilegierte Stellung, fir die von ihnen verteidigte Verfassung
und Gesetzgebung geltend machen? — Herkommen, Gewohn-
heit und Sitte rechtfertigen fur die Aufklirung nichts. Sie sind .
zufallig, ortlich bedingt, sie konnen und sollen durch Besseres
ersetzt werden, wenn die Vernunft solches nachzuweisen ver-
mag. Wenn die Erweiterung des geographischen Gesichtswinkels,
der Zusammenstoss mit der mohammedanischen Welt, der Auf-
klirung im Mittelalter schon zum Anlass geworden ist, die Auto-
ritit der christlichen Offenbarung in Zweifel zu ziehen, so wird
nunmehr dieser Zweifel bis zu der viel weitergehenden An-
nahme verfolgt, dass tiberhaupt fiir keine religiose Lehre eine
gottliche Sanktion zu erlangen sei. ,Wir haben®, behauptet
Charron, ,die Glaubenslehren, was man auch sagen mége,
durch menschliche Hinde und Mittel erhalten.* Zum Beweis
hierfiir beruft er sich auf die Tatsache, dass die religiose Uber-
zeugung der ortlichen Umgebung und ihrer geschichtlichen
Uberlieferung verdankt werde. ,Die Nation, das Land, der
Ort bestimmen die Religion“, nicht Priifung und eigene Wahl.
»Wir werden beschnitten, getauft, sind Juden, Mohammedaner
oder Christen, noch bevor wir wissen, dass wir Menschen sind*“ 2),
— Die Glaubensgemeinschaft priigt sich also mit ihren geschicht-
lich gewordenen Formen und Gebriuchen unserem religivsen
Denken und Fiihlen ein, ehe dieses noch zur Selbstindigkeit

') Fr. Nielsen, Aus dem inneren Leben der katholischen Kirche im
19. Jahrhundert, I. Bd., S. 28. )
?) Charron, De la sagesse, II, 3, p. 257, edit. Bordeaux, 1601.



— 200 —

erwacht ist. Was wir aber in diesen Formen erhalten, so be-
lehren uns tibereinstimmend Charron, Montaigne und Rousseau,
sind nur die Kleider, die der Substanz des religiosen Lebens
tibergeworfen werden. Sie mogen der ¢rtlichen und kulturellen
Lage angemessen sein, aber sie sind nicht das Wesen. Dieses
kann, wiederum ganz im Sinne des Rationalismus, nur in einer .
allgemeinen menschlichen Anlage gesucht und gefunden wer-
den. Die Naturreligion bringt diese zur Entfaltung und ist
dazu berufen, die historischen Religionen wenn nicht abzulésen
und zu ersetzen, so doch in ihrer Geltung zu beschranken.
Wir werden sehen, wie insbesondere Rousseau, der Prophet
seines Zeitalters, mit diesem Bekenntnis geworden ist.

In gleicher Richtung bewegen sich die staatspolitischen
Theorien Montesquieus. Die staatlichen Einrichtungen, die
Gesetze, sind nirgends vom Himmel gefallen; sie sind natur-
geschichtlich bedingt. Boden und Klima, Sitte und Religion
sind die an ihrer Bildung beteiligten Faktoren. Demgeméss
kann keine Verfassung ein absolutes Recht fiir sich beanspru-
chen. Der Despotismus, der das versucht und willkiirlich in
die durch das Gesetz geschiitzte Rechtsprechung eingreift, ist
die schlechteste aller Verfassungsformen. Denn die Rechts-
unsicherheit, die er verursacht, muss dem Staate wie ihm selbst
zum Verderben gereichen. ,L.e principe du gouvernement des-
potique se corrompt sans cesse parce qu’il est corrompu par
sa nature.“ — Allein wie sehr Montesquieu den Despotismus
verabscheut, denkt er doch nicht an eine Abschaffung des
Konigtums. Er erstrebt wenigstens fiir Frankreich eine Ver-
mittlung zwischen den Volksrechten und der Monarchie, die
moglichst dem Vorbilde der englischen Verfassung anzugleichen
wire. — Schon durch die Methode, die Rousseau in seiner
Untersuchung iiber den ,Gemeinschaftsvertrag oder die Prin-
zipien des Staatsrechts“ verfolgt, wird er in ein viel radika-
leres Fahrwasser gedringt. Die historische Betrachtungsweise
Montesquieus liegt ihm fern. Er empfindet vor allem den Zwang,
den die sozialen und rechtlichen Bindungen auf den Menschen
ausiiben. ,Der Mensch wird frei geboren, und iiberall ist er
in Banden“. ... Wie hat sich diese Wandlung zugetragen? Was
kann ihr Rechtmiissigkeit verleihen?!) — So lautet die Frage-

') Rousseau, Geesellschaftsvertrag. Ubersetzg. von H. Denhardt. Leipzig
Reclam. S. 4. ’



— 201 —

stellung, von der er ausgeht. Das Recht des Stidrkeren, eine
mit Zwangsgewalt errichtete und sich behauptende Herrschaft
sind jedenfalls illegitim. Denn sie vernichten bei den Unter-
worfenen das Recht der Selbstbestimmung, auf das jeder An-

spruch hat. — ,Auf seine Freiheit verzichten, heisst auf seine
Menschheit, die Menschenrechte, ja selbst auf seine Pflichten
verzichten“. ... ,Eine solche Entsagung ist mit der Natur des

Menschen unvereinbar, und man entzieht, wenn man seinem
Willen alle Freiheit nimmt, seinen Handlungen allen sittlichen
Wert. Kurz, es ist ein nichtiger und mit sich selbst in Wider-
spruch stehender Vertrag, auf der einen Seite eine unumschriinkte
Macht und auf der anderen einen schrankenlosen Gehorsam
festzusetzen“ !). Der Despotismus erscheint darum Rousseau
als eine unmogliche Verfassungsform. s wird stets ein grosser
Unterschied zwischen der Unterjochung einer Menge und der
Regierung einer Gesellschaft stattfinden“?). — Regieren kann
sich namlich ein Volk, so fiihrt der ,Contrat social* aus, immer
nur selbst. Auf die Souverénitiit seines auf das Gemeinwohl ge-
richteten kollektiven Willens kann es nie verzichten, wenig-
stens solange der Staat als organisierte Volksgemeinschaft gel-
ten soll. Die Staatsoberhoheit ruht also beim Volke auch dort,
wo die Regierung eine monarchische ist. Denn die Monarchie
ist nur eine mogliche Form der Verwaltung des Staatswesens.
Dieses selbst ist im Prinzip republikanisch und fordert wenig-
stens dem Geiste nach eine republikanische Regierung?). Wie
sehr das die Meinung Rousseaus ist, geht aus seiner Erklarung
hervor, dass auch nach Ubernahme der Regierung und der
vollziehenden Gewalt die Staatsoberhiupter Diener des Volkes
blieben und nicht zu dessen Herren wiirden. Durch die Leitung
der ihnen iibertragenen Geschiifte erfiillen sie ,nur ihre Pflicht
als Biirger“, und erlangen kein Recht, ,iiber die Bedingungen
zu streiten“ %), — ,Sollte es also geschehen, dass das Volk eine
erbliche Regierung, sei es eine monarchische in einer einzigen
Familie oder eine aristokratische in einer Klasse der Staats-
biirger, einfithrte, so iibernimmt es dadurch keinerlei Verpflich-
tung, es gibt der Verwaltung nur eine vorlidufige Form, bis es

Y a.a. 0,8 10 f.

) a. a. 0., 8. 15. °
%) 8. 43, Anmerkg.

Y 8. 115.



— 202 —

ihm beliebt, eine andere einzurichten“!). — Daher soll den in
regelmissigen Perioden zu berufenden Volksversammlungen,
in welchen die Souverédnitit des Volkes immer wieder unmit-
telbar hervortritt, zu Beginn der Verhandlungen regelmissig
die Frage vorgelegt werden, ob die gegenwairtige Regierungsform
beizubehalten sei, weiter, ob man die mit der Staatsverwaltung
Beauftragten in ihrem Amte belassen wolle *). — Eine Monarchie,
deren Macht- und Rechtsbefugnisse nur von einer Versammlung
des souverinen Volkes zur anderen reichen, ist als Monarchie
jedenfalls ein Scheingebilde. Sie repréisentiert nicht mehr die
Idee einer in sich selbst gegriindeten Autoritidt. Von diesem
Gesichtspunkte aus ist es gewiss keine Ubertreibung, wenn man
den ,Contrat social“ als das Grundbuch der franzosischen Revo-
lution bezeichnet hat. — Revolutionir musste Rousseaus Werk
auch dadurch wirken, dass es den sakralen Nimbus, der den
Monarchen als den Inhaber der gesetzgebenden Gewalt um-
spielte, vollig beseitigte. Was das bedeutete, mag man an der
privilegierten Stellung ermessen, die das franzosische Staats-
kirchentum dem Konige verlieh. — Zwar will Rousseau nicht
bestreiten, dass fiir eine primitive Kulturstufe der Glaube an
eine gottliche Inspiration des Gesetzgebers ein gliickliches und
erfolgreiches Mittel sei, den Gesetzen Achtung zu verschaffen.
»Allein“, so wendet er ironisch ein, ,es ist nicht jedermanns
Sache, die Gotter reden zu lassen oder Glauben zu finden,
wenn er sich fiir ihren Dolmetscher ausgibt. Das wahre Wun-
der, welches die Sendung des Gesetzgebers beweisen muss, ist
seine erhabene Seele“?). — Von diesem Wunder war allerdings
in Frankreich schon in der letzten Zeit der Regierung Lud-
wigs XIV. sehr wenig mehr zu spiiren, trotz der Uberzeugung
des Konigs, in seinen Regierungshandlungen gottlich inspiriert
zu sein?). Die Korruption der Verwaltung, der unertriagliche -
Steuerdruck hatten schon frither an verschiedenen Stellen des
Landes zu blutigem Aufruhr gefiihrt. Es war jedesmal gelungen,
ihn zu unterdriicken. — Ausserlich war es ruhig geworden,
aber im geheimen arbeitete die revolutionire Propaganda un-

') S. 116, vergl. S. 64 f.
®) Gesellschaftsvertrag, S. 117.
% a. a. 0., S. 48 f.
. *) Lv.Déllinger, Die einflussreichste Frau der franzosischen Geschichte.
Akad. Vortrige, I, 360 und I, 270.

*



— 203 —

ablissig weiter, und die Tatsachen kamen ihr zu Hiilfe. Als
der spanische Erbfolgekrieg zu Ende ging, waren die Staatsein-
kiinfte im voraus auf zwei Jahre verbraucht. Die Staatsgldubiger
wurden betrogen, schon bezahlte Steuern noch einmal einge-
trieben und, als das nicht half, zur nackten Gewalt gegriffen.
Dem Klerus wurden zwolf Millionen, den Generalpichtern neun
Millionen entrissen. Aber es ,war keine Moglichkeit, das Gleich-
gewicht der Finanzen wieder herzustellen, wo eine so enorme
Schuldenmasse Tilgung verlangte, wo fir Zinsen allein jéhrlich
70—80 Millionen erforderlich waren, wo der Konig so sehr
Treue und Glauben verscherzt hatte, dass niemand mehr ihm
Kapitalien anzuvertrauen Lust hatte“?!). — Das waren die
Folgen einer Staatsverwaltung, die den Konig und seinen Hof
zum Mittelpunkt des Staatswesens gemacht und ihrer Kabinetts-
politik, ihrer Verschwendungssucht die Wohlfahrt des Landes
geopfert hatte. Die Zeit musste kommen, wo die iiberspannte
Autoritit des Konigs und der Beamtenhierarchie an dem sou-
veranen Willen des Volkes zerbrach, das sich im Sinne Rous-
seaus auf seine Rechte besonnen hatte.

Dem durch seine wirtschaftliche l.age dem Ruin entgegen-
gehenden franzosischen Staatswesen, der Autoritit des konig-
lichen Namens konnte die Kirche keine Hiilfe gewidhren. Ge-
rade sie hatte das System des koniglichen Absolutismus mit
allen Mitteln unterstiitzt. Die grossen Kardinile Richelieu und
Mazarin hatten ihm Geltung verschafft, und Bossuet, der erste
Kirchenlehrer des Reiches, rechtfertigte es alsdann mit der Er-
klarung, dieser Zustand der Selbstherrlichkeit und absoluten
Machtfiille beruhe auf gottlicher Ordnung und sei die alte,
unverinderte Staatsverfassung Frankreichs?). — Dafir hatte
der Konig der Kirche die Machtmittel des Staates zur Ver-
fuigung gestellt, um zunichst jede Betitigung des protestanti-
schen Kirchenglaubens zu unterdriicken. Die Aufhebung des
Edikts von Nantes sicherte der katholischen Kirche die Allein-
herrschaft. Das Land musste allerdings diesen Akt des Fana-

') Martin Philippson, Das Zeitalter Liudwigs des Vierzehnten, S. 512.
?) Déllinger, a. a. 0., S. 362. — « Konige sind Gétter, denn sie haben
in ihrer Autoritiit, sie tragen auf ihrer Stirn ein géttliches Wahrzeichen »,
heisst es an anderer Stelle bei Bossuet ; s. Déllinger, Die Politik Ludwigs XIV.
a.a. 0., 8. 275. Ebenda #hnliche Ausserungen des Bischofs von Chartres,
die den blinden Gehorsam gegen den Kénig fiir eine heilige Plicht erkliren.



— 204 —

tismus mit dem Verlust eines grossen Teiles seiner intelligen-
testen und wirtschaftlich riihrigsten Biirger bezahlen. Doch
das glaubte man ertragen zu miissen. Die Reputation des
Kénigs, so wurde gesagt, erfordere, dass er keinen Schritt
zuriicktue : erlaube man den ausgewanderten Protestanten, zu-
riickzukehren, so wiirden die zwangsweise Bekehrten neue Hoff-
nung schopfen und sich von der Kirche wieder lossagen; daher
miisse die vollige Ausrottung des Protestantismus durchgefiihrt
werden 1),

Gleich unbedenklich in ihren Mitteln war die Kirchenpolitik
Ludwigs XIV. gegentiiber der jansenistischen Bewegung. Auch
hier schritt man von einer Gewissensnétigung zur anderen, bis
man schliesslich jedem inneren Vorbehalt gegen die pépst-
lichen Entscheidungen den Weg versperrt hatte. Es war be-
zeichnend, dass die Bulle Vineam domini, die an Stelle des
»achtungsvollen Stillschweigens* die ,unbedingte Zustimmung®
zu den Verdammungsurteilen tiber Jansenius forderte, nicht
nur von Ludwig XIV. dem Papste abgefordert, sondern sogar
von diesem dem Konige im Entwurf zur etwaigen Korrektur
und vorherigen Billigung iibersandt worden war. Der Konig
hatte dafiir versprochen, die unbedingte Unterwerfung unter
die Bulle von Klerus und Laien durchzusetzen. Und er hielt
sein Versprechen. Sein Hass gegen den Jansenismus war dabei
wohl in nicht geringem Masse durch die Wahrnehmung ver-
stiirkt worden, dass seine standhaften Anhinger sich gegen
die konigliche und kirchliche Autoritit auf die Autoritit Gottes
und ihres Gewissens beriefen. — Das war etwas fiir den Eigen-
willen Ludwigs XIV. unfassliches. Um so mehr, als ein tieferes
religivses Leben fiir ihn tiberhaupt unfasslich war. Seine Re-
ligion bestehe nur in Furcht und Superstition, so urteilte Fénelon
liber ihn in einem anonymen Briefe ?), Auch Madame de Main-
tenon musste diese Erfahrung machen, trotzdem sie sich alle
Mihe gegeben hatte, den Konig tiber einen bloss mechanischen
Formendienst hinaus zur Selbsterkenntnis zu fithren3). Der
franzésische Hof nahm zwar unter ihrem Einfluss mehr und
mehr einen bigotten Charakter an. Aber wie viel Scheinwesen und

') Déllinger, Die einflussreichste Frau der franzosischen Geschichte,
a" a“ 0-’ I, 391-

*) Déllinger, Akad. Vortrige, I, 375.
%) a. a. 0., S. 395.



— 205 —

Heuchelei steckte dahinter, zumal nachdem Ludwig erklirt hatte,
er werde seine Gunst nach der Teilnahme an den Kultushand-
lungen bemessen!). Eine solche Protektion musste der Kirche
wie dem Staatswesen verderblich werden. Erschien doch kirch-
liche Korrektheit und Devotion den skrupellosen Stellenjagern
als ein sicheres Mittel, um ihre Ziele zu erreichen. Der Erfolg
war denn auch, dass mit den hoéchsten Beamtenstellen wie mit
kirchlichen Wiirden ein schamloser Handel getrieben wurde.
Und was war das Ergebnis dieser Zwangspolitik, die jede Re-
gung der Freiheit unterdriickte, um die monarchische Autoritiit,
die kirchliche Orthodoxie zu erhalten? — Die religiose Skepsis,
die autorititslose Gesinnung hatten riesige Fortschritte gemacht.
Nach dem Tode Ludwigs XIV. traten sie offen hervor. Kaum
sieben Jahre spiter schrieb die Mutter des Regenten, die Prin-
zessin Elisabeth Charlotte von der Pfalz: ,Ich glaube nicht,
dass es in Paris unter den kirchlichen Wirdentrigern wie
unter den Laien noch hundert gibt, die den wahren Glauben
haben oder die selbst an unseren Herren noch glauben“#. Das
Freidenkertum wurde in der Tat in der gebildeten franzosischen
Gesellschaft zur Mode, und wie alle Moden wechselte es schnell
in seinen Formen. Dem Deismus folgte der Skeptizismus und
diesem der radikale Materialismus. Das schlimmste aber war,
dass die hochsten Prilaten eingeschlossen, der Klerus diese
Moden mitmachte. ,Ein einfacher Priester, ein Pfarrer muss
etwas glauben, wenn man ihn nicht fiir einen Heuchler ansehen
soll; aber er darf seiner Sache nicht zu sicher sein, sonst findet
man ihn intolerant. Dagegen darf ein Generalvikar zu einer
Ausserung gegen die Religion lidcheln, ein Bischof laut dariber
lachen und der Kardinal kann sein Wort hinzutuen“$). Als
einer der angesehensten Pfarrer von Paris gefragt wurde, ob
er glaube, dass die Bischofe, welche die Religion immer im
Munde fihrten, solche selbst besdissen, antwortete er nach
kurzem Zogern: ,Es mag noch 4 oder b geben, die gliubig
sind“4), Der Kardinal Rohan, der Erzbischof von Sens, Brienne,
der Bischof von Autun, Talleyrand, der Abt Maury waren no-

e

) a. a. 0., S. 323,

?) H. Taine, Les origines de la France contemporaine. L’ancien régime.
3 ¢d., p. 375.

) a. a. O, 8. 382.

) a. a. 0, S. 383.



— 206 —

torische Skeptiker. — Da ist es denn nicht verwunderlich, dass
der Hass gegen die Kirche sich immer tiefer eingrub. War
doch ihr Wesen auch in dem Sinne vieler hochgestellter Prii-
laten eine grosse Liige, deren Aufrechterhaltung man nur noch
mit Griinden staatspolitischer Klugheit zu rechtfertigen ver-
suchte. Aber schon prophezeite d’Argenson 17563: ,Da unsere
Nation und unser Jahrhundert ganz anders aufgeklirt sind,
wie die Zeit Luthers, so wird man so weit gehen, wie man
gehen muss; man wird alle Priester, das Priestertum selbst,
jede Offenbarung, jedes Mysterium in den Bann tuen“!). Und
Voltaires schreckliches Wort ,Ecrasez l'infame“ wurde schon
bald die Parole des Tages.

Lasst sich nun fir diesen giftigen Hass gegen die Kirche,
fir den die franzisische Revolution beherrschenden Radikalis-
mus der Gesinnung die Aufklirung allein oder auch nur haupt-
sichlich verantwortlich machen, wie de Maistre und die ultra-
montane Geschichtsschreibung wollen? — Die hier skizzierte
Entwicklung nimmt uns die Moéglichkeit, diesem Urteil beizu-
stimmen. — Wir bestreiten gewiss nicht, dass die wissenschaft-
liche Aufklarung ihren Anteil an der Vorbereitung der Revo-
lution genommen hat, aber die revolutionire Stosskraft ihrer
Ideen kam doch erst unter dem Druck unertriglich gewor-
dener Verhéltnisse in Staat und Kirche zustande ?). — Die von
den jesuitischen Beichtvitern Ludwigs XIV. inspirierte Politik
hatte die von ihr erstrebte Uniformierung des kirchlichen Lebens
durchgesetzt und jede selbstindige Regung des religiosen Ge-
wissens in Frankreich niedergehalten und unterdriickt. Die
Folge davon war, dass die Kirche trotz aller ausseren Devo-
tion — selbst die Teilnahme an der Kommunion wurde von
den konvertierten Protestanten erzwungen — an Anhinglich-
keit in den Gemiitern immer mehr verlor. Die gegen sie an-
gesammelte Abneigung wartete vielmehr nur auf den Augen-
blick, wo sie den widerwillig getragenen Gehorsam aufkiindigen

1 a a. 0., S. 376.

?) < Die Presse war vollstiindig geknechtet. ... Die sorgfiltigste Zen-
sur unterdriickte jedes freiere Wort; keine Klage, keine Andeutung eines
Missbrauchs oder Ubelstandes konnte laut werden. Kerker oder Verbannung
drohten den Verfassern, Folter und Strick den Buchhéindlern, welche dem
Monarchen missfillige Schriften verbreiteten.» Déllinger, Die Politik Lud-
wigs XIV., Akad. Vortrige, I, 276.



— 207 —

konnte. Dazu liess die Starrheit des tiberlieferten theologischen
Systems jede Teilnahme am wissenschaftlichen Leben gefdhr-
lich erscheinen. Nur durch ein engherziges Bevormundungs-
system glaubte die Kirche auch hier ihre Autoritit wahren zu
konnen. Was sie erreichte, war, dass sich die literarische Ver-
tretung der neuen Ideen durch den Deckmantel der Anonymitit
vor ihren Zensuren zu schiitzen suchte. Kaum ein Zeitalter
der Literaturgeschichte diirfte es geben, in dem diese Praxis
zu solcher Virtuositidt entwickelt wurde wie das 17. Jahrhundert.
Wir wéahlen nur ein Beispiel unter hundert mdoglichen heraus.
Das fiir die philologisch kritische Behandlung der biblischen
Biicher grundlegende Werk von Richard Simon ,Histoire criti-
que du Vieux Testament“, wurde schon im Jahre seines Er-
scheinens 1678 auf Betreiben Bossuets durch ein Arrét des
Staatsrates konfisziert und die ganze Auflage von 1300 Exempla-
ren bis auf 6 oder 7 verbrannt?!). Darauf liess Simon die zweite
Auflage in Rotterdam erscheinen, als deren Herausgeber und
zugleich als Verfasser der beigefiigten Anmerkungen ein Pro-
testant genannt wurde. Gleichzeitig verfasste er eine Vertei-
digungsschrift, in der er unter der Maske eines reformierten
Geistlichen (Pierre Ambrun) an seinem eigenen Werke scheinbar
Kritik iibte, tatsichlich aber sich mit seinen Gegnern ausein-
andersetzte. Die Vorsicht, seinen Namen durch ein Pseudonym
zu verhiillen, wandte Simon auch in der Folgezeit mit mehr
oder weniger gliicklichem Erfolge an. Trotzdem gestaltete sich
sein Leben zu einer Kette von Verfolgungen, und als zuletzt
auf eine Denunziation der Jesuiten hin in seiner Vaterstadt
~ Dieppe die Behsrde mit einer Untersuchung seiner Manuskripte
drohte, wusste er sich nicht anders zu helfen als damit, dass
er alle seine Papiere verbrannte.

Und das alles geschah, obwohl keine Rede davon sein
konnte, dass sich Simon etwa schon die Konsequenzen moderner
Bibelkritik zu eigen gemacht hiatte. Wogegen sich die Angriffe
und Unterdriickungsversuche der kirchlichen und staatlichen
Behorde richteten, war — das kann ohne Einschriinkung be-
hauptet werden — die Objektivitdt der wissenschaftlichen Methode,
die von Simon zum erstenmal auf die Uberlieferung des Textes,
auf die Geschichte des Kanons der alt- und neutestamentlichen

s ea

') Reusch, Der Index der verbot. Biicher, II, 422 ff.



— 208 —

Schriften angewandt wurde. Diese Methode fiihrte allerdings
notwendigerweise dahin, die Wissenschaft in ihren Ergebnissen
nur von den Tatsachen, im vorliegenden Falle nur von dem
Befunde ‘der geschichtlichen Zeugnisse abhingig zu machen,
nicht von der dogmatisch befangenen Meinung eines theologi-
schen Schulhauptes, eines Scholastikers oder eines Kirchen-
vaters. Eben damit bahnt sich die viel umstrittene Voraus-
setzungslosigkeit der modernen Wissenschaft an. Denn alle
Einwinde, die man gegen das von ihr vertretene Forschungs-
prinzip erhoben hat, es sei unmdoglich, bei der Beurteilung der
Tatsachen von allen Voraussetzungen abzusehen, beseitigen
nicht den klaren Sinn der Forderung, im Gange der wissen-
schaftlichen Untersuchung keine Tatsache zu verschweigen
oder in ihrer Bedeutung herabzudricken um eines Dogmas,
um einer vorgefassten Meinung willen. Erst die Erfillung dieser
Forderung gibt der Forschung sittlichen Gehalt. Denn sie macht
den unbedingten Willen zur Wahrheit zum Regenten des wissen-
schaftlichen Gewissens. Er ist souverdn in seinem Gebiete, da
ihn nur die im Begriff der Wahrheit liegende Gesetzméssigkeit
des Denkens verpflichtet. Aber zugleich wachsen die Schwie-
rigkeiten, diese Souverdnitit zur Anwendung zu bringen gegen- |
iiber der Fille der Tatsachen, welche die Erfahrung uns vor
Augen stellt. Wie ist es mdoglich, hier die widerspruchslose
Einheit des Denkens zu bewahren, die wir fordern miussen,
wenn iliberhaupt die Annahme einer zusammenhingenden Wahr-
heit zu Recht bestehen soll? — Schon die Einzelprobleme ver-
wirren sich in vielen Féllen und machen es dem Forscher fast
zur Unmoglichkeit, eine einheitliche Deutung der in Betracht
kommenden Tatsachen zu finden. Denn eine wissenschaftliche
Aufgabe losen, heisst im Sinne des modernen Forschungsprinzips
nicht mehr nach einem zuvor festgestellten Plan arbeiten, zu
einer Theorie die Belege, zu einem Glaubenssatz die Argumente
suchen, die ihnen als Stiitze dienen sollen. Die Wege der
wissenschaftlichen Forschung sind vielmehr Wege, die in un-
bekanntes Land fiihren. Wie muss die Beobachtung, wie das
Denken geschult werden, ehe uns in ihm eine einigermassen
zusammenhéngende Orientierung gelingt! — Jeder Schritt vor-
warts stellt uns vor neue Fragen, neue Moglichkeiten, ja man
kann sagen, dass die Entwicklung der wissenschaftlichen Me-
thodik aufallen Wissensgebieten die Kompliziertheit der Probleme



— 209 —

gesteigert hat. Dadurch aber kommt in die Forschung eine
Unruhe, eine Spannung, eine Unsicherheit hinein, die man zu-
vor nicht gekannt hat. Auf dem Gebiete der alt- und neu-
testamentlichen Forschung, das die epochemachenden Werke
Simons zuerst zu betreten versuchten, ist dieser Zustand der
Forschung ein chronischer geworden. Doch nicht nur hier,
auch in die Religionsphilosophie, in die systematische Theologie
ist eine tiefgehende Beunruhigung durch neue Probleme, das
Bewusstsein der Unsicherheit iiberlieferter Losungen einge-
drungen. Ein langwieriger und verwickelter Prozess hat auch
auf diesem Gebiete die Autoritat der kirchlichen Betrachtungs-
weise in Frage gestellt. Einzelne Etappen dieses Prozesses
haben wir zuvor schon zu skizzieren versucht: die Auflésung
der Scholastik als philosophischer Glaubenslehre, das Vordringen
des Rationalismus und damit verbunden die Ablehnung aller
auf eine {ibernatiirliche Begriindung zurtickgreifenden histori-
schen Religionen. Wieder ist es ein franzosischer Denker, der
zuerst die Schwierigkeiten der {iberlieferten scholastischen
Theologie gegeniiber dem Wandel der geistigen Lage voll
empfindet und ihnen zu einem scharf zugespitzten Ausdruck
verhilft: Pierre Bayle.
Rud. KEUSSEN.
(Fortsetzung folgt.)

Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 2, 1912, 14



	Autorität und Freiheit : eine historische und philosophische Untersuchung mit besonderer Beziehung auf das Verhältnis des Wissens zum Glauben [Fortsetzung]

