
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)

Heft: 2

Artikel: J.F.H. Schlosser an Leopold Schmid (1849)

Autor: F.N.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403806

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403806
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 186

J. F. H. Schlosser an Leopold Schmid.

(1849.)

I.

Der nachstehend abgedruckte Brief ist sowohl wegen des

Schreibers wie wegen des Adressaten von geschichtlichem Wert,
nicht minder aber wegen des Anlasses, der zu demselben
geführt hat. Das sehr ausführliche und erst nach vielfachen
Wendungen und Windungen auf den eigentlichen Zweck
eingehende Schreiben enthält nämlich die erste authentische
Mitteilung, dass die von dem Domkapitel getroffene Wahl des

geistigen Führers der Giessener katholisch-theologischen Fakultät

zum Bischof von Mainz in Rom nicht bestätigt werden würde.
Diese Nichtbestätigung war der erste entscheidende Vorstoss
der päpstlichen Kurie, nachdem zuerst das Revolutionsjahr und
dann die demselben auf dem Fusse folgende Reaktion es ihr
ermöglicht hatte, die „Freiheit der Kirche" im hildebrandini-
schen Sinn wieder einmal aus der Theorie (dem Reichensperger-
schen „Kurialstil") in die Praxis zu übertragen.

Schon die drei Jahrzehnte zwischen der Restauration des

Papsttums (1814) und der internationalen Revolution waren für
die äussere Machtstellung des ersteren in Deutschland reich
an Erfolgen gewesen. Der Zurückdrängung der Wessenberg-
schen, der Theinerschen, der Spiegeischen Kirchenreformen
war die Vernichtung der Hermesschen Schule in der Theologie
zur Seite gegangen (um von den vielen anderen, heute völlig
verschollenen Eingriffen, wie der Absetzung Bolzanos, zu schweigen).

Aber erst das Jahr 1848 hat für einen Eingeweihten, wie
Wiseman, den Zukunftsblick auf „die Schlacht auf dem märkischen

Sande" eröffnet, welche dann für das werdende Deutsche
Reich genau den gleichen Ausgang hatte wie der Kölner Kirchen-



— 187 —

streit für den preussischen Staat. Aber noch war in den zu
Recht bestehenden deutschen Kirchenbehörden der Geist ernster
deutscher Frömmigkeit nicht erloschen. Und Fakultäten wie
die damalige Giessener sorgten für einen ähnlichen Nachwuchs
im katholischen Klerus. In dieser in Rom klar erkannten
Tatsache lag der letzte Anlass für die nichtswürdigen Denunziationen

und Verleumdungen der Persönlichkeit Schmids. Nachdem

es gelungen war, ihn trotz — oder wegen — seiner
Charakterfestigkeit beiseite zu drängen, wurde an seiner Stelle Herr
v. Ketteier als Bischof oktroyiert. Dessen erste Tat innerhalb
seines Sprengeis war die Lahmlegung der Giessener Fakultät.
Ihr hat im Süden der Mainlinie der oberrheinische Kirchenstreit

sich angeschlossen. Die Schulteschen Lebenserinnerungen
haben jüngst in einen der lehrreichsten Momente desselben
hineingeleuchtet. Aber all das nunmehr Folgende ist nur die
weitere Folge der Unschädlichmachung von Schmid für die
Leitung des Mainzer Bistums gewesen.

Die Persönlichkeit des in der theologischen wie in der
philosophischen Fakultät gleich hervorragenden Universitätslehrers

bedarf an dieser Stelle keiner Charakteristik. Vor
kurzem ist die zweite Auflage des Schröderschen Lebensbildes
von Leopold Schmid erschienen. (Bonn, C. Georgi.) Derselben
ist ein Nachwort beigefügt, welches die mannigfachen
Nachwirkungen des kernigen Mannes zusammenzustellen versucht
hat. Ist er doch u. a. durch sein Programm von 1867
„Ultramontan oder katholisch?"* der Vorläufer für das Vorgehen
Döllingers und aller seiner Freunde im Jahre 1870 gewesen.
Neben der Biographie, welche für solche Aktenstücke nicht
den nötigen Raum bot, ist bereits mit der Veröffentlichung des
in meinen Händen befindlichen Nachlasses begonnen '). Der
„Deutsche Merkur" hat zunächst die Briefe des Kanzlers v. Linde
(des durch seine Gegnerschaft gegen Bismarck in dem
wiederhergestellten Frankfurter Bundestag zur Genüge bekannten
„Ultramontanen") an Schmid veröffentlicht. Dieselben bringen
den denkwürdigen Beleg, dass derselbe Mann (vor 1848!) in
Verbindung mit Schmid die Giessener katholisch-theologische
Fakultät organisiert hat. Solange dieselbe bestanden hat, hat
sie sowohl den Hermesianern in Bonn wie den Wessenbergianern

a) Siehe über Leopold Schmids Nachlass : « Deutscher Merkur » 1909,
S- 113, 187 (vergi, auch ebd. S. 177).



— 188 —

in Freiburg die Hand gereicht, mit Tübingen, Würzburg und
München in engem Bunde gestanden. Für kürzere Zeit war
ihr sogar eine Marburger Fakultät zur Seite getreten, deren
Akten im Vorjahre von Mirbt veröffentlicht sind. Das Verdienst
des — seit dem Jahre 1848 so vollständig andere Wege
einschlagenden — Herrn v. Linde um die Giessener Fakultät hat
mich aber bei alledem förmlich überrascht. Eine zweite
Veröffentlichung am gleichen Ort hat eine Reihe von Kundgebungen
über die Bischofswahl gebracht, wodurch die seinerzeit von
Schmid selbst veröffentlichten Dokumente eine nicht unwichtige
Ergänzung erhalten haben. Der Vertrauensadresse der
Geistlichen des Dekanats Dieburg stellen sich nämlich drastische
Belege über die sofort nach der Wahl einsetzenden „unsittlichen
Wühlereien" zur Seite. An die Veröffentlichungen im „Deutschen
Merkur" soll sich heute die erste unzweideutige Mitteilung an
Schmid anschliessen über das, was von Rom für die deutsche
Kirche zu erwarten stand. Nicht am wenigsten interessant in
dieser Mitteilung* ist, dass es sich darin so deutlich abspiegelt,
wie schwer sie dem Briefschreiber geworden ist. Sie stammt
in der Tat von einem Manne, welcher schon dem jungen Schmid
das grösste persönliche Interesse entgegengebracht hatte und
ausserordentliche Hoffnungen auf seine Wirksamkeit setzte.
Der bekannte Konvertit J. F. H. Schlosser von Stift Neuburg
bei Heidelberg verdient es aber auch überdies, die von ihm
und seiner mit ihm konvertierten Frau ausgegangene
Wirksamkeit sowohl in ihren Zielen wie in ihren Ergebnissen
einmal in eigenem Zusammenhang ins Auge zu fassen. Vorher
jedoch möge sein Brief an Leopold Schmid, nebst der knappen,
aber inhaltschweren Antwort des erwählten Bischofs, dem Zeugnis

eines wahrhaft apostolischen Sinnes, hier Aufnahme finden.

IL

Hochwürdiger Herr und Freund!
Seit ich in den ersten Wochen dieses Jahres die Freude

hatte, Sie hier zu sehen, hegte ich fortwährend die Hoffnung,
dass Ihre Anwesenheit in unserer Nähe Ihnen wiederholten
Anlass bieten werde, uns mit Ihrem lieben und geehrten
Besuche zu erfreuen. Nur diese Hoffnung, der leider die Erfüllung
versagt blieb, liess mich zögern, Ihnen, nachdem ich einige



— 189 —

Zeit nachher die Nachricht von Ihrer Erwählung auf den
bischöflichen Stuhl zu Mainz vernahm, alsbald ein Wort der
Verehrung und Theilnahme, bei so wichtigem Anlasse, zu schreiben.
Bei dem Vertrauen, das Ihre Güte mir jederzeit geschenkt hat,
glaube ich keine Missdeutung besorgen zu müssen, wenn ich
Ihnen gestehe, dass diese Kunde mich nicht allein wahrhaft
überrascht hat, indem ich wohl gewiss mit Recht annehmen
durfte, dass Sie selbst zur Zeit, da Sie zuletzt mich besuchten,
noch keine Ahndung davon haben mogten — sondern dass Sie
auch eine sehr gemischte Empfindung in mir hervorgerufen
hat, da ich, nach den Eindrücken, die ich von Ihren Neigungen
und wissenschaftlichen Richtungen und Bestrebungen, seit der
ersten Zeit unserer gegenseitigen Bekanntschaft in mir trug,
und selbst nach unserem letzten mündlichen Gespräche, und
Ihren in der 0. P. A. Zeitung vom 20. Januar d. J. abgedruckten

Äusserungen vom 18. dess. M. zufolge mir entschieden sagen
zu müssen glaubte, dass die Ihnen angesonnene Vertauschung
des Ihrem Herzen so theuren und Sie beglückenden Berufs als
Lehrer der Theologie und Philosophie, mit dem so ganz andersartigen

oberhirtlichen Amt, für Sie ein ungemein schweres
Opfer in sich fasse. Dazu kam, dass ein Brief eines trefflichen
und Sie wahrhaft hochschätzenden Freundes, welcher wusste,
wie hoch ich selbst Sie schätze, mir ernste Besorgnisse
aussprach, dass Sie in der neuen Stellung auf gar manche schwer
zu besiegenden Schwierigkeiten stossen, und, wie er nach ihm
gewordenen Mittheilungen fürchte, einem schwer zu bekämpfenden

Mangel an Vertrauen begegnen würden. Ich schwankte
im ersten Augenblicke nach dem Empfange dieses Briefs, ob
ich es nicht etwa als Pflicht der Freundschaft gegen Sie zu
betrachten habe, Ihnen vertrauliche ') Mittheilung hierüber zu
machen. Da ich mir jedoch als möglich dachte, dass der treffliche

und wohlwollende Freund vielleicht die Schwierigkeiten,
die er zu sehen glaubte, zu hoch anschlagen möge, und da ich
auch mit Recht glaubte voraussetzen zu dürfen, dass Ihnen die
Lage der Dinge und die zur Sprache kommenden Verhältnisse,
in allen Verzweigungen und ihrem vollen Umfange, genau
bekannt seyen, und dass Sie den zu fassenden Entschluss gewiss
nur mit vollester Berücksichtigung aller dabei zu prüfenden

') Dieser Schritt ist ohne mein Dazutun mehrfach bekannt geworden.
(Anmerkung von Schmid am Rande des Originals.)



— 190 —

und zu beherzigenden Momente, Bedenken und Erwägungen,
fassen würden, so glaubte ich besser zu thun, eine Mittheilung
über den gedachten Gegenstand gegen Sie zu unterlassen. Ich
folgte hierin meinem Gefühle, das mich, wie ich nicht leugnen
will, in einer Mittheilung eine Art wenigstens scheinbarer An-
massung würde haben erblicken lassen, deren selbst leisesten
Schein ich, zumal in einer so zarten Sache, vermeiden wollte.
Hierzu kam nun aber, dass mir, fast gleichzeitig mit dem Briefe
des erwähnten Freundes, einige Zeitungsblätter zukamen, in
welchen die Angelegenheit Ihrer Wahl in einer mich tief schmerzenden

und mein Gefühl verletzenden Weise besprochen wurde,
und dass ich an demselben oder am nächstfolgenden Tage
schon erfuhr, dass Sie Ihren Entschluss gefasst und Ihre
Zustimmung zu der auf Sie gefallenen Wahl erklärt haben. Wenn
ich, nachdem ich dies in zuversichtlicher Weise erfahren hatte,
mein Schweigen gegen Sie fortsetzte, so lag, abgesehen davon,
dass ich noch immer die Hoffnung nicht aufgegeben hatte, Sie

bald hier zu sehen, und Ihnen mündlich meine Segenswünsche
aussprechen zu können, der Grund davon in einem grippeartigen
Unwohlseyn, das, mit einem auch jetzt noch nicht ganz gehobenen

Augenleiden verbunden, mir einige Wochen hindurch alle
Thätigkeit, insbesondere aber das Schreiben, sehr erschwerte,
— später dann in der aufreibenden Spannung, in welcher der
bedrohliche Gang der öffentlichen Angelegenheiten in einem
immer steigenden Grade uns erhielt, und eine schwer zu
bewältigende Schreibunlust in mir erzeugte, die mich nach allen
Seiten hin, in einer mir wahrhaft peinlichen Weise, der
Briefschuldner verehrter Freunde bleiben liess. Ich glaube jedoch
diesem meinem Schweigen, das Ihre freundschaftliche Güte mir
gewiss verzeihen wird, jetzt ein Ziel setzen zu müssen, — theils
und insbesondere aber, weil ich, nach mehrtägigem ernsten
Nachdenken, es geradezu als eine unabweisliche Pflicht gegen
Sie betrachte, Ihnen, zu Ihrer Erwägung und Prüfung, eine Sie
betreffende Nachricht nicht vorzuenthalten, die mir vor nun
sechs Tagen von einem sehr verehrungswürdigen Freunde
zukam, und mich, wie Sie denken können, in ungemein schmerzlicher

Weise überraschte. Kennte ich diesen Freund nicht als
einen Mann von reinstem und edelstem Charakter, von grosser
Einsicht und von offenstem und unbefangenstem Herzen, und
wusste ich nicht, dass er nach Gesinnung und Lebensstellung



— 191 —

hoch über allen etwaigen Partheieinflüssen und
Partheieingenommenheiten, überhaupt und insbesondere in dieser ihn durchaus

auch nicht im entferntesten berührenden Sache, stehend,
durch seine persönlichen Verhältnisse und äusserst bedeutende
Verbindungen in der Lage ist, über die Sache, in der er mir,
auf jeden Fall in wohlwollendster Meinung, schrieb, aus ersten
und sichersten Quellen unterrichtet zu seyn, so würde ich mich
nicht verpflichtet halten, Sie von seiner mir gemachten
Mittheilung zu unterrichten. Da ich aber ihn, und seine
Gesinnungen und Verhältnisse kenne, und da ich eben deshalb auch
gewiss bin, dass er, wenn er nicht ganz genau und aus von
ihm selbst für ganz zuverlässig erachteter Quelle darüber
unterrichtet wäre, mir die fragliche Mittheilung nicht gemacht haben
würde, — so scheint es mir, dass ich gegen die Pflicht des

Ihnen, mein Hochwürdiger Freund, von ganzem Herzen
erwiderten schuldigen Vertrauens Verstössen würde, wenn ich
die mir also zugekommene Nachricht nicht geradezu und offen,
— versteht sich im strengsten Vertrauen, — Ihnen zur Kennt-
niss brächte. Die mir gemachte Mittheilung des erwähnten
Freundes, dessen Namen zu nennen, ich mich jedoch nicht
ermächtigt halten kann, lautet wie folgt: „Ich weiss aus sicherer
Quelle, dass die Mainzer Wahl in Rom nicht durchgehen wird.
Es wäre daher sehr zu wünschen, im Interesse der Sache, des

Domkapitels und des Erwählten selbst, dass dieser noch vorher

selbst freiwillig zurücktrete ; dadurch wäre Alles auch für
ihn gerettet. Ihn hierzu zu bewegen, würde ein grosses
Verdienst in allen drei Beziehungen seyn." — Welchen Werth Sie,
mein Hochwürdiger Freund, nun auf diese Mittheilung, in der
übrigens über die etwaigen Beweggründe der, ihr zufolge, von
Rom aus zu erwartenden Ablehnung nichts gesagt ist, legen
mögen, muss ich Ihnen anheimgeben, da mir darüber kein Ur-
theil zusteht. Dass ich für meine Person aber, wenn auch mit
schmerzlichem Gefühle, nicht umhin konnte, und mich
verpflichtet fühlen musste, Sie von dieser mir auf solchem Wege
zugekommenen und so bestimmten Nachricht, mit einfacher
Offenheit, zu unterrichten, werden Sie, der Sie mich und meine
Gesinnungsweise kennen, nicht nur begreiflich finden, sondern
Ihr eigenes Gefühl wird Ihnen sagen, dass ich mir wohl in der
Folge ernste Vorwürfe zu machen haben würde, wenn ich aus
irgend einer Scheu es zu thun versäumt hätte; und ich bin



— 192 —

gewiss, dass auch Sie, bei Ihrem geraden und offenen Sinn,
wären Sie in meiner Lage gewesen, es gethan haben würden.
Mein herzlicher und aufrichtiger Wunsch kann nur der seyn,
dass Sie von Ihrer Seite dasjenige thun mögen, was, Ihrer
eigenen reifsten und ruhigsten Prüfung nach, und nach Pflicht
und Gewissen, Ihnen als das Rechte, und als das zum Heile
der Sache, wie für Ihre Person, Beste und Gedeihlichste
erscheinen wird, und dass, in welchem Berufskreise Sie wirken
mögen, Sie möglichst unbeengt durch äussere Missverhältnisse,
mit Freudigkeit einer die Ehre Gottes und das Heil der
Menschen fördernden, heilbringenden und von Gott gesegneten
Wirksamkeit sich in vollestem Masse erfreuen mögen. Mit
diesem herzlichen Wunsche und mit den wärmsten Empfehlungen
meiner Frau, beharre ich in alter Verehrung und freundschaftlicher

Ergebenheit von ganzem Herzen

Frankfurt a/M., 16. Mai 1849.

Ew. Hochwürden ergebenster
Schlosser.

Abschrift der Antwort.

Giessen am 17. Mai 1849.

Hochverehrter Herr und Freund!

Das Gewicht Ihres so sehr freundlichen Schreibens von
gestern entgeht mir um so weniger, als ich gar wohl weiss, wie
innig in Ihrem Wesen Ehrenhaftigkeit und Zartheit miteinander
verknüpft sind. Darum darf ich aber auch keinen Augenblick
zögern, Sie von meiner Anschauung des fraglichen Gegenstandes

ebenso einfach als unverholen in Kenntniss zu setzen. Wie
ich die Annahme der Wahl, abgesehen noch von allen
ausserordentlichen Möglichkeiten, als das grösste Opfer meines Lebens

betrachte, so auch als die sprechendste Pflicht, welche je sich

mir auferlegte. Gänzlich unbefangen lasse ich nun der Sache

ihren Verlauf und hoffe, wie es der Himmel auch füge,
erforderlichen Falles nachzuweisen im Stande zu seyn, dass ich mir
darin nichts vorzuwerfen habe.

Mit unverbrüchlicher Verehrung und den besten Empfehlungen

an die Frau Räthin von Herzen
Der Ihrige.
L. Schmid.



— 193 —

III.
Wie über den Adressaten des hier veröffentlichten Schreibens,

so kann auch über den Briefschreiber an dieser Stelle
nur das zum Verständnis der darin zum Ausdruck gekommenen
innerkirchlichen Stellung Unentbehrlichste bemerkt werden
Nur um so entschiedener aber muss ich auch bei diesem Anlass
betonen, wie hochnötig es für die Zukunft der katholischen wie
der evangelischen Kirchen sein wird, die moralischen Kräfte
richtig einzuschätzen, welche der päpstlichen Politik in ihrem
ganzen Eroberungskrieg zur Verfügung stehen. Die Kongregation

von Beuron besitzt in unseren höchststehenden Kreisen —
unseren Kaiser an der Spitze — einen Einfluss, mit welchem
sich der keines Staatsmannes vergleichen lässt, und welchem
vor allem die evangelischen Kirchen nichts annähernd
Ähnliches zur Seite zu stellen haben. Die Triebkraft aber, von
welcher dieser Einfluss zehrt, ist die tiefe, persönliche Frömmigkeit,

der spezifische Christusglaube der Begründer dieser
Kongregation, der beiden Erzäbte Maurus und Placidus Wolter.
Die gleiche selbstlose Frömmigkeit, die die ganze Person mit
all ihrem Hab und Gut in den Dienst der „Kirche" stellt, ist
auch bei Schlosser und seiner Frau (aus der alten Hugenottenfamilie

du Fay) die Grundlage ihrer ganzen Lebensarbeit
gewesen. Es würde sich in hohem Grade lohnen, die vielumfassende
Tätigkeit, welche dieses Ehepaar ausübte, und die Kreise, auf
welche dasselbe einwirkte, einem gründlichen Studium zu
unterziehen.

Als eine erste Anleitung dazu darf noch heute meine im
Jahre 1869 erschienene Monographie: „Welche Wege führen
nach Rom?" bezeichnet werden. Dieselbe hat auch über das
Ehepaar Schlosser einen näheren Bericht : in der vierten Rubrik
über die juristischen Konvertiten. Unter dem gemeinsamen
Titel: „Die restaurative Rechtslehre" umfasst dieselbe l.Adam
Müller, 2. Karl Ludwig v. Haller, 3. Jarcke und Phillips, 4. den
bayerischen Ministerialreferenten v. Bernhard, 5. die Familie
Schlosser, 6. den ostpreussischen Konvertitenkreis, 7. Pilgram
und Kehler, 8. neuere Konvertiten. Das Schlossersche Ehepaar
und der ihnen in der Konversion noch vorhergegangene Bruder

des Mannes (Gymnasialdirektor in Koblenz) sind Seite 232
bis 237 behandelt. Wie fast durchweg, so sind auch in diesem
Falle nur katholische Quellen benutzt. Mit Bezug auf die Zeit-

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1912. 13



— 194 —

läge und den Anlass der Konversion sei jedoch auch hier
wenigstens so viel erwähnt, dass Rat Schlosser während der
Dauer des Grossherzogtums Frankfurt eine einflussreiche Stellung

in seiner Vaterstadt eingenommen hatte. Im Anschluss
an diese frühere Tätigkeit hat er sich zur Zeit des Wiener
Kongresses mit seiner Frau dorthin begeben. Hier sind beide
unter dem Einfluss des Redemptoristen Clemens Maria Hoffbauer
übergetreten.

Neben meiner eigenen früheren Charakteristik mag es nicht
unpraktisch sein, die mir damals zur Verfügung stehenden
Quellen nochmals anzuführen. Es waren einmal die vor allem
durch ihre Auszüge aus den Konversionsschriften wertvollen
Rosenthalschen Konvertitenbilder (I S. 232—46 und 1055—66),
sodann aber die Nekrologe in den historisch-politischen Blättern

: Band XXVII, S. 666 ff., über den Mann (von dem
bekannten Frankfurter Historiker Böhmer) ; Band LVII, S. 857 ff.,
über die Frau. Ich notiere dabei kurz, dass Schlosser am
22. Januar 1851 gestorben ist, also kaum l1^ Jahre nach dem

eben mitgeteilten Brief, seine Frau am 24. Mai 1865. Letztere
hat in seinem Geiste weitergearbeitet, auch aus seinem Nachlass

das grosse Sammelwerk: „Die Kirche in ihren Liedern"
herausgegeben. Von Schlosser selbst war im Jahr 1845 die

kirchenpolitisch beachtenswerte Schrift über „Die
morgenländisch-orthodoxe Kirche und das europäische Abendland"
erschienen. Dieselbe ist besonders mit Bezug auf „die internationale

Seite der päpstlichen Politika von Wert. Nach dem Tode
auch der Frau sind die „Gcethebriefe aus Fritz Schlossers Nachlass"

(Stuttgart 1877) erschienen. Der Name des Pierausgebers
Frese hat in den dem Kriege von 1866 vorhergegangenen inneren
Krisen (in welchen Stift Neuburg oft Hauptquartier für die Feinde
Preussens war) eine böse Rolle gespielt.

Die an Schlosser gerichteten und von ihm gesammelten
Goethebriefe legen aber auch die weitere Aufgabe nahe, die

Stellung der Schlosserschen Familie innerhalb des Gcetheschen
Kreises oder besser der buntgemischten Kreise, die mit dem

grossen Namen verbunden erscheinen, etwas spezieller ins Auge
zu fassen. Schlosser persönlich ist hin und wieder sogar als
Neffe Goethes bezeichnet. Fernerstehende haben ihn daraufhin
wohl für einen Sohn seiner (bekanntlich mit dem — auch literar-
geschichtlich hoch bedeutsamen — J. G. Schlosser verheirateten)



— 195 —

Schwester Cornelia gehalten. Dass das ein einfacher Unsinn
ist, beweist die Chronologie. Cornelia Schlosser ist 1778

gestorben, Johann Friedrich Heinrich Schlosser 1780 geboren.
Aber Johann Georg Schlossers zweite Frau, Johanna Fahimer,
hat zu den Vertrauten Goethes gehört. Und Cornelias Schwiegersohn

Nicolovius, der Leiter des preussischen Unterrichtswesens
im Ministerium Altenstein, ist, trotz seiner Freundschaft mit
Bunsen und Rothe, vielfach mit „katholisierenden" Einflüssen
in Berührung gekommen. Dieselben treten noch in der von
seinem Sohne Alfred herausgegebenen Biographie von Graf
Friedrich Leopold Stolberg unverkennbar zutage.

Neben der Klarstellung mannigfacher Familienverhältnisse
und Lebensumstände mussten überdies eine ganze Reihe der
interessantesten psychologischen Probleme einer Untersuchung
unterzogen wTerden. Obenan steht darunter der Einfluss jener
„katholisierenden" Elemente gerade in dem Gœtheschen Kreise.
Dass die gleiche Neigung bei der Kaiserin Augusta sich schon
in ihre Jugendjahre zurückführt, mag ja vielleicht dadurch
erklärt werden, dass ihre religiös-kirchlichen Bedürfnisse aus
mancherlei Gründen unbefriedigt geblieben waren. Aber dieser
negative Pol reicht bei weitem nicht aus. Es sollte durchaus
nicht so leicht genommen werden, wie es gewöhnlich geschieht,
dass es auch im engsten Gœtheschen Kreise jene eben
erwähnten Elemente gegeben hat. Sie lassen sich besonders von
der gleichen italienischen Reise an konstatieren, seit welcher
er so gerne und lange genug mit seinem Heidentum kokettierte.
Aus späterer Zeit sei nach der ernsteren Seite hin nur an die
Brüder Boisserée erinnert, nach der Seite der Leichtlebigkeit
an die Pogwitzsche Familie. Viel zu wenig ist aber überhaupt
der dreibändige „Gœthe" des Jesuiten Baumgartner beachtet.
Nach wie vielen Seiten hin dieses Buch in Betracht kommt, ist
schon in meiner kleinen Studie über „Herder und den Katholizismus"

angedeutet. Aber die ebenbürtige Parallele zu dem
Janssenschen Zerrbilde der Reformation wird nicht durch
tönende Reden gegen den Jesuitismus unschädlich gemacht,
sondern nur durch das gründlichste Studium der hervorragenden

gelehrten Leistungen der deutschen Jesuiten in allen
Wissenschaftsgebieten.

Eine nicht minder bedeutsame Aufgabe liegt in dem
Studium der kirchlichen Atmo.-phäre auf und seit dem Wiener



— 196 —

Kongresse. Clemens Maria Hoffbauer hat dort in solchen
Konvertiten wie Friedrich Schlegel, Adam Müller, Zacharias Werner,

Karl Ludwig von Haller, den Brüdern Klinckowström etc.
einflussreiche Genossen gehabt. Wie verhängnisvoll diese Einflüsse
gerade für Österreich geworden sind, ist schon in dem Abschnitt
meines Handbuchs über „den Staat Josephs IL unter der
Herrschaft der Konvertiten und des Konkordats" dargetan. Die
Forschungen Friedjungs haben darüber noch ganz andere
Belege gegeben. Nur wer diese ganze Gesellschaft kennt, von
welcher Schultes Lebenserinnerungen so viel Lehrreiches zu
berichten wissen, lernt es wenigstens einigermassen verstehen,
wie es möglich war, dass ein innerlich so ungebildeter, um
nicht zu sagen roher Patron wie der „selige" Clemens Maria
Hoffbauer auf feinstgebildete Protestanten den gewaltigen
Einfluss ausgeübt hat, welcher bei seiner Seligsprechung nicht
wenig in die Wagschale gefallen ist. Es fehlt ja nicht ganz
an ähnlich faszinierenden Seelenführern auch in der protestantischen

Welt. Ein bäurisch kräftiges Wesen kann auf
höchststehende, zumal nervös überreizte Personen eine wahre Zaubergewalt

ausüben. Aber Leute wie Blumhardt und Hebich kommen

doch vergleichsweise wenig in Betracht, wenn man die
Früchte der Hoffbauersehen Bekehrungskunst danebenstellt.
Diese Bekehrungskunst hat sich wenigstens in der Schlosser-
schen Familie als eine nachhaltige erwiesen. Stift Neuburg ist
bis zum Tode der Frau Schlosser der Mittelpunkt eines Kreises

gewesen, welchem die Wiederherstellung der Herrschaft Roms

über das Deutsche Reich der erste aller Zukunftsträume war.
In diesem Kreise hat Bischof v. Ketteier bei dem Bonifazius-
jubiläum den traurigen Mut gewonnen, Reformation und Messiasmord

in Parallele zu stellen.
In der blinden Hingabe an das Papsttum, welches als der

unentbehrlich scheinende Mittelpunkt der katholischen Einheit
doch jener Generation nur Mittel zum Zweck war, hat Schlosser
auch den obigen Brief geschrieben. Aber das allerinteressan-
teste Zukunftsproblem, das der Mann uns bietet, liegt trotzdem
nicht hier. Das katholische Ideal, welches ein Mann wie er in
sich trug, ist vielmehr bei alledem nicht sowohl das vatikanische,
als das altkatholische gewesen. Nur darum haben die beiden
jungen Männer es ihm und seiner Frau so angetan, für deren
Zukunftsarbeit sie ihre reichen Mittel mit Freuden flüssig ge-



— 197 — '

macht haben. Leopold Schmid war als junger nassauischer
Pfarrer drei Jahre als Hauskaplan auf Stift Neuburg in eine
Sinekure berufen, um ihm seine umfassenden Studien in Heidelberg

zu ermöglichen. Ebenso hat noch nach Schlossers Tode
der junge Privatdozent Schulte von Frau Schlosser die Mittel
zu jener Romreise erhalten, deren Zweck uns erst seine
Lebenserinnerungen enthüllt haben. Nun stelle man aber einmal
einfach die spätere Stellungnahme beider Stipendiaten daneben
Alsbald nach dem Jahre 1870 ist Leopold Schmid widerspruchslos

als der „Altkatholik vor dem Altkatholizismus" bezeichnet.
Die kirchliche Organisation dieses Altkatholizismus aber ist
das Werk Johann Friedrich v. Schultes gewesen.

F. N.


	J.F.H. Schlosser an Leopold Schmid (1849)

