Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)

Heft: 1

Vorwort: Ausschau : verschiedene Wege zur Befreiung
Autor: AT.

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AUSSCHAU.

Verschiedene Wege zur Belreiung.

Es ist ziemlich allgemein, namentlich unter Beobachtern,
die mehr von aussen den geistig-religiosen und kirchlichen Be-
wegungen zuschauen, die Meinung herrschend, dass die Sache
des Altkatholizismus in notwendigem Zusammenhange stehe mit
dem Kampfruf, der in unseren Tagen stirker oder schwicher
ertonte: Los von Rom! Frei von Rom!

Es ist aber eine andere Frage, wie weit dieser Zusammen-
hang gehe, und ob der Altkatholizismus in diesem Rufe seine
ganze Grundlage, sein Recht vor Gott und der Welt zu er-
blicken habe. Soll diese Frage bejaht werden, so miisste in
dem Kampfrufe selbst ein vollig unbestreitbares und anerkanntes
Recht ausgesprochen sein, dem eben deswegen auch die Zu-
kunft gehéren miisste, die einer innerlich wahren und darum
auf das Gottliche selbst zuriickzufiihrenden Sache auf die Dauer
nie versagt bleibt.

Wir wollen dieser grundlegenden Frage fiir heute nicht
nihertreten. Auch die Vorfrage, die fast einem Wortstreite
dahnlich sieht, ob die Ausdriicke ,Frei von Rom“ und ,Los von
Rom“ notwendig das Gleiche bedeuten, wollen wir nicht auf-
werfen. Jedenfalls gibt es fir eine ziellose Losreissung viele
mehr oder weniger bequeme Wege, und viele sehen wir darauf
wandeln. Auch sie sollen uns heute nicht beschéftigen. Dagegen
mochten wir die hie und da, wenn auch noch so bescheiden
aufsprossenden Spuren einer Befreiung — nicht auf dem Boden
der Politik, sondern in den Gemiitern der gliaubigen Katholiken
— unserer Beobachtung nicht entgehen lassen. Dabei mdéchten
wir vor allem die naturgesetzliche, oder sagen wir lieber: die
gottgesetzte Entwickelung der Dinge nicht dadurch stéren, dass
wir den ringenden Gewissen von aussen her mit dem Einwurfe

Internat. kirchl., Zeitschrift, Heft 1, 1912. 1



9
der Halbheit, der Inkonsequenz, der Unentschiedenheit das Ge-
leise vorzuschreiben suchen, in das sie einlaufen sollen. End-
lich diirfen und wollen wir auch niemand gering achten, der
eine ecigene Kkirchliche Stellungnahme oder irgend ein Heraus-
oder Hervortreten in den Kkirchlich-religiosen Fragen gar nicht
will, sondern sich nur durch den ungeheuren moralischen Druck,
der vom jetzigen Papste ausgeht, wider Willen in einen inne-
ren Konflikt hineingezogen sieht, der in der Tat schon in den
breitesten Schichten und an den entlegensten Orten fiithlbar
wird, und es noch weit mehr werden wiirde, wenn die poli-
tische Fanatisierung der katholischen Kirchenangehorigen nicht
einen so hohen Grad erreicht hiitte.

Die Entwickelung auf dem religiosen und innerkirchlichen
Gebiete wird, wie immer, so auch jetzt, nur eine ganz allmih-
liche sein; aber die Llemente, die diese Entwickelung heraut-
zufiihren bestimmt sind, kommen gerade durch die Tatigkeit
des in Pius X. zur hochsten Ausreifung gediehenen modernen
Kurialismus in betiubender Fille zur Aussprache.

Druck erzeugt Gegendruck, und der Gegendruck ist inner-
liche, vielleicht lange unbewusst bleibende Befreiung. Wenn
man der ﬁbel‘zeugung ist, dass religiose Werte nur durech reli-
giose (remiiter erzeugt werden konnen, keineswegs aber durch
theologische Weisheit oder gar durch politische Seiltdnzerei, so
wird man jenen auch ihre natiirliche Feinfiihligkeit lassen
miissen, die sich gern vor verstandesméssigen Urteilen und ver-
lockenden #usseren Zielen als vor groberen Elementen zuriick-
zieht.

Wer die Entwickelung des einst so genannten Reformkatho-
lizismus aufmerksam verfolgt hat, dem ist es gewiss nicht ent-
gangen, wie gerade die tiefer grabenden in ihm allmé&hlich eine
ganz andere Schiitzung der Ereignisse des Jahres 1870 gefunden
haben, als im Anfang ihres Auftretens. Und heute schon ist der
ganze Schwerpunkt der katholischen Bewegungen, wie er noch
vor wenigen Jahren durch die Modernismusenzyklika so schart
gezeichnet war, ganz merklich verschoben. Nicht als wenn die
zahlreichen und tiefgreifenden materiellen Religionsfragen, die
von einem Schell, Loisy, Tyrrell aufgeworfen wurden, ihre
grosse Bedeutung, weit iiber den Rahmen des Kkatholischen
Kirchenwesens hinaus, oder auch nur ihre Schiirfe verloren
hitten! Sie werden unerbittlich wieder ihre Stunde haben, wie



auch die Aufrollung des katholischen Formalprinzips durch den
Altkatholizismus nie mehr von der kirchengeschichtlichen Tages-
ordnung verschwinden wird, solange bis eins und das andere
gelost ist.

Aber ganz andere Kreise sind jetzt in den Vordergrund
ceschoben. Nicht mehr bloss an Theologen, sondern an die Bi-
schiofe, Pfarrer, Eltern, ja neuerdings sogar an die Kirchen-
politischen Zentrumsstreiter, ergeht in mannigfachen und heftigen
Tonen der Appell; wir andern, die seit Jahrzehnten die Waffen
eefithrt und gegen die offenbarsten Ubergriffe Roms nach bestem
Wissen und Gewissen fiir einen echten und religiosen Katholi-
zismus gestritten haben, wir dirfen uns einen Walffenstillstand
gonnen und den Nitherbeteiligten den Vortritt lassen. Wir haben
ein Recht, zuzuschauen, und nichts kénnte uns erfreulicher sein,
als wenn wir sehen wiirden, dass jene voll und ganz ihrer christ-
lichen und seelsorglichen Pflicht zu geniigen wiissten.

In der Tat, wenn wir von Beschonigungen und Verschleie-
rungen absehen, die der Aussenwelt gegeniiber aus taktischen
Grinden gern angewendet werden, so ist wenigstens das eine
heute sicher, dass auch die berufensten Wiichter und Hiiter
katholischer Kirchlichkeit diesseits und jenseits der Alpen es
im Ernste nicht mehr zu bestreiten wagen, dass das heutige
pipstliche Rom, das infallibilistische und absolutistische, auch
recht unberechtigte Forderungen an die katholische Christen-
heit, ja an das christliche Voélkerleben iiberhaupt, man kann
sogar sagen: an die Menschheit und ihren religiosen (Gemein-
schaftstrieb stellen kann. (Gegen solche unberechtigte Forde-
rungen Roms trachten aus den dringendsten seelsorglichen
Griinden auch die Bischofe sich und ihre Gemeinden in ihrer
Art frei zu erhalten.

In diesem aufgedringten DBefreiungsstreben stehen also,
ernstlich und innerlich genommen, die Altkatholiken langst nicht
mehr so isoliert da, wie noch vor wenigen Jahren. Mit Staunen
sieht die katholische Welt die ungewohnliche Betriebsamkeit,
mit der Pius X. eine Massregel um die andere trifft, die weniger
zur Stirkung, als zur Beunruhigung der religios-kirchlichen
Gefihle dient, die auch den treuesten Anhiingern die Pflicht
eines mehr oder weniger entschiedenen Widerstandes abnotigt.

Man staunt, aber man bewundert nicht mehr. Bischofe und
Greistlichkeit, Theologen und Zentrumsstreiter wissen den alten



4

Ton der Begeisterung nicht mehr zu finden. In wichtigen Stiicken
hat unleugbar eine gewisse bescheidene Befreiung von dem
durch Pius X. neu proklamierten strengen Prinzip Roms statt-
gefunden; in anderen steht eine solche bevor.

Wir wissen recht wohl, dass, wenn man den Masstab eines
trischen, frohlichen Kampfes anlegt, der Widerstand der Bischofe
gegen das Kinderkommuniondekret etwas Kiimmerliches an
sich hat. Thr Verhalten ist von schwiichlicher Nachgiebigkeit
kaum freizusprechen. Sie wissen es, und ihre Theologen haben
aufs nachdriicklichste darauf hingewiesen, welch ungemeiner-
seelsorglicher Wert in einer vollen Vorbereitung auf die erst-
malige Teilnahme der jungen Christen an der Kommunion liegt,
und wie notig es daher ist, diesen Akt in ein gereifteres Lebens-
alter zu verlegen. Statt dessen haben die Bischofe im Gegenteil
ein Jahr und mehr von dieser Lebensvorbereitung sich abringen
lassen und die Anordnung getroffen, dass schon die elfjihrigen
Kinder zur Kommunion zugelassen werden sollen. s ist auch
kein Zweifel, dass sie damit, wenigstens vorliufig, Rom zu-
friedengestellt haben. Zwar, dass der Papst gesagt haben soll,
er habe sich gefreut, den deutschen Bischéfen entgegenkommen
zu konnen, halten wir fir eine zurechtgemachte Zeitungsnotiz.
In Wirklichkeit ist der Papst nicht zufrieden und kann es nicht
sein; denn von dem eigentlichen Prinzip, das er so feierlich in
Erinnerung gebracht, dessen Durchfithrung in allen Landen er
so nachdriicklich gefordert hatte, haben die Bischdfe sich und
ihre Diczesen doch frei zu halten gewusst. Dieses Prinzip ist,
dass ein Kind, wenn es zu den ,Jahren der Unterscheidung
(zwischen gut und bose)® gekommen ist, durch das Kkirchliche
Gesetz unter einer Todstinde verpflichtet ist, die Kommunion
zu empfangen, und dass diese Todsiinde auf die Eltern und
Seelsorger zurilickfillt, die das Kind an der Erfillung dieser
Pflicht verhindern. Und zur Prizisierung dieses Prinzipes dient
einzig die Tatsache, dass die geforderte ,Unterscheidung” —
die grossere Reife wird ausdriicklich abgewiesen — mit dem
siebenten Jahre, manchmal cin Jahr spiter, manchmal sogar
frither, eintritt. Alle scholastischen und kasuistischen Au-
toren sind dariiber einig; ein Widerspruch dagegen ist auch
in der gegenwirtigen Aktion nirgends laut geworden, und
Pius X. hat sowohl den Grundsatz, als die theologische Um-
schreibung desselben mit aller Deutlichkeit in seinem Dekret



5

ausgesprochen. Damit ist der Papst nun nicht durchgedrungen.
Der Stachel ist auf beiden Seiten geblieben, und die Erkenntnis,
dass man sich von unzulinglichen seelsorglichen Massnahmen,
auch wenn sie von Rom kommen, moglichst frei halten miisse,
ist in der Laienwelt, wie im niederen und hoheren Seelsorgs-
klerus zweifellos gestirkt worden.

Mehr im niederen Klerus hat das Dekret {iber die Absetz-
barkeit der Pfriindeninhaber Widerspruch, ja wahren Schrecken
erregt. In manchen Léndern galt der Schutz der durch die
Installation in irgend ein Benefizium erworbenen Rechte eines
Geistlichen zu den vornehmsten Pflichten des Staates; sie waren
durch Konkordate gesichert, und mit Eifersucht wachte der
niedere Klerus iiber deren prompte Ausfiihrung. Mit Gelegen-
heit wird die staatliche Obrigkeit auch trotz dem neuen Dekret
die wohlerworbenen Rechte der Kkirchlichen Angestellten, die
vielfach auch ihre Beamten sind, zu wahren haben. In den
Reihen des Klerus selbst hat aber dieses neue Stlick eines
revidierten Kirchenrechts die Begeisterung fir Rom nicht ge-
hoben, das Gefiihl der Sicherheit, dass man in dem Walten
der obersten Spitze der Kirche wohl geborgen sei, nicht ge-
fordert. Vollig emanzipieren aber wird sich der gegenwiirtige
Klerus von einer Reihe anderer Forderungen, die zum Teil
schon proklamiert, zum Teil noch in der Scheide stecken ge-
blieben sind, so von dem Sutanenzwang, vom Wirtshausverbot,
vom gemeinsamen Leben, von der Abschaftung der weiblichen
Bedienung, obwohl diese Dinge, wenn die Priimisse einer mog-
lichst vollstéindigen Trennung des Geistlichen wie vom Familien-,
so auch vom Volksleben, einmal anerkannt wird, nur konse-
quente Fortbildungen sind. Man wird nichts sagen, nicht pro-
testieren; aber es wird beim Alten bleiben, und die leitenden
Organe, voraus die Bischofe, werden von der Ausiibung der von
Rom verlangten scharfen Massnahmen vor allem durch den
Gedanken abgehalten werden, dass hier die letzten Dinge leicht
schlimmer werden konnten, als die ersten. Jedenfalls werden
Dekrete dieser Art vorlidufig und noch lange auf dem geduldigen
Papier stehen, che weitere Kreise derer, die es angeht, vor
lauter Begeisterung tir die Willensiusserungen des romischen
Oberhirten ihre Erfillung urgieren werden.

Uber das Immunititsdekret?!) ist in der periodischen Presse

1) Siehe die Chronik in diesem Hefte S. 116 ff.



— 6 —

in der kurzen Zeit seit der Veroffentlichung soviel geschrieben
worden, dass eine Kliarung der Geister in der Richtung auf
eine Befreiung wohl angenommen werden diirfte. Es hat sich
genugsam herausgestellt, dass die Immunitit, die den Klerus
wie vor der Verpflichtung zum Kriegsdienst und zur Entrichtung
von Steuern — man wolle das nicht tibersehen! —, so auch
vor der Laiengerichtsbarkeit schiitzt, in der Tat in dem Masse
in Vergessenheit geraten ist, .leider!® meint Pius X., dass
sie in der ganzen christlichen Kulturwelt nur mehr als eine
starke Anmassung empfunden wird, und dass selbst in den
Kreisen des Zentrums ihre erneute Proklamierung anfangs gar
nicht geglaubt, hernach offentlich bedauert wurde. Im {ibrigen
verfing sich die Diskussion tiber das Motu proprio in den zwel
Fragen, ob es in Konkordatslindern oder in solchen mit ein-
gewurzelten Gewohnheitseinrichtungen gegenteiliger Art auch
(reltung beanspruche, und ob in diesen Léndern die ,schiwere“
und auch staatsrechtlich nicht unwichtige Strafe der dem Papst
in besonderer Weise reservierten Exkommunikation late sen-
tentice jeden bedrohe, der ohne bischofliche Erlaubnis einen
Kleriker vor den weltlichen Richter zu ziehen wage.

Es will uns scheinen, dass die Strafbestimmung und die
Frage nach ihrer Giiltigkeit hier nicht die Hauptsache sind.
Um zu erkennen, wie gross der Gegensatz zwischen dem heutigen
Allgemeinempfinden und den in dem Motu proprio ausge-
sprochenen Anschauungen des Papstes ist, muss man wiederum
von dem Augenblicksbild auf das urspringliche und vom Papst
als unveranderlich empfundene Prinzip zuriickgehen. Das
Dekret setzt nur deshalb eine so schwere Strafe, genauer eine
solche Erschwerung der sakramentalen l.ossprechung fest, weil
es eine besonders schwere Siinde, ein Sakrileg, ein Gottesraub
ist, nicht bloss Kleriker und Priester, sondern auch Bischofe,
ja sogar Kardinile vor weltliche Richter zu ziehen. Hier haben
wir die dogmatisch-ethische Grundlage des Dekrets, mit der es
Pius X. fortan fiir die Gewissensleitung, die er allen Gliubigen
schuldet, ebenso ernst nehmen will, wie mit allen anderen
Dingen, in denen es sich — man vergleiche das Kommunion-
dekret — um Todstinden, also um den Verlust der heilig-
machenden Gnade und um die ewige Verdammnis handelt. Der
gewissenhafte Katholik, fir den es der Strafandrohung in solcher
Lage gar nicht einmal bedarf, wird sich schon wegen der



I

Schwere der Schuld (,culpee gravitas®) die Glaubensanschauung
seiner Kirehe, aus der Pius X. spricht, ganz streng und mit
allen ausgesprochenen oder in der Sache liegenden Konse-
quenzen vorzustellen haben. Die altkanonische Forderung,
dass dem Geistlichen eine Befreiung von weltlichem Gerichts-
stande zustehe, ist danach an sich indispensabel. Denn wie
noch im Syllabus Pius’ IX. von 1864 (Satz 30) gesagt wurde,
ist es ein verdammenswerter Irrtum, zu behaupten, die Im-
munitit des Klerus sei menschlichen Rechtes. Sie ist also eine
von Gott selbst gegebene christliche Einrichtung, sie ist gott-
lichen Rechts, wofiir sie auch das Konzil von Trient in der
XXV. Sitzung, Kapitel 20, in Anspruch genommen hat. Wenn
also irgendwo der Staat vor das Forum der von ihm eingesetzien
,weltlichen“ Gerichte auch die Geistlichen soll ziehen diirfen,
wie er es gegenwiirtig wohl tiberall tut, so darf und kann er dies
nicht kraft eigener Hoheit, sondern kraft einer kirchlichen d. h.
pépstlichen Konzession, die durch stillschweigende Duldung oder
durch ausdriickliche konkordatsmiissige Vereinbarung ein Recht
begriindet, das jederzeit einseitig vom obersten Kirchlichen Gesetz-
geber interpretiert, neu umschrieben, eingeschrinkt oder ganz
aufgehoben werden kann. Wird das etwa bestehende Gewohn-
heits- oder Konkordatsrecht vom Papste ganz aufgehoben, so kann
der Greistliche erlaubter und rechtskrifticer Weise iiberhaupt
nicht mehr von einem weltlichen Gerichte abgeurteilt werden.
Es wiren dann also nach Bedarf von der geistlichen Obrigkeit
geistliche Gerichte einzusetzen fiir die zivil- und strafrechtlichen
Falle, die gegen ein Mitglied des Klerus anhéngig werden konn-
ten. Bei den gegenwiirtigen ,boshaften* Zeiten (temporum iniqui-
tate) findet es der Papst in seiner Weisheit nicht angemessen, seine
Konzessionen, die sich eigentlich als ﬁbertragungen von seiten
des einzig kompetenten Oberen in Sachen gottlichen Rechts an
staatliche Hiilfsorgane charakterisieren, ganz zurickzuziehen.
Deshalb bleiben die Richter in den betreffenden Landern einst-
weilen in ihrer bisherigen Kompetenz; dagegen werden zur
Anhebung eines wie immer gearteten Prozesses gegen einen
Kleriker die Bischofe, etwa in Parallele zu den Staatsanwilten,
als Kirchenanwiilte eingesetzt. Die Anerkennung dieser An-
ordnung, die nur ein unanfechtbares gottliches Recht normiert
und anwendet, ist eine Pflicht des katholischen Gewissens.
Den Staatsleitungen, die man, wie es scheint, als ewig blind



S

einschitzt, macht man das mit dem Ausdruck mundgerecht,
dass das ganze Dekret eben als Regelung einer Gewissenssache
,hon tocca la Germania“, Deutschland nicht beriihrt. Aus der
kurialistischen in die allgemein menschliche Sprache {ibersetzt,
heisst das, dass es als reine Kirchensache den Staat nichts
angeht, als Gewissenssache allerdings jeden katholischen Staats-
biirger, und zwar nicht nur die Privatpersonen, sondern auch
die katholischen Gesetzgeber und die tibrigen ,6ffentlichen Per-
sonlichkeiten“, die bei einer solchen ,sakrilegischen Missetat®,
,vor der Schwere der Schuld nicht zuriickschreckend“, mit-
wirken. Weitere Konsequenzen, z. B. flir Zeugen strafbarver
Handlungen von Geistlichen, namentlich aber fiir die Geistlichen
selbst und ihr Verhalten vor und nach der Gerichtshandlung,
werden von angesehenen kasuistischen Morallehrern unschwer
bis zur Erzielung von absolut sicheren Sittenurteilen, opiniones
tutissimee, Klarzustellen sein.

Damit wiare denn die Repristinierung des kanonischen
Prinzips so ziemlich fertig. Sie bietet allerdings einen deutlichen
Hinweis auf die Schwiiche der staatlichen Rechtsordnung gegen-
iber dem auf ,gottliche’ Rechte sich steifenden Kurialismus,
aber sie zwingt doch tausende der Besseren, sich stillschweigend
oder ausdriicklich freizumachen, und liefert so einen neuen
Baustein zur langsamen innerlichen Sektifizierung des rémisch-
katholischen Kirchenwesens. '

Manchem frommen Katholiken hat auch die Art, wie Pius X.
die Feiertagsfrage zu regeln versucht?!), ernstliches Kopfschiitteln
verursacht, und bange Zweifel tauchten auf, ob der Papst nicht
iberhaupt eine andere Religion habe, als die Katholiken in den
deutschen Léandern. Diese Zweifel sind in der Tat berechtigt,
und in ihnen tritt mehr und mehr der Kernpunkt der Be-
ziehungen zwischen Rom und dem .romischen* Katholizismus
diesseits der Alpen zutage. Man hat hier dem Papste alle nur
mogliche Devotion entgegengetragen, lisst sich ohne viel Kritik
seine dogmatische Unfehlbarkeit gefallen und ist bereit, auch
seinen ethischen und disziplindren Anordnungen Folge zu leisten.
Aber sobald diese Anordnungen tiefer in das Religiose und
Seelsorgliche einschneiden, so spiict man, dass die Einheit kaum
die hergebrachten Formen deckt, und das unbehagliche Gefiihl

') Siehe dic Chronik in diesem Hefte S. 112 ff.



e 8 e

ereift Platz, dass die Religion Roms weit hinter der Tiefe ger-
manischer Frommigkeitsauftassung zuritickbleibt. Dem steht
dann noch die absolutistische Forderung zur Seite, dass das in
Rom gewollte moglichst unbesehen hingenommen und befolgt
werde, und so beginnt sich das kirchliche Bewusstsein zu
spalten, und der Gedanke, dass eine baldige kraftige Einwirkung
in umgekehrter Richtung nétig wire, riickt néiher.

Wir mochten inzwischen die bedriangten Gewissen auf einen
uralten Bittruf der Kirche hinweisen; sie mogen ihn nicht nur
als Gebet, in welches manche, die man als Ketzer ansieht, gern
miteinstimmen, sondern auch als Gegenstand christlicher Be-
trachtung sich zu eigen machen. Er lautet: ,Ut domnum
Apostolicum et omnes ecclesiasticos ordines in sancta veligione
conservare digneris!“ ,Dass Du den apostolischen Oberhirten
und alle kirchlichen Stéande in der heiligen Religion erhalten
wollest!* Die sogenannte Unfehlbarkeit und der Anspruch, dass
die katholische Gesamtkirche ohne weitere Priifung die An-
ordnungen und IL.ehren eben dieses ,apostolischen Oberhirten*
befolgen und annehmen miisse, sind nicht imstande, dieses
GGebet gegenstandslos zu machen. Is ist auch nicht etwa eine
Erfindung der bosen Altkatholiken oder ein von ihnen ausge-
grabenes veraltetes Stiick; vielmehr steht es bis heute und
allerdings schon mehr als tausend Jahre lang in den Mess-
biichern der romischen Kirche, und jeder fromme Katholik
braucht nur sein neuestes Gebetbiichlein aufzuschlagen, da
findet er es in der jetzt so genannten, alle grossen Anliegen der
katholischen Christenheit einschliessenden Allerheiligenlitanei.

A. Th.




	Ausschau : verschiedene Wege zur Befreiung

