
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)

Heft: 1

Vorwort: Ausschau : verschiedene Wege zur Befreiung

Autor: A.T.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1 —

AUSSCHAU.

Verschiedene Wege zur Befreiung.
Es ist ziemlich allgemein, namentlich unter Beobachtern,

die mehr von aussen den geistig-religiösen und kirchlichen
Bewegungen zuschauen, die Meinung herrschend, dass die Sache
des Altkatholizismus in notwendigem Zusammenhange stehe mit
dem Kampfruf, der in unseren Tagen stärker oder schwächer
ertönte : Los von Rom Frei von Rom

Es ist aber eine andere Frage, wie weit dieser Zusammenhang

gehe, und ob der Altkatholizismus in diesem Rufe seine

ganze Grundlage, sein Recht vor Gott und der Welt zu
erblicken habe. Soll diese Frage bejaht werden, so musste in
dem Kampfrufe selbst ein völlig unbestreitbares und anerkanntes
Recht ausgesprochen sein, dem eben deswegen auch die
Zukunft gehören musste, die einer innerlich wahren und darum
auf das Göttliche selbst zurückzuführenden Sache auf die Dauer
nie versagt bleibt.

"Wir wollen dieser grundlegenden Frage für heute nicht
nähertreten. Auch die Vorfrage, die fast einem Wortstreite
ähnlich sieht, ob die Ausdrücke „Frei von Rom" und „Los von
Rom" notwendig das Gleiche bedeuten, wollen wir nicht
aufwerfen. Jedenfalls gibt es für eine ziellose Losreissung viele
mehr oder weniger bequeme Wege, und viele sehen wir darauf
wandeln. Auch sie sollen uns heute nicht beschäftigen. Dagegen
möchten wir die hie und da, wenn auch noch so bescheiden
aufsprossenden Spuren einer Befreiung — nicht auf dem Boden
der Politik, sondern in den Gemütern der gläubigen Katholiken
— unserer Beobachtung nicht entgehen lassen. Dabei möchten
wir vor allem die naturgesetzliche, oder sagen wir lieber: die
gottgesetzte Entwickelung der Dinge nicht dadurch stören, dass
wir den ringenden Gewissen von aussen her mit dem Einwurfe

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1012. 1



der Halbheit, der Inkonsequenz, der Unentschiedenheit das
Geleise vorzuschreiben suchen, in das sie einlaufen sollen. Endlich

dürfen und wollen wir auch niemand gering achten, der
eine eigene kirchliche Stellungnahme oder irgend ein Herausoder

Hervortreten in den kirchlich-religiösen Fragen gar nicht
will, sondern sich nur durch den ungeheuren moralischen Druck,
der vom jetzigen Papste ausgeht, wider Willen in einen inneren

Konflikt hineingezogen sieht, der in der Tat schon in den
breitesten Schichten und an den entlegensten Orten fühlbar
wird, und es noch weit mehr werden würde, wenn die
politische Fanatisierung der katholischen Kirchenangehörigen nicht
einen so hohen Grad erreicht hätte.

Die Entwickelung auf dem religiösen und innerkirchlichen
Gebiete wird, wie immer, so auch jetzt, nur eine ganz allmähliche

sein; aber die Elemente, die diese Entwickelung
heraufzuführen bestimmt sind, kommen gerade durch die Tätigkeit
des in Pius X. zur höchsten Ausreifung gediehenen modernen
Kurialismus in betäubender Fülle zur Aussprache.

Druck erzeugt Gegendruck, und der Gegendruck ist innerliche,

vielleicht lange unbewusst bleibende Befreiung. Wenn
man der Überzeugung ist, dass religiöse Werte nur durch
religiöse Gemüter erzeugt werden können, keineswegs aber durch
theologische Weisheit oder gar durch politische Seiltänzerei, so

wird man jenen auch ihre natürliche Feinfühligkeit lassen

müssen, die sich gern vor verstandesmässigen Urteilen und
verlockenden äusseren Zielen als vor gröberen Elementen zurückzieht.

Wer die Entwickelung des einst so genannten Reformkatholizismus

aufmerksam verfolgt hat, dem ist es gewiss nicht
entgangen, wie gerade die tiefer grabenden in ihm allmählich eine

ganz andere Schätzung der Ereignisse des Jahres 1870 gefunden
haben, als im Anfang ihres Auftretens. Und heute schon ist der
ganze Schwerpunkt der katholischen Bewegungen, wie er noch

vor wenigen Jahren durch die Modernismusenzyklika so scharf
gezeichnet war, ganz merklich verschoben. Nicht als wenn die
zahlreichen und tiefgreifenden materiellen Religiousfragen, die

von einem Schell, Loisy, Tyrrell aufgeworfen wurden, ihre
grosse Bedeutung, weit über den Rahmen des katholischen
Kirchenwesens hinaus, oder auch nur ihre Schärfe verloren
hätten Sie werden unerbittlich wieder ihre Stunde haben, wie



auch die Aufrollung des katholischen .FVraaZprinzips durch den

Altkatholizismus nie mehr von der kirchengeschichtlichen
Tagesordnung verschwinden wird, solange bis eins und das andere

gelöst ist.
Aber ganz andere Kreise sind jetzt in den Vordergrund

geschoben. Nicht mehr bloss an Theologen, sondern an die

Bischöfe, Pfarrer, Eltern, ja neuerdings sogar an die
kirchenpolitischen Zentrumsstreiter, ergeht in mannigfachen und heftigen
Tönen der Appell ; wir andern, die seit Jahrzehnten die Waffen
geführt und gegen die offenbarsten Übergriffe Roms nach bestem
Wissen und Gewissen für einen echten und religiösen Katholizismus

gestritten haben, wir dürfen uns einen Waffenstillstand
gönnen und den Näherbeteiligten den Vortritt lassen. Wir haben
ein Recht, zuzuschauen, und nichts könnte uns erfreulicher sein,
als wenn wir sehen würden, dass jene voll und ganz ihrer christlichen

und seelsorglichen Pflicht zu genügen wüssten.
In der Tat, wenn wir von Beschönigungen und Verschleierungen

absehen, die der Aussenwelt gegenüber aus taktischen
Gründen gern angewendet werden, so ist wenigstens das eine
heute sicher, dass auch die berufensten Wächter und Hüter
katholischer Kirchlichkeit diesseits und jenseits der Alpen es

im Ernste nicht mehr zu bestreiten wagen, class das heutige
päpstliche Rom, das infallibilistische und absolutistische, auch
recht unberechtigte Forderungen an die katholische Christenheit,

ja an das christliche Völkerleben überhaupt, man kann
sogar sagen : an die Menschheit und ihren religiösen
Gemeinschaftstrieb stellen kann. Gegen solche unberechtigte
Forderungen Roms trachten aus den dringendsten seelsorglichen
Gründen auch die Bischöfe sich und ihre Gemeinden in ihrer
Art frei zu erhalten.

In diesem aufgedrängten Befreiungsstreben stehen also,
ernstlich und innerlich genommen, die Altkatholiken längst nicht
mehr so isoliert da, wie noch vor wenigen Jahren. Mit Staunen
sieht die katholische Welt die ungewöhnliche Betriebsamkeit,
mit der Pius X. eine Massregel um die andere trifft, die weniger
zur Stärkung, als zur Beunruhigung* der religiös-kirchlichen
Gefühle dient, die auch den treuesten Anhängern die Pflicht
eines mehr oder weniger entschiedenen Widerstandes abnötigt.

Man staunt, aber man bewundert nicht mehr. Bischöfe und
Geistlichkeit, Theologen und Zentrumsstreiter wissen den alten



— 4 -
Ton der Begeisterung nicht mehr zu finden. In wichtigen Stücken
hat unleugbar eine gewisse bescheidene Befreiung von dem
durch Pius X. neu proklamierten strengen Prinzip Roms
stattgefunden; in anderen steht eine solche bevor.

Wir wissen recht wohl, dass, wenn man den Masstab eines

frischen, fröhlichen Kampfes anlegt, der Widerstand der Bischöfe

gegen das Kinderkommuniondekret etwas Kümmerliches an
sich hat. Ihr Verhalten ist von schwächlicher Nachgiebigkeit
kaum freizusprechen. Sie wissen es, und ihre Theologen haben
aufs nachdrücklichste darauf hingewiesen, welch ungemeiner -

seelsorglicher Wert in einer vollen Vorbereitung auf die
erstmalige Teilnahme der jungen Christen an der Kommunion liegt,
und wie nötig es daher ist, diesen Akt in ein gereifteres Lebensalter

zu verlegen. Statt dessen haben die Bischöfe im Gegenteil
ein Jahr und mehr von dieser Lebensvorbereitung sich abringen
lassen und die Anordnung getroffen, dass schon die elfjährigen
Kinder zur Kommunion zugelassen werden sollen. Es ist auch
kein Zweifel, dass sie damit, wenigstens vorläufig, Rom
zufriedengestellt haben. Zwar, dass der Papst gesagt haben soll,
er habe sich gefreut, den deutschen Bischöfen entgegenkommen
zu können, halten wir für eine zurechtgemachte Zeitungsnotiz.
In Wirklichkeit ist der Papst nicht zufrieden und kann es nicht
sein ; denn von dem eigentlichen Prinzip, das er so feierlich in
Erinnerung gebracht, dessen Durchführung in allen Landen er
so nachdrücklich gefordert hatte, haben die Bischöfe sich und
ihre Diözesen doch frei zu halten gewusst. Dieses Prinzip ist,
dass ein Kind, wenn es zu den „Jahren der Unterscheidung
(zwischen gut und böse)" gekommen ist, durch das kirchliche
Gesetz unter einer Todsünde verpflichtet ist, die Kommunion
zu empfangen, und dass diese Todsünde auf die Eltern und
Seelsorger zurückfällt, die das Kind an der Erfüllung dieser
Pflicht verhindern. Und zur Präzisierung dieses Prinzipes dient
einzig die Tatsache, dass die geforderte „Unterscheidung" —
die grössere Reife wird ausdrücklich abgewiesen — mit dem
siebenten Jahre, manchmal ein Jahr später, manchmal sogar
früher, eintritt. Alle scholastischen und kasuistischen
Autoren sind darüber einig; ein Widerspruch dagegen ist auch
in der gegenwärtigen Aktion nirgends laut geworden, und
Pius X. hat sowohl den Grundsatz, als die theologische
Umschreibung desselben mit aller Deutlichkeit in seinem Dekret



ausgesprochen. Damit ist der Papst nun nicht durchgedrungen.
Der Stachel ist auf beiden Seiten geblieben, und die Erkenntnis,
dass man sich von unzulänglichen seelsorglichen Massnahmen,
auch wenn sie von Rom kommen, möglichst frei halten müsse,

ist in der Laienwelt, wie im niederen und höheren Seelsorgs-
klerus zweifellos gestärkt worden.

Mehr im niederen Klerus hat das Dekret über die Absetzbarkeit

der Pfründeninhaber Widerspruch, ja wahren Schrecken

erregt. In manchen Ländern galt der Schutz der durch die
Installation in irgend ein Benefizium erworbenen Rechte eines

Geistlichen zu den vornehmsten Pflichten des Staates ; sie waren
durch Konkordate gesichert, und mit Eifersucht wachte der
niedere Klerus über deren prompte Ausführung. Mit Gelegenheit

wird die staatliche Obrigkeit auch trotz dem neuen Dekret
die wohlerworbenen Rechte der kirchlichen Angestellten, die
vielfach auch ihre Beamten sind, zu wahren haben. In den
Reihen des Klerus selbst hat aber dieses neue Stück eines
revidierten Kirchenrechts die Begeisterung für Rom nicht
gehoben, das Gefühl der Sicherheit, dass man in dem Walten
der obersten Spitze der Kirche wohl geborgen sei, nicht
gefördert. Völlig emanzipieren aber wird sich der gegenwärtige
Klerus von einer Reihe anderer Forderungen, die zum Teil
schon proklamiert, zum Teil noch in der Scheide stecken
geblieben sind, so von dem Sutanenzwang, vom Wirtshausverbot,
vom gemeinsamen Leben, von der Abschaffung der weiblichen
Bedienung, obwohl diese Dinge, wenn die Prämisse einer
möglichst vollständigen Trennung* des Geistlichen wie vom Familien-,
so auch vom Volksleben, einmal anerkannt wird, nur
konsequente Fortbildungen sind. Man wird nichts sagen, nicht
protestieren; aber es wird beim Alten bleiben, und die leitenden
Organe, voraus die Bischöfe, werden von der Ausübung der von
Rom verlangten scharfen Massnahmen vor allem durch den
Gedanken abgehalten wrerden, dass hier die letzten Dinge leicht
schlimmer werden könnten, als die ersten. Jedenfalls werden
Dekrete dieser Art vorläufig und noch lange auf dem geduldigen
Papier stehen, ehe weitere Kreise derer, die es angeht, vor
lauter Begeisterung für die Willensäusserungen des römischen
Oberhirten ihre Erfüllung urgieren werden.

Über das Immunitätsdekretl) ist in der periodischen Presse

') Siehe die Chronik iu diesem Hefte S. 116 ff.



in der kurzen Zeit seit der Veröffentlichung soviel geschrieben
worden, dass eine Klärung der Geister in der Richtung auf
eine Befreiung wohl angenommen werden dürfte. Es hat sich

genugsam herausgestellt, dass die Immunität, die den Klerus
wie vor der Verpflichtung zum Kriegsdienst und zur Entrichtung
von Steuern — man wolle das nicht übersehen —, so auch

vor der Laiengerichtsbarkeit schützt, in der Tat in dem Masse

in Vergessenheit geraten ist, „leider!" meint Pius X., dass
sie in der ganzen christlichen Kulturwelt nur mehr als eine
starke Anmassung empfunden wird, und dass selbst in den
Kreisen des Zentrums ihre erneute Proklamierung anfangs gar
nicht geglaubt, hernach öffentlich bedauert wurde. Im übrigen
verfing sich die Diskussion über das Motu proprio in den zwei
Fragen, ob es in Konkordatsländern oder in solchen mit
eingewurzelten Gewohnheitseinrichtungen gegenteiliger Art auch
Geltung beanspruche, und ob in diesen Ländern die „schwere"
und auch staatsrechtlich nicht unwichtige Strafe der dem Papst
in besonderer Weise reservierten Exkommunikation latte sen-
tentice jeden bedrohe, der ohne bischöfliche Erlaubnis einen
Kleriker vor den weltlichen Richter zu ziehen wage.

Es will uns scheinen, dass die Strafbestimmung und die

Frage nach ihrer Gültigkeit hier nicht die Hauptsache sind.
Um zu erkennen, wie gross der Gegensatz zwischen dem heutigen
Allgemeinempfinden und den in dem Motu proprio
ausgesprochenen Anschauungen des Papstes ist, muss man wiederum
von dem Augenblicksbild auf das ursprüngliche und vom Papst
als unveränderlich empfundene Prinzip zurückgehen. Das
Dekret setzt nur deshalb eine so schwere Strafe, genauer eine
solche Erschwerung der sakramentalen Lossprechung fest, weil
es eine besonders schwere Sünde, ein Sakrileg, ein Gottesraub
ist, nicht bloss Kleriker und Priester, sondern auch Bischöfe,
ja sogar Kardinäle vor weltliche Richter zu ziehen. Hier haben
wir die dogmatisch-ethische Grundlage des Dekrets, mit der es
Pius X. fortan für die Gewissensleitung, die er allen Gläubigen
schuldet, ebenso ernst nehmen will, wie mit allen anderen
Dingen, in denen es sich —¦ man vergleiche das Kommuniondekret

— um Todsünden, also um den Verlust der
heiligmachenden Gnade und um die ewige Verdammnis handelt. Der
gewissenhafte Katholik, für den es der Strafandrohung in solcher
Lage gar nicht einmal bedarf, wird sich schon wegen der



Schwere der Schuld („culpœ gravitas") die Glaubensanschauung
seiner Kirche, aus der Pius X. spricht, ganz streng und mit
allen ausgesprochenen oder in der Sache liegenden
Konsequenzen vorzustellen haben. Die altkanonische Forderung,
dass dem Geistlichen eine Befreiung von weltlichem Gerichtsstande

zustehe, ist danach an sich indispensabel. Denn wie
noch im Syllabus Pius' IX. von 1864 (Satz 30) gesagt wurde,
ist es ein verdannuenswerter Irrtum, zu behaupten, die
Immunität des Klerus sei menschlichen Rechtes. Sie ist also eine

von Gott selbst gegebene christliche Einrichtung, sie ist
göttlichen Rechts, wofür sie auch das Konzil von Trient in der
XXV. Sitzung, Kapitel 20, in Anspruch genommen hat. Wenn
also irgendwo der Staat vor das Forum der von ihm eingesetzten
„weltlichen" Gerichte auch die Geistlichen soll ziehen dürfen,
wie er es gegenwärtig wohl überall tut, so darf und kann er dies
nicht kraft eigener Hoheit, sondern kraft einer kirchlichen d. h.

päpstlichen Konzession, die durch stillschweigende Duldung oder
durch ausdrückliche konkordatsmässige Vereinbarung ein Recht
begründet, das jederzeit einseitig vom obersten kirchlichen Gesetzgeber

interpretiert, neu umschrieben, eingeschränkt oder ganz
aufgehoben werden kann. Wird das etwa bestehende Gewohn-
heits- oder Konkordatsrecht vom Papste ganz aufgehoben, so kann
der Geistliche erlaubter und rechtskräftiger Weise überhaupt
nicht mehr von einem weltlichen Gerichte abgeurteilt werden.
Es wären dann also nach Bedarf von der geistlichen Obrigkeit
geistliche Gerichte einzusetzen für die zivil- und strafrechtlichen
Fälle, die gegen ein Mitglied des Klerus anhängig werden könnten.

Beiden gegenwärtigen „boshaften" Zeiten (temporum iniqui-
tate) findet es der Papst in seiner Weisheit nicht angemessen, seine
Konzessionen, die sich eigentlich als Übertragungen von seiten
des einzig kompetenten Oberen in Sachen göttlichen Rechts an
staatliche Hülfsorgane charakterisieren, ganz zurückzuziehen.
Deshalb bleiben die Richter in den betreffenden Ländern
einstweilen in ihrer bisherigen Kompetenz; dagegen werden zur
Anhebung eines wie immer gearteten Prozesses gegen einen
Kleriker die Bischöfe, etwa in Parallele zu den Staatsanwälten,
als Kirchenanwälte eingesetzt. Die Anerkennung dieser
Anordnung, die nur ein unanfechtbares göttliches Recht normiert
und anwendet, ist eine Pflicht des katholischen Gewissens.
Den Staatsleitungen, die man, wie es scheint, als ewig blind



einschätzt, macht man das mit dem Ausdruck mundgerecht,
dass das ganze Dekret eben als Regelung einer Gewissenssache

„non tocca la Germania", Deutschland nicht berührt. Aus der
kurialistischen in die allgemein menschliche Sprache übersetzt,
heisst das, dass es als reine Kirchensache den Staat nichts
angeht, als Gewissenssache allerdings jeden katholischen
Staatsbürger, und zwar nicht nur die Privatpersonen, sondern auch
die katholischen Gesetzgeber und die übrigen „öffentlichen
Persönlichkeiten", die bei einer solchen „sakrilegischen Missetat",
„vor der Schwere der Schuld nicht zurückschreckend",
mitwirken. Weitere Konsequenzen, z. B. für Zeugen strafbarer
Handlungen von Geistlichen, namentlich aber für die Geistlichen
selbst und ihr Verhalten vor und nach der Gerichtshandlung,
werden von angesehenen kasuistischen Morallehrern unschwer
bis zur Erzielung von absolut sicheren Sittenurteilen, opiniones
tutissimee, klarzustellen sein.

Damit wäre denn die Repristinierung des kanonischen
Prinzips so ziemlich fertig. Sie bietet allerdings einen deutlichen
Hinweis auf die Schwäche der staatlichen Rechtsordnung gegenüber

dem auf „göttliche" Rechte sich steifenden Kurialismus,
aber sie zwingt doch tausende der Besseren, sich stillschweigend
oder ausdrücklich freizumachen, und liefert so einen neuen
Baustein zur langsamen innerlichen Sektifizierung des
römischkatholischen Kirchenwesens.

Manchem frommen Katholiken hat auch die Art, wie Pius X.
die Feiertagsfrage zu regeln versuchtx), ernstliches Kopfschütteln
verursacht, und bange Zweifel tauchten auf, ob der Papst nicht
überhaupt eine andere Religion habe, als die Katholiken in den
deutschen Ländern. Diese ZAveifel sind in der Tat berechtigt,
und in ihnen tritt mehr und mehr der Kernpunkt der
Beziehungen zwischen Rom und dem „römischen" Katholizismus
diesseits der Alpen zutage. Man hat hier dem Papste alle nur
mögliche Devotion entgegengetragen, lässt sich ohne viel Kritik
seine dogmatische Unfehlbarkeit gefallen und ist bereit, auch
seinen ethischen und disziplinaren Anordnungen Folge zu leisten.
Aber sobald diese Anordnungen tiefer in das Religiöse und
Seelsorgliche einschneiden, so spürt man, dass die Einheit kaum
die hergebrachten Formen deckt, und das unbehagliche Gefühl

') Siehe die Chronik in diesem Hefte S. 112 ff.



greift Platz, dass die Religion Roms weit hinter der Tiefe
germanischer Frömmigkeitsauffassung zurückbleibt. Dem steht
dann noch die absolutistische Forderung zur Seite, dass das in
Rom gewollte möglichst unbesehen hingenommen und befolgt
werde, und so beginnt sich das kirchliche Bewusstsein zu
spalten, und der Gedanke, dass eine baldige kräftige Einwirkung
in umgekehrter Richtung nötig wäre, rückt näher.

Wir möchten inzwischen die bedrängten Gewissen auf einen
uralten Bittruf der Kirche hinweisen ; sie mögen ihn nicht nur
als Gebet, in welches manche, die man als Ketzer ansieht, gern
miteinstimmen, sondern auch als Gegenstand christlicher
Betrachtung sich zu eigen machen. Er lautet: „Ut domnum
Apostolicum et omnes ecclesiasticos ordines in sancta religione
conservare digneris!" „Dass Du den apostolischen Oberhirten
und alle kirchlichen Stände in der heiligen Religion erhalten
wollest!" Die sogenannte Unfehlbarkeit und der Anspruch, dass
die katholische Gesamtkirche ohne weitere Prüfung die
Anordnungen und Lehren eben dieses „apostolischen Oberhirten"
befolgen und annehmen müsse, sind nicht imstande, dieses
Gebet gegenstandslos zu machen. Es ist auch nicht etwa eine
Erfindung der bösen Altkatholiken oder ein von ihnen
ausgegrabenes veraltetes Stück; vielmehr steht es bis heute und
allerdings schon mehr als tausend Jahre lang in den
Messbüchern der römischen Kirche, und jeder fromme Katholik
braucht nur sein neuestes Gebetbüchlein aufzuschlagen, da
findet er es in der jetzt so genannten, alle grossen Anliegen der
katholischen Christenheit einschliessenden Allerheiligenlitanei.

A. Th.


	Ausschau : verschiedene Wege zur Befreiung

