
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 2 (1912)

Heft: 1

Artikel: Der Altkatholizismus in Deutschland (1871-1911)

Autor: Kopp, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403804

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403804
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Ältkatholizismus in Deutschland
(1871—1911).J)

1. Vom Vorabend des vatikanischen Konzils bis zu den
Anfängen altkatholischen Widerstandes nach demselben.

Wie im 16. Jahrhundert der Widerstand gegen gewisse im
ëffentlichen Leben zutage getretene Ausartungen des römischen
Kirchenwesens zunächst von Deutschland ausging, so auch im
19. Jahrhundert der Widerstand gegen die Dogmatisierung
unberechtigter Ansprüche des Papsttums. War es aber damals
der Feuergeist des Augustinermönchs Martin Luther, welcher
der Reformationsbewegung Ursprung und Gepräge gab, so
dieses Mal der ruhig und besonnen abwägende Geist eines
gelehrten Weltgeistlichen und Universitätsprofessors, der in seinem

ganzen Wesen mehr dem gelehrten Mitarbeiter Luthers
Melanchthon glich. Ignaz von Döllinger (geb. 28. Februar 1799,
gest. 10. Januar 1890), Kirchengeschichtsprofessor, Stiftspropst
und Reichsrat in München2), kann als geistiger Vater der
altkatholischen Reformbewegung inner- und ausserhalb Deutschlands

bezeichnet werden. Schon vor Zusammentritt des

verhängnisvollen vatikanischen Konzils (8. Dezember 1869), als

verlautete, welche Absicht man jesuitischerseits mit dessen

Abhaltung verband, erhob Döllinger belehrend und warnend,
wenn auch ohne Nennung des Namens, seine Stimme, zuerst
im März 1869 durch Artikel in der „Augsburger Allgemeinen
Zeitung" gegenüber Aufsätzen in der „Civiltà cattolica", die
für Proklamierung- der päpstlichen Lehrunfehlbarkeit durch
Akklamation sich aussprachen; dann gegen Ende August 1869

') Anhang zu der Schrift: Die altkatholische Bewegung der Gegenwart

(siehe S. 133).
s) Siehe dessen kurze Lebensbeschreibung im Amtlichen Altkatholischen

Kirchenblatt, neue Folge, Nr. 5, und eine ausführliche Biographie von Prof.
Joh. Friedrich in drei Teilen 1898—1901, München, bei Beck.



durch das Buch „Der Papst und das Konzil" von Janus, worin
er unter Beihülfe des Prof. Dr. Joh. Huber eine weiter ausgeführte

und mit dem Quellennachweis versehene Neubearbeitung
jener unter der Überschrift „Das Konzil und die Civiltà"
erschienenen Artikel gab; endlich durch Veröffentlichung von
„Erwägungen für die Bischöfe des Konziliums über die Frage der
päpstlichen Unfehlbarkeit" im Oktober 1869.

Auch während des Konzils blieb er nicht untätig in
Bekämpfung des drohenden Unheils. Als eine grosse Anzahl von
Konzilsmitgliedern in einer Adresse, die sie unterschrieben,
verlangte, dass die Unfehlbarkeitsfrage auf die Tagesordnung
gesetzt werden solle, erliess Döllinger am 19. Januar 1870 in der
„Augsburger Allgemeinen Zeitung" eine Erklärung über die
Unfehlbarkeitsadresse. Ferner, als am 22. Februar 1870 an
Stelle der ursprünglichen Geschäftsordnung, die ohnedies schon
die Freiheit der Mitglieder arg beschränkte, eine neue gesetzt
wurde, welche jede Freiheit ausschloss, liess er am 11. März
in der gleichen Zeitung einen Artikel erscheinen „Die neue
Geschäftsordnung und ihre theologische Bedeutung", der zahlreiche
Zustimmungsadressen hervorrief. Insbesondere aber machte er
sich dadurch verdient um die Sache der Wahrheit, dass er vom
Anfange des Konzils an dafür sorgte, dass jeder Vorgang auf
demselben, der irgendwie von Bedeutung zu sein schien, sofort
wahrheitsgetreu aufgezeichnet und in den „Briefen vom Konzil"
in der „Augsburger Allgemeinen Zeitung" veröffentlicht wurde,
welche Briefe später auch in besonderer Ausgabe gesammelt
zu München 1870 erschienen unter dem Titel „Römische Briefe
vom Konzil von Quirinus". Ihre unbedingte Richtigkeit in allen
wichtigen Dingen ist durch das Zeugnis der Bischöfe Hefeler
Rauscher, Schwarzenberg, Strossmayer u. a. ausser Zweifel
gestellt. Gegen Schluss des Konzils endlich, zu Anfang Juli,
bemühte sich Döllinger im Verein mit den Professoren Reinkens
in Breslau und v. Schulte in Prag, für den Fall, dass die Gegner
der Unfehlbarkeitslehre unter den Bischöfen Deutschlands und
Österreich-Ungarns, in Übereinstimmung mit ihren früheren
Erklärungen, ihren in den Konzilssitzungen gehaltenen Reden und
ihren schriftlichen Bemerkungen zu der betreffenden Vorlage,.
auch in der öffentlichen Sitzung mit „Nein" abstimmen,
erforderlichenfalls feierlich protestieren und die Sitzung verlassen
würden, unter den Vertretern der theologischen Wissenschaft



— 89 —

und Kanonistik eine Anschlusserklärung an die Minoritätsbischöfe

zustande zu bringen, und es gelang auch, für einen
Entwurf Schultes, nach Streichung einiger Sätze, zahlreiche
Unterschriften aus München, Tübingen, Bonn, Breslau, Braunsberg,

Münster und Würzburg — die Einholung der sicher in
Aussicht stehenden Unterschriften aus Prag war noch
aufgeschoben worden — zu gewinnen1). Aber das Verhalten der
Bischöfe entsprach nicht ganz der Voraussetzung für die
Anschlusserklärung ; sie stimmten zwar in der Generalkongregation
des 13. Juli mit „Nein"* und hielten dieses „Nein" auch schriftlich
bei ihrer Abreise vor der Schlusssitzung aufrecht, aber sie
Hessen es fehlen an dem feierlichen Protest in öffentlicher
Sitzung. Und so unterblieb nach dem Willen der meisten
Unterzeichner die Veröffentlichung der geplanten Anschlusserklärung.
Nämlich die Art und Weise, wie jene Bischöfe in ihrem am
17. Juli an den Papst gerichteten Schreiben ihr Fernbleiben
von der öffentlichen Sitzung begründeten — die kindliche Pietät
und Verehrung für Seine Heiligkeit gestatte ihnen nicht, in
einer Sache, wrelche die Person Seiner Heiligkeit so nahe angehe,
öffentlich und ins Angesicht des Vaters „non placet", d.i. „Nein"*
zu sagen — liess nicht die feste Zuversicht aufkommen, dass
in Zukunft persönliche Rücksichten und Menschenfurcht in
ihnen würden überwunden werden durch das klare Bewusstsein
der Pflicht, offen und treu bis in den Tod Zeugnis abzulegen
für die alte, unverfälschte Lehre Christi.

So sahen denn Döllinger und seine Freunde sich genötigt,
als am 18. Juli während eines furchtbaren, tiefe Finsternis über
Rom verbreitenden Gewitters das befürchtete Unheil sich
vollzogen hatte, auf andere Weise vorzugehen. Da verlautete, dass
die deutschen Bischöfe auf Einladung des Erzbischofs Melchers
in Cöln am 30. August, wie vor dem Konzil, so auch jetzt in
Fulda zusammenkommen wollten, lud auch Döllinger seine
näheren Gesinnungsgenossen unter den katholischen Gelehrten
behufs Beratung über das nunmehr einzuschlagende Verhalten
auf den 25. August zu einer Zusammenkunft in Nürnberg ein. Es
erschienen 13 Vertreter der kirchlichen Wissenschaft, 11 Geist-

') In dem Buche v. Schultes „Der Altkatholizismus", Giessen 1887,
Seite 72—96, sind die betreffenden Korrespondenzen und die Namen der
Unterzeichner mitgeteilt. Ebenso ist darin eine nähere Darstellung des
Folgenden enthalten.



— 90 —

liehe und 2 Laien, nämlich die Professoren v. Döllinger, Friedrich

und Reischl aus München, Knoodt, Langen und Reusch
aus Bonn, Dittrich und Michelis aus Braunsberg, Baltzer und
Reinkens aus Breslau, Löwe, Sal. Mayer und v. Schulte aus
Prag. Dieselben nahmen zwar mit Stimmeneinhelligkeit eine
kurze und bündige, wesentlich von Döllinger verfasste Erklärung
an, worin die vatikanischen Glaubenssätze als neue, von der
Kirche niemals anerkannte und auf unrechtmässige Weise
zustande gekommene Lehren verworfen und die Oppositionsbischöfe

gebeten werden, in gerechter Würdigung der Not der
Kirche und der Bedrängnis der Gewissen auf das baldige
Zustandekommen eines wahren, freien und daher nicht in Italien,
sondern diesseits der Alpen abzuhaltenden ökumenischen Konzils
hinzuwirken. Auch fand diese Erklärung noch weitere 20
Unterschriften, nämlich von den Professoren Dieringer und Hilgers
aus Bonn, Bender, Feldt, Hipler, Kolberg, Menzel, Treibel, Weiss
und Wollmann aus Braunsberg, Elvenich, Kutzen, Schmölders
und Weber aus Breslau, Lutterbeck, v. Ritgen und Wilbrand
aus Giessen, Herzog aus Luzern, Rippart aus Prag und Kastner
aus Regensburg. Aber die Lage der Verhältnisse liess auch
diese Erklärung nicht zur offiziellen Veröffentlichung kommen.
Nämlich die neun Bischöfe, welche an der neuen Versammlung
zu Fulda sich beteiligten — darunter vier ehemalige Mitglieder
der Konzilsminorität, Melchers von Köln, Scherr von München,
Ketteier von Mainz und Krementz von Ermland — erliessen
einen die Freiheit des Konzils beteuernden und dessen Beschlüsse

verkündigenden Hirtenbrief, welcher nachträglich noch acht
andere Unterschriften erhielt, darunter drei von den ehemaligen
Oppositionsbischöfen Dinkel von Augsburg, Eberhard von Trier
und dem preussischen Armeebischof Namsczanowski, und
beschlossen, es solle nach erfolgter Veröffentlichung desselben

gegen diejenigen Gläubigen und namentlich gegen diejenigen
Priester und Lehrer, welche sodann etwra noch in ihrer
Opposition gegen die Konzilsbeschlüsse verharren würden, nach
den Vorschriften der Moral und des kanonischen Rechts,
wenngleich mit aller zulässigen Langmut und Milde und nach
vorgängiger besonderer Belehrung und Ermahnung, verfahren
werden, und es solle in den einzelnen Diözesen eine Belehrung
der Gläubigen über die verbreiteten Missverständnisse und
Vorurteile gegen die Konzilsbeschlüsse auf den Kanzeln, auch durch
Hirtenbriefe, je nach dem Bedürfnis der Diözese, erfolgen.



_ 91 --
Von den deutschen Minoritätsbischöfen jedoch hatten wenigstens

fünf nicht unterzeichnet: Erzbischof Deinlein von Bamberg

und die Bischöfe Beckmann von Osnabrück, Förster von
Breslau, Hefele von Rottenburg und Forwerk von Sachsen. Das
berechtigte die zu offenem Vorgehen entschlossenen Wahrheitsfreunde

zu der Hoffnung, wenigstens diese Bischöfe würden
standhaft bleiben, und zu dem Versuche, eine diesbezügliche
Erklärung von ihnen zu erlangen. Zu Bonn am Rhein entschloss
man sich zu diesem Versuche. Am Rhein hatte man ja auch
von Anfang an ein wachsames Auge gerichtet auf das von
Rom her drohende Unheil. Schon vor dem Konzil hatte das
unverfälschte katholische Bewusstsein in der Coblenzer Laienadresse,
gerichtet an den Erzbischof von Cöln und den Bischof von Trier,
einen glänzenden Ausdruck gefunden, und bald nach dem Konzil,

am 14. August 1870, hatten zu Königswinter unweit Bonn
eine Anzahl von Männern aus Coblenz, Bonn, Cöln uswr. auf
Anregung des Rechtsanwalts Adams und des Oberlehrers Stumpf
aus Coblenz unter dem Vorsitze des Oberregierungsrats Wülf-
fing aus Cöln getagt und einstimmig eine zur Unterzeichnung
für Laien bestimmte Protesterklärung gegen die vatikanischen
Glaubensdekrete angenommen, welche bis zum 9. Dezember 1870

aus den verschiedensten Ständen und Orten Norddeutschlands
1359 in der „Kölnischen Zeitung" veröffentlichte Unterschriften
erhielt. So berieten denn auch gegen Ende September 1870 zu
Bonn unter dem Vorsitz des Prof. Bauerband Männer aus Bonn,
Breslau (Reinkens), Coblenz und Cöln (Fridol. Hoffmann) über
die Lage und kamen zu dem Entschlüsse, an diejenigen Bischöfe
der Opposition, von denen man annehmen zu dürfen glaubte,
dass sie ihrem Standpunkte treu geblieben seien, Schreiben zu
richten mit der Bitte, zu erwägen, ob nicht gemeinsame Schritte
der treu gebliebenen Bischöfe möglich erschienen. Ein Komitee,
bestehend aus den Bonner Professoren Bauerband (Jus),
Kampschulte (Geschichte), Ritter (klassische Philologie) und Lorsch
(Jus), wurde mit der Ausführung betraut. Ein gleichlautendes,
von dem Schriftführer (Lorsch) entworfenes Schreiben wurde
demnach am 4. November 1870 an die Kardinäle und Erzbischöfe
Rauscher in Wien und Schwarzenberg in Prag, den Erzbischof
Deinlein in Bamberg und die Bischöfe Hefele in Rottenburg,
Greith in St. Gallen und Strossmayer in Diakovar abgesandt.
Die erfolgenden Antworten ergaben, dass nur mehr die Bischöfe



— 92 —

Hefele und Strossmayer auf ihrem im Konzil ausgesprochenen
Standpunkte beharrten, die übrigen vier aber sich bereits
unterworfen hatten. Aber auch die genannten zwei boten auf die
Dauer den Altgläubigen keine Stütze ; auch sie unterwarfen
sich schliesslich, ersterer am 10. April 1871, letzterer liess am
26.Dezember 1872 durch seinen Generalvikar die neuen Glaubenssätze

verkünden, persönlich aber gab er erst in einem Hirtenbriefe

vom 28. Februar 1881 seine erfolgte Unterwerfung kund.
Kein Wunder, dass dieses Beispiel von Charakterschwäche,
welches die anfänglichen Oppositionsbischöfe gaben, ansteckend
auch auf viele Geistliche und Laien wirkte. Eine kleine Schar
aber beugte sich nicht, sondern hielt mutig und treu an der
Wahrheit fest, bekannte sie offen vor den Menschen und hielt
es nunmehr für an der Zeit, im Vertrauen auf Gott zur Selbst-
hülfe zu schreiten, die zerstreuten Gesinnungsgenossen zu
sammeln, Vereine und Gemeinden zu gründen und dann zu einer
höheren Einheit zu verbinden; jene Geistlichen aber, welche
um ihrer Glaubenstreue willen von den unterworfenen oder
sonstigen Bischöfen exkommuniziert wurden — schon am
18. Juli hatten aus Deutschland nur die Bischöfe von Eichstädt,
Paderborn und Regensburg und der Erzbischof von Posen-
Gnesen mit „Ja" gestimmt — boten die Hand dazu. Der
Erzbischof von Cöln nämlich schleuderte den Bannstrahl gegen die
Bonner Theologieprofessoren Bern. Jos. Hilgers
(Kirchengeschichte), der schon am 7. Februar 1874 starb, Heinr. Reusch

(alttestamentliche Exegese) und Jos. Langen (neutestamentliche
Exegese) und gebot ihnen Einstellung ihrer Vorlesungen und

gegen den geistlichen Professor der Philosophie Pet. Knoodt
und den geistlichen Privatdozenten der deutschen Sprache Ant.
Birünger ebenda (f 15. Juni 1891), sowie gegen den Pfarrer
Wilh. Tangermann von Unkel. Ebenso ging der Bischof von
Breslau vor gegen die Theologieprofessoren Joh. Bapt. Baltzer
(f 1. Oktober 1871) und Jos. Hub. Reinkens, sowie gegen den

geistlichen Privatdozenten der Philosophie Theod. Weber, die
Priester Otto Hassler und Franz Hirschwälder und den
geistlichen Schriftsteller Lie, später Dr. theol. Jakob Buchmann
(f 23. Juni 1885) ; ferner der Bischof von Ermland gegen den
geistlichen Professor der Philosophie in Braunsberg, Friedr. Michelis,
gegen den Dekan der theologischen Fakultät daselbst A. Menzel,
den Seminardirektor Treibel und den geistlichen Gymnasiallehrer



— 93 —

Wollmann ; ferner der Bischof von Augsburg gegen den Pfarrer
Jos. Renftle von Mering; der Bischof Senestrey von Regensburg
gegen den geistlichen Studienlehrer Max Hort in Straubing;
endlich der Erzbischof von München gegen die
Theologieprofessoren Döllinger und Friedrich, den geistlichen Professor
der christlichen Archäologie J. A. Messmer, den Pfarrkurat
Ant. Bernard zu Kiefersfelden im Dekanat Rosenheim und den
Pfarrer Gallus Hosemann zu Tuntenhausen im Dekanat Aibling.
Döllinger hatte, als sein Erzbischof am 20. Oktober 1870 die
theologische Münchener Fakultät und in einem Schreiben vom
4. Januar 1871 ihn persönlich zur Unterwerfung aufgefordert
und auf seine Bitte ihm zweimal die Frist zur endgültigen Rück-
äusserung verlängert hatte, unterm 28. März 1871 jene
ausführliche Erklärung abgegeben, mit deren denkwürdigen Schlussworten

er darlegte, dass er nicht als Christ, nicht als Theologe,
nicht als Geschichtskundiger und nicht als Bürger die
vatikanischen Lehren annehmen könne, in welchen ein System der
vollendetsten Universalherrschaft und geistlichen Diktatur uns
entgegentrete. Der Wortlaut der ganzen Erklärung findet sich
in Schultes „Altkatholizismus*", Seite 192—203.

In jenem Schreiben hatte Döllinger vor allem um Anhörung
in einer Konferenz gebeten und sich erboten, in einer solchen
verschiedene gegen die vatikanischen Dogmen sprechende
Gründe nachzuweisen. Aber der Erzbischof ging darauf nicht
ein, sondern verhängte über ihn am 17. April 1871 den grossen
Kirchenbann. Die mannhafte Erklärung Döllingers vom 28. März,
welche durch die Presse veröffentlicht wurde, hatte, wie früher
schon sein Artikel in der „Augsburger Allgemeinen Zeitung"
über die neue Geschäftsordnung auf dem Konzil, zahlreiche
Zustimmungsadressen aus den verschiedensten Teilen Deutschlands

und darüber hinaus, mit Hunderten von Unterschriften
versehen, zur Folge. Von 44 katholischen Kollegen der Münchener
Universität z. B., nicht aber den Theologen, wurde ihm in einer
Adresse vom 3. April 1871 zugerufen:

„In derselben Zeit, in welcher die deutsche Nation auf den
Schlachtfeldern sich den Ehrenplatz unter den Völkern des
Erdballs erkämpft hat, haben die Bischöfe deutscher Nation
grossenteils sich der unrühmlichen Aufgabe unterzogen, im
Dienste unchristlicher Tyrannei die Gewissen zu bedrängen,
unzählige fromme und ehrliche Herzen in Verwirrung und Not



— 94 —

zu bringen, die standhaften Bekenner ihres alten Glaubens zu
verfolgen und uns alle, soweit es an ihnen liegt, in die Fesseln
eines Absolutismus zu schlagen, der sich selbst an die Stelle
von Vernunft und Recht, von Tradition und Evangelium zu
setzen trachtet. Wohin soll dies Beginnen führen In solchen
Zeiten der Gefahr, wo alle äussern Stützen brechen, ist es
Aufgabe der Hochschulen, sich als den letzten und, will's Gott,
unzerbrechlichen Hort der misshandelten Wahrheit zu bewähren,
und vor allem auf Sie, hochwürdiger Herr, w*aren die Blicke
der Nation gerichtet. Harren Sie aus, bewehrt mit dem festen
und leuchtenden Schilde der Wissenschaft, und möge derselbe
ein Medusenschild werden für alle Verderber der Christenheit!
An diesem Wendepunkt christlicher Geschicke gedenken wir
der Frage des mutigen Gratry: „Bedarf Gott eurer Lüge?"
Und wir und mit uns Tausende treuer Herzen antworten gleich
Ihnen, hochwürdiger Herr, mit einem klaren und entschlossenen
Nein."

Unterzeichner waren unter andern die auch später treu
zum Altkatholizismus haltenden Professoren : Berchtold, Christ,
Cornelius, Fraas, Halm, Huber, Messmer, Narr, Söltl, Spenge],
Stanger und Zenger. Ähnliche Adressen erfolgten seitens der
Universitätsprofessoren von Freiburg i. B., Breslau, Giessen,
Münster, Würzburg, Wien und sogar von Rom (Sapienza).

Eine weitere Folge der Erklärung Döllingers war eine

Katholikenversammlung im grossen Museumssaal in München am
10. April 1871, einberufen von einem Agitationskomitee, dessen

Vorsitzende Oberstaatsanwalt v. Wolf und Oberstzeremonienmeister

Graf v. Moy waren, und welchem ausserdem angehörten :

Graf Ludw. Arco-Valley, Grossbrauer Ludw. Brey, Appellrat
v. Enhuber, Universitätsprofessor Dr. Joh. Huber, Geheimer Rat
v. Molitor, Freiherr v. Perfall, Münzwardein Dr. v. Schauss und
Staatsanwalt Adolf Streng. Zweck der Versammlung, in welcher
Prof. Huber und Staatsanwalt Streng sprachen, war die
Absendung einer Vorstellung an die kgl. bayrische Staatsregierung,
welche in der Bitte gipfelte: Dieselbe möge mit allen gesetzlichen

Mitteln die gefährlichen Folgen der neuen Lehren
abwehren, die Verbreitung derselben in den öffentlichen Bildungsanstalten

verbieten und energische und rasche Fürsorge treffen,
dass das Verhältnis zwischen Kirche und Staat auf dem
verfassungsmässigen Wege neu geregelt werde. Die Vorstellung



- 95 —

erhielt sofort gegen dritthalbhundert Unterschriften aus allen
Kreisen der Bevölkerung. Als daraufhin der Erzbischof in einem
Hirtenbriefe das Vorgehen der Altkatholiken als auf böswilliger
Verdrehung und Missdeutung des neuen Glaubensartikels von
der Unfehlbarkeit beruhend verdächtigte und namentlich dem
Prof. Huber Entstellung der Tatsachen vorwarf, wiesen sowohl
dieser als auch das Komitee die gegen sie geschleuderten
Beschuldigungen als ebensovieie Verleumdungen zurück, und
Prof. Huber veröffentlichte, als der Erzbischof schwieg, am
24. April ein offenes Sendschreiben an denselben, worin er
dessen erschreckende Unzuverlässigkeit bezüglich der
Glaubensüberzeugung aufdeckte und durch Vorführung seiner zu Rom
in konziliarischen Aktenstücken und späterhin in der Heimat
in Hirtenbriefen niedergelegten Behauptungen ihn als mit sich
selbst in striktestem Widerspruche stehend vor aller Welt bloss-
stellte.

Auch König Ludwig IL hatte wiederholt während des
Konzils und nach demselben in Geburtstagsschreiben an
Döllinger diesen seiner vollsten Zustimmung in dem zu Ehren der
Religion und der Wissenschaft übernommenen Kampfe und
seines grössten Wohlwollens versichert, und hätte Döllinger
trotz erfolgter Exkommunikation am Gründonnerstag 1871 in
der Allerheiligenhofkirche zelebriert, so hätte der König
teilgenommen, und die Bewegung hätte sich in Bayern grossartig
entwickelt. Aber Döllinger wollte in seinem hohen Alter, im
50. Jahre seinses Priestertums, seine Person nicht auch in der
Äusserüchkeit zum Mittelpunkte des Kampfes machen ; er hielt
es nur für seine Aufgabe, mit den Waffen des Geistes das falsche
System zu bekämpfen.

Der König selbst aber liess sich von gewisser Seite zurückhalten,

sich an die Spitze der Bewegung zu stellen, und
verhielt sich fortan passiv. Das mag in mancher Beziehung
bedauerlich erscheinen ; aber vielleicht war es doch besser so.
Oder steht nicht sittlich höher, reiner, unabhängiger und
achtunggebietender da eine kleine Kirchgemeinschaft, die ihren
Ursprung und Bestand vor allem zu verdanken hat der Macht
der christlichen Wahrheit und Liebe, nämlich dem Zusammentreten

von Männern und Familien, die sich dazu angetrieben
fühlten durch die Not des Gewissens, durch die Kraft der
Überzeugung, durch wahre Liebe zu Christus und seiner Kirche,



— 96 —

durch sittliche Entrüstung über den Missbrauch der Religion
und durch tiefes Mitleid mit dem irregeführten Volke, und die
trotz aller Schwierigkeiten, Opfer und Kämpfe, ja teilweisen
Martyriums, welches das mannhafte Eintreten für die Sache
der Wahrheit zur Folge hatte, mit Standhaftigkeit und Treue
an der Durchführung des grossen Befreiungswerkes arbeiteten,
als dastehen würde eine zwar äusserlich grössere und stärkere
Gemeinschaft, die aber ihre Grösse und Macht mehr oder
weniger der Fürstengunst oder der Rücksicht auf oben oder
auf äussere Vorteile zu verdanken gehabt hätte, und auch in
ihrer inneren Entwicklung von der weltlichen Macht immer
abhängig geblieben wäre?

Wie nun aber verhielt sich darauf die bayerische
Staatsregierung? Der Kultusminister v. Lutz erklärte auf
allerhöchsten Befehl mit Erlass vom 9. August 1870 sämtlichen
bayerischen Bischöfen, dass die vatikanischen Beschlüsse, wie
bereits vor dem Konzil am 7. November 1869 ihnen angedeutet
worden war, dem verfassungsmässigen Placetum regium, d. i.
der königlichen Genehmigung ihrer öffentlichen Verkündigung,
unterstellt werden mussten, und er verweigerte am 22. März
1871 diese Genehmigung dem dieselbe nachsuchenden
Erzbischof Deinlein von Bamberg, weil durch die vatikanischen
Beschlüsse und deren Konsequenzen die Verhältnisse zwischen
Kirche und Staat in Bayern eine grosse und durchgreifende
Veränderung erleiden, Fundamentalsätze des bayerischen
Verfassungsrechts in Frage gestellt werden, das Staatsministerium
in ihnen eine Gefahr für die politischen und sozialen Grundlagen

des Staats erkenne. Als aber die Bischöfe sich darüber
hinwegsetzten und die Beschlüsse dennoch verkündigten, auch
in einer Gesamteingabe vom 15. Mai 1871 erklärten, dass sie
sich ans Plazet nicht halten könnten, ferner wiederholt den

König um Gewaltmassregeln gegen die Altkatholiken angingen,
da nahm das Ministerium mit Erlass vom 27. August 1871

grundsätzliche Stellung zu den vatikanischen Dekreten, und
erklärte: Das betreffende Dogma sei eine Neuerung, alteriere
nicht bloss die inneren Verhältnisse der katholischen Kirche,
sondern auch die Beziehungen zwischen Kirche und Staat, und
sei staatsgefährlich ; in der Publikation durch die Bischöfe liege
eine offenbare Verletzung der Verfassung ; die Regierung werde
daher jede Mitwirkung zur Verbreitung der neuen Lehre und



_ 97 -
zum Vollzuge diesbezüglicher Anordnungen der kirchlichen
Behörden verweigern, auch den Massregeln kirchlicher
Behörden gegen die das Dogma nicht anerkennenden Mitglieder
der katholischen Kirche jede Wirkung auf die politischen und
bürgerlichen Verhältnisse der davon Betroffenen versagen.
Aber weiter geschah nichts gegen die von den Bischöfen
verübte Ungesetzlichkeit. Den gekennzeichneten Standpunkt hielt
die Regierung fest bei wiederholten Gelegenheiten, auch bei
Beantwortung einer Interpellation in der Abgeordnetenkammer
am 14. Oktober 1871. Demgemäss schützte sie altkatholisch
sich erklärende Pfarrer und Professoren in ihren Pfründen
und Ämtern, bis sie dieselben freiwillig bezw. durch die
Verhältnisse gezwungen niederlegten, duldete die Vornahme
bischöflicher Funktionen durch altkatholische Bischöfe (von
Utrecht und Bonn), räumte auch gelegentlich im Staatseigentum
befindliche Kapellen, bezw. Lokale Altkatholiken zur
Benützung ein, verweigerte aber in der Folge auf Grund eines
von einer bestellten juristischen Kommission gelieferten
Rechtsgutachtens die Anerkennung eines altkatholischen Bischofs in
Bayern mit den begehrten rechtlichen Folgen im Verwaltungswege.

Nach dem Tode Döllingers vollends (10. Januar 1890)
ging auf Andrängen einer ultramontanen Kammermehrheit und
infolge einer Vorstellung des Münchener erzbischöflichen Kapi-
tular-Vikariats vom 10. März 1890, dass die Altkatholiken auch
das Dogma über den Ehren- und Jurisdiktionsprimat des Papstes
und das der unbefleckten Empfängnis Mariens ablehnen, diesen
mit Erlass vom 15. März 1890 auch jener Rückhalt, den sie
bis dahin infolge der Nichtplazetierung der vatikanischen
Konzilsbeschlüsse bei der kgl. Staatsregierung gefunden hatten,
verloren, ohne dass man sie zuvor über die genannten Punkte
gehört hätte. Sie wurden nun nicht mehr als Mitglieder der
katholischen Kirche betrachtet und behandelt, und erhielten
vom Prinzregenten mit Ministerial-Entschliessung vom 2. April
1890 nur die Rechte einer Privatkirchengeseilschaft zuerkannt
Bach Massgabe der Bestimmungen des Religionsedikts. Die
Glocken über ihren Gotteshäusern mussten fortan schweigen,
und die Abzeichen der bischöflichen und priesterlichen Würde
bei Vornahme ihrer Kulthandlungen mussten in etwas
abgeändert werden, auf dass sie sich von den in der anerkannten
katholischen Kirche eingeführten unterscheiden. Über diese

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1912. 7



— 98 —

Angelegenheit äusserte sich auch Schulte in einer bei E. Roth
in Giessen 1890 erschienenen Schrift: „Das Vorgehen des

bayerischen Ministeriums gegen die Altkatholiken" mit scharfer
Kritik.

Kehren wir nach dieser kleinern Vorausschweifüng wieder
zurück zum Jahre 1871.

In den Pfingsttagen (28.—30. Mai 1871) fand auf Einladung
Döllingers teils bei ihm selbst, teils im Hause des Grafen Moy
eine von Gelehrten aus allen Teilen Deutschlands, darunter
v. Schulte, Reinkens, Knoodt, Stumpf, Michelis, und den
Münchener Komiteemitgliedern besuchte Versammlung statt, welche
eine wesentlich von Döllinger entworfene Erklärung genehmigte,
worin die vatikanischen Glaubenslehren als unkatholisch und

verwerflich, als auf Fälschungen und Zwang beruhend, als

gefährlich für Staat und Gesellschaft hingestellt, verschiedene
von den Bischöfen in Hirtenbriefen unternommene Deutungen
und Abschwächungsversuche zurückgewiesen, ihre Drohungen
als unberechtigt, ihre Gewaltmassregeln als ungültig und
unverbindlich erklärt werden, und die Hoffnung zum Ausdruck
kommt, dass der ausgebrochene Kampf unter höherer Leitung*
das Mittel sein werde, die längst ersehnte und unabweisbar
gewordene Reform der kirchlichen Zustände sowohl in der
Verfassung, als im Leben der Kirche anzubahnen und zu
verwirklichen, und auf diesem Wege die Kirche dem höchsten Ziele
christlicher Entwicklung näher zu bringen, der von Christus
gewollten und verheissenen, und von unzähligen Frommen mit
immer steigender Kraft der Sehnsucht begehrten Vereinigung
der jetzt getrennten christlichen Glaubensgenossenschaften.

Unterdessen war die altkatholische Bewegung innerhalb
Deutschlands und darüber hinaus immer mehr in Fluss geraten,
und es hatten sich die Gesinnungsgenossen an vielen Orten?

vor allem in Bayern, Baden, in den Rheinlanden und in
Schlesien gesammelt. Die Mittelpunkte der Bewegung waren:
für Siiddeutschland das Zentralkomitee in München, für
Norddeutschland ein solches in Cöln. Verschiedene treu gebliebene
Geistliche waren auch bereits seelsorgerisch für ihre Glaubens-
geno ren in Tätigkeit getreten. Allen voran Pfarrer Renftle in
Mering (einer Landgemeinde im Kreis Oberbayern bei
Augsburg), der schon am 9. Oktober 1870 gleich nach Verlesung
des Fuldaer Hirtenbriefs von der Kanzel aus lauten Protest



— 99 —

gegen das vatikanische Konzil und dessen Dekrete einlegte.
Er behielt den grössten Teil seiner Gemeinde auf seiner Seite;
auch Rechtsanwalt und Reichstagsabgeordneter Dr. Volk in
Augsburg (f Januar 1882) schloss sich mit Familie an, und
war in der Folge auch durch Vorträge für die Bewegung tätig.
Renftle, der anfänglich von Erzbischof Loos in Utrecht die
hl. Öle bezog und auch die erste Anregung zu dessen Firmungsreise

nach Bayern gab, konnte trotz bischöflicher Exkommunikation

zufolge der oben kurz gekennzeichneten Haltung der
bayerischen Staatsregierung in der Pfarrkirche weiter fungieren.

In München spendeten im Juni 1871 die Professoren Messmer
und Friedrich dem Professor Zenger auf dem Sterbebette die
hl. Sakramente, und Professor Friedrich beerdigte ihn; auf
den 17. August 1871 aber wurde letzterem zum ersten Male
von dem Stadtmagistrat die Nikolaikirche auf dem Gasteig
zur Vornahme der Trauung des Kaufmanns Maier eingeräumt1).

') Die als exkommuniziert oben auch erwähnten Seelsorgsgeistlichen
Bernard und Hosemannn konnten sich nicht lange an ihrer Stelle halten;
der erstere ging müde des Kampfes und herzkrank im Herbst 1872 nach
Tübingen, wo er schon am 18. Januar 1873 starb; Hosemann aber wurde
am 29. April 1873 Pfarrer der altkatholischen Gemeinde in Konstanz
(t 23. Oktober 1879).

Max Kopp.

(Fortsetzung folgt.)


	Der Altkatholizismus in Deutschland (1871-1911)

