Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1(1911)
Heft: 4
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— B30 -

KIRCHLICHE CHRONIK.

Die Mariaviten. — Die romisch-katholischen Blitter und Zeit-
schriften fahren fort, alberne Erzihlungen iiber kirchliche Gebrduche
und Lehren der Mariaviten zu verbreiten und Verdichtigungen
gegen die leitenden Personlichkeiten zu wiederholen. Die Berichte
und Berichtigungen der altkatholischen Presse und auch die Zeug-
nisse protestantischerseits werden nicht beachtet. Als triibe Quelle
wird u. a. eine in Posen erschienene Schrift K. J. Kantak «Man-
kietnicy i Monkiltnictwo » benutzt. Am 3. Januar 1911 gab Bischof
Dr. Kowalski auf erfolgte Anfrage eine Erklarung ab, um den Ver-
leumdungen den Boden zu entziehen. Wir drucken sie nun auch
hier ab, weil die als haltlos bezeichneten Vorwiirfe seither wieder-
holt worden sind. Sie lautet:

«Plock, den 3. Januar 1911.

1. Die Mariaviten haben niemals Papierstiickchen und Bildchen
nach Art der Kommunion gebraucht, sie iiberlassen vielmehr diese
Praktik ganz den PP. Redemptoristen, welche noch jetzt eine solche
Kommunion austeilen.

2. Die Mariaviten haben niemals Litaneien an ihre Stifterin
gerichtet, und setzten ihren Namen nicht in das Ave Maria.

Die Mariaviten sind treu einzig den Glaubenssitzen, die an-
erkannt und allgemein als solche geltend sind bei allen glaubigen
Katholiken.

Es ist nicht wahr, dass der Prozess, den wir gegen die Ver-
leumder unserer Stifterin anhingig gemacht haben, einen Makel auf
ihre Ehre und ihr tadelloses Leben geworfen habe.

Der Prozess enthiillte nur den &dussersten Zustand von Degene-
ration des romischen Klerus und aller derer, die sich damit be-
schiftigen, unsere Stifterin zu verleumden. Und wenn die Ver-
leumder nicht durch ein Urteil des Gerichtshofes bestraft worden
sind, kommt das einzig daher, dass sie durch liigenhafte Vor-
spiegelungen ihren ¢ guten Glauben und den Fehler als unfreiwillig
begangen» zu erweisen wussten (nach den bestehenden Gesetzen
wird in Russland die in gutem Glauben, d. h. in der Uberzeugung,



— 540 —

die Wahrheit zu sagen, begangene Verleumdung nicht als solche
angesehen und nicht bestraft), nimmermehr aber durch den Erweis
der Wohlbegriindetheit der Verleumdung.

Der Bericht iiber diesen Prozess findet sich in unserem «Wia-
domosci Maryawickie ».

Was «Die Wahrheit iiber die Mariaviten» (gemeint ist der
so betitelte Aufsatz im <« Adalbertusblatt > Nr. 51) betrifft, nach
welchem die Mariaviten glauben, dass ihre Stifterin den Antichrist
geboren habe, betrachten wir dies als so tdéricht und licherlich,
dass selbst eine ernsthafte Zuriickweisung einer solchen Beschul-
digung uns beleidigen wiirde, »

Es sind offenbar.die grossen Fortschritte der Mariaviten, die
die Gegner veranlassen, aus Arger dariiber, solche Unwahrheiten
auszustreuen. Ein Bundesgenosse in der Zuriickweisung solcher
Vorwiirfe ist den Mariaviten in dem deutschen protestantischen
Geistlichen Arthur Rhode geworden, der die mariavitischen Ge-
meinden besucht und seine Eindriicke in einer Schrift: <« Bei den
Mariaviten », Verlag E. Runge, Gr. Lichterfelde-Berlin, nieder-
gelegt hat. '

Einen wichtigen Entscheid zugunsten der Mariaviten hat am
26. Mai 1911 die Reichsduma getroffen. Bis jetzt wurden bloss
die einzelnen Gemeinden und als ihr Oberhaupt Bischof Dr. Kowalski
staatlich anerkannt. Jetzt ist die Gesamtkirche staatlich anerkannt
worden. Das von der Reichsduma festgesetzte Dekret bestimmt
folgendes:

«Zum Zwecke der Anderung und Erginzung der entsprechenden
Rechtsvorschriften wird verfigt: 1. Personen, welche die Lehre der
Mariaviten bekennen, bilden einen eigenen Bekenntnisverband, wobei
sie das Recht haben, unbehindert ihren Glauben zu bekennen und
alle kirchlichen Handlungen nach ihren Gebriuchen und Grund-
satzen zu verrichten. 2. Den Mariaviten wird mit Beriicksichti-
gung der Gesetzesvorschriften gestattet: a. in ihren Kirchen und
Bethiusern offentlichen Gottesdienst abzuhalten; b. mit Bewilligung
des betreffenden Gouverneurs — im Konigreich Polen des General-
gouverneurs — Kirchen und Bethiuser, und c¢. eigene Friedhofe
zu errichten. 3. Den von den Mariaviten gewadhlten und von ihnen
unterhaltenen Geistlichen wird gestattet, offentlichen Gottesdienst
abzuhalten, zu predigen und die Seelsorge zu versehen, aber nur,
wenn sie von der verantwortlichen Behorde bestatigt und den vor-
geschriebenen Amtseid abgelegt haben. Die Bischofe der Maria-
viten werden von der obersten Regierung auf Antrag des Ministers
des Innern bestitigt, die anderen geistlichen Personen bestitigt der
betreffende Gouverneur, in Polen der Generalgouverneur. 4. Die



— 541 —

Geistlichkeit der Mariaviten geniesst die Erleichterung betreffend
die Militirpflicht laut angefiihrten Gesetzesartikeln. 5. Die Geist-
lichen der Mariaviten haben das Recht, die Reisepisse von den
Ortspolizeibehdrden usw. in Empfang zu nehmen. 6. Die Fihrung
der Matrikel iiber Geburten, Ehen und Todesfille der Mariaviten
wird ihren Geistlichen iibertragen (was bisher nicht der Fall war).
7. Die Verwaltung des Eherechtes unter den Mariaviten ist ihrer
kirchlichen Behorde unterstellt nach Massgabe der Grundsitze ihres
Bekenntnisses und des Zivilrechts. 8. Den Mariaviten wird das
Recht eingeriumt, Kirchgemeinden zu organisieren, die sich jeweilen
ein besonderes Statut zu geben haben, das der Genehmigung durch
den Minister des Innern im Einverstindnis mit dem Justizminister
unterliegt. Ausserdem muss hervorgehoben werden, » bemerkte der
Referent der Kommission, «dass die Kultuskommission der Reichs-
duma es fiir notig hilt, die Mariaviten als kirchliches Bekenntnis
{Kirche) anzuerkennen, da sich der Ausdruck « Sekte» bei ihrem
vollkommenen Ausbau der Kirchenorganisation und Hierarchie nicht
mehr rechtfertigen lasse. »

Rom und die orientalische Kirche. — Die <Evang. Kirchen-
zeitung », Nr. 15, gibt aus einer Abhandlung des Privatdozenten
fliy Dogmatik, Dimitrios Simu Bakanos an der Universitit Athen,
iiber die « Einigung der Kirchen » folgende Stellen wieder: «Was
die Forderung des kirchlichen Lebens angeht, die das Prinzip in der
Einigung erblickt, so bekennen wir, dass wir nicht begreifen konnen,
inwiefern die Einigung mit der Westlichen Kirche fdahig wire, das
Leben unserer Kirche zu férdern. Die Westliche Kirche bietet noch
nicht einmal im Keime irgend ein Zeichen wahren kirchlichen Lebens.
Thre laut verkiindete Einheit ist ganz und gar Ausserlich und nur
scheinbar. Denn das religiose Gewissen der fortgeschrittenen Kreise
befindet sich mehr oder weniger in unaufhérlichem Streit gegen
die dusseren Formen, und die Religiositit der Menge geht auf in
grobem Aberglauben. Die Westliche Kirche, eifrig im Verfolgen
ihrer eigenen Ziele, entfremdet ihre Volker Schritt fiir Schritt von
sich. Wir sehen fast iiberall im Katholizismus die Streitigkeiten
zwischen Kirche und Staat, zwischen religiosem und volklichem
Gefiihle. Welchen Vorteil hitte die Ostliche Kirche, die in solcher
Harmonie mit dem Staate lebt, die mit solcher Selbstverleugnung
den volklichen Idealen dient, — welchen Vorteil hatte sie aus der
Einigung mit einer Kirche, die das Gefiihl des Volkstums verachtet
und mit Fiissen tritti Welche geistlichen Vorteile haben wir zu
gewinnen aus der Einigung mit einer Kirche, die vor wenigen
Jahren nicht zogerte, die unbefleckte Empfiangnis der Gottes-
gebarerin und die Infallibilitit des Papstes als Dogmen zu ver-



— 542 —

kiindigen, die den Spott und Unwillen der Bliite der katholischen
Welt selbst erregte? Welche geistlichen Vorteile haben wir zu ge-
winnen aus der Einigung mit einer Kirche, die vor kuzem den
Alphons Liguori, den Verfasser der beriichtigten Regeln fir die
Beichte, als einen grossen Philosophen verkiindigte, und die noch
heute versucht, durch den Index der verbotenen Biicher jeden Fort-
schritt in der Wissenschaft und alle Freiheit in der Forschung zu
ersticken? Wir glauben gewiss, dass auch in dem Osten heute das
kirchliche Leben sich nicht in einem beneidenswerten Sternbilde
der Bliite befindet. Das ist aber den &usserlichen Umstinden und
der Umgebung zuzuschreiben und liegt nicht in dem Geiste der
Kirche, die in sich selbst alle die Keime hat des Fortschrittes und
eines neuen Aufstieges zur Hohe der Tage ihres Ruhms. — Die
Einigung der Kirchen ist schon als eine Idee, aber, wenigstens fiir
die Gegenwart, vollig unausfiilhrbar. Eine Einigung der Kirche
kann nicht durch kiinstliche Mittel und Vorteile herbeigefiihrt
werden, sondern sie setzt Geisteseinheit voraus. Fehlt es an dieser,
so ist jede Hoffnung auf eine Einigung chimarisch. »

Auch der III. internationale Unionistenkongress, der in Velehrad
bei Ung. Hradisch in Mahren in den Tagen vom 26. bis 29. Juli d. J.
stattfand, hat den Unionsgedanken kaum gefordert. Von Velehrad
aus wird fiir die « cyrillo-methodeische Idee », alle Slaven kirch-
lich zu vereinigen, um sie kulturell zu heben, eifrig Propaganda
gemacht. Im Jahre 1851 wurde unter den Slowenen das «Apostolat
des hl. Cyrillus und Methodius » ins Leben gerufen, das den Unions-
gedanken fordern sollte und dessen Mitglieder fiir die Union beten
sollten. Es dehnte sich auf die Kroaten und seit 1892 auch auf
die Tschechen aus. Die «Slavorum litterae theologiae» sind seit
1905 das Organ, in dem die Kontroversfragen behandelt werden.
Die ersten Kongresse fanden 1907 und 1900 in Velehrad statt.
Die Unionisten huldigen dem Grundsatz: Der Orient den Orien-
talen. Sie mochten aber bei einer Union vor allem den orien-
talischen Ritus erhalten wissen. In Rom denkt man bekanntlich
anders. Auf dem zweiten Kongress wurde die Velehrader Aka-
demie, ein internationaler wissenschaftlicher Verein, gegriindet, die
die Cyrillo-Methodeische-Idee verbreiten soll.

Bemerkenswert ist, dass am Kongress Theologen der orien-
talischen Kirche nicht erschienen waren. Als Gast war ein rus-
sischer Journalist anwesend. Der Berliner orthodoxe Geistliche
Goeken hatte ein Referat eingeschickt. Selbst die unierten Orien-
talen waren schwach vertreten. Ausser diesen waren drei Italiener
und Franzosen und ein Deutscher anwesend. Von einem ruthe-
nischen Theologen wurde mit Schmerz konstatiert, dass die Russen
weggeblieben seien. Die Anwesenheit von Orthodoxen sei doch



543 —

die reale Bedingung der Union. Der Antrag, die iibrigen auto-
kephalen orthodoxen Kirchen ohne Unterschied kiinftig zu den Kon-
gressen einzuladen, wurde angenommen. Weggeblieben waren auch
die Polen. Nach dem Bericht der « Koln. Volkszeitung », Nr. 734,
droht der tiefgehende politische Antagonismus der slavischen Volker
auch den kirchlichen Unionsbestrebungen mit Verderben. Die Polen
fithlen sich ferner berufen, bei diesen Unionsbestrebungen die fithrende
Rolle zu iibernehmen, was aber nun den Tschechen gelungen ist.
Die Polen bekdmpfen auch publizistisch diese Aktion und sprechen
von Velehrader Utopien. Der Kongress arbeitete in zwei Sektionen,
einer theoretischen und einer praktischen. In der ersteren wurde
unter Leitung des P. Palmieri die Frage des Einflusses des Prote-
stantismus auf die orthodoxen Seminare behandelt und behauptet,
der Protestantismus gewinne mehr an Einfluss, besonders in der
Polemik gegen die romische Kirche. Wihrend der Verhandlungen
stellte der unierte Russe P. Fjodorov im Namen der orthodoxen
Bulgaren die Bitte, es mdge den orthodoxen Theologen die Er-
laubnis gegeben werden, an romisch-katholischen Universitaten und
Seminaren zu studieren. Die Vortrige und Beschliisse des Kon-
gresses werden in lateinischer Sprache in den Acta III conventus
Velehradensis erscheinen. Der ndchste Kongress wird 1913 abge-
halten.

Internationale Beziehungen. — Die Beziechungen der angli-
kanischen zu der schwedischen Kirche scheinen nun doch eine feste
Form zu erhalten. Die Kommission, die zum Studium der Ange-
legenheit eingesetzt ist, hat, wie der « Catholique francais » meldet,
gefunden: 1. dass in der Kirche Schwedens die apostolische Sukzes-
sion der Bischofe ohne Unterbruch vorhanden sei, und dass diese
Kirche die richtige Anschauung iiber das Bischofsamt vertrete,
obgleich sie im allgemeinen diesem Amt nicht die Wichtigkeit zu-
schreibe wie in der anglikanischen Kirche; 2. dass das priesterliche
Amt dort ebenfalls als gottliche Einrichtung betrachtet werde zur
Verwaltung des Wortes und der Sakramente. Die Geschichte der
schwedischen Kirche bestitige dies. Der Wechsel der Ausdriicke,
der im Jahre 1811 und 1894 eingefiihrt worden sei, scheine die
Idee nicht verandert zu haben in Anbetracht anderer Dokumente,
die noch Geltung haben und in denen sie klar ausgesprochen sei.
Die Kommission schligt infolgedessen vor, die Schweden zum
Empfang der Kommunion in der anglikanischen Kirche zuzulassen,
ohne aber gegenwirtig weiter zu gehen,

Der Kongress der anglikanischen Kirche in Cambridge, der
sich Ende September 1910 u. a. mit der Wiedervereinigung der
Kirchen befasste, hatte beschlossen, an der bischoflichen Verfassung



— 544 —

und der apostolischen Sukzession als Grundlage festzuhalten. Die
anglikanische Kirche sei zur Herbeifiihrung der Union mit ihrer
eigentiimlichen Stellung als reformiert und katholisch zuglelch be-
sonders berufen.

Es sei hier noch nachgetragen, dass auf der letzten rheinischen
altkatholischen Bezirkssynode in Koln das Verhiltnis der Altkatho-
liken zu der anglikanischen Kirche besprochen wurde. Einmiitig
wurde bedauert, dass man es versucht, das freundschaftliche Ver-
hiltnis zwischen der anglikanischen und altkatholischen Kirche zu
storen. Die Lambethkonferenz des Jahres 1888 und die 8. alt-
katholische Synode Deutschlands haben die Interkommunion zwischen
beiden Kirchen beschlossen und amtlich festgesetzt und geregelt.
Daran halten wir auf beiden Seiten unverbriichlich fest und lassen
dieses Verhiltnis von anderer Seite nicht triiben.

Weltkonferenz fiir Glauben und kirchliche Ordnung. —
Die Kommission der protestantisch-bischoflichen Kirche Amerikas,
die eine solche Konferenz (World Conference on Faith and Order)
vorbereiten soll, ist gewahlt worden. An ihrer Spitze steht der
Bischof von Chicago, Charles P. Anderson D. D., als Prisident,
und Robert H. Gardiner in Gardiner Maine, als Sekretir. Es ge-
hoéren der Kommission mehrere Bischofe, Geistliche und Laien als
Mitglieder an. Die Kommission hat die Beschliisse, die wir bereits
mitgeteilt haben, publiziert und einleitende Schritte zur Durchfiihrung
des Planes getan. Ein engeres Komitee (Committee on Plan and
Scope) mit dem Prisidentnn Rev. William T. Manning D. D., in
New York, erstattet dariiber Bericht. Als Zweck der Konferenz wird
bezeichnet, einer dussern und sichtlichen Wiedervereinigung aller,
die Jesus Christus als Gott und Heiland bekennen, die Wege zu
ebnen, damit die Bitte unseres Herrn, « auf dass alle eins seien »,
in Erfiillung geht. Zunichst sollen alle christlichen Gemeinschaften,
Katholiken und Protestanten, die dem genannten Bekenntnis bei-
pflichten, zur Konferenz eingeladen werden. Sie wird die Ver-
schiedenheiten unter den Gemeinschaften in Betracht ziehen, um
eine bessere Verstindigung iiber die auseinandergehenden An-
schauungen iiber Glauben und kirchliche Ordnung herbeizufiihren
und den Wunsch zur Vereinigung zu férdern. Die Konferenz be-
trachtet es nicht als ihre Aufgabe, offizielle Schritte zu tun, wohl
aber solche anzuregen und vorzubereiten. Die Kommission ist schon
mit fast allen bedeutenderen protestantischen Denominationen in
Amerika in Beziehung getreten und hatte durch Mitglieder mit dem
Kardinal Gibbons in Baltimore und dem Erzbischof Platon der orien-
talischen Kirche Unterredungen. Dem Plan wird allgemeines Inter-
esse entgegengebracht. Einige protestantische Kirchen haben ihrer-



— 545 —

seits ebenfalls Kommissionen zum Studium der Angelegenheit ein-
gesetzt. Von den Beschliissen, die gefasst worden sind, erwihnen
wir, dass die Kommission beauftragt wurde, sich an die Erzbischofe
und Bischofe der anglikanischen Kirche zu wenden. Besondere
Kommissionen werden gewihlt, um mit den Behorden der romischen,
der orientalischen, der altkatholischen Kirchen und denen der pro
testantischen Gemeinschaften in Verbindung zu treten. Eine be-
sondere Kommission soll den besten Weg einer Verbindung der
bestehenden Nationalkirchen — die anglikanische ausgenommen —
studieren. '
Allen Unionsfreunden werden folgende Gebete empfohlen:

Prayers for the Peace and Unity of the Church.

O Lord Jesus Christ, Who saidst unto Thine Apostles, Peace,
I leave with you, My peace, I give unto you; regard not our sins,
but the faith of Thy Church, and grant her that peace and unity
which is agreeable to Thy will, Who livest and reignest forever
and ever. Amen.

O God of Peace, Who through Thy Son Jesus Christ didst
set forth One Faith for the salvation of mankind: Send Thy grace
and heavenly blessing upon all Christian people who are striving
to draw nearer to Thee, and to each other in the Unity of the
Spirit and in the bond of peace. Give us penitence for our divi-
sions, wisdom to know Thy truth, courage to do Thy will, love
which shall break down the barriers of pride and prejudice, and
an unswerving loyalty to Thy Holy Name. Suffer us not to shrink
from any endeavour which is in accordanc with Thy will, for the
peace and unity of Thy Church. Give us boldness to seek only
Thy glory and the advancement of Thy Kingdom. Unite us all in
Thee as Thou art in unity with thy Son: Who, with Thee and
the Holy Ghost, liveth and reigneth ever, One God, world without

end. Amen.
Adolf KURY.

Internat, kirchl, Zeitschrift, Heft 4, 1911. 35



	Kirchliche Chronik

