
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1 (1911)

Heft: 4

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 539

KIRCHLICHE CHRONIK.

Die Mariaviten. — Die römisch-katholischen Blätter und
Zeitschriften fahren fort, alberne Erzählungen über kirchliche Gebräuche
und Lehren der Mariaviten zu verbreiten und Verdächtigungen
gegen die leitenden Persönlichkeiten zu wiederholen. Die Berichte
und Berichtigungen der altkatholischen Presse und auch die Zeugnisse

protestantischerseits werden nicht beachtet. Als trübe Quelle
wird u. a. eine in Posen erschienene Schrift K. J. Kantak «Man-
kietnicy i Monkiltnictwo » benutzt. Am 3. Januar 1911 gab Bischof
Dr. Kowalski auf erfolgte Anfrage eine Erklärung ab, um den
Verleumdungen den Boden zu entziehen. Wir drucken sie nun auch
hier ab, weil die als haltlos bezeichneten Vorwürfe seither wiederholt

worden sind. Sie lautet:
«Plock, den 3. Januar 1911.

1. Die Mariaviten haben niemals Papierstückchen und Bildchen
nach Art der Kommunion gebraucht, sie überlassen vielmehr diese
Praktik ganz den PP. Redemptoristen, welche noch jetzt eine solche
Kommunion austeilen.

2. Die Mariaviten haben niemals Litaneien an ihre Stifterin
gerichtet, und setzten ihren Namen nicht in das Ave Maria.

Die Mariaviten sind treu einzig den Glaubenssätzen, die
anerkannt und allgemein als solche geltend sind bei allen gläubigen
Katholiken.

Es ist nicht wahr, dass der Prozess, den wir gegen die
Verleumder unserer Stifterin anhängig gemacht haben, einen Makel auf
ihre Ehre und ihr tadelloses Leben geworfen habe.

Der Prozess enthüllte nur den äussersten Zustand von Degeneration

des römischen Klerus und aller derer, die sich damit
beschäftigen, unsere Stifterin zu verleumden. Und wenn die
Verleumder nicht durch ein Urteil des Gerichtshofes bestraft worden
sind, kommt das einzig daher, dass sie durch lügenhafte
Vorspiegelungen ihren « guten Glauben und den Fehler als unfreiwillig
begangen » zu erweisen wussten (nach den bestehenden Gesetzen
wird in Russland die in gutem Glauben, d. h. in der Überzeugung,



— 540 —

die Wahrheit zu sagen, begangene Verleumdung nicht als solche
angesehen und nicht bestraft), nimmermehr aber durch den Erweis
der Wohlbegründetheit der Verleumdung.

Der Bericht über diesen Prozess findet sich in unserem «Wia-
domosci Maryawickie ».

Was < Die Wahrheit über die Mariaviten » (gemeint ist der
so betitelte Aufsatz im « Adalbertusblatt » Nr. 51) betrifft, nach
welchem die Mariaviten glauben, dass ihre Stifterin den Antichrist
geboren habe, betrachten wir dies als so töricht und lächerlich,
dass selbst eine ernsthafte Zurückweisung einer solchen Beschuldigung

uns beleidigen würde. »

Es sind offenbar die grossen Fortschritte der Mariaviten, die
die Gegner veranlassen, aus Ärger darüber, solche Unwahrheiten
auszustreuen. Ein Bundesgenosse in der Zurückweisung solcher
Vorwürfe ist den Mariaviten in dem deutschen protestantischen
Geistlichen Arthur Rhode geworden, der die mariavitischen
Gemeinden besucht und seine Eindrücke in einer Schrift : « Bei den
Mariaviten», Verlag E. Runge, Gr. Lichterfelde-Berlin, niedergelegt

hat.
Einen wichtigen Entscheid zugunsten der Mariaviten hat am

26. Mai 1911 die Reichsduma getroffen. Bis jetzt wurden bloss
die einzelnen Gemeinden und als ihr Oberhaupt Bischof Dr. Kowalski
staatlich anerkannt. Jetzt ist die Gesamtkirche staatlich anerkannt
worden. Das von der Reichsduma festgesetzte Dekret bestimmt
folgendes:

«Zum Zwecke der Änderung und Ergänzung der entsprechenden
Rechtsvorschriften wird verfügt: I. Personen, welche die Lehre der
Mariaviten bekennen, bilden einen eigenen Bekenntnisverband, wobei
sie das Recht haben, unbehindert ihren Glauben zu bekennen und
alle kirchlichen Handlungen nach ihren Gebräuchen und Grundsätzen

zu verrichten. 2. Den Mariaviten wird mit Berücksichtigung

der Gesetzesvorschriften gestattet: a. in ihren Kirchen und
Bethäusern öffentlichen Gottesdienst abzuhalten ; b. mit Bewilligung
des betreffenden Gouverneurs — im Königreich Polen des

Generalgouverneurs — Kirchen und Bethäuser, und c. eigene Friedhöfe
zu errichten. 3. Den von den Mariaviten gewählten und von ihnen
unterhaltenen Geistlichen wird gestattet, öffentlichen Gottesdienst
abzuhalten, zu predigen und die Seelsorge zu versehen, aber nur,
wenn sie von der verantwortlichen Behörde bestätigt und den
vorgeschriebenen Amtseid abgelegt haben. Die Bischöfe der Mariaviten

werden yon der obersten Regierung auf Antrag des Ministers
des Innern bestätigt, die anderen geistlichen Personen bestätigt der
betreffende Gouverneur, in Polen der Generalgouverneur. 4. Die



— 541 —

Geistlichkeit der Mariaviten geniesst die Erleichterung betreffend
die Militärpflicht laut angeführten Gesetzesartikeln. 5. Die
Geistlichen der Mariaviten haben das Recht, die Reisepässe von den
Ortspolizeibehörden usw. in Empfang zu nehmen. 6. Die Führung
der Matrikel über Geburten, Ehen und Todesfälle der Mariaviten
wird ihren Geistlichen übertragen (was bisher nicht der Fall war).
7. Die Verwaltung des Eherechtes unter den Mariaviten ist ihrer
kirchlichen Behörde unterstellt nach Massgabe der Grundsätze ihres
Bekenntnisses und des Zivilrechts. 8. Den Mariaviten wird das
Recht eingeräumt, Kirchgemeinden zu organisieren, die sich jeweilen
ein besonderes Statut zu geben haben, das der Genehmigung durch
den Minister des Innern im Einverständnis mit dem Justizminister
unterliegt. Ausserdem muss hervorgehoben werden, > bemerkte der
Referent der Kommission, « dass die Kultuskommission der Reichsduma

es für nötig hält, die Mariaviten als kirchliches Bekenntnis
(Kirche) anzuerkennen, da sich der Ausdruck « Sekte » bei ihrem
vollkommenen Ausbau der Kirchenorganisation und Hierarchie nicht
mehr rechtfertigen lasse. »

Rom und die orientalische Kirche. — Die « Evang. Kirchenzeitung

¦», Nr. 15, gibt aus einer Abhandlung des Privatdozenten
für Dogmatik, Dimitrios Simu Bakanos an der Universität Athen,
über die « Einigung der Kirchen > folgende Stellen wieder: «Was
die Förderung des kirchlichen Lebens angeht, die das Prinzip in der
Einigung erblickt, so bekennen wir, dass wir nicht begreifen können,
inwiefern die Einigung mit der Westlichen Kirche fähig wäre, das
Leben unserer Kirche zu fördern. Die Westliche Kirche bietet noch
nicht einmal im Keime irgend ein Zeichen wahren kirchlichen Lebens.
Ihre laut verkündete Einheit ist ganz und gar äusserlich und nur
scheinbar. Denn das religiöse Gewissen der fortgeschrittenen Kreise
befindet sich mehr oder weniger in unaufhörlichem Streit gegen
die äusseren Formen, und die Religiosität der Menge geht auf in
grobem Aberglauben. Die Westliche Kirche, eifrig im Verfolgen
ihrer eigenen Ziele, entfremdet ihre Völker Schritt für Schritt von
sich. Wir sehen fast überall im Katholizismus die Streitigkeiten
zwischen Kirche und Staat, zwischen religiösem und völklichem
Gefühle. Welchen Vorteil hätte die Östliche Kirche, die in solcher
Harmonie mit dem Staate lebt, die mit solcher Selbstverleugnung
den völklichen Idealen dient, — welchen Vorteil hätte sie aus der
Einigung mit einer Kirche, die das Gefühl des Volkstums verachtet
und mit Füssen tritt? Welche geistlichen Vorteile haben wir zu
gewinnen aus der Einigung mit einer Kirche, die vor wenigen
Jahren nicht zögerte, die unbefleckte Empfängnis der Gottes-
gebärerin und die Infallibilität des Papstes als Dogmen zu ver-



- 542 —

kündigen, die den Spott und Unwillen der Blüte der katholischen
Welt selbst erregte? Welche geistlichen Vorteile haben wir zu
gewinnen aus der Einigung mit einer Kirche, die vor kuzem den
Alphons Liguori, den Verfasser der berüchtigten Regeln für die
Beichte, als einen grossen Philosophen verkündigte, und die noch
heute versucht, durch den Index der verbotenen Bücher jeden
Fortschritt in der Wissenschaft und alle Freiheit in der Forschung zu
ersticken? Wir glauben gewiss, dass auch in dem Osten heute das
kirchliche Leben sich nicht in einem beneidenswerten Sternbilde
der Blüte befindet. Das ist aber den äusserlichen Umständen und
der Umgebung zuzuschreiben und liegt nicht in dem Geiste der
Kirche, die in sich selbst alle die Keime hat des Fortschrittes und
eines neuen Aufstieges zur Höhe der Tage ihres Ruhms. — Die
Einigung der Kirchen ist schön als eine Idee, aber, wenigstens für
die Gegenwart, völlig unausführbar. Eine Einigung der Kirche
kann nicht durch künstliche Mittel und Vorteile herbeigeführt
werden, sondern sie setzt Geisteseinheit voraus. Fehlt es an dieser,
so ist jede Hoffnung auf eine Einigung chimärisch. >

Auch der III. internationale Unionistenkongress, der in Velehrad
bei Ung. Hradisch in Mähren in den Tagen vom 26. bis 29. Juli d. J.
stattfand, hat den Unionsgedanken kaum gefördert. Von Velehrad
aus wird für die « cyrillo-methodeische Idee », alle Slaven kirchlich

zu vereinigen, um sie kulturell zu heben, eifrig Propaganda
gemacht. Im Jahre 1851 wurde unter den Slowenen das «Apostolat
des hl. Cyrillus und Methodius » ins Leben gerufen, das den
Unionsgedanken fördern sollte und dessen Mitglieder für die Union beten
sollten. Es dehnte sich auf die Kroaten und seit 1892 auch auf
die Tschechen aus. Die «Slavorum litterae theologiae» sind seit

1905 das Organ, in dem die Kontroversfragen behandelt werden.
Die ersten Kongresse fanden 1907 und 1900 in Velehrad statt.
Die Unionisten huldigen dem Grundsatz: Der Orient den Orientalen.

Sie möchten aber bei einer Union vor allem den
orientalischen Ritus erhalten wissen. In Rom denkt man bekanntlich
anders. Auf dem zweiten Kongress wurde die Velehrader
Akademie, ein internationaler wissenschaftlicher Verein, gegründet, die
die Cyrillo-Methodeische-Idee verbreiten soll.

Bemerkenswert ist, dass am Kongress Theologen der
orientalischen Kirche nicht erschienen waren. Als Gast war ein
russischer Journalist anwesend. Der Berliner orthodoxe Geistliche
Goeken hatte ein Referat eingeschickt. Selbst die unierten Orientalen

waren schwach vertreten. Ausser diesen waren drei Italiener
und Franzosen und ein Deutscher anwesend. Von einem
ruthenischen Theologen wurde mit Schmerz konstatiert, dass die Russen

weggeblieben seien. Die Anwesenheit von Orthodoxen sei doch



— 543 —

die reale Bedingung der Union. Der Antrag, die übrigen
autokephalen orthodoxen Kirchen ohne Unterschied künftig zu den Kon-r

gressen einzuladen, wurde angenommen. Weggeblieben waren auch
die Polen. Nach dem Bericht der « Köln. Volkszeitung », Nr. 734,
droht der tiefgehende politische Antagonismus der slavischen Völker
auch den kirchlichen Unionsbestrebungen mit Verderben. Die Polen
fühlen sich ferner berufen, bei diesen Unionsbestrebungen die führende
Rolle zu übernehmen, was aber nun den Tschechen gelungen ist.
Die Polen bekämpfen auch publizistisch diese Aktion und sprechen
von Velehrader Utopien. Der Kongress arbeitete in zwei Sektionen,
einer theoretischen und einer praktischen. In der ersteren wurde
unter Leitung des P. Palmieri die Frage des Einflusses des
Protestantismus auf die orthodoxen Seminare behandelt und behauptet,
der Protestantismus gewinne mehr an Einfluss, besonders in der
Polemik gegen die römische Kirche. Während der Verhandlungen
stellte der unierte Russe P. Fjodorov im Namen der orthodoxen
Bulgaren die Bitte, es möge den orthodoxen Theologen die
Erlaubnis gegeben werden, an römisch-katholischen Universitäten und
Seminaren zu studieren. Die Vorträge und Beschlüsse des

Kongresses werden in lateinischer Sprache in den Acta III conventus
Velehradensis erscheinen. Der nächste Kongress wird 1913
abgehalten.

Internationale Beziehungen. — Die Beziehungen der
anglikanischen zu der schwedischen Kirche scheinen nun doch eine feste
Form zu erhalten. Die Kommission, die zum Studium der
Angelegenheit eingesetzt ist, hat, wie der « Catholique français » meldet,
gefunden: 1. dass in der Kirche Schwedens die apostolische Sukzession

der Bischöfe ohne Unterbruch vorhanden sei, und dass diese
Kirche die richtige Anschauung über das Bischofsamt vertrete,
obgleich sie im allgemeinen diesem Amt nicht die Wichtigkeit
zuschreibe wie in der anglikanischen Kirche; 2. dass das priesterliche
Amt dort ebenfalls als göttliche Einrichtung betrachtet werde zur
Verwaltung des Wortes und der Sakramente. Die Geschichte der
schwedischen Kirche bestätige dies. Der Wechsel der Ausdrücke,
der im Jahre 1811 und 1894 eingeführt worden sei, scheine die
Idee nicht verändert zu haben in Anbetracht anderer Dokumente,
die noch Geltung haben und in denen sie klar ausgesprochen sei.

Die Kommission schlägt infolgedessen vor, die Schweden zum
Empfang der Kommunion in der anglikanischen Kirche zuzulassen,
ohne aber gegenwärtig weiter zu gehen.

Der Kongress der anglikanischen Kirche in Cambridge, der
sich Ende September 1910 u. a. mit der Wiedervereinigung der
Kirchen befasste, hatte beschlossen, an der bischöflichen Verfassung



— 544 —

und der apostolischen Sukzession als Grundlage festzuhalten. Die
anglikanische Kirche sei zur Herbeiführung der Union mit ihrer
eigentümlichen Stellung als reformiert und katholisch zugleich
besonders berufen.

Es sei hier noch nachgetragen, dass auf der letzten rheinischen
altkatholischen Bezirkssynode in Köln das Verhältnis der Altkatholiken

zu der anglikanischen Kirche besprochen wurde. Einmütig
wurde bedauert, dass man es versucht, das freundschaftliche
Verhältnis zwischen der anglikanischen und altkatholischen Kirche zu
stören. Die Lambethkonferenz des Jahres 1888 und die 8.
altkatholische Synode Deutschlands haben die Interkommunion zwischen
beiden Kirchen beschlossen und amtlich festgesetzt und geregelt.
Daran halten wir auf beiden Seiten unverbrüchlich fest und lassen
dieses Verhältnis von anderer Seite nicht trüben.

Weltkonferenz für Glauben und kirchliche Ordnung. —
Die Kommission der protestantisch-bischöflichen Kirche Amerikas,
die eine solche Konferenz (World Conference on Faith and Order)
vorbereiten soll, ist gewählt worden. An ihrer Spitze steht der
Bischof von Chicago, Charles P. Anderson D. D., als Präsident,
und Robert H. Gardiner in Gardiner Maine, als Sekretär. Es
gehören der Kommission mehrere Bischöfe, Geistliche und Laien als

Mitglieder an. Die Kommission hat die Beschlüsse, die wir bereits
mitgeteilt haben, publiziert und einleitende Schritte zur Durchführung
des Planes getan. Ein engeres Komitee (Committee on Plan and
Scope) mit dem Präsidenten Rev. William T. Manning D. D., in
New York, erstattet darüber Bericht. Als Zweck der Konferenz wird
bezeichnet, einer äussern und sichtlichen Wiedervereinigung aller,
die Jesus Christus als Gott und Heiland bekennen, die Wege zu
ebnen, damit die Bitte unseres Herrn, « auf dass alle eins seien »,
in Erfüllung geht. Zunächst sollen alle christlichen Gemeinschaften,
Katholiken und Protestanten, die dem genannten Bekenntnis
beipflichten, zur Konferenz eingeladen werden. Sie wird die
Verschiedenheiten unter den Gemeinschaften in Betracht ziehen, um
eine bessere Verständigung über die auseinandergehenden
Anschauungen über Glauben und kirchliche Ordnung herbeizuführen
und den Wunsch zur Vereinigung zu fördern. Die Konferenz
betrachtet es nicht als ihre Aufgabe, offizielle Schritte zu tun, wohl
aber solche anzuregen und vorzubereiten. Die Kommission ist schon
mit fast allen bedeutenderen protestantischen Denominationen in
Amerika in Beziehung getreten und hatte durch Mitglieder mit dem
Kardinal Gibbons in Baltimore und dem Erzbischof Piaton der
orientalischen Kirche Unterredungen. Dem Plan wird allgemeines Interesse

entgegengebracht. Einige protestantische Kirchen haben ihrer-



— 545 —

seits ebenfalls Kommissionen zum Studium der Angelegenheit
eingesetzt. Von den Beschlüssen, die gefasst worden sind, erwähnen
wir, dass die Kommission beauftragt wurde, sich an die Erzbischöfe
und Bischöfe der anglikanischen Kirche zu wenden. Besondere
Kommissionen werden gewählt, um mit den Behörden der römischen,
der orientalischen, der altkatholischen Kirchen und denen der pro
testantischen Gemeinschaften in Verbindung zu treten. Eine
besondere Kommission soll den besten Weg einer Verbindung der
bestehenden Nationalkirchen — die anglikanische ausgenommen —
studieren.

Allen Unionsfreunden werden folgende Gebete empfohlen :

Prayers for the Peace and Unity of the Church.

O Lord Jesus Christ, Who saidst unto Thine Apostles, Peace,
I leave with you, My peace, I give unto you ; regard not our sins,
but the faith of Thy Church, and grant her that peace and unity
which is agreeable to Thy will, Who livest and reignest forever
and ever. Amen.

O God of Peace, Who through Thy Son Jesus Christ didst
set forth One Faith for the salvation of mankind : Send Thy grace
and heavenly blessing upon all Christian people who are striving
to draw nearer to Thee, and to each other in the Unity of the
Spirit and in the bond of peace. Give us penitence for our
divisions, wisdom to know Thy truth, courage to do Thy will, love
which shall break down the barriers of pride and prejudice, and
an unswerving loyalty to Thy Holy Name. Suffer us not to shrink
from any endeavour which is in accordane with Thy will, for the
peace and unity of Thy Church. Give us boldness to seek only
Thy glory and the advancement of Thy Kingdom. Unite us all in
Thee as Thou art in unity with thy Son : Who, with Thee and
the Holy Ghost, liveth and reigneth ever, One God, world without
end. Amen.

Adolf KÜRY.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1911. 35


	Kirchliche Chronik

