Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1(1911)
Heft: 1
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 118 —

KIRCHLICHE CHRONIK.

# Die Mariaviten. — Am 10. Mai 1910 wihlte das General-
kapitel der Mariaviten, das alle drei Jahre abgehalten wird, in Plock
Generalvikar R. M. ]J. Prochniewski und Kustos L. M. Andr. Golem-
biowski als Hiilfsbischofe. Der altkatholischen Bischofskonferenz
wurde von dieser Wahl Kenntnis gegeben und es wurde an sie die
Einladung gerichtet, zur Konsekration nach Polen zu kommen.
Die Konsekration wurde am 4. September in Lowiez durch Bischof
Dr. Kowalski unter Assistenz des Erzbischofs Gul von Utrecht und
des Bischofs L. van Thiel von Haarlem vollzogen. Als Vertreter
des christkatholischen Bischofs Dr. E. Herzog in Bern nahm Pfarrer
Absenger aus Biel an der Feier teil, und als Vertreter des General-
gouverneurs von Warschau der Vizegouverneur, um die fremden
Bischofe zu begriissen und den Mariaviten seine Gliickwiinsche
auszusprechen. Die Wahl war infolge der Ausdehnung der Be-
wegung in Polen und Litauen notwendig geworden. Es stehen
uns aus dem Jahr 1909 folgende statistische Angaben iiber die Arbeit
der Mariaviten zur Verfiigung. Der Klerus bestand aus einem
Bischof, 32 Geistlichen, 5 Diakonen, 8 Clerici und 5 Ordensbriidern.
Gemeinden wurden in Polen 63 und in Litauen 7 gezdhlt. Seither
hat die Bewegung weiter um sich gegriffen und wurde die jlingste Ge-
meinde in Kiew gegriindet. Die Zahl der gebauten Kirchen betrug
39, 7 waren im Bau begriffen, dazu kommen noch 10 Kapellen
und 73 Hauskapellen. Die Mariaviten wurden {iberall, auch dort
wo sie in den Gemeinden die grosse Mehrheit besitzen, aus den
Kirchen vertrieben und mussten eigene bauen. Ausserdem errichteten
sie bis Ende 1909 in kurzer Zeit 28 Frobelschulen fiir 2400 Kinder,
16 Schulen fiir 1400 Kinder, 24 Gemeinde- und 4 Genossenschalfts-
hiuser, Heilanstalten und Altersheime, Arbeitssile, Werkstitten aller
Art. Im Dienste der Kirche stehen ca. 200 Ordensschwestern.
Die Zahl der eingeschriebenen Bekenner betrug 200,000. An die
Bischofsweihé schloss sich ein Besuch der mariavitischen Gemeinden
durch die auswirtigen Giste. Uber die empfangenen Eindriicke
sind lesenswerte Berichte im « Katholik » (Bern), Nr. 40 und ff., und



— 119 —

« Oud Katholiek » (Rotterdam) erschienen. Sie schildern haupt-
sichlich die staunenswerten sozialen Werke, die die Mariaviten mit
Erfolg durchfiihren und bestitigen, dass es sich um eine Massen-
- bewegung handelt.

Kurz vorher hatte ein protestantischer Geistlicher Stjehule die
mariavitischen Gemeinden besucht und ihre Zeitschriften studiert,
um sich ein Urteil iber den religiosen Charakter der Bewegung zu
bilden. Das Ergebnis seiner Wahrnehmungen legte er in 3 Artikeln
in der «Christlichen Welt», Nr. 24—26, 1910, nieder. Er schreibt:
«Die Durchsicht dieser Zeitschriften lehrt, dass alle gegen die
Mariaviten verbreiteten Anklagen, z. B. auf Aberglauben und Schwir-
merei, leeres Geschwitz oder Verleumdungen sind. Im Gegenteil
spricht sich da eine Fiille religiosen I.ebens und christlicher Be-
tatigung aus, der Ton ist iiberall ruhig, sachlich, ja vornehm, keine
Spur von Aufgeregtheit und iiberspannter Askese. Die Polemik
wahrhaft in Liebe gefiihrt — kein rohes Wort triibt die innere
Freude an dieser Lektiire.» Der Verfasser bespricht den dritten
Jahrgang der Zeitschrift « Maryvita » und schliesst die Besprechung
mit den Worten: «Der Leser wird, wie ich hoffe, aus dieser
knappen Ubersicht den Eindruck gewinnen, dass der gedankliche
Unterbau der mariavitischen Bewegung, so weit es sich um das
sittlich-religiose Ideal handelt, auf der Hohe der Aufgabe steht.
Noch mehr wird man das aus Einzelheiten sehen.» Der Mariavitis-
mus wird in seiner theologischen Arbeit als ein Nebenstrom des
Modernismus bezeichnet. Der Zusammenhang mit ihm spreche aus
jeder Seite seiner Publizistik. Im Mittelpunkt seiner religiosen Be-
trachtungen stehen die Evangelien und Jesus. Uber die Stellung-
nahme zur Bedeutung der Jungfrau Maria zitiert der Artikel folgende
Stelle aus einem Artikel der Zeitschrift:

« Wir glauben an die Teilnahme der Mutter Gottes in dem
Werke der Erlosung. Wir erweisen ihr Ehre, nicht nur indem wir
sie um Vermazttlung fir uns bei Gott bitten, sondern auch indem
wir bestrebt sind, im eigenen Leben die Vollkommenheit ihres
Lebens zu verwirklichen. Maria ist die lebendige Wirklichkeit der
Kirche Christi, doch sie ist selbst nicht Kirche. »

Stjehule bemerkt dazu: «Da ist man eigentlich weiter gegangen,
als es die offizielle katholische Kirche zuldsst. Nicht weiter, als es
die wirkliche katholische Frommigkeit in den Herzen der gliubigen
Katholiken empfindet, denn dies ist die tatsichliche Auffassung des
katholischen Volkes in katholischen Landen. Der Mariavitismus
hat sich hier nur nicht gescheut dieser Frommigkeit auch Ausdruck
zu verlethen und die verlassenen Grenzen dlterer Formeln offen
preiszugeben. »



— 120 —

Diese Eigentiimlichkeit erklirt der Verfasser aus den speziellen
polnischen Verhiltnissen, fiigt aber bei, dass sie keine Gefahr fiir
den Rigorismus und die weitere Beibehaltung der evangelischen
Linie bleiben. Nur die lichten Seiten seien heriibergenommen
worden, nichts von dem laxen jesuitischen Geist habe sich mit
eingeschlichen. «Dies spricht sich insbesondere darin aus, dass
man sich ihre Verehrung (Marias) mehr als « Nachfolge» als Durch-
bildung ihres Lebens in seinem eigenen denkt, denn als Aussen-
kultus.» Gegen diesen Aussenkultus und seine verwerflichen Prak-
tiken verwahre man sich. Uber die Sakramente wird folgende
Auslassung notiert: «Wir nehmen die sieben Sakramente an, wie
sie in den heiligen Schriften und in der allgemeinen Tradition der
ersten acht Jahrhunderte festgestellt sind.» Im Mittelpunkt steht
das Geheimnis des allerheiligsten Sakramentes. Als Beleg wird
folgende Stelle aus der mariavitischen Zeitschrift angefiihrt:

« Das Wesen und die Aufgabe des Mariavitismus ist, inmitten
der Christen den Glauben an den im Allerheiligsten Sakramente
verborgenen Christus zu beleben.

Hier wird der Mensch mit demselben Leben gespeist, von
welchem auch Gott, die Engel und die Heiligen im Himmel leben.
Diese gottliche Speise heiligt den Menschen.

Die Kommunion ist Vereinigung Gottes mit dem Menschen. ..

Diese Vereinigung Gottes mit dem Menschen erweitert in uns
das Erlosungswerk. »

« Wie ist diese ausnehmende Hochhaltung der Eucharistie bet
einer Reformbewegung, die auf das Wort Gottes zuriickgehen will,
zu verstehent »

So fragt der protestantische Geistliche. Er gibt folgende Antwort:

« Wir miissen hier den katholischen Boden, von dem die Be-
wegung ihren Ausgang nahm, bedenken. Die katholische Frommig-
keit erschopft sich ja in der Verehrung Marias und der Heiligen,
in der Eucharistie und in « guten Werken » oder ihren Surrogaten.
Aus dieser volkstiimlichen Frommigkeit ist die mariavitische Bewegung
hervorgegangen; gewisse Momente der katholischen Frommigkeit
wollte sie aufrichtig und folgerichtig erfassen. Auf diese Weise ist
sie auf die verschiitteten Quellen iltesten Christentums gekommen.
Ein gewisser Enthusiasmus ldsst sich nicht verkennen. Er tritt auch
in der Schitzung der Eucharistie zutage. Diesen Glaubigen ist sie
mehr als eine calvinische <Erinnerung» an das letzte Mahl Jesu —
ihnen ist sie wieder eine « Arzenei zur Unsterblichkeit » geworden.
Wie unerschopflich sind die Ausserungen der religiosen Kraft, auf
welcher das Christentum beruht! Hier — in einem Winkel degr
Christenheit, inmitten der grossten Verschiittung, entdeckt man



— 121 —

plotzlich den lebensprudelnden Urquell. Modern katholisch — d. i.
nachtridentinisch ist das alles nicht, es ist ein Stiick alten rigori-
stischen Christentums! Aber darin besteht ja das Erfreuliche der
Erscheinung: man sieht, wie auch der nachtridentinische, jesuitische
Katholizismus nicht alle Wege zur religiosen Befreiung in den Seelen
zerstoren konnte, und auch in den «stockkatholischen » Menschen
die urspriinglichen Krifte des Christentums: Evangelium, apostolische
Predigt, Enthusiasmus, die der Katholizismus mit der sinnreichen
Schicht seiner Neubildungen iiberdeckt hatte, plétzlich hervorbrechen.
Mit welcher Gewalt, das zeigt uns die Ausserung einer 735jdhrigen
Frau in Warschau, die da bekannte: <«Ich wusste gar nicht, was
in den Evangelien geschrieben steht. Jetzt ist es, als wire mir der
Schleier von Augen gefallen, als hitte ich zum erstenmal die Welt
Gottes gesehen. »

* Die altkatholische Kirche in England. — Die Weihe zwei
anderer Bischofe muss hier ebenfalls erwahnt werden. Der Berner
« Katholik » brachte in Nr. 37 die tiberraschende Nachricht, dass
der von der hollindischen Kirche konsekrierte Bischof Arnold Harris
Mathew am 13. Juni den zwei romisch-katholischen Geistlichen
Herbert Ignatius Beale, Pfarrer der St. Eduardskirche in Nottingham,
und Arthur W, Howarth, Pfarrer in Corby bei Grantham, die Bischofs-
weihe erteilt habe. Die hl. Handlung wurde in Gegenwart von
4 Zeugen in der Pfarrkirche des Geistlichen Howarth vollzogen.
Es handelt sich offenbar um einen Akt durchaus privater Natur,
mit dem die altkatholischen Kirchen nichts zu tun haben und iiber
den noch véllige Unklarheit besteht. Tatsache ist, dass der Weihe
weder eine Wahl durch irgend ein dazu berufenes Organ noch
eine Anzeige an die altkatholische Bischofskonferenz erfolgt ist.
Die beiden Bischofe wollen romisch-katholisch bleiben und haben
gegen die durch ihren Didzesanbischof erfolgte Suspension protestiert.
Sie haben dem Papste ihre Konsekration angezeigt und seinen Ent-
scheid angerufen, vgl. dazu « Katholik» Nr. 45 und 50. Seit De-
zember 1910 erscheint « The English Catholic Standard» als offi-
zielles Organ «der englischen katholischen Kirche in Gemeinschaft
mit dem erzbischoflichen Stuhle von Utrecht ».

* Die altkatholische Kirche in Osterreich. -— In den letzten
Jahren hat der Altkatholizismus in Osterreich erfreulichen Zuwachs
an neuen Gemeinden erhalten. Jahre lang gab es in Osterreich
nur drei staatlich anerkannte Gemeinden, an die sich alle neu ent-
stehenden angliedern mussten. Ihre staatliche Anerkennung war von
der Regierung nicht zu erhalten. Uberhaupt machten die staatlichten
Behorden der Bewegung Schwierigkeiten, wo sie nur konnten. Bis



122

zur Stunde ist z. B. die Genehmigung des altkatholischen Bistums
und die Wahl eines eigenen Bischofs noch nicht bewilligt worden.
Allein alle staatlichen Schikanen und klerikalen Verfolgungen ver-
mochten das Fortschreiten des Altkatholizismus nicht zu hemmen,
Durch die Los-von-Rombewegung wurde der Gedanke der katholischen
Reform seit Ende der goer Jahre des vergangenen Jahrhunderts in
Gegenden getragen, wo der Altkatholizismus kaum dem Namen
nach bekannt war. In Steiermark, Mahren, Béhmen, Salzburg und
in andern Landesgegenden entstanden in kurzer Zeit blihende Ge-
meinden, die sich als lebenskriftig erwiesen, trotzdem die Kirche
keinen Heller aus der Staatskasse als Unterstiitzung bekommt,
wihrend die ibrigen Bekenntnisse reich ausgestattet werden. Auch
aus dem Ausland flossen keine nennenswerte Unterstiitzungen, wie das
z.B. fiir die Propaganda der protestantischen Los-von-Rombewegung
in reichem Masse geschieht. Schliesslich durfte aber die Regierung
mit der staatlichen Anerkennung nicht zogern. Rasch aufeinander
haben sechs Gemeinden die staatliche Genehmigung erlangt, durften
sich als selbstindige Pfarreien organisieren, eigene Pfarrer und Kirch-
gemeindebehorden wihlen. An der letzten Synode der altkatholischen
Kirche, die im August 1910 in Warnsdorf stattfand, legte Bistums-
verweser Cech einen eingehenden Bericht iiber die Verhaltnisse der
Kirche dar. Wir entnehmen ihin folgendes:

¢« Auch die letzte Synodalperiode hat wieder nur zum Teile ge-
halten, was wir von ihr erhofft hatten. Zu ihren erfreulichsten
Gaben zahlt ohne Zweifel die staatliche Anerkennung der Pfarr-
gemeinden Graz und Arnsdorf. Mit diesen beiden Gemeinden ist
die Reihe der erstrebten selbstindigen Gemeindebildungen vorldufig
abgeschlossen und ist ihre Zahl binnen drei Jahren von drei auf
neun gestiegen. Unerledigt hleibt nur noch das Gesuch der Diaspora-
gemeinde Prag, deren selbstindige Ausgestaltung mit Riicksicht
auf ihre sprachliche und nationale Sonderstellung, die deren Ein-
pfarrung in eine deutsche Gemeinde auf die Dauer unmoglich
macht, immer dringender erscheint. Weniger Entgegenkommen
fanden hingegen jene kleineren Gemeinden, welche die staatliche
Genchmigung zur Konstituierung als Filialgemeinden im Sinne des
7. Abschnittes der Synodal- und Gemeindeordnung erstrebten. Von
diesen hat bisher eine einzige, und zwar die jiingste und kleinste,
nimlich Linz, ihr Ziel erreicht, wihrend éltere ja sogar im Besitze
einer eigenen Kirche befindliche, wie Schwaz und Tetschen-Boden-
bach, noch vergeblich der Erledigung ihres Gesuches harren. Neue
Filialseelsorgestellen wurden mit Zustimmung des Synodalrates in
Salzburg und Klagenfurt eingerichtet. Die Salzburger Diaspora
macht, den mir zugegangenen Berichten gemiss, erfreuliche Fort-



— 123 —

schritte und ist ihre Seelenzahl bereits auf 572 gestiegen. Es muss
unser aller Wunsch sein, dass sich diese hoffnungsvolle Griindung
auch fortan kriftigst entwickeln und daher in ihren Bemiihungen
von allen Glaubensgenossen, nah und fern, auf das hilfreichste unter-
stiitzt werde . . .

Das Wachstum unserer Kirche in Osterreich entwickelte sich
in den bisherigen Grenzen. An Kasualien wurden in den Jahren
1908 und 1909 verzeichnet: 1209 Geburten, 480 Trauungen und
700 Sterbefdlle. Beitritte erfolgten 2161 und Austritte 432. Es er-
gab sich somit ein Zuwachs von 2148 Seelen. Wahrend der ersten
Hilfte des laufenden Jahres wurden vermerkt: 314 Geburten, 106
Trauungen, 207 Sterbefille, 811 Beitritte und 115 Austritte. Das
ergibt eine Vermehrung um 803 Seelen, so dass wir bereits mit
Sicherheit annehmen konnen, dass der Zuwachs des Jahres 1910
den der vorangegangenen Jahre noch iibertreffen werde. Das ist
um so erfreulicher, als wir bisher keine besondere Agitation ent-
wickelten, es vielmehr sorgsam vermieden, dort einzugreifen, wo
nicht die Garantie reiner, religioser Beweggrinde hinreichender
Opferwilligkeit und gesicherter Seelsorge gegeben war. Wir sind
bereit, dem Rufe zu folgen, wo wir ernste Absichten und feste
Entschliisee wahrnehmen, wollen uns aber hiiten, unsere Kirche
und unser hehres Reformwerk zum Spielball der fliichtigen Launen
und Leidenschaften des Tages missbrauchen zu lassen. Es wird
einmal eine Zeit kommen, und die Entwicklung der kirchlichen
Verhiltnisse driangt zu ihr, wo wir aus unserer Zuriickhaltung werden
heraustreten miissen. »

* Internationale Beziehungen. — Von England aus sind Ge-
sellschaften ins Leben gerufen worden, welche kirchliche Ver-
stindigung und Einigung praktisch durchzufiihren bestrebt sind. Der
St. Willibrord-Bund ist eine Vereinigung von Anglikanern und Alt-
atholiken behufs Herbeifiihrung von Interkommunion und Gemein-
schaft zwischen der englischen Kirche und den mit ihr in Verbindung
stehenden Kirchen, sowie der alten Kirche von Holland nebst ihren
altkatholischen Tochterkirchen. Zweck dieses Bundes ist: 1. Bro-
schiiren und Schriften, welche genaue Informationen iiber den ge-
schichtlichen, theologischen und praktischen Standpunkt beider
Kirchen enthalten, zu verdffentlichen; 2. allen anglikanischen Ka-
planen, die an Orten mit altkatholischen Gemeinden wohnen, Infor-
mationen iiber die altkatholische Kirche zu iibermitteln; 3. freund-
schaftliche Beziehungen zwischen Anglikanern und Altkatholiken
zu fordern.

Priasidenten des Bundes sind der Lordbischof von Gibraltar
und der altkatholische Bischof von Haarlem, Generalsekretir Rev.
G. E. Barber. 1 Harrington Square, London N. W.



e 10 e

Eine andere Gesellschaft, « The Anglican and Eastern-orthodox
Churches Union », die Beziehungen zur orthodoxen Kirche pflegt,
hat kiirzlich ihren dritten Jahresbericht 19og—10 publiziert. Sie
weist nennenswerte Erfolge auf. Die Zahl der Mitglieder belduft
sich auf 5§45, die meistens in England selbst wohnen, der Rest ver-
teilt sich fast auf alle Lander. Dem Bericht entnehmen wir, dass
Generalsekretar Rev. H. J. Fynes-Clinton eine Reise nach Russland
unternahm, wo er iiberall freundliche Aufnahme und Verstindnis
fur die Bestrebungen der Gesellschaft fand. Er besuchte unter anderem
auch General Kiréeff. Wihrend der Verkehr zwischen den Vertretern
der beiden Kirchen im allgemeinen auf freundschaftlichen Gedanken-
austausch und Besuche beschriankt ist, wurde in Amerika ein prak-
tisches Resultat erzielt und eine Interkommunion angebahnt. Der
syrisch-orthodoxe Bischof Raphael in Brooklyn erliess im Juni 1910
eine Kundgebung mit Weisungen unter welchen Bedingungen die
Glieder der orthodoxen Kirche seiner Jurisdiktion in der protestan-
tisch-bischoflichen Kirche Sakramente empfangen konnen. Wir lassen
das wichtige Aktenstiick im Wortlaut folgen:

RIGHT REVEREND AND REVEREND BROTHERS:—

I thank God for the great work which is being done by our
Union in the way of promoting fellowship and a better understanding
between the Holy Orthodox and Anglican Churches.

I assure you also of my full appreciation of all the kindnesses
and courtesies extended to me and to my people.

Now, in order that all complications may be avoided in the
matter of mixed services, that is, when a Syrian Orthodox may
desire tho have any Sacrament performed by a Bishop or Priest
of the Anglican Communion in North America, 1 offer briefly some
of our Rules as Orthodox Catholics, which I beg tho have observed,

However, in this matter I am only speaking for myself, personally,
as an Orthodox Bishop, and in no way binding my brother Ortho-
dox Bishops in North America. I speak alone for the Syrian people.

First—It is against our law to marry two brothers to two sisters.

Second—It is equally contrary to the same law to matry a
man to a deceased wife's sister, and wvzce versa.

Third— We do not permit marriage within the fourth degree
of consanguinity.

Fourth—Civil divorces are note acknowledged by the Ortho-
dox Church rulers except for causes she sanctions. And therefore,
no civilly divorced persons can be reunited in wedlock to another
party unless divorced by the Church as well as by the State.

Fifth—The orthodox Church requires that a child shall be baptized
by Triune immersion in the water, and immediately afterwards Christ-
mated.



125 —

Inasmuch as there is a variance between your and our Churches
in these matters, I suggest that before any marriage service is per-
formed for Syrians desiring the service of the Protestant Episcopal
Clergy where there is no Orthodox Priest, that the Syrians shall
first procure a license from me, their Bishop giving them permission,
and that where there is a resident Orthodox Priest that the Epi-
scopal Clergy may advise them to have such services performed
by him.

Again in the case of Holy Baptism, that where there is no
resident Orthodox Priest, that the Orthodox law in reference to the
administration of the Sacrament be observed; namely, immersion
three times, with the advice to the parents and witnesses that as
soon as possible the child shall be taken to an Orthodox Priest to
receive Chrismation, which is absolutely binding according to the
law of the Orthodox Church.

Furthermore, when a Orthodox layman is dying, if he confesses
his sins and professes that he is dying in the full Communion of
the Orthodox faith as expressed in the Orthodox version of the
Nicece Creed and the other requirements of the said Church, and
desires the Blessed Sacrament of the Body and Blood of Christ at
the hands of an Episcopal Clergyman, permission is hereby given
to administer to him this Blessed Sacrament, and for him to be
buried according to the rites and ceremonies of the Episcopal Church.
But it is recommended that if an Orthodox Service Book can be
procured, that the Sacrament and rites be performed as set forth
in that book.

And, now, I pray God that He may hasten the time when
the Spiritual Heads of the National Churches, both yours and ours,
may take our places in cementing the union between the Anglican
and Orthodox Churches when we have so humbly begun. Then
there will be no need of suggestions such as i have made as to
law and by whom services shall be performed; and instead of
praying that we ‘“all may be one,” we shall know that we are one
in Christ’s love and faith.

RAPHAEL,
Bishop of Brooklyn.

In diesem Zusammenhang sei erwiahnt, dass in orthodoxen
Kreisen der offizielle Name der amerikanischen Kirche «¢protestan-
tisch-bischoflich » nicht verstanden wird und unter den Amerika-
nern selbst viele sind, die ihn d4ndern und das « bischoflich » streichen
mochten. Die Kirche sei ohne weiteres ¢ bischoflich », eine Ge-
meinschaft ohne bischéfliche Verfassung sei iiberhaupt keine Kirche.
Auf der Generalkonvention, die in Cincinnati im Oktober 1910 statt-



— 126 —

fand, wurde ein diesbeziiglicher Antrag gestellt?). Der Titel des
« Prayer Book» sollte so gedndert werden, dass der Ausdruck
« protestantisch » eliminiert wurde. Der Antrag wurde mit geringer
Mehrheit — die Laien, welche darin eine Verleugnung der Refor-
mation erblickten, gaben den Ausschlag — abgelehnt. Mit ihnen
gingen viele iltere Geistliche einig, wihrend die jiingeren fiir den
Antrag stimmten. Das Oberhaus der Generalkonvention (die Ver-
sammlung der Bischéfe) beschloss, eine Kommission einzusetzen, um
die Beziehungen der bischoflichen Kirche zur orthodoxen und alt-
katholischen Kirche in den Vereinigten Staaten zu untersuchen.

« Le numéro de novembre du Re-Unzion Magazine », so schreibt
« Le Catholique Frangais» (Paris) « contient plusieurs articles et
nouvelles intéressants. Nous y avons surtout remarqué une belle
lettre de 'archevéque orthodoxe Chrysostome, de Smyrne, qui, aprés
une sérieuse étude de la question, déclare que les ordres du clergé
anglican sont bons et valides. C’est aussi notre avis. De plus, ce
prélat se déclare partisan convaincu de l'union ecclésiastique des
Eglises orthodoxes, anglicanes et anciennes-catholiques. Ce n° ren-
ferme aussi une excellente lettre, pleine de bons sens et de vérité,
de M. L.-G. Berrington, sur la continuité de I'Eglise anglicane. Cette
Eglise, objectent les ultramontains, était romaine avant sa réforma-
tion, donc, elle n’est plus la méme depuis. M. Berrington répond
a cela que Rome a essentiellement changé et qu’étre catholique-
romain aujourd’hui n’est plus du tout la méme chose qu’autrefois.
Les Eglises orthodoxes, anciennes-catholiques et anglicanes sont,
dans leurs principes, ce qu’était I’église romaine des premiers siecles,
et l'église romaine actuelle est absolument différente. Il renferme
enfin une trés bonne lettre de M. I'évéque Mathew sur les papes
incompétents; ce prélat insiste surtout sur deux d’entre eux, Jean XII,
qui fut pape a seize ans et Benoit IX, qui le fut a dix ans ou douze
ans, et il montre trés savamment que ces faits sont incompatibles
avec le dogme de linfaillibilité tel qu'il est compris par les théo-
logiens ultramontains. » ;

Uber die Bezichungen der anglikanischen Kirche zu der Skan-
dinaviens gibt ein Bericht des Bischofs von Salisbury, J. Words-
worth D. D., vom 2. November 1909, Aufschluss, der in einer
Publikation des genannten Bischofs « Unity and Fellowship », Dio-
cesan Addresses delivered in the year 1909, London 1910, nieder-
gelegt ist. Schon die Lambethkonferenzen der Jahre 1888 und 1897
hatten die Moglichkeit naherer Beziehungen der anglikanischen
Kirche mit derjenigen in Skandinavien, besonders der Schwedens,

1) Uber weitere Verhandlungen die Reunion betreffend berichten wir in
niachstem Hefte, Red.



— 127 —

in Aussicht genommen. Allein erst im Jahre 1908 wurde der An-
gelegenheit besondere Aufmerksamkeit geschenkt, als der Bischof
Totti von Kalmar der Lambethkonferenz einen Brief seines Erz-
bischofs von Upsala vom 20. Juni 1908 vorlegte, worin der Freude
Ausdruck verliehen wurde, dass die anglikanischen Bischofe eine
niahere Verbindung fiir moglich hielten. Der Uberbringer des Briefes
war bevollmichtigt, den Plan mit der Konferenz zu besprechen.
Sie zeigte sich auch in der Tat zu einer Beratung bereit. Im Friih-
jahr 1909 ernannte in ihrem Auftrag der Erzbischof von Canterbury
eine Kommission, die mit der schwedischen Kirche unter dem
Vorsitz des Erzbischofs von Upsala iiber die Moglichkeit und Be-
dingungen einer solchen Verbindung weiter zu beraten hatte. Die
Kommission bestand unter dem Vorsitz des Bischofs von Winchester
aus sechs Mitgliedern, wovon vier Bischofe waren. Die Konferenz
wurde im September 1909 im Kapitelsaal in Upsala abgehalten.
Uber die Verhandlungen ist ein ausfiihrlicher Bericht im «Guardian»
vom 20. Oktober 1909 enthalten. Die Gegenstinde der Beratung
waren: Die apostolische Sukzession in den beiden Kirchen, die
Art der Ordination, das Verhaltnis von Staat und Kirche, die Liturgie,
der Diakonat, die Firmung usw., die Beziehung der beiden Kirchen
in jenen Liandern, wo schwedische und englische Missionsstationen
errichtet sind. Schweden besitzt solche in Siid-Indien, Afrika, Penn-
sylvanien und seit 1849 in den Vereinigten Staaten. Beschliisse
wurden keine gefasst, dagegen kiindete der Erzbischof von Upsala
an, dass er der Kirchensynode beantragen werde, eine stindige
Kommission einzusetzen mit dem Auftrage, weitere Verhandlungen
mit der angikanischen Kirche zu pflegen. Adolf KURy.



	Kirchliche Chronik

