
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1 (1911)

Heft: 1

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


118

KIRCHLICHE CHRONIK.

* Die Mariaviten. — Am io. Mai 1910 wählte das Generalkapitel

der Mariaviten, das alle drei Jahre abgehalten wird, in Plock
Generalvikar R. M. J. Prochniewski und Kustos L. M. Andr. Goletn-
biowski als Hülfsbischöfe. Der altkatholischen Bischofskonferenz
wurde von dieser Wahl Kenntnis gegeben und es wurde an sie die
Einladung gerichtet, zur Konsekration nach Polen zu kommen.
Die Konsekration wurde am 4. September in Lowiez durch Bischof
Dr. Kowalski unter Assistenz des Erzbischofs Gul von Utrecht und
des Bischofs L. van Thiel von Haarlem vollzogen. Als Vertreter
des christkatholischen Bischofs Dr. E. Herzog in Bern nahm Pfarrer
Absenger aus Biel an der Feier teil, und als Vertreter des

Generalgouverneurs von Warschau der Vizegouverneur, um die fremden
Bischöfe zu begrüssen und den Mariaviten seine Glückwünsche
auszusprechen. Die Wahl war infolge der Ausdehnung der
Bewegung in Polen und Litauen notwendig geworden. Es stehen
uns aus dem Jahr 1909 folgende statistische Angaben über die Arbeit
der Mariaviten zur Verfügung. Der Klerus bestand aus einem
Bischof, 32 Geistlichen, 5 Diakonen, 8 Clerici und 5 Ordensbrüdern.
Gemeinden wurden in Polen 63 und in Litauen 7 gezählt. Seither
hat die Bewegung weiter um sich gegriffen und wurde die jüngste
Gemeinde in Kiew gegründet. Die Zahl der gebauten Kirchen betrug
39, 7 waren im Bau begriffen, dazu kommen noch 10 Kapellen
und 73 Hauskapellen. Die Mariaviten wurden überall, auch dort
wo sie in den Gemeinden die grosse Mehrheit besitzen, aus den
Kirchen vertrieben und mussten eigene bauen. Ausserdem errichteten
sie bis Ende 1909 in kurzer Zeit 28 Fröbelschulen für 2400 Kinder,
16 Schulen für 1400 Kinder, 24 Gemeinde- und 4 Genossenschaftshäuser,

Heilanstalten und Altersheime, Arbeitssäle, Werkstätten aller
Art. Im Dienste der Kirche stehen ca. 200 Ordensschwestern.
Die Zahl der eingeschriebenen Bekenner betrug 200,000. An die
Bischofsweihe schloss sich ein Besuch der mariavitischen Gemeinden
durch die auswärtigen Gäste. Über die empfangenen Eindrücke
sind lesenswerte Berichte im « Katholik » (Bern), Nr. 40 und ff., und



— 119 —

« Oud Katholiek » (Rotterdam) erschienen. Sie schildern
hauptsächlich die staunenswerten sozialen Werke, die die Mariaviten mit
Erfolg durchführen und bestätigen, dass es sich um eine
Massenbewegung handelt.

Kurz vorher hatte ein protestantischer Geistlicher Stjehule die
mariavitischen Gemeinden besucht und ihre Zeitschriften studiert,
um sich ein Urteil über den religiösen Charakter der Bewegung zu
bilden. Das Ergebnis seiner Wahrnehmungen legte er in 3 Artikeln
in der « Christlichen Welt», Nr. 24—26, 1910, nieder. Er schreibt:
« Die Durchsicht dieser Zeitschriften lehrt, dass alle gegen die
Mariaviten verbreiteten Anklagen, z. B. auf Aberglauben und Schwärmerei,

leeres Geschwätz oder Verleumdungen sind. Im Gegenteil
spricht sich da eine Fülle religiösen Lebens und christlicher
Betätigung aus, der Ton ist überall ruhig, sachlich, ja vornehm, keine
Spur von Aufgeregtheit und überspannter Askese. Die Polemik
wahrhaft in Liebe geführt — kein rohes Wort trübt die innere
Freude an dieser Lektüre. » Der Verfasser bespricht den dritten
Jahrgang der Zeitschrift « Maryvita » und schliesst die Besprechung
mit den Worten : « Der Leser wird, wie ich hoffe, aus dieser
knappen Übersicht den Eindruck gewinnen, dass der gedankliche
Unterbau der mariavitischen Bewegung, so weit es sich um das

sittlich-religiöse Ideal handelt, auf der Höhe der Aufgabe steht.
Noch mehr wird man das aus Einzelheiten sehen.» Der Mariavitis-
mus wird in seiner theologischen Arbeit als ein Nebenstrom des
Modernismus bezeichnet. Der Zusammenhang mit ihm spreche aus
jeder Seite seiner Publizistik. Im Mittelpunkt seiner religiösen
Betrachtungen stehen die Evangelien und Jesus. Über die Stellungnahme

zur Bedeutung der Jungfrau Maria zitiert der Artikel folgende
Stelle aus einem Artikel der Zeitschrift:

« Wir glauben an die Teilnahme der Mutter Gottes in dem
Werke der Erlösung. Wir erweisen ihr Ehre, nicht nur indem wir
sie um Vermittlung für uns bei Gott bitten, sondern auch indem
wir bestrebt sind, im eigenen Leben die Vollkommenheit ihres
Lebens zu verwirklichen. Maria ist die lebendige Wirklichkeit der
Kirche Christi, doch sie ist selbst nicht Kirche. >

Stjehule bemerkt dazu: «Da ist man eigentlich weiter gegangen,
als es die offizielle katholische Kirche zulässt. Nicht weiter, als es
die wirkliche katholische Frömmigkeit in den Herzen der gläubigen
Katholiken empfindet, denn dies ist die tatsächliche Auffassung des
katholischen Volkes in katholischen Landen. Der Mariavitismus
hat sich hier nur nicht gescheut dieser Frömmigkeit auch Ausdruck
zu verleihen und die verlassenen Grenzen älterer Formeln offen
preiszugeben. »



— 120 —

Diese Eigentümlichkeit erklärt der Verfasser aus den speziellen
polnischen Verhältnissen, fügt aber bei, dass sie keine Gefahr für
den Rigorismus und die weitere Beibehaltung der evangelischen
Linie bleiben. Nur die lichten Seiten seien herübergenommen
worden, nichts von dem laxen jesuitischen Geist habe sich mit
eingeschlichen. « Dies spricht sich insbesondere darin aus, dass

man sich ihre Verehrung (Marias) mehr als « Nachfolge > als
Durchbildung ihres Lebens in seinem eigenen denkt, denn als Aussen-
kultus.» Gegen diesen Aussenkultus und seine verwerflichen Praktiken

verwahre man sich. Über die Sakramente wird folgende
Auslassung notiert: «Wir nehmen die sieben Sakramente an, wie
sie in den heiligen Schriften und in der allgemeinen Tradition der
ersten acht Jahrhunderte festgestellt sind.» Im Mittelpunkt steht
das Geheimnis des allerheiligsten Sakramentes. Als Beleg wird
folgende Stelle aus der mariavitischen Zeitschrift angeführt:

«: Das Wesen und die» Aufgabe des Mariavitismus ist, inmitten
der Christen den Glauben an den im Allerheiligsten Sakramente
verborgenen Christus zu beleben.

Hier wird der Mensch mit demselben Leben gespeist, von
welchem auch Gott, die Engel und die Heiligen im Himmel leben.
Diese göttliche Speise heiligt den Menschen.

Die Kommunion ist Vereinigung Gottes mit dem Menschen
Diese Vereinigung Gottes mit dem Menschen erweitert in uns

das Erlösungswerk. »

« Wie ist diese ausnehmende Hochhaltung der Eucharistie bei
einer Reformbewegung, die auf das Wort Gottes zurückgehen will,
zu verstehen »

So fragt der protestantische Geistliche. Er gibt folgende Antwort:
« Wir müssen hier den katholischen Boden, von dem die

Bewegung ihren Ausgang nahm, bedenken. Die katholische Frömmigkeit

erschöpft sich ja in der Verehrung Marias und der Heiligen,
in der Eucharistie und in « guten Werken » oder ihren Surrogaten.
Aus dieser volkstümlichen Frömmigkeit ist die mariavitische Bewegung
hervorgegangen; gewisse Momente der katholischen Frömmigkeit
wollte sie aufrichtig und folgerichtig erfassen. Auf diese Weise ist
sie auf die verschütteten Quellen ältesten Christentums gekommen.
Ein gewisser Enthusiasmus lässt sich nicht verkennen. Er tritt auch

in der Schätzung der Eucharistie zutage. Diesen Gläubigen ist sie

mehr als eine calvinische «Erinnerung» an das letzte Mahl Jesu —
ihnen ist sie wieder eine « Arzenei zur Unsterblichkeit » geworden.
Wie unerschöpflich sind die Äusserungen der religiösen Kraft, auf
welcher das Christentum beruht! Hier — in einem Winkel der

Christenheit, inmitten der grössten Verschüttung, entdeckt man



— 121 —

plötzlich den lebensprudelnden Urquell. Modern katholisch —¦ d. i.
nachtridentinisch ist das alles nicht, es ist ein Stück alten rigori-
stischen Christentums! Aber darin besteht ja das Erfreuliche der
Erscheinung: man sieht, wie auch der nachtridentinische, jesuitische
Katholizismus nicht alle Wege zur religiösen Befreiung in den Seelen
zerstören konnte, und auch in den « stockkatholischen » Menschen
die ursprünglichen Kräfte des Christentums: Evangelium, apostolische
Predigt, Enthusiasmus, die der Katholizismus mit der sinnreichen
Schicht seiner Neubildungen überdeckt hatte, plötzlich hervorbrechen.
Mit welcher Gewalt, das zeigt uns die Äusserung einer 75jährigen
Frau in Warschau, die da bekannte : « Ich wusste gar nicht, was
in den Evangelien geschrieben steht. Jetzt ist es, als wäre mir der
Schleier von Augen gefallen, als hätte ich zum erstenmal die Welt
Gottes gesehen. »

* Die altkatholische Kirche in England. — Die Weihe zwei
anderer Bischöfe muss hier ebenfalls erwähnt werden. Der Berner
« Katholik > brachte in Nr. 37 die überraschende Nachricht, dass
der von der holländischen Kirche konsekrierte Bischof Arnold Harris
Mathew am 13. Juni den zwei römisch-katholischen Geistlichen
Herbert Ignatius Beale, Pfarrer der St. Eduardskirche in Nottingham,
und Arthur W. Howarth, Pfarrer in Corby bei Grantham, die Bischofsweihe

erteilt habe. Die hl. Handlung wurde in Gegenwart von
4 Zeugen in der Pfarrkirche des Geistlichen Howarth vollzogen.
Es handelt sich offenbar um einen Akt durchaus privater Natur,
mit dem die altkatholischen Kirchen nichts zu tun haben und über
den noch völlige Unklarheit besteht. Tatsache ist, dass der Weihe
weder eine Wahl durch irgend ein dazu berufenes Organ noch
eine Anzeige an die altkatholische Bischofskonferenz erfolgt ist.
Die beiden Bischöfe wollen römisch-katholisch bleiben und haben
gegen die durch ihren Diözesanbischof erfolgte Suspension protestiert.
Sie haben dem Papste ihre Konsekration angezeigt und seinen
Entscheid angerufen, vgl. dazu « Katholik » Nr. 45 und 50. Seit
Dezember 1910 erscheint «The English Catholic Standard» als
offizielles Organ « der englischen katholischen Kirche in Gemeinschaft
mit dem erzbischöflichen Stuhle von Utrecht».

* Die altkatholische Kirche in Österreich. — In den letzten
Jahren hat der Altkatholizismus in Österreich erfreulichen Zuwachs
an neuen Gemeinden erhalten. Jahre lang gab es in Osterreich
nur drei staatlich anerkannte Gemeinden, an die sich alle neu
entstehenden angliedern mussten. Ihre staatliche Anerkennung war von
der Regierung nicht zu erhalten. Überhaupt machten die staatlichten
Behörden der Bewegung Schwierigkeiten, wo sie nur konnten. Bis



— 122 —

zur Stunde ist z. B. die Genehmigung des altkatholischen Bistums
und die Wahl eines eigenen Bischofs noch nicht bewilligt worden.
Allein alle staatlichen Schikanen und klerikalen Verfolgungen
vermochten das Fortschreiten des Altkatholizismus nicht zu hemmen.
Durch die Los-von-Rombewegung wurde der Gedanke der katholischen
Reform seit Ende der 90er Jahre des vergangenen Jährhunderts in
Gegenden getragen, wo der Altkatholizismus kaum dem Namen
nach bekannt war. In Steiermark, Mähren, Böhmen, Salzburg und
in andern Landesgegenden entstanden in kurzer Zeit blühende
Gemeinden, die sich als lebenskräftig erwiesen, trotzdem die Kirche
keinen Heller aus der Staatskasse als Unterstützung bekommt,
während die übrigen Bekenntnisse reich ausgestattet werden. Auch
aus dem Ausland flössen keine nennenswerte Unterstützungen, wie das

z. B. für die Propaganda der protestantischen Los-von-Rombewegung
in reichem Masse geschieht. Schliesslich durfte aber die Regierung
mit der staatlichen Anerkennung nicht zögern. Rasch aufeinander
haben sechs Gemeinden die staatliche Genehmigung erlangt, durften
sich als selbständige Pfarreien organisieren, eigene Pfarrer und
Kirchgemeindebehörden wählen. An der letzten Synode der altkatholischen
Kirche, die im August 1910 in Warnsdorf stattfand, legte
Bistumsverweser Cech einen eingehenden Bericht über die Verhältnisse der
Kirche dar. Wir entnehmen ihm folgendes:

« Auch die letzte Synodalperiode hat wieder nur zum Teile
gehalten, was wir von ihr erhofft hatten. Zu ihren erfreulichsten
Gaben zählt ohne Zweifel die staatliche Anerkennung der
Pfarrgemeinden Graz und Arnsdorf. Mit diesen beiden Gemeinden ist
die Reihe der erstrebten selbständigen Gemeindebildungen vorläufig
abgeschlossen und ist ihre Zahl binnen drei Jahren von drei auf

neun gestiegen. Unerledigt hleibt nur noch das Gesuch der
Diasporagemeinde Prag, deren selbständige Ausgestaltung mit Rücksicht
auf ihre sprachliche und nationale Sonderstellung, die deren Ein-
pfarrung in eine deutsche Gemeinde auf die Dauer unmöglich
macht, immer dringender erscheint. Weniger Entgegenkommen
fanden hingegen jene kleineren Gemeinden, welche die staatliche
Genehmigung zur Konstituierung als Filialgemeinden im Sinne des

7. Abschnittes der Synodal- und Gemeindeordnung erstrebten. Von
diesen hat bisher eine einzige, und zwar die jüngste und kleinste,
nämlich Linz, ihr Ziel erreicht, während ältere ja sogar im Besitze
einer eigenen Kirche befindliche, wie Schwaz und Tetschen-Boden-
bach, noch vergeblich der Erledigung ihres Gesuches harren. Neue

Filialseelsorgestellen wurden mit Zustimmung des Synodalrates in
Salzburg und Klagenfurt eingerichtet. Die Salzburger Diaspora
macht, den mir zugegangenen Berichten gemäss, erfreuliche Fort-



— 123 —

schritte und ist ihre Seelenzahl bereits auf 572 gestiegen. Es muss
unser aller Wunsch sein, dass sich diese hoffnungsvolle Gründung
auch fortan kräftigst entwickeln und daher in ihren Bemühungen
von allen Glaubensgenossen, nah und fern, auf das hilfreichste unterstützt

werde
Das Wachstum unserer Kirche in Osterreich entwickelte sich

in den bisherigen Grenzen. An Kasualien wurden in den Jahren
1908 und 1909 verzeichnet: 1209 Geburten, 480 Trauungen und

790 Sterbefälle. Beitritte erfolgten 2161 und Austritte 432. Es
ergab sich somit ein Zuwachs von 2148 Seelen. Während der ersten
Hälfte des laufenden Jahres wurden vermerkt: 314 Geburten, 106

Trauungen, 207 Sterbefälle, 811 Beitritte und 115 Austritte. Das
ergibt eine Vermehrung um 803 Seelen, so dass wir bereits mit
Sicherheit annehmen können, dass der Zuwachs des Jahres 1910
den der vorangegangenen Jahre noch übertreffen werde. Das ist
um so erfreulicher, als wir bisher keine besondere Agitation
entwickelten, es vielmehr sorgsam vermieden, dort einzugreifen, wo
nicht die Garantie reiner, religiöser Beweggründe hinreichender
Opferwilligkeit und gesicherter Seelsorge gegeben war. Wir sind
bereit, dem Rufe zu folgen, wo wir ernste Absichten und feste
Entschlüsee wahrnehmen, wollen uns aber hüten, unsere Kirche
und unser hehres Reformwerk zum Spielball der flüchtigen Launen
und Leidenschaften des Tages missbrauchen zu lassen. Es wird
einmal eine Zeit kommen, und die Entwicklung der kirchlichen
Verhältnisse drängt zu ihr, wo wir aus unserer Zurückhaltung werden
heraustreten müssen. »

* Internationale Beziehungen. — Von England aus sind
Gesellschaften ins Leben gerufen worden, welche kirchliche
Verständigung und Einigung praktisch durchzuführen bestrebt sind. Der
St. Willibrord-Bund ist eine Vereinigung von Anglikanern und Alt-
atholiken behufs Herbeiführung von Interkommunion und Gemeinschaft

zwischen der englischen Kirche und den mit ihr in Verbindung
stehenden Kirchen, sowie der alten Kirche von Holland nebst ihren
altkatholischen Tochterkirchen. Zweck dieses Bundes ist: 1.

Broschüren und Schriften, welche genaue Informationen über den
geschichtlichen, theologischen und praktischen Standpunkt beider
Kirchen enthalten, zu veröffentlichen ; 2. allen anglikanischen Ka-
plänen, die an Orten mit altkatholischen Gemeinden wohnen,
Informationen über die altkatholische Kirche zu übermitteln; 3.
freundschaftliche Beziehungen zwischen Anglikanern und Altkatholiken
zu fördern.

Präsidenten des Bundes sind der Lordbischof von Gibraltar
und der altkatholische Bischof von Haarlem, Generalsekretär Rev.
G. E. Barber, i Harrington Square, London N. W.



— 124 —

Eine andere Gesellschaft, « The Anglican and Eastern-orthodox
Churches Union », die Beziehungen zur orthodoxen Kirche pflegt,
hat kürzlich ihren dritten Jahresbericht 1909—IO publiziert. Sie
weist nennenswerte Erfolge auf. Die Zahl der Mitglieder beläuft
sich auf 545, die meistens in England selbst wohnen, der Rest
verteilt sich fast auf alle Länder. Dem Bericht entnehmen wir, dass
Generalsekretär Rev. H. J. Fynes-Clinton eine Reise nach Russland
unternahm, wo er überall freundliche Aufnahme und Verständnis
für die Bestrebungen der Gesellschaft fand. Er besuchte unter anderem
auch General Kiréeff. Während der Verkehr zwischen den Vertretern
der beiden Kirchen im allgemeinen auf freundschaftlichen Gedankenaustausch

und Besuche beschränkt ist, wurde in Amerika ein
praktisches Resultat erzielt und eine Interkommunion angebahnt. Der
syrisch-orthodoxe Bischof Raphael in Brooklyn erliess im Juni 1910
eine Kundgebung mit Weisungen unter welchen Bedingungen die
Glieder der orthodoxen Kirche seiner Jurisdiktion in der
protestantisch-bischöflichen Kirche Sakramente empfangen können. Wir lassen
das wichtige Aktenstück im Wortlaut folgen :

Right Reverend and Reverend Brothers:—
I thank God for the great work which is being done by our

Union in the way of promoting fellowship and a better understanding
between the Holy Orthodox and Anglican Churches.

I assure you also of my full appreciation of all the kindnesses
and courtesies extended to me and to my people.

Now, in order that all complications may be avoided in the
matter of mixed services, that is, when a Syrian Orthodox may
desire tho have any Sacrament performed by a Bishop or Priest
of the Anglican Communion in North America, I offer briefly some
of our Rules as Orthodox Catholics, which I beg tho have observed,

However, in this matter I am only speaking for myself, personally,
as an Orthodox Bishop, and in no way binding my brother Orthodox

Bishops in North America. I speak alone for the Syrian people.
First—It is against our law to marry two brothers to two sisters.

Second—It is equally contrary to the same law to marry a

man to a deceased wife's sister, and vice versa.
Third —We do not permit marriage within the fourth degree

of consanguinity.
Fourth—Civil divorces are note acknowledged by the Orthodox

Church rulers except for causes she sanctions. And therefore,

no civilly divorced persons can be reunited in wedlock to another

party unless divorced by the Church as well as by the State.
Fifth—The orthodox Church requires that a child shall be baptized

by Triune immersion in the water, and immediately afterwards Christ-
mated.



— 125 —

Inasmuch as there is a variance between your and our Churches
in these matters, I suggest that before any marriage service is
performed for Syrians desiring the service of the Protestant Episcopal
Clergy where there is no Orthodox Priest, that the Syrians shall
first procure a license from me, their Bishop giving them permission,
and that where there is a resident Orthodox Priest that the
Episcopal Clergy may advise them to have such services performed
by him.

Again in the case of Holy Baptism, that where there is no
resident Orthodox Priest, that the Orthodox law in reference to the
administration of the Sacrament be observed ; namely, immersion
three times, with the advice to the parents and witnesses that as

soon as possible the child shall be taken to an Orthodox Priest to
receive Chrismation, which is absolutely binding according to the
law of the Orthodox Church.

Furthermore, when a Orthodox layman is dying, if he confesses
his sins and professes that he is dying in the full Communion of
the Orthodox faith as expressed in the Orthodox version of the
Nicece Creed and the other requirements of the said Church, and
desires the Blessed Sacrament of the Body and Blood of Christ at
the hands of an Episcopal Clergyman, permission is hereby given
to administer to him this Blessed Sacrament, and for him to be
buried according to the rites and ceremonies of the Episcopal Church.
But it is recommended that if an Orthodox Service Book can be
procured, that the Sacrament and rites be performed as set forth
in that book.

And, now, I pray God that He may hasten the time when
the Spiritual Heads of the National Churches, both yours and ours,
may take our places in cementing the union between the Anglican
and Orthodox Churches when we have so humbly begun. Then
there will be no need of suggestions such as i have made as to
law and by whom services shall be performed ; and instead of
praying that we "all may be one," we shall know that we are one
in 'Christ's love and faith.

Raphael,
Bishop of Brooklyn.

In diesem Zusammenhang sei erwähnt, dass in orthodoxen
Kreisen der offizielle Name der amerikanischen Kirche
«protestantisch-bischöflich > nicht verstanden wird und unter den Amerikanern

selbst viele sind, die ihn ändern und das « bischöflich » streichen
möchten. Die Kirche sei ohne weiteres « bischöflich », eine
Gemeinschaft ohne bischöfliche Verfassung sei überhaupt keine Kirche.
Auf der Generalkonvention, die in Cincinnati im Oktober 1910 statt-



— 126 —

fand, wurde ein diesbezüglicher Antrag gestellt '). Der Titel des
« Prayer Book » sollte so geändert werden, dass der Ausdruck
« protestantisch » eliminiert wurde. Der Antrag wurde mit geringer
Mehrheit — die Laien, welche darin eine Verleugnung der
Reformation erblickten, gaben den Ausschlag — abgelehnt. Mit ihnen
gingen viele ältere Geistliche einig, während die jüngeren für den

Antrag stimmten. Das Oberhaus der Generalkonvention (die
Versammlung der Bischöfe) beschloss, eine Kommission einzusetzen, um
die Beziehungen der bischöflichen Kirche zur orthodoxen und
altkatholischen Kirche in den Vereinigten Staaten zu untersuchen.

« Le numéro de novembre du Re-Union Magazine », so schreibt
« Le Catholique Français » (Paris) « contient plusieurs articles et
nouvelles intéressants. Nous y avons surtout remarqué une belle
lettre de l'archevêque orthodoxe Chrysostome, de Smyrne, qui, après
une sérieuse étude de la question, déclare que les ordres du clergé
anglican sont bons et valides. C'est aussi notre avis. De plus, ce
prélat se déclare partisan convaincu de l'union ecclésiastique des

Eglises orthodoxes, anglicanes et anciennes-catholiques. Ce n°
renferme aussi une excellente lettre, pleine de bons sens et de vérité,
de M. L.-G. Berrington, sur la continuité de l'Eglise anglicane. Cette
Eglise, objectent les ultramontains, était romaine avant sa réformation,

donc, elle n'est plus la même depuis. M. Berrington répond
à cela que Rome a essentiellement changé et qu'être catholique-
romain aujourd'hui n'est plus du tout la même chose qu'autrefois.
Les Eglises orthodoxes, anciennes - catholiques et anglicanes sont,
dans leurs principes, ce qu'était l'église romaine des premiers siècles,
et l'église romaine actuelle est absolument différente. Il renferme
enfin une très bonne lettre de M. l'évêque Mathew sur les papes
incompétents ; ce prélat insiste surtout sur deux d'entre eux, Jean XII,
qui fut pape à seize ans et Benoit IX, qui le fut à dix ans ou douze

ans, et il montre très savamment que ces faits sont incompatibles
avec le dogme de l'infaillibilité tel qu'il est compris par les
théologiens ultramontains. »

Über die Beziehungen der anglikanischen Kirche zu der
Skandinaviens gibt ein Bericht des Bischofs von Salisbury, J. Wordsworth

D. D., vom 2. November 1909, Aufschluss, der in einer
Publikation des genannten Bischofs « Unity and Fellowship »,
Diocesan Addresses delivered in the year 1909, London 1910, niedergelegt

ist. Schon die Lambethkonferenzen der Jahre 1888 und 1897
hatten die Möglichkeit näherer Beziehungen der anglikanischen
Kirche mit derjenigen in Skandinavien, besonders der Schwedens,

'.) Über weitere Verhandlungen die Reunion betreffend berichten wir in
nächstem Hefte. Red.



— 127 —

in Aussicht genommen. Allein erst im Jahre 1908 wurde der
Angelegenheit besondere Aufmerksamkeit geschenkt, als der Bischof
Totti von Kalmar der Lambethkonferenz einen Brief seines
Erzbischofs von Upsala vom 20. Juni 1908 vorlegte, worin der Freude
Ausdruck verliehen wurde, dass die anglikanischen Bischöfe eine
nähere Verbindung für möglich hielten. Der Überbringer des Briefes

war bevollmächtigt, den Plan mit der Konferenz zu besprechen.
Sie zeigte sich auch in der Tat zu einer Beratung bereit. Im Frühjahr

1909 ernannte in ihrem Auftrag der Erzbischof von Canterbury
eine Kommission, die mit der schwedischen Kirche unter dem
Vorsitz des Erzbischofs von Upsala über die Möglichkeit und
Bedingungen einer solchen Verbindung weiter zu beraten hatte. Die
Kommission bestand unter dem Vorsitz des Bischofs von Winchester
aus sechs Mitgliedern, wovon vier Bischöfe waren. Die Konferenz
wurde im September 1909 im Kapitelsaal in Upsala abgehalten.
Über die Verhandlungen ist ein ausführlicher Bericht im «Guardian»
vom 20. Oktober 1909 enthalten. Die Gegenstände der Beratung
waren : Die apostolische Sukzession in den beiden Kirchen, die
Art der Ordination, das Verhältnis von Staat und Kirche, die Liturgie,
der Diakonat, die Firmung usw., die Beziehung der beiden Kirchen
in jenen Ländern, wo schwedische und englische Missionsstationen
errichtet sind. Schweden besitzt solche in Süd-Indien, Afrika, Penn-
sylvanien und seit 1849 in den Vereinigten Staaten. Beschlüsse
wurden keine gefasst, dagegen kündete der Erzbischof von Upsala
an, dass er der Kirchensynode beantragen Werde, eine ständige
Kommission einzusetzen mit dem Auftrage, weitere Verhandlungen
mit der angikanischen Kirche zu pflegen. Adolf KÜRY.


	Kirchliche Chronik

