
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1 (1911)

Heft: 2

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


267

KIRCHLICHE CHRONIK.

* Rom und die orientalische Kirche. — Durch einen Artikel
des Prinzen Max von Sachsen, Theologieprofessors an der
römischkatholischen Universität Freiburg in der Schweiz, «Pensées sur la
question de l'Union des Eglises » in der von den Basilianermönchen
des griechischen Ritus der Abtei Grottaferrata bei Rom
herausgegebenen Zeitschrift «.Roma e l'Oriente» ist die Frage der
Wiedervereinigung der Kirchen aufgerollt worden. Das betreffende Heft
wurde sofort nach Erscheinen auf Veranlassung der Kirche aus
dem Buchhandel zurückgezogen — dasselbe Schicksal erfuhr ein

Separatabdruck, den eine Buchhandlung in Athen angekündigt
hatte — der Verfasser wurde nach Rom zitiert, wo er laut «

Osservatore Romano» vom 31. Dezember in einer weitläufigen Erklärung
die Irrtümer seiner Arbeit anerkannte und dem Papst seine volle
und unbedingte Zustimmung zu den von der Kirche verkündeten
Lehren erneuert haben soll. Der Artikel selbst ist zunächst nur
auszugsweise bekannt geworden, und man war dabei lediglich auf
Berichte römischen Ursprungs angewiesen. Die mit der Auffassung
der Kirche vermeintlichen historischen und theologischen Irrtümer
des Prinzen Max bestehen darin, dass er der geschichtlichen
Entwicklung der Kirchen des Ostens und Westens als Historiker
gerecht wird und unter Union etwas ganz anderes versteht als die
Kirche. Mit dem Abdrucke des Aufsatzes haben nun zwei
modernistische Zeitschriften — die römische « La Cultura contemporanea >

und die Genfer « Revue moderniste internationale > im Februar-
Heft begonnen, so dass wir einige Stellen, die des Verfassers
Auffassung über die Union betreffen, wiedergeben können. Der
erste Schritt zu einer Verständigung bestehe darin, dass man sich
über den Begriff Union einige. Das habe man aber nie getan.
Prinz Max schreibt:

«L'Eglise latine, toujours un peu habituée à commander, a
simplement voulu imposer à l'Eglise orientale sa notion d'union
à elle, sans bien demander si cette idée agréait à sa sœur. Elle
s'est toujours mise à ce point de vue : c'est moi qui ai fait les lois.
Quiconque ne veut reconnaître l'union, dans la forme que je veux



— 268 —

lui donner, est un adversaire de l'union même Pour l'Eglise
occidentale, l'union était toujours identique avec soumission complète.
L'Eglise orientale était considérée comme fille rebelle de l'Eglise
romaine. L'Occident n'avait donc rien à échanger, ni à faire en
vue d'obtenir l'union. L'Orient au contraire devait se placer
complètement sous la juridiction du pontife romain et en outre reconnaître

tous les dogmes que la théologie latine des temps postérieurs
avait développés,' comme vrais L'Eglise orientale au contraire
a toujours envisagé l'union sous un autre point de vue. Pour elle,
union est amitié, concorde et fraternité, mais non soumission. Elle
considère les deux branches de la chrétienté comme deux sœurs,
égales, en dignité et en droits, l'une à l'autre. Elle a encore l'idée
que, pour s'unir, il faut revenir au point où l'on s'est séparé. Les
deux grandes moitiés de la chrétienté devraient donc croire les
mêmes choses qu'elles ont cru d'un commun accord avant de se

séparer. Leurs relations mutuelles devraient aussi être les mêmes,
telles qu'elles existaient anciennement. Elle considère les doctrines
du moyen âge latin, et en outre les doctrines dogmatisées au
XIXe siècle, comme des déviations. Selon son opinion, l'Eglise
occidentale a abandonné l'ancien fondement doctrinal pour introduire

des nouveautés, telles que la procession du Saint-Esprit du
Fils et non exclusivement du Père, l'existence d'un purgatoire, la
primauté du pontife romain et d'autres points semblables. Il faudrait
donc que l'Eglise occidentale se débarrasse de ces doctrines, qui
empêchent l'union et la concorde fraternelle. Du moment qu'elle
aura fait ce sacrifice, la concorde, qu'elle a troublé par ces
nouveautés, sera rétablie En effet, nous voyons que l'Eglise orientale
a presque toujours refusé d'accepter la conception romaine de l'union,
qui lui paraissait inadmissible, et il n'y a aucun doute qu'elle ne
l'acceptera jamais non plus dans l'avenir. »

Wenn die orientalische Kirche der Auffassung Roms je
zugestimmt hat, seien stets politischeVerhältnisse ausschlaggebend gewesen.

Prinz Max fährt fort:
«Mais il est bien certain que l'Eglise orientale en général la

refusera toujours et ne pourra même pas l'accepter selon son point
de vue. C'est encore la raison pour laquelle l'Eglise orientale semble
désirer beaucoup plus l'union avec les vieux-catholiques de l'Occident
ou les anglicans qu'avec l'Eglise romaine. C'est parce qu'elle sait
bien et qu'elle sent que ces communautés-là ne voudraient pas
lui imposer une autorité, qu'elles se considéreraient comme sœurs
vis-à-vis d'elle et même comme sœurs cadettes, qui regardent
l'Eglise orientale comme plus digne et plus ancienne qu'elles-mêmes,
tandis que Rome pose cette alternative, dont on ne veut pas : ou
se soumettre, ou point d'union.»



— 269 —

Seine Definition des Begriffes Union fasst er in folgende Worte :

« Je n'entends pas sous le nom d' « union » une soumission

complète qui paraîtrait être une contradiction contre le terme même.
Même en Occident, on n'a pas perdu complètement l'idée que la
réconciliation de l'Eglise orientale avec celle d'Occident devrait
s'accomplir d'une autre manière que le retour de certains hérétiques.
C'est pour cela qu'on s'est servi du nom d' « union » qui serait
dénué de sens s'il s'agissait d'un simple assujettissement. En
pratique, néanmoins, on ne cherche que cela. La seule différence qui
existe entre le retour d'hérétiques et l'union telle qu'elle est
pratiquée depuis des siècles, est celle qu'on laisse aux Orientaux leur
rite et certains points de discipline orientale, tout en ne considérant
cela même que comme une grâce accordée. C'est donc exclusivement

dans ce sens que Rome parle aujourd'hui d' « union. »

Auf Grand der Geschichte führt Prinz Max den Nachweis,
dass die Auffassung der Kirche im Abendland eine gänzliche
Veränderung erfahren habe, die die Orientalen nie anerkennen werden.
Wenn die Unierten dies tun, liegt darin ein Hindernis der Union,
weil die Orientalen sie als Lateiner in orientalischem Gewände
betrachten, was sie nie werden wollen. Es heisst in dem Aufsatze weiter :

« Les uniates, que nous avons maintenant gagnés, doivent
certainement être conservés.

Mais pour attirer vraiment l'Eglise orientale, il faut suivre un
système tout différent de celui qu'on a suivi jusqu'ici. L'Eglise
orientale doit vraiment rester ce qu'elle est. Elle ne doit pas changer
de caractère. Le mot d' « union » ne signifie pas qu'une partie soit
complètement changée pour être rendue semblable à l'autre; mais
ce mot désigne deux choses, qui restent ce qu'elles sont et ne
recherchent que des relations mutuelles entre elles. C'est une idée
vraiment injuste et contradictoire à toute l'histoire que de considérer
l'Eglise orientale comme une fraction, une province de l'Eglise
romaine, qui s'en est détachée. On peut dire cela des protestants
de l'Occident, qui formèrent jadis une partie de l'Eglise latine,
mais aucunement des Orientaux. L'Eglise orientale devrait donc
rester absolument indépendante et se gouverner elle-même telle
qu'elle le fait aujourd'hui et qu'elle l'a fait dès les origines du
christianisme. Les relations vis-à-vis de Rome devraient être telles
qu'elles existaient dans l'antiquité chrétienne avant la séparation. »

Im weitern Verlauf der Abhandlung werden die dogmatischen

Schwierigkeiten, die der Union entgegentreten, besprochen.
Auch hier vertritt Prinz Max Anschauungen, die die Kurie nie
anerkennen wird. Dem Artikel wurde so grosse Bedeutung
beigemessen, dass der Papst selbst sich dazu in einem Schreiben
vom 26. Dezember an die päpstlichen Delegaten im Orient äusserte.



— 270 —

Pius X. nimmt in dieser Bulle gegenüber den Orientalen ganz
dieselbe Haltung ein, wie sein Vorgänger Leo XIIL Union bedeutet für
ihn rückhaltlose Unterwerfung der Orientalen unter den römischen
Papst.

Auch aus der orientalischen Kirche sind Stimmen zur Unionsfrage

laut geworden. Bemerkenswert ist die Kundgebung des
Metropoliten Gerasimos Messara von Beirut. Sie hat die Zustimmung
des Patriarchen von Antiochien, unter dessen Jurisdiktion der
Beiruter Metropolit steht, erhalten und ist in französischer
Übersetzung aus dem Konstantinopolitaner « Jeune Turk » im « Journal
de Genève» vom 20. Januar erschienen. Das Schreiben ist in
durchaus versöhnlichem Sinn abgefasst, allein es betont so
bestimmt die Selbständigkeit und Eigentümlichkeit der orientalischen
Kirche, dass Rom auf solche Anschauungen nie eintreten wird. Es
sei nur das hervorgehoben, was über die Stellung des Papstes gesagt
wird. Der Bischof von Rom wird zwar als der erste der Patriarchen
bezeichnet. Weiter heisst es aber: «Wir glauben und bekennen,
dass Jesus Christus selbst zur Leitung des christlichen Volkes ein
apostolisches Kollegium eingesetzt hat, und dass der hl. Petrus
einer der Ersten (l'un des Notables) in diesem Kollegium war.
Wir anerkennen mit Gregor dem Grossen, dem römischen Papst,
dass der hl. Petrus in der Kirche drei Hauptsitze: Antiochien,
Alexandrien und Rom gegründet hat, und dass diese drei Sitze ein
und dieselbe Sache sind. Die Kirche von Jerusalem besitzt deshalb
ihren Ehrenvorrang, weil der Herr in der hl. Stadt gelehrt hat
und gestorben ist, weil dort der hl. Geist auf die Apostel
herabgekommen ist, und weil dort die christliche Kirche entstand. Wir
glauben und bekennen zugleich, dass der Herr, als er von der
höchsten Autorität in seiner Kirche sprach, gesagt hat: «Die
Fürsten der Völker herrschen gern über sie und üben Gewalt aus
über sie. So soll es unter Euch nicht sein. Ihr seid Brüder und
der erste unter Euch ist der Diener von Allen. » Der Metropolit
betrachtet als Grundlage der Einheit die Lehre und apostolische
Überlieferung, wie sie in den Schriften der Väter und den authentischen

Akten der ökumenischen Konzilien niedergelegt sind. «Es
ist selbstverständlich», sagt er gegen Schluss, «dass die
Wiederherstellung der Einheit der Kirchen die unversehrte Aufrechtererhaltung

aller Privilegien und aller Rechte der Kirchen zur Grundlage

haben wird. Jede Kirche wird ihre Rechte und ihre Autonomie
wie im Altertum behalten, d. h. wie sie in den ökumenischen
Konzilien, vor allem durch dasjenige von Nicäa, festgesetzt sind. » Der
Verfasser stimmt in seinen Ausführungen vielfach mit den Anschauungen

des Prinzen Max überein, nicht aber mit denen des römischen
Papstes. Dass diese für die römische Kirche allein massgebend ist,



— 271 —

ist durch die Behandlung des fürstlichen Theologieprofessors aller
Welt kund getan worden. An diesem Ergebnis wird auch die
Meinungsäusserung des Patriarchen von Konstantinopel zur
vorliegenden Kontroverse nichts ändern. Sie lautet folgendermassen :

«Um zu einer Vereinigung der Kirchen zu gelangen, muss
zuerst der Fanatismus auf beiden Seiten verstummen, beim Klerus
des Orients und des Okzidents.

Danach kann man zweitens zur gerechten Prüfung der Rechte
der beiden Kirchen des Morgen- und des Abendlandes schreiten
und sich verständigen über ihre gegenseitige Stellung und ihre
Privilegien.

An dritter Stelle, aber nicht vorher, sind die dogmatischen
Verschiedenheiten zu erörtern. Denn nicht die Dogmen sind die
Hauptursache der Trennung. Darüber könnte man Einverständnis
ohne allzu grosse Schwierigkeiten erzielen. Die Politik ist es, welche
der Hauptgrund der Spaltung ist. >

* Internationale Beziehungen. — Der jetzige Patriarch von
Konstantinopel, Joachim III., hat sich bei anderer Gelegenheit
ebenfalls über die Beziehungen zu den Kirchen des Westens
geäussert. Nach dem « Guardian > vom 20. Januar sagte er dem
Korrespondenten des « Giornale d'Italia » darüber folgendes :

«Der Papst ist ein absoluter Monarch. In der morgenländischen
Kirche ist die Lage eine andere; sie hat eine demokratische
Verfassung und ist in verschiedene Gemeinschaften geteilt, von denen
jede autonom und souverän ist. Im ersten Jahre meines Patriarchats
holte ich die Gutachten der orthodoxen Kirchen ein, um einerseits
mit Rom, anderseits mit der anglikanischen Kirche Verhandlungen
zu einer direkten Verständigung anknüpfen zu können. Leider
gingen meine Wünsche nicht in Erfüllung, indem alle orthodoxen
Kirchen darauf bestanden, dass der Status quo beibehalten werde. »...
« Die anglikanische Kirche anerkennt das Alter der morgenländischen
Kirche und hält sie in Ehren; sie gelangte mit uns soweit zu einer
Verständigung, dass unsere Beziehungen nicht bloss äusserst herzliche

sind, sondern auch zu einem Abkommen führten, nach welchem
an Orten, wo keine Geistlichen der andern Kirche sind, orthodoxe
Priester gewisse Sakramente den Anglikanern und anglikanische
Pastoren (pastors) sie den orthodoxen Christen spenden können. >

Über das Verhältnis zu den Altkatholiken äusserte er sich :

«Wir stehen in keiner Beziehung zu den Altkatholiken, die
vor langer Zeit um Einigung mit der morgenländischen Kirche
nachsuchten; diese ist jedoch nicht in der Lage, irgend einen
ihrer Wünsche zu befriedigen » (to gratify any of their desiderata).
Dazu bemerkt der « Berner Katholik » : Das ist sehr irreführend. An



— 272 —

der ersten, von Döllinger geleiteten Bonner Unionskonferenz des Jahres
1874 war das Patriarchat von Konstantinopel gar nicht, an

derjenigen des Jahres 1875 wenigstens nicht offiziell vertreten. Die
nachherigen Unionsverhandlungen wurden nicht mit Konstantinopel,
sondern mit einer Petersburger Kommission geführt. Gesuche
(desiderata) wurden weder an das Patriarchat noch sonst an eine
orientalische Kirchenbehörde gerichtet; vielmehr lehnten die Altkatholiken
den Gedanken, dass sie um Aufnahme in eine andere Kirche zu
bitten hätten, von Anfang an mit aller Bestimmtheit ab. So hat
die christkatholische Synode schon 1876 die volle Autonomie in
Anspruch genommen und daran immer streng festgehalten. Wir
sind der Meinung, dass wir auf dem Boden der ökumenischen
Kirche stehen, also einen Zweig der allgemeinen christlichen Kirche
bilden. Ebensowenig wie wir uns in die Rechte einer andern Kirche
einmischen, können wir uns in der eigenen Selbständigkeit
beschränken lassen.

Wie wenig übrigens der Patriarch die tatsächlichen Verhältnisse
kennt, ergibt sich aus seiner Schlussbemerkung, nach welcher eine
in London gebildete altkatholische Partei (a party of old Catholics
formed in London) « bedingungslos » um Einigung mit der
orthodoxen Kirche, also um Aufnahme in diese Kirche nachgesucht hat.
Das bezieht sich auf Bischof Mathew, der jüngst seine Beziehungen
zu den vereinigten altkatholischen Kirchen gelöst hat, nun aber
auch nicht eine einzige Kapelle mehr zur Verfügung hat, in der
er Gottesdienst halten könnte. Seiner Erklärung war zu entnehmen,
dass er nun in die orthodoxe Kirche aufgenommen zu werden
wünsche. Seine Verhältnisse lassen einen derartigen Wunsch
begreiflich erscheinen. Nur ist das natürlich ebensowenig eine
Vereinigung von Kirchen, wie es eine solche wäre, wenn sich Mathew
der päpstlichen Jurisdiktion unterwerfen wollte.»

Viel freundlicher lautet ein im « Altkatholischen Volksblatt » von
Bonn publizierter Brief des Kirchengeschichtsschreibers der
morgenländischen Kirche, des Universitätsprofessors Dr. A. Diomedes
Kyriakos in Athen an den altkatholischen Pfarrer Bommer in Köln :

« Bei uns Griechen herrscht grosse Sympathie zu der altkatholischen

Kirche, die wir als eine Schwesterkirche betrachten. Es ist
so vieles, was wir beide gemeinsam haben. Orthodoxe und
Altkatholiken sind liberale Katholiken. Wir gründen beide unsern
Glauben auf die Bestimmungen der 7 allgemeinen Synoden der
ersten acht Jahrhunderte und auf die einstimmige Lehre der Kirchenväter

der alten katholischen Kirche. Wir beide verwerfen den Papst,
seinen Despotismus, seine Unfehlbarkeit, die unbefleckte Empfängnis
Maria, das Fegfeuer, die Ablässe, den erzwungenen Zölibat des

Klerus, den lateinischen Kultus, die päpstlichen Dekretalen, die



— 273 —

Scholastik, die päpstlichen Synoden, den Index, die Inquisition,
die Jesuiten, den fanatischen Ultramontanismus, die Enzykliken der
letzten Päpste, den Syllabus, den reaktionären Geist des päpstlichen
Hofes und alle anderen Missbräuche, mit denen das Papsttum
verwachsen ist. Die Altkatholiken haben sehr wohl getan, dass sie
die Neuerungen des Papsttums, durch die es das alte, reine Christentum

verunstaltet hat, verlassen haben und zum alten unverfälschten
Katholizismus zurückgekehrt sind. Es freut uns sehr, dies zu sehen,
weil wir vom Anfang diesen Abfall des Papsttums vom alten
Christentum verurteilt haben. Weil unsere Kirchen in vielem
übereinstimmen und auf derselben dogmatischen Grundlage stehen und
denselben Geist haben, ist es natürlich, dass beide seit den
Konferenzen von Bonn unter dem Vorsitze des grossen Döllinger (1874
und 1875) sich miteinander zu vereinigen suchten. Die Vereinigung
hat bis jetzt einige Schwierigkeit gefunden, aber ich hoffe, dass
die Zeit nicht fern ist, in der dieser beiderseitige Wunsch sich
verwirklichen wird. Ich in Griechenland und (der inzwischen
verstorbene) Kireeff in Russland sind an der Spitze derjenigen
Orthodoxen, die diese Vereinigung wollen und für ihre Verwirklichung
von ganzem Herzen arbeiten. Gott gebe, dass dies bald geschehe

Ich grüsse Sie herzlich und mit Ihnen die ganze Gemeinde
der Altkatholiken in Köln, die ich als Brüder im Glauben betrachte.
O liebe Freunde! Kämpfet fort, tapfer wie bis jetzt, für die Wahrheit

gegen die Römischen, diesen Feind aller wahren Christen, von
welchem alle Übel und alle Trennungen in der Kirche kamen.
Die Jesuiten und die Ultramontanen mit dem unfehlbar erklärten
Papst sind die Ursache, weshalb das Christentum in aller Welt in
diesen Tagen so viele Feinde findet, weil sie gegen jeden
Fortschritt, gegen jede Versöhnung mit der Freiheit und mit der Kultur
des neuen Europas, gegen jede wissenschaftliche Forschung in
religiösen Fragen sich erklären und die neue Gesellschaft, den
neuen Staat und die neue Wissenschaft anathematisieren. Aber
die Wahrheit und mit ihr das Christentum werden am Ende siegen,
da Gott mit der Wahrheit und mit der wahren Kirche ist. »

Über die Beschlüsse, die die Generalsynode der protestantischbischöflichen

Kirche der Vereinigten Staaten zur Herbeiführung
einer kirchlichen Verständigung gefasst hat, gab der amerikanische
Bischof Dr. Brent von Manila in der St. Pauls Kathedrale zu London,
wo er am 11. Dezember 1910 Gottesdienst hielt, folgenden Aufschluss :

« Die Gemeinschaft, die ich repräsentiere, hat vor weniger als
zwei Monaten auf ihrem Konzil, das aus über 300 erwählten Priestern
und Laien und aus mehr als 100 Bischöfen zusammengesetzt war,
ohne dass auch nur eine einzige Stimme abweichend gelautet hätte,
folgenden Beschluss gefasst:

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1911. 18



— 274 —

«Wir glauben, dass nun die Zeit gekommen ist, in der
Repräsentanten der ganzen christlichen Familie, geleitet vom heiligen
Geist, willig wären, zur Erwägung von Fragen des Glaubens und
der kirchlichen Ordnung zusammenzukommen. — Wir glauben
ferner, dass alle christlichen Gemeinschaften mit uns in dem Wunsche
einig sind, alle Selbstgefälligkeit abzulegen und die Gesinnung zu
hegen, die ist in Christus Jesus unserm Herrn. — Wir möchten
diesen Ruf des Geistes Gottes in aller Demut und in aufrichtiger
Absicht aufnehmen. — Wir möchten uns an die Seite unserer
Mitchristen stellen, nicht allein auf das Eigene sehen, sondern auch
auf das, was der andern ist, überzeugt, dass eine gegenseitige
Verständigung nur zu hoffen ist von einer gemeinschaftlichen
Beratung im Geiste der Liebe und der Verträglichkeit. — Es ist
unsere Überzeugung, dass eine solche Konferenz zum Zwecke des
Studiums und der Diskussion, ohne dass sie Gewalt hätte, Gesetze
zu geben oder Beschlüsse zu fassen, der erste Schritt zur Einigung
ist. — Mit Trauer über unsere Scheidung in der Vergangenheit
und über andere Fehler des Hochmuts und der Selbstgenügsamkeit,
die zu Spaltungen führen, mit aufrichtiger Hingabe an die Wahrheit,

so wie wir sie sehen, und mit Achtung vor den Überzeugungen
derer, die von uns abweichen, in der Meinung, dass der Anfang
der Einigung in der klaren Feststellung und vollen Erwägung
sowohl der Dinge zu suchen sei, in denen wir voneinander
abweichen, wie derjenigen, in denen wir einig sind, legen wir
ehrfurchtsvoll den nachfolgenden Beschluss vor:

« Dieweil in unsern Tagen unter dem ganzen christlichen
Volk ein wachsendes Verlangen nach der Erfüllung der Bitte
unseres Herrn vorhanden ist, dass alle seine Jünger Eins sein

mögen, so dass die Welt glaube, dass Gott ihn gesandt hat, wird
beschlossen :

Es soll eine mehrgliedrige Kommission eingesetzt werden, die
die Aufgabe hat, eine Konferenz zu veranstalten zur Erwägung
von Fragen, die den Glauben und die kirchliche Ordnung
betreffen; und es sollen alle christlichen Gemeinschaften der ganzen
Welt, die unsern Herrn Jesus Christus als Gott und Erlöser
bekennen, gebeten werden, sich mit uns zur Veranstaltung und
Abhaltung einer solchen Konferenz zu vereinigen.»

Adolf KÜRY.


	Kirchliche Chronik

