Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1(1911)
Heft: 2
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

* Rom und die orientalische Kirche. -—— Durch einen Artikel
des Prinzen Max von Sachsen, Theologieprofessors an der romisch-
katholischen Universitit Freiburg in der Schweiz, «Pensées sur la
question de 1'Union des Eglises» in der von den Basilianermdnchen
des griechischen Ritus der Abtei Grottaferrata bei Rom heraus-
gegebenen Zeitschrift « Roma e 1'Oriente » ist die Frage der Wieder-
vereinigung der Kirchen aufgerollt worden. Das betreffende Heft
wurde sofort nach Erscheinen auf Veranlassung der Kirche aus
dem Buchhandel zuriickgezogen -—— dasselbe Schicksal erfuhr ein
Separatabdruck, den eine Buchhandlung in Athen angekiindigt
hatte — der Verfasser wurde nach Rom zitiert, wo er laut « Osser-
vatore Romano» vom 31. Dezember in einer weitliufigen Erklarung
die Irrtiimer seiner Arbeit anerkannte und dem Papst seine volle
und unbedingte Zustimmung zu den von der Kirche verkiindeten
Lehren erneuert haben soll. Der Artikel selbst ist zundchst nur
auszugsweise bekannt geworden, und man war dabei lediglich auf
Berichte romischen Ursprungs angewiesen. Die mit der Auffassung
der Kirche vermeintlichen historischen und theologischen Irrtiimer
des Prinzen Max bestehen darin, dass er der geschichtlichen Ent-
wicklung der Kirchen des Ostens und Westens als Historiker
gerecht wird und unter Union etwas ganz anderes versteht als die
Kirche. Mit dem Abdrucke des Aufsatzes haben nun zwei moder-
nistische Zeitschriften — die rémische «La Cultura contemporanea »
und die Genfer «Revue moderniste internationale» im Februar-
Heft begonnen, so dass wir einige Stellen, die des Verfassers
Auffassung iiber die Union betreffen, wiedergeben konnen. Der
erste Schritt zu einer Verstindigung bestehe darin, dass man sich
iiber den Begriff Union einige. Das habe man aber nie getan.
Prinz Max schreibt:

« L’Eglise latine, toujours un peu habituée 4 commander, a
simplement voulu imposer & I’Eglise orientale sa notion d’union
a elle, sans bien demander si cette idée agréait 4 sa sceur. Elle
s’est toujours mise a ce point de vue: c’est moi qui ai fait les lois.
Quiconque ne veut reconnaitre 'union, dans la forme que je veux



— 268 —

lui donner, est un adversaire de l'union méme ... Pour I’Eglise
occidentale, I'union était toujours identique avec soumission compléte.
L’Eglise orientale était considérée comme fille rebelle de I’Eglise
romaine. L’Occident n’avait donc rien a échanger, ni a faire en
vue d’obtenir I'union. I.’Orient au contraire devait se placer com-
pléetement sous la juridiction du pontife romain et en outre recon-
naitre tous les dogmes que la théologie latine des temps postérieurs
avait développés,” comme vrais ... L’Eglise orientale au contraire
a toujours envisagé l'union sous un autre point de vue. Pour elle,
union est amitié, concorde et fraternité, mais non soumission. Elle
considere les deux branches de la chrétienté comme deux sceurs,
égales, en dignité et en droits, I'une a l'autre. Elle a encore l'idée
que, pour s’unir, il faut revenir au point ou l'on s’est séparé. Les
deux grandes moitiés de la chrétienté devraient donc croire les
mémes choses qu’elles ont cru d'un commun accord avant de se
séparer. Leurs relations mutuelles devraient aussi étre les mémes,
telles qu’elles existaient anciennement. Elle considere les doctrines
du moyen A&ge latin, et en outre les doctrines dogmatisées au
XIXe siecle, comme des déviations. Selon son opinion, I'Eglise
occidentale a abandonné l'ancien fondement doctrinal pour intro-
duire des nouveautés, telles que la procession du Saint-Esprit du
Fils et non exclusivement du Pere, l'existence d’un purgatoire, la
primauté du pontife romain et d’autres points semblables. Il faudrait
donc que I'Eglise occidentale se débarrasse de ces doctrines, qui
empéchent 'union et la concorde fraternelle. Du moment qu’elle
aura fait ce sacrifice, la concorde, qu’elle a troublé par ces nou-
veautés, sera rétablie... En effet, nous voyons que I’Eglise orientale
a presque toujours refusé d’accepter la conception romaine de 'union,
qui lui paraissait inadmissible, et il n’y a aucun doute qu’elle ne
I'acceptera jamais non plus dans 'avenir. »

Wenn die orientalische Kirche der Auffassung Roms je zuge-
stimmt hat, seien stets politische Verhiltnisse ausschlaggebend gewesen.

Prinz Max fiahrt fort:

«Mais il est bien certain que I’Eglise orientale en général la
refusera toujours et ne pourra méme pas l'accepter selon son point
de vue. C’est encore la raison pour laquelle ’Eglise orientale semble
désirer beaucoup plus 'union avec les vieux-catholiques de I'Occident
ou les anglicans qu'avec I’Eglise romaine. C'est parce qu’elle sait
bien et qu’elle sent que ces communautés-la ne voudraient pas
lui imposer une autorité, qu’elles se considéreraient comme sceurs
vis-a-vis d’elle et méme comme sceurs cadettes, qui regardent
I’Eglise orientale comme plus digne et plus ancienne qu’elles-mémes,
tandis que Rome pose cette alternative, dont on ne veut pas: ou
se soumettre, ou point d’union.>»



— 269 —

Seine Definition des Begriffes Union fasst er in folgende Worte:

«Je n’entends pas sous le nom d’cunion» une soumission
compléte qui paraitrait étre une contradiction contre le terme méme.
Méme en Occident, on n’a pas perdu complétement l'idée que la
réconciliation de U'Eglise orientale avec celle d’Occident devrait
s’accomplir d’une autre maniére que le retour de certains hérétiques.
C’est pour cela qu'on s’est servi du nom d’«union» qui serait
dénué de sens s'il s’agissait d’un simple assujettissement. En pra-
tique, néanmoins, on ne cherche que cela. La seule différence qui
existe entre le retour d’hérétiques et Il'union telle qu’elle est pra-
tiquée depuis des siecles, est celle qu'on laisse aux Orientaux leur
rite et certains points de discipline orientale, tout en ne considérant
cela méme que comme une grice accordée. C’est donc exclusive-
ment dans ce sens que Rome parle aujourd’hui d’ «union.>»

Auf Grund der Geschichte fiihrt Prinz Max den Nachweis,
dass die Auffassung der Kirche im Abendland eine ginzliche Ver-
anderung erfahren habe, die die Orientalen nie anerkennen werden.
Wenn die Unierten dies tun, liegt darin ein Hindernis der Union,
weil die Orientalen sie als Lateiner in orientalischem Gewande
betrachten, was sie nie werden wollen. Es heisst in dem A ufsatze weiter :

« Les uniates, que nous avons maintenant gagnés, doivent
certainement étre conservés.

Mais pour attirer vraiment ’Eglise orientale, il faut suivre un
systeme tout différent de celui qu'on a suivi jusqu'ici. L’Eglise
orientale doit vraiment rester ce qu’elle est. Elle ne doit pas changer
de caractere. Le mot d’«union» ne signifie pas qu'une partie soit
completement changée pour étre rendue semblable & lautre; mais
ce mot désigne deux choses, qui restent ce qu’elles sont et ne
recherchent que des relations mutuelles entre elles. Clest une idée
vraiment injuste et contradictoire a toute I'histoire que de considérer
I'Eglise orientale comme une fraction, une province de 1'Eglise
romaine, qui s’en est détachée. On peut dire cela des protestants
de I'Occident, qui formérent jadis une partie de I’Eglise latine,
mais aucunement des Orientaux. L’Eglise orientale devrait donc
rester absolument indépendante et se gouverner elle-méme telle
qu'elle le fait aujourd’hui et qu’elle l'a fait dés les origines du
christianisme. Les relations vis-a-vis de Rome devraient étre telles
qu’elles existaient dans l'antiquité chrétienne avant la séparation. »

Im weitern Verlauf der Abhandlung werden die dogmati-
schen Schwierigkeiten, die der Union entgegentreten, besprochen.
Auch hier vertritt Prinz Max Anschauungen, die die Kurie nie
anerkennen wird. Dem Artikel wurde so grosse Bedeutung bei-
gemessen, dass der Papst selbst sich dazu in einem Schreiben
vom 20. Dezember an die pipstlichen Delegaten im Orient Zusserte.



— 270 —

Pius X. nimmt in dieser Bulle gegeniiber den Orientalen ganz die-
selbe Haltung ein, wie sein Vorginger Leo XIII. Union bedeutet fiir
ihn riickhaltlose Unterwerfung der Orientalen unter den romischen
Papst.

Auch aus der orientalischen Kirche sind Stimmen zur Unions-
frage laut geworden. Bemerkenswert ist die Kundgebung des Metro-
politen Gerasimos Messara von Beirut. Sie hat die Zustimmung
des Patriarchen von Antiochien, unter dessen Jurisdiktion der
Beiruter Metropolit steht, erhalten und ist in franzosischer Uber-
setzung aus dem Konstantinopolitaner « Jeune Turk» im <« Journal
de Genéve» vom 20. Januar erschienen. Das Schreiben ist in
durchaus versthnlichem Sinn abgefasst, allein es betont so be-
stimmt die Selbstindigkeit und Eigentiimlichkeit der orientalischen
Kirche, dass Rom auf solche Anschauungen nie eintreten wird. Es
sei nur das hervorgehoben, was iiber die Stellung des Papstes gesagt
wird. Der Bischof von Rom wird zwar als der erste der Patriarchen
bezeichnet. Weiter heisst es aber: «Wir glauben und bekennen,
dass Jesus Christus selbst zur Leitung des christlichen Volkes ein
apostolisches Kollegium eingesetzt hat, und dass der hl. Petrus
einer der Ersten (l'un des Notables) in diesem Kollegium war.
Wir anerkennen mit Gregor dem Grossen, dem romischen Papst,
dass der hl. Petrus in der Kirche drei Hauptsitze: Antiochien,
Alexandrien und Rom gegriindet hat, und dass diese drei Sitze ein
und dieselbe Sache sind. Die Kirche von Jerusalem besitzt deshalb
ihren Ehrenvorrang, weil der Herr in der hl. Stadt gelehrt hat
und gestorben ist, weil dort der hl. Geist auf die Apostel herab-
gekommen ist, und weil dort die christliche Kirche entstand. Wir
glauben und bekennen zugleich, dass der Herr, als er von der
hochsten Autoritit in seiner Kirche sprach, gesagt hat: «Die
Fiirsten der Volker herrschen gern iiber sie und iiben Gewalt aus
iiber sie. So soll es unter Euch nicht sein. Thr seid Briider und
der erste unter Euch ist der Diener von Allen.» Der Metropolit
betrachtet als Grundlage der Einheit die Lehre und apostolische
Uberlieferung, wie sie in den Schriften der Viter und den authen-
tischen Akten der dkumenischen Konzilien niedergelegt sind. «Es
ist selbstverstindlich», sagt er gegen Schluss, «dass die Wieder-
herstellung der Einheit der Kirchen die unversehrte Aufrechter-
erhaltung aller Privilegien und aller Rechte der Kirchen zur Grund-
lage haben wird. Jede Kirche wird ihre Rechte und ihre Autonomie
wie im Altertum behalten, d. h. wie sie in den o6kumenischen
Konzilien, vor allem durch dasjenige von Nicia, festgesetzt sind. » Der
Verfasser stimmt in seinen Ausfiilhrungen vielfach mit den Anschau-
ungen des Prinzen Max iiberein, nicht aber mit denen des romischen
Papstes. Dass diese fiir die romische Kirche allein massgebend ist,



— 271 —

ist durch die Behandlung des fiirstlichen Theologieprofessors aller
Welt kund getan worden. An diesem Ergebnis wird auch die
Meinungsiusserung des Patriarchen von Konstantinopel zur vor-
liegenden Kontroverse nichts dndern. Sie lautet folgendermassen:

«Um zu einer Vereinigung der Kirchen zu gelangen, muss
zuerst der Fanatismus auf beiden Seiten verstummen, beim Klerus
des Orients und des Okzidents.

Danach kann man zweitens zur gerechten Priifung der Rechte
der beiden Kirchen des Morgen- und des Abendlandes schreiten
und sich verstindigen iiber ihre gegenseitige Stellung und ihre
Privilegien.

An dritter Stelle, aber nicht vorher, sind die dogmatischen
Verschiedenheiten zu erortern. Denn nicht die Dogmen sind die
Hauptursache der Trennung. Dariiber kdnnte man Einverstindnis
ohne allzu grosse Schwierigkeiten erzielen. Die Politik ist es, welche
der Hauptgrund der Spaltung ist.»

* Internationale Beziehungen. — Der jetzige Patriarch von
Konstantinopel, Joachim III.,, hat sich bei anderer Gelegenheit
ebenfalls uber die Bezichungen zu den Kirchen des Westens ge-
dussert, Nach dem «Guardian» vom 20. Januar sagte er dem
Korrespondenten des «Giornale d’Italia» dariiber folgendes:

«Der Papst ist ein absoluter Monarch. In der morgenlandischen
Kirche ist die Lage eine andere; sie hat eine demokratische Ver-
fassung und ist in verschiedene Gemeinschaften geteilt, von denen
jede autonom und souverdn ist. Im ersten Jahre meines Patriarchats
holte ich die Gutachten der orthodoxen Kirchen ein, um einerseits
mit Rom, anderseits mit der anglikanischen Kirche Verhandlungen
zu einer direkten Verstindigung ankniipfen zu konnen. Leider
gingen meine Wiinsche nicht in Erfiillung, indem alle orthodoxen
Kirchen darauf bestanden, dass der Status quo beibehalten werde. » . . .
< Die anglikanische Kirche anerkennt das Alter der morgenliandischen
Kirche und hilt sie in Ehren; sie gelangte mit uns soweit zu einer
Verstindigung, dass unsere Beziehungen nicht bloss dusserst herz-
liche sind, sondern auch zu einem Abkommen fiihrten, nach welchem
an Orten, wo keine Geistlichen der andern Kirche sind, orthodoxe
Priester gewisse Sakramente den Anglikanern und anglikanische
Pastoren (pastors) sie den orthodoxen Christen spenden kénnen.»

Uber das Verhiltnis zu den Altkatholiken Husserte er sich:

«Wir stehen in keiner Beziehung zu den Altkatholiken, die
vor langer Zeit um Einigung mit der morgenlandischen Kirche
nachsuchten; diese ist jedoch nicht in der Lage, irgend . einen
ihrer Wiinsche zu befriedigen» (to gratify any of their desiderata).
Dazu bemerkt der «Berner Katholik»: Das ist sehr irrefiihrend. An



der ersten, von Dollinger geleiteten Bonner Unionskonferenz des Jahres
1874 war das Patriarchat von Konstantinopel gar nicht, an der-
jenigen des Jahres 1875 wenigstens nicht offiziell vertreten. Die
nachherigen Unionsverhandlungen wurden nicht mit Konstantinopel,
sondern mit einer Petersburger Kommission gefiihrt. Gesuche (desi-
derata) wurden weder an das Patriarchat noch sonst an eine orien-
talische Kirchenbehorde gerichtet; vielmehr lehnten die Altkatholiken
den Gedanken, dass sie um Aufnahme in eine andere Kirche zu
bitten hitten, von Anfang an mit aller Bestimmtheit ab. So hat
die christkatholische Synode schon 1876 die volle Autonomie in
Anspruch genommen und daran immer streng festgehalten. Wir
sind der Meinung, dass wir auf dem Boden der Okumenischen
Kirche stehen, also einen Zweig der allgemeinen christlichen Kirche
bilden. Ebensowenig wie wir uns in die Rechte einer andern Kirche
einmischen, konnen wir uns in der eigenen Selbstindigkeit be-
schrinken lassen.

Wie wenig iibrigens der Patriarch die tatsdchlichen Verhiltnisse
kennt, ergibt sich aus seiner Schlussbemerkung, nach welcher eine
in London gebildete altkatholische Partei (a party of old Catholics
formed in London) «bedingungslos: um Einigung mit der ortho-
doxen Kirche, also um Aufnahme in diese Kirche nachgesucht hat.
Das bezieht sich auf Bischof Mathew, der jlingst seine Beziehungen
zu den vereinigten altkatholischen Kirchen gelost hat, nun aber
auch nicht ecine einzige Kapelle mehr zur Verfiigung hat, in der
er Gottesdienst halten konnte. Seiner Erklirung war zu entnehmen,
dass er nun in die orthodoxe Kirche aufgenommen zu werden
wiinsche. Seine Verhiltnisse lassen einen derartigen Wunsch be-
greiflich erscheinen. Nur ist das natiirlich ebensowenig eine Ver-
einigung von Kirchen, wie es eine solche wire, wenn sich Mathew
der piapstlichen Jurisdiktion unterwerfen wollte.»

Viel freundlicher lautet ein im « Altkatholischen Volksblatt» von
Bonn publizierter Brief des Kirchengeschichtsschreibers der morgen-
landischen Kirche, des Universitiatsprofessors Dr. A. Diomedes
Kyriakos in Athen an den altkatholischen Pfarrer Bommer in Koln:

«Bei uns Griechen herrscht grosse Sympathie zu der altkatho-
lischen Kirche, die wir als eine Schwesterkirche betrachten. Es ist
so vieles, was wir beide gemeinsam haben. Orthodoxe und Alt-
katholiken sind liberale Katholiken, Wir griinden beide unsern
Glauben auf die Bestimmungen der 7 allgemeinen Synoden der
ersten acht Jahrhunderte und auf die einstimmige Lehre der Kirchen-
vdter der alten katholischen Kirche. Wir beide verwerfen den Papst,
seinen-Despotismus, seine Unfehlbarkeit, die unbefleckte Empfiangnis
Marid, das Fegfeuer, die Ablisse, den erzwungenen Zolibat des
Klerus, den lateinischen Kultus, die pipstlichen Dekretalen, die



— 273 —

Scholastik, die papstlichen Synoden, den Index, die Inquisition,
die Jesuiten, den fanatischen Ultramontanismus, die Enzykliken der
letzten Papste, den Syllabus, den reaktiondren Geist des papstlichen
Hofes und alle anderen Missbrauche, mit denen das Papsttum ver-
wachsen ist. Die Altkatholiken haben sehr wohl getan, dass sie
die Neuerungen des Papsttums, durch die es das alte, reine Christen-
tum verunstaltet hat, verlassen haben und zum alten unverfilschten
Katholizismus zuriickgekehrt sind. Es freut uns sehr, dies zu sehen,
weil wir vom Anfang diesen Abfall des Papsttums vom alten
Christentum verurteilt haben. Weil unsere Kirchen in vielem {iiber-
einstimmen und auf derselben dogmatischen Grundlage stehen und
denselben Geist haben, ist es natiirlich, dass beide seit den Kon-
ferenzen von Bonn unter dem Vorsitze des grossen Dollinger (1874
und 1875) sich miteinander zu vereinigen suchten. Die Vereinigung
hat bis jetzt einige Schwierigkeit gefunden, aber ich hoffe, dass
die Zeit nicht fern ist, in der dieser beiderseitige Wunsch sich
verwirklichen wird. Ich in Griechenland und (der inzwischen ver-
storbene) Kireeff in Russland sind an der Spitze derjenigen Ortho-
doxen, die diese Vereinigung wollen und fiir ihre Verwirklichung
von ganzem Herzen arbeiten. Gott gebe, dass dies bald geschehe!

Ich griisse Sie herzlich und mit Thnen die ganze Gemeinde
der Altkatholiken in Koln, die ich als Briider im Glauben betrachte.
O liebe Freunde! Kimpfet fort, tapfer wie bis jetzt, fiir die Wahr-
heit gegen die Romischen, diesen Feind aller wahren Christen, von
welchem alle Ubel und alle Trennungen in der Kirche kamen.
Die Jesuiten und die Ultramontanen mit dem unfehlbar erkldrten
Papst sind die Ursache, weshalb das Christentum in aller Welt in
diesen Tagen so viele Feinde findet, weil sie gegen jeden Fort-
schritt, gegen jede Versohnung mit der Freiheit und mit der Kultur
des neuen FEuropas, gegen jede wissenschaftliche Forschung in
religidsen Fragen sich erkliren und die neue Gesellschaft, den
neuen Staat und die neue Wissenschaft anathematisieren. Aber
die Wahrheit und mit ihr das Christentum werden am Ende siegen,
da Gott mit der Wahrheit und mit der wahren Kirche ist.»

Uber die Beschliisse, die die Generalsynode der protestantisch-
bischoflichen Kirche der Vereinigten Staaten zur Herbeifiihrung
einer kirchlichen Verstindigung gefasst hat, gab der amerikanische
Bischof Dr. Brent von Manila in der St. Pauls Kathedrale zu London,
wo er am 11. Dezember 1910 Gottesdienst hielt, folgenden Aufschluss:

« Die Gemeinschaft, die ich reprisentiere, hat vor weniger als
zwei Monaten auf ihrem Konzil, das aus iiber 300 erwihlten Priestern
und Laien und aus mehr als 100 Bischofen zusammengesetzt war,
ohne dass auch nur eine einzige Stimme abweichend gelautet hitte,
folgenden Beschluss gefasst:

Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 2, 1911. 18



— 274 —

«Wir glauben, dass nun die Zeit gekommen ist, in der Re-
prasentanten der ganzen christlichen Familie, geleitet vom heiligen
Geist, willig wiren, zur Erwagung von Fragen des Glaubens und
der kirchlichen Ordnung zusammenzukommen. — Wir glauben
ferner, dass alle christlichen Gemeinschaften mit uns in dem Wunsche
einig sind, alle Selbstgefilligkeit abzulegen und die Gesinnung zu

hegen, die ist in Christus Jesus unserm Herrn. — Wir mochten
diesen Ruf des Geistes Gottes in aller Demut und in aufrichtiger
Absicht aufnehmen. — Wir mochten uns an die Seite unserer

Mitchristen stellen, nicht allein auf das Eigene sehen, sondern auch
auf das, was der andern ist, iiberzeugt, dass eine gegenseitige
Verstandigung nur zu hoffen ist von einer gemeinschaftlichen Be-
ratung im Geiste der Liebe und der Vertriglichkeit. — Es ist
unsere Uberzeugung, dass eine solche Konferenz zum Zwecke des
Studiums und der Diskussion, ohne dass sie Gewalt hitte, Gesetze
zu geben oder Beschliisse zu fassen, der erste Schritt zur Einigung
ist. — Mit Trauer iiber unsere Scheidung in der Vergangenheit
und iiber andere Fehler des Hochinuts und der Selbstgeniigsamkeit,
die zu Spaltungen fithren, mit aufrichtiger Hingabe an die Wahr-
heit, so wie wir sie sehen, und mit Achtung vor den Uberzeugungen
derer, die von uns abweichen, in der Meinung, dass der Anfang
der Einigung in der klaren Feststellung und vollen Erwigung
sowohl der Dinge zusuchen sei, in denen wir voneinander ab-
weichen, wie derjenigen, in denen wir einig sind, legen wir ehr-
furchtsvoll den nachfolgenden Beschluss vor:

¢Dieweil in unsern Tagen unter dem ganzen christlichen
Volk ein wachsendes Verlangen nach der Erfillung der Bitte
unseres Herrn vorhanden ist, dass alle seine Jiinger Eins sein
mogen, so dass die Welt glaube, dass Gott ihn gesandt hat, wird
beschlossen :

Es soll eine mehrgliedrige Kommission eingesetzt werden, die
die Aufgabe hat, eine Konferenz zu veranstalten zur Erwagung
von Fragen, die den Glauben und die kirchliche Ordnung be-
treffen; und es sollen alle christlichen Gemeinschaften der ganzen
Welt, die unsern Herrn Jesus Christus als Gott und Erloser be-
kennen, gebeten werden, sich mit uns zur Veranstaltung und Ab-

haltung einer solchen Konferenz zu vereinigen.»
Adolf KURY.




	Kirchliche Chronik

