Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1(1911)
Heft: 2
Vorwort: Ausschau
Autor: A.T.

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 145 -

AUSSCHAU.

Der Priester.

Von einem in den vergangenen Monaten viel genannten
Geistlichen wird eine angebliche Ausserung berichtet: ,Ich
werde meine Pflicht als Priester zu tun wissen.“ Dieser Ausserung
folgte eine Romreise, die zu einem Kanossagang geworden sein
soll. Im Zusammenhang mit den folgenschweren Ereignissen, die
sich in und mit dem rémisch-katholischen Klerus in unseren
Tagen vollzogen haben, lenkt jenes Wort, gleichviel ob es wirklich
gesprochen wurde, oder ob es nur einer allgemeinen Stimmung
entsprossen ist, die man in jedem Mitglied des Klerus als selbst-
verstandlich voraussetzte, unser Auge auf den Begriff des christ-
lichen Priesters hin, dessen hergebrachter Inhalt, schon seit der
Reformation nicht mehr unbestritten, sich an den Bedirfnissen
der christlichen Seelsorge unsrer Tage nicht minder, als an
seinen geschichtlichen Wurzeln wird messen lassen.

(ranz so, wie ihn das Judentum und auch das Heidentum ent-
wickelt hatte, ist ja der Priesterbegriff tiberhaupt nicht in das
Christentum tbergegangen. Es fielen vor allem jene Opfer, die
von den Christen nur als vorausschauende Typen der in Christus
endgiiltig vollzogenen Entsiihnung angesehen werden konnten,
und mit dem Opfer fiel sein Korrelat, der Priester. In scharfer
Scheidung werden die neutestamentlichen Liturgen immer nur
Alteste oder Aufseher (Vorsteher), niemals aber im alten Sinne
Priester genannt. Das ,Amt“ des Priesters, ,Hohenpriesters¥,
blieb nach dem Vorgang des Paulus und insbesondere des
Hebréaerbriefs, Christo allein vorbehalten, wie auch sein Tod
als alleiniges und vollgiiltiges Stihneopfer sich tief in das Ge-
miitsleben der Christen einprigte, stindig gendhrt durch das
rituelle Mahl, in welchem man sich einer mehr oder weniger
realistisch genommenen Teilnahme an diesem Todesopfer gewiss

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1911, 10



— 146 —

wurde. Zum Teil gerade von dieser rituellen Seite, zum Teil
von der natiirlichen Hochschitzung, die jeder opferfreudigen
Arbeit fir das Gottesreich, jedem geistesmichtigen Auftreten
fir das Evangelium, jedem wahrhaften, auch den Tod nicht
scheuenden Bekenntnis des Glaubens gezollt werden musste,
drang unvermerkt eine Auffassung durch, die sowohl den Opfer-
begriff mit dem Herrenmahle, als den Priesterbegriff mit dem
Vorsteheramte in nidhere Verbindung brachte. Der Name des
Kircheniltesten, ohnehin schon mit dem Lehr- und Propheten-
amte amalgamiert, identifiziert sich auch mit dem Begriff des
Sacerdos (Presbyter — Priester). Wenn auch auf alle in Christo
Wiedergeborenen gleichméssig der Geist Gottes kam ; wenn auch
in dem einen Gesalbten alle zu Gesalbten geworden waren
(1 Joh. 2, 27), die keiner Belehrung durch besondere Beauftragte
bedurften; wenn auch der alttestamentliche Traum von einer
koniglichen Priesterschaft des ganzen Volkes (2 Mos. 19,6) in
der christlichen Gemeinschaft durch Christi Opfertod ein fiir
allemal verwirklicht schien (Offb. 1, 6; 5, 10; 1 Petr. 2, 9), so
sieht man doch Presbyterat und Episkopat gern als eine Art
neuen Sacerdotiums, die Eucharistie als eine Art neuen Sakrifi-
ziums an. Beides ist freilich nur Abspiegelung des Priestertums
Christi und des Kreuzesopfers; aber beides wird doch so real
ausgesondert, dass in den Augen des Volkes und einer populari-
sierenden Theologie der Zusammenhang zwischen Urbild und
Abbild sowohl in der Sache, wie in den Personen leicht tiber-
sehen werden Kkonnte.

Hierauf baut sich das ganze christliche Mittelalter. Man
erfreut sich der Werte, die in diesen Institutionen liegen, fiir die
Ausbreitung des Christentums und eine populire Darstellung
seiner Ideen, fiir den inneren Ausbau der Kirche und fiir ihren
Zusammenhalt, und nimmt die Nachteile im allgemeinen ohne
viel Kritik in den Kauf.

Dann aber setzt die reformatorische Opposition ein. Zunéchst
musste ihr der Unterschied gegen die Gedankenwelt des Neuen
Testamentes auffallen. In verschiedenen Schattierungen vollzog
sich die Abkehr von der Anschauung und von den Briuchen
im ,Papsttum“, bis zu dem Extrem der Reformierten, die die
Messe als Gotzendienst brandmarkten und die Liturgen nur
mehr als Diener am Wort gelten liessen, dies als eine moderne
und ernster gemeinte Parallele zu Papst Gregor dem Grossen,



e 7

der im Widerspruch gegen den Titel eines dkumenischen Pa-
triarchen sich selbst mit dem Namen eines Dieners der Diener
Gottes bezeichnet hatte. Aber auch da, wo man den Namen
eines Priesters nicht verfehmte oder ihn beibehielt, wie im
Luthertum und bei den Englindern, war man doch einmiitig
darin, dass der Name nicht im Sinn eines Opfernden zu brauchen
sei, wie denn der Abendmahlsliturgie im Interesse der Aus-
schliesslichkeit und Suffizienz des Kreuzesopfers der Charakter
eines Opfers einmiitig abgesprochen wurde. Der einzige Mittler
zwischen Gott und den Menschen ist Christus. Er ist es durch
seine Tat, durch sein Wort und dadurch, dass er seine Ge-
meinde im hl. Geiste leitet.

Aber dieser zweifellos richtige und schriftmiissige Gedanke
schlug nicht nach allen Seiten durch. Das Papsttum hielt starr
am hergebrachten fest, und manches, was im Mittelalter nur
gefiihlt war, wird durch das Tridentinum dem dogmatischen
Bewusstsein des péapstlich geleiteten Kirchenteiles einverleibt.

So stellte sich Theorie gegen Theorie, Konfession gegen
Konfession. In der Wirklichkeit des Lebens aber geht der
Mensch in seinem Verkehr mit Gott, in seinem Verhéltnis zu
Gott, trotz aller menschlichen Mittlerschaft doch seinen eigenen
Weg, und einem ernster gerichteten katholischen Christen fehlt
es nicht an der Befihigung, zwischen menschlichen Mitteln und
menschlichen Mittlern einerseits und dem zu erreichenden Ziele
anderseits zu unterscheiden. Auch wird er Christum als den
hochsten Mittler und Bringer des Heils nicht ohne weiteres in
jedem Vertreter des christlichen ,Priesteramtes“, und wiire es
auch der Papst, wiederfinden, so wenig er die Messe mit dem
Kreuzesopfer gleichstellen wird.

Auf der andern Seite ist nicht jedes besondere Priestertum
in der christlichen Religion ein fiberwundener Standpunkt. Gehen
wir hier getrost wieder vom Opfer aus. Mag man immerhin
vollen Ernst machen mit der paulinisch-reformatorischen ILehre
von dem einen genugtuenden Opfer Christi; die dogmatische
Idee muss aber auch in ihrer ganzen Tiefe erfasst werden.

Vor allem ist es nicht die dusserliche Tatsache des Todes,
der jeder Mensch unterworfen ist, die den Opferwert ausmacht;
das ist vielmehr das Heilandsleben, dessen ganzer Verlauf im
Lehren und Wirken, in Gehorsam und Bekenntnis, durch den
Tod lediglich gekront wird. Der Tod des Heilands ist eine



— 148 —

solche Kronung, weil er die geschichtlich notwendige und doch
in voller Freiheit iibernommene Folge seines Heilandsberufes
war. Den greifbaren Inhalt bekommt das Priestertum Christi
also erst durch sein Wort und sein Lebenswerk.

Nur von hier aus kann auch der Jiinger ihn ergreifen. Die
Quelle des Heils kann uns nicht, wie die mittelalterliche ju-
ristische Theorie will, durch blosse Anrechnung des Verdienstes
Christi, sondern nur durch ein Erleben und Anunsselbsterfahren
gerade des priesterlichen Charakters des Erlosers und im Hin-
blick auf denselben innerlich zugidnglich werden. Das ist der
Weg, auf dem der Jiinger Jesu zunéchst sein eigenes Heil,
seinen Gott sucht; und wenn er sicher und glicklich ist, auf
diesem Weg wandeln zu diirfen, so ist ihm auch das Priesterliche
daran, in seinem weitesten Umfang, nicht mehr fremd. Er fiihlt
in einem erweiterten, allgemeinern und tieferen Sinne in sich
den Priester und erkennt auch, wiederum in tieferem Sinne,
die Pflicht des Opferns in sich. Sind nun die Gaben mannigfach,
und die Amter geteilt, so ist doch jedem Christen sein Anteil
an aktiver Seelsorge und damit an einem wahrhaften Priestertum
zugewiesen; und wahrlich, in der Anerkennung priesterlicher
Charaktere, gleichviel ob sie mit der Mitra oder der Tiara ge-
schmiickt, oder ob sie seit der Taufe im Kindesalter mit keinem
Tropfen Salb6l in Bertthrung gekommen wéren, wiirde der
freieste protestantische Christ sich willig mit dem Katholiken
vereinigen. Niemand will eine Zwangsmittlerschaft; gerade der
ernstere Mensch weiss oder lernt es allmihlich, dass er zuletzt
immer selbst seinen Weg finden und sein Kreuz tragen muss.
Aber da, wo geisterfiillte seelsorgliche Warme und priesterliche
Opterfihigkeit erblickt.werden, da braucht die Beachtung auch
von seiten selbstdndiger Geister nicht erzwungen zu werden;
sie kommt von selbst.

Wir sperren uns nicht gegen die Wahrheit, wo auch immer
sie uns gepredigt werden moge; wir sperren uns auch nicht
gegen priesterliche Einwirkung, wofern sie uns nur wirklich
etwas sein kann. Die amtliche Priesterschaft tritt zunéichst mit
einem Anspruch vor die Gemeinde, vor die Christenheit, vor
die Menschheit. Wir sollen sie anerkennen als durch gottliche
Offenbarung und gottlichen Auftrag legitimiertes Organ. Diesen
Anspruch wird man religios und geschichtlich zu priifen haben.
Wir altgliubigen Katholiken haben auf Grund solcher Priifung



— 149 —

den Anspruch des Bischofs von Rom auf lehramtliche Unfehlbar-
keit und bischofliche Allgewalt vor vierzig Jahren als eine dem
Allgemeinbewusstsein der Kirche in Zeit und Raum fremde und
deshalb nicht berechtigte Forderung abgelehnt. Das hindert
uns aber nicht, dem Papst und seinem Klerus auf Grund des
allgemeinen Priestertums, an dem auch sie, wie wir alle, Anteil
haben, das Recht zuzuerkennen, der Welt Wahrheit und Sitt-
lichkeit zu predigen. Ja, aus dem besonderen Anspruch auf
gottlichen Beistand, den sie dabei erheben, kann auch die
Menschheit ihre besonderen Anspriiche an sie herleiten. Einer
Unfehlbarkeit bedarf es dazu gar nicht; niemand wird sie ver-
langen, und Gewalt konnte hochstens schaden.

Uberdies ist der Klerus von heute insofern ein sehr kom-
pliziertes Gebilde geworden, als die mannigfachsten Amtstitig-
Keiten, die auf den mannigfachsten Geistesgaben beruhen (vgl-
1 Kor. 12, 27; Eph. 4, 11—16), jetzt eigentlich in einer einzigen
Beamtung vereinigt sind, deren Triger im wesentlichen nur
durch den é#ussern Bereich ihrer Wirksamkeit und durch ju-
ristische Uber- und Unterordnung unterschieden sind. Dement-
sprechend erwarten wir auch keinen Widerspruch, wenn wir
die Opferpflicht dieser Priesterschaft weit iiber den aus dem
Alten Testament und dem Heidentum {ibernommenen Begrift
einer opfermissigen Darbringung liturgischer Art hinaus aus-
dehnen. Priester und Opfer sollen nach wie vor zusammen-
gehoren ; aber das Opfer liegt nicht vorwiegend in dem #usseren
Akt einer Abbildung des Kreuzesopfers in der Liturgie, sondern
in dem gesamten Beruf, der die verschiedenen Seiten eines der
Seelsorge zugewendeten Lebens in sich fasst. Das Leben ist
das grosse Opfer, dessen Abwickelung auch in der bescheidensten
Nachahmung des vorbildlichen Wirkens Christi uns zu Priestern
macht. Das Heilandsleben war bis in die innersten Fasern
seelsorglich. Eine gewisse seelsorgliche Kraft liegt aber in jedem
treu erfiillten Berufsleben, und so reiht sich an die durchaus
berechtigte Sonderarbeit fiir die Zwecke des Gottesreiches auf
Erden auch noch ein allgemeines Priestertum, an Wiirde dem
ersteren gleich, nur in der Einzelarbeit verschieden. Zuletzt
werden beide wieder gleich; die Kronung des Lebens in Kreuz
und Tod ist unterschiedslos jedem geoffnet, und ist gleich der
Verkliarung eine Gottessache.

Wo aber ist nun fiir dieses Priestertum der Schliissel zu



— 150 —

seiner Betitigung? Das Feld dazu ist viel grosser, als man
in dem Wirrwarr der Zeitstromung zu erkennen vermeint.
Scheinbar stehen viele, wo nicht eine Mehrheit auch in der
christlichen Menschheit einer seelsorglichen Einwirkung mehr
oder weniger ablehnend gegeniiber ; anderseits sehen wir allent-
halben grosse Massen, die blindlings jedem Anspruch Folge
leisten. Von diesen wollen wir nicht reden; mit ihnen kann
man Wallfahrtsorte und Parlamente fillen, und Truppen bilden,
um Staat und Kultur aus den Angeln zu heben; aber das Be-
diirfnis nach personlicher Seelsorge ist bei ihnen abgelenkt;
sie beruhigen ihre Seelen in dem Kampf fir die Institutionen;
in den Sachen liegt ihnen das Heil, der Priester ist ihnen
wesentlich Messeleser und Absolvent; ihre Religion kommt weder
durch die Schwierigkeiten und sittlichen Konflikte des Lebens,
noch durch bange Fragen nach dem Heiligen, durch ein inneres
Ringen nach Befreiung und Ausruhen in dem wahrhaft Gott-
lichen ins Wanken; dagegen ist ihre Religion sofort in Gefahr,
wenn irgendwo den fiir die Kirche mobil gemachten politischen
Faktoren der Weg verlegt werden soll, der zum politischen
Sieg der #dusseren Kirchenanstalt weist; oder im kleinen, wenn
irgendwo ein Priester zu selbstindige Wege geht und dadurch
seine Kraft, ordnungsmiissig zu segnen, aufs Spiel setzt.

Es gibt eine Kunst, die Menschen so auf tote Sachen zu
dringen und von ihrem Innenleben moéglichst abzubringen. Was
aber wird mit den anderen, die sich nicht ablenken lassen, weil
ihre innere Religion zu stark ist? Sie stehen scheinbar abseits;
aber man glaube ja nicht, dass sie deshalb fiir eine stirkende
Aussprache von Geist zu Geist, fir wirklich fordernde Hilfe, fiir
Ermunterung, fiir heroisches Beispiel, fiir alle Wegleitung und
innere Ernihrung, mit einem Wort, fiir die aus Heilandsliebe
geborene und in Opferfihigkeit bewéhrte Kraft wahrer Seelsorge
unempfinglich waren. Viele, denen man es nicht ansieht, lechzen
nach dem Priester, und derer, die ohne Not den ganzen Weg
des Lebens allein wandeln mochten, sind nicht so viele.

So hat die Frage, wie sich der Anspruch des romisch-
katholischen Klerus auf ein Privilegium in der Seelsorge zu
den Anspriichen des heilsbediirftigen Menschen stellt, ihr volles
Recht. Was der heutige Mensch und Christ verlangt, ist nicht
Stinden- oder Fehlerlosigkeit, sondern jene sittliche Lebens-
haltung, wie sie jedem ansteht; nicht die Askese eines Johannes-



— 1581 —

jiingers, so sehr sie einer gewissen Kulturschicht imponiert,
sondern die einfach natiirliche Lebensordnung eines Menschen-
sohnes (Matth, 11, 18.19). Aber eines ist sicher unerlisslich:
Das Antlitz des Seelsorgers, des Priesters, muss dem Volke
zugewendet sein, und hinter ihm stehe Gott, und Gott allein!
Man verlangt den Mann mit seiner vollen, eigenen Kraft, mit
absoluter Treue gegen sich selbst, die allein wahrhafter Ge-
horsam gegen Gott ist, mit hingebender Liebe zur Gemeinde,
der er den selbsterrungenen Gottesfrieden mitteilen soll. Ja,
wenn weiter nichts verlangt wiirde, als dass er zur fertigen
Messe die Leute mit dem fertigen Rosenkranz antworten lasse,
dass er die Kinder mit sieben bis acht oder nach dem neuesten
Kodex mit elf Jahren zum Abendmahlsempfang mehr eindrille
als erziehe, von Zeit zu Zeit Wallfahrten und Wahlfeldziige
leite und was dergleichen Tétigkeiten mehr sind, dann tritt
freilich vor dem Zauber der Sachen der Wert der priesterlich
erziehenden Personlichkeit zuriick. Aber wenn Antwort ver-
langt wird auf die von nie ruhenden Kulturstromungen tau-
sendfach aufgeworfenen Fragen des Lebens, innerhalb des
christlichen Kreises und tiber alles Christentum hinweg; wenn
es gilt, fragenden Seelen den Glauben an die befreiende Macht
des christlichen Geistes zu erhalten, dann hilft kein blosser
autoritativer Anspruch, so wenig wie eine von aussen andik-
tierte Unfehlbarkeit, weder eine eigene ertraumte oder vorgeb-
liche, noch die Anlehnung an eine hohere, sondern nur das
eine, unentreissbare Vorrecht des Priesters, das Bekenntnis,
dem man es anhort, dass es in eigenem Geistesringen erworben,
durch das Leben besiegelt und durch vollen Opfermut gestiitzt
ist. Durch das Bekenntnis allein erhilt die einfachste Wahrheit,
wie die schwierigste Geistesarbeit Wirkung und Segen. Welcher
theologische Lehrer hitte dies nicht ebenso in seiner Wirksam-
keit erfahren, wie der einfachste Pfarrer und im Grunde auch
Eltern, Erzieher und ,weltliche“ Vorgesetzte ?

Einige Beispiele aus den letzten Kampfen dringen sich uns
auf; wir erwihnen sie, ohne die Betroffenen verletzen zu wollen.
Wenn ein schweizerischer Theologe die Hinausschiebung der
ersten Kommunion bis zum 14. Lebensjahre als die Perle der
seelsorglichen Arbeit bezeichnet hat, so gestehen wir, dass wir
uns das nur als ein wahres Bekenntnis und somit als ein priester-
liches Wort von vollem Gewicht vorstellen kénnen. Man méchte



— 152 —

sofort die Hand reichen iiber alles Trennende hiniiber, wirk-
liches und eingebildetes. Hier kniipft sich ein Band in der Stille
und schlingt sich ein, in weitestem Ring, auch wenn man sich
personlich vielleicht nie sehen wird. Als nun der Papst mit
seinem Kommuniondekret einen so allgemeinen Schrei der Ver-
wunderung und Befremdung ausloste, da musste man neben
vielen andern an jenen einen denken; er war ja bis ins Innerste
getroffen, und was konnte man anders erwarten, als dass er
sich stirmisch tiber sein Heiligtum werfen und es mit seinem
Leibe decken werde? Das ist nun wohl unterblieben. Wir
hatten geglaubt, dass es in seinem Hause brenne und hitten
gerne Nachbarpflicht getibt. Da er aber ausgegangen war und
seinem Geschifte nachging, so geht auch der Nachbar ent-
tauscht wieder nach Hause. '

Es ist nur Schein, dass ein westfilischer Professor diese
Dinge leichter angesehen hitte; er nahm durchgearbeitete -
Uberzeugungen, die durch ihre Wichtigkeit und zentrale Stellung
den ganzen Menschen einnehmen und darum, ausgesprochen,
als priesterliches Wort und Bekenntnis wirken, gleichwertig
mit gelehrten Kleinuntersuchungen, und findet in dem eben 8o
ernst und tief gemeinten Eingreifen des Papstes nur eine Kor-
rektur, wie sie sich so oft ein Gelehrter von einem Kollegen
gefallen lassen miisse. Das ist nur ein Beschwichtigungsver-
such, den man den friedebediirftigen Protestanten und den Staats-
méannern glaubt vorhalten zu diirfen. Da moéchten wir uns
doch lieber in die wirklichen Gefiihle unserer ,Kollegen“ ver-
tiefen, und wir wollen uns unsern inneren Anteil an ihren
Kéampfen, ihrer Lebensarbeit und auch ihren Enttduschungen
nicht durch solche leichtfertigen Abschwichungen verkimmern
lassen. Wenn sich einem Priester und Theologen, der, den
idealsten Zielen zugewendet, nicht rechts und nicht links
schauend, iber das Verhéltnis von Orient und Okzident, also
tiber eine der grossten christlichen Fragen ein Bekenntnis los-
ringt, durch fromme Beobachtung genihrt, in einsamer Ge-
lehrtenstube gereift, ein Bekenntnis, das manchem vielleicht
gar nichts neues oder fremdes bietet, auch von untergeordneten
Irrungen nicht frei sein mag, so entlockt das Ehrfurcht. Was
aber bedeutet hier eine sogenannte Unterwerfung, ohne dass
der Betroffene den langen Weg, den er gegangen ist, auch
geistig wieder zuriickmacht? In die Gewissenssphire drangen



— 163 —

wir uns nicht ein; mit einem Bussgang mag jemand eine fiir
ihn unumgingliche Pflicht erfiillen; aber er tut es als Mensch
und Biisser, nicht aber als Priester. Dem Widerruf Galileis
haftet nichts priesterliches an, weder unter dem Gesichtspunkt
der Lehre, noch unter dem des Opfers. Priesterliche Ideen,
einmal bekenntnisméissig ausgesprochen, wirken unfehlbar fort
als ungeloste seelsorgliche Aufgaben, und wenn ihre Bekenner
sie unterdriicken lassen und den Weg zum Opfer nicht finden,
so werden jene in der Luft fliegen und suchen, bis sie eine
andere Seele finden, die ihnen neue Verkoérperung gibt.

Die besprochenen Erscheinungen haben mit dem, was man
Modernismus nennt, nicht das Mindeste zu tun, und fast mdochte
man glauben, auch der Eid, den Pius X. den (niederen!) Geist-
lichen auferlegt hat, und den sie mit quantitativ fast verschwin-
denden Ausnahmen geleistet haben, sei in seinem innersten
Wesen nicht sowohl gegen die drohende Ausbreitung der Ent-
wickelungstheorie, als gegen die innere Entfaltung priesterlicher
Charaktere in der Geistlichkeit gerichtet gewesen. Ob das als
Absicht gefiihlt wurde, mag dahingestellt sein; in der Wirkung
ist es sicher so geworden. Unter den wenigen, die als Ver-
weigerer des Eides bisher bekannt geworden sind, hat unseres
Wissens keiner sich im Sinne eines Loisy oder Tyrrell oder
der Italiener, oder auch nur der dogmenhistorisch-christologi-
schen Anschauungen Schnifzers gedussert. Die wertvollen
Schriften von Franz Wieland wollen im Gegenteil altkirchliches
Erbgut wieder zu der ihm gebiihrenden Geltung in der Seel-
sorgsaufgabe bringen, und sind somit in die gleiche Linie mit
den Arbeiten Hugo Kochs und des Prinzen Max zu stellen.
Ihnen gegeniiber miisste das heutige Papsttum selbst als der
Gipfel des Modernismus erscheinen. Die grosse Mehrheit des
Klerus wehrt sich, was sie kann, gegen ein solches Zugestéindnis.
Sie ist des altkirchlichen Denkens entwoéhnt, und Neigung zu
tieferem Eindringen in das Wesen und die Entstehung der christ-
lichen Religion ist zur Stunde noch wenig vorhanden, Um so
lebhafter wurde aber die Beschiamung gefiihlt, dass um weniger
willen der ganze Klerus ohne Not zu einem Eidschwur ge-
zwungen werden sollte, dessen iliberkomplizierter Inhalt kaum
zu verstehen, dessen Tragweite kaum zu iiberblicken war, aus
dem man mit Sicherheit nur das eine herauslesen konnte, dass
dem Priester moglichst alles Eigene benommen werden sollte,



e [BE ==

so dass er gegeniiber seinem Gewissen und seiner Gemeinde
sich alles Selbsterrungenen sollte entkleiden miissen. Das Gefiihl
einer drohenden Zerstorung des eigentlich Priesterlichen be-
herrschte unzahlige Seelen, die, gewdhnt zu gehorchen und ge-
neigt, zu verehren, in stummem Schmerz das Unabwendbare
auf sich nahmen, das ihnen von demjenigen auferlegt wurde,
zu dem sie wie zu einem Vater und Beschiitzer ihres Priester-
tums aufgeblickt hatten. Grell beleuchtet wird dies unheilvolle
Dilemma durch den greisen Volksmann und Pfarrherrn Hans-
jakob in Freiburg. Mit einem Aufschrei, der einen Stein hiitte
erbarmen koénnen, gibt er seinem Jammer Ausdruck tiber den
Gewissenszwang, in den ihn die Forderung eines leichtfertigen
Eides versetzt. Von ,Modernismus“ weiss seine Seele nichts,
aber er fiihlt es, dass mit diesem Eide etwas in ihm untergehen
muss; einen Ausweg sieht er nicht; er glaubt seine Seele nicht
mehr befreien zu koénnen; er wiinscht sich den Tod, und wie
jener osterreichische Bauer im Drama klammert er sich an
den Brunnentrog seiner Heimat im Katholizismus. Dann ergoss
sich die mit allen Schrecken erwartete Lawine lber die weiten
Fluren mit allem, was in ihnen lebte und blihte; sie hat mit
den anderen auch ihn verschiittet, und auf der Stéitte trampelte
eine geistlich-ungeistliche Soldateska, um sie ja recht fest ein-
zuebnen; es konnte ja noch ein Fiinklein glimmen; und auch
der toteste Mann konnte noch einmal aufstehen.

Bei so vielem Traurigen wollen wir uns doch freuen, dass
einige wenige sich aus der grossen Priesterschlacht der letzten
Christfestzeit bis jetzt unversehrt gerettet haben. Gebe Gott,
dass sie sich auf der Linie gewissenhafter Besonnenheit er-
halten und fortfahren werden, der christlichen Kirche wahr-
hatte Dienste zu leisten.

Welche Stellung haben nun aber die Bischofe bei diesem
Schauspiel eingenommen? Wenn nur wenigstens ihre Haltung
einen festen und weithin leuchtenden Ausgangspunkt zur Wie-
derbelebung der ins Wanken gekommenen kirchlich-pddagogi-
schen Arbeit bilden wiirde! Aber auch mit dem besten Willen
lasst sich hier keine grosse Hoffnung fassen. Ein dunkles Ge-
fiihl, dass die Stellung der Bischofe sehr gelitten hat, ist den
romisch-katholischen Kreisen nicht fremd mehr. Gerade Hans-
Jakob hat einmal die bayrischen Bischéfe in einer seiner po-
pulédren Schriften ziemlich ironisch abgetan. Ein jetzt verstor-



— 1556 —

bener geistlicher Politiker hat sie sogar mit einem wenig edeln
Ausdruck bezeichnen zu dirfen geglaubt. Wir haben beides
seinerzeit nicht gerade schon, auch nicht berechtigt gefunden.
Wenn man die Téitigkeit der Manner mit Liebe verfolgt, so
wird man in vielen von ihnen nicht bloss den besten Willen,
sondern auch mancherlei fruchtverheissende Begabung fiir das
Amt erkennen. Aber der Schwerpunkt des heutigen roémisch-
katholischen Kirchenwesens liegt langst nicht mehr in der von
den Bischofen regulierten kirchlichen Arbeit, sondern in der
politischen Fiihrung, der die Bischofe sich aus verschiedenen
Griinden nur selten mit der Riickhaltlosigkeit hingeben koénnen,
wie so viele Pfarrer, die hier unabhingiger und skrupelloser
sind. Manche Bischoéfe haben freilich ihr Amt noch angetreten
mit dem Gefiihl des vollen altkirchlichen Gewichts ihres Be-
rufes; aber hiufig genug hat eine kurze Zeit der Amtsfiihrung
hingereicht, um sie zu der Einsicht zu bringen, dass nach der
politischen Seite ihnen Domherren, Pfarrer und Laien weit
iiberlegen sind, und dass sie ihre seelsorgliche und hirtenamt-
liche Arbeit in allen wesentlichen Punkten diesen politischen
Strebungen einfach ein- und unterzuordnen haben.

Man kann sich daher nicht wundern, wenn die Bischofe
sich den letzten pépstlichen Dekreten gegeniiber nicht weniger
befangen, éngstlich und verwirrt gezeigt haben, wie der nie-
dere Klerus. Was will es denn sagen, wenn ein deutscher
Bischof anlisslich des Modernisteneides sich verteidigen muss,
dass er ,korrekt verfahren“ sei; wenn ein anderer den Zau-
dernden droht, er miisse sie dem ,heiligen Offizium anzeigen*;
wenn eine Anzahl Bischofe den erstaunten Gliubigen nur ein-
fach erklirt, ein Hinausschieben der Kinderkommunion iiber
das elfte oder zwolfte Lebensjahr hinaus sei ,nicht mehr auf-
rechtzuerhalten“; andere in ihrer Seelenangst, dass der Boden
unter ihren Fiissen ins Wanken komme, einen kliglich fun-
dierten Streit mit der Lehrerschaft ihres Landes vom Zaune
brachen? Kann man es dem Katholiken veriibeln, wenn er in
diesen Dingen nicht viel bischéfliches zu erkennen vermag?
Man bleibt eiskalt dabei, und lernt begreifen, dass ein be-
dréngter Priester da keine Neigung verspiirt, sich an das Herz
seines Bischofs zu fliichten, der es ebenso wie sein Klerus in
diesen Tagen mit voller Wucht an seinem Leibe hat erfahren

miissen, was die Unterwerfungsakte der siebziger Jahre be-
deuten.



— 156 —

Die Lage in der Grosskirche lateinischer Observanz kann
sonach mit wenigen Worten gekennzeichnet werden: Von all-
gemeinem Priestertum ist seit den Urzeiten der Kirche kaum
der triibste Dammerschein mehr zu erblicken, die dafiir vor-
handenen Krifte sind nach der politischen, im besten Falle
nach der sozialpolitischen Seite abgeirrt; das Bischoftum, das
Luther nur ausserlich abzutun unternahm, hat man vor vierzig
Jahren innerlich ertotet; der Rest des klerischen Priestertums
ist in der letzten Weihnacht dezimiert worden, alles, soweit
menschliche Verirrung tiberhaupt imstande ist, gottliches Licht
auszuléschen. Chaotisch sind die kirchlichen Krifte durch-
einandergewiirfelt, und das in einer Zeit, die das Christentum
ohnehin einer seiner grossten Krisen gegentibergestellt hat. Man
mag sich in Rom inzwischen beruhigen: die Befiirchtungen,
durch die die péapstlichen Massnahmen gerechtfertigt werden
sollten, werden sich nicht erfiillen; die Millionen heutiger
romisch-katholischer Christen werden, wenn das schwache und
kiinstlich gehaltene Band einmal zerreisst, in ihrer tiberwailti-
genden Mehrzahl weder Monisten noch Modernisten, weder Pro-
testanten noch Altkatholiken werden. Dem Durchschnittsfran-
zosen, dem Durchschnittsitaliener sind das heute schon lauter
Torheiten; sie sagen: wenn ich mich einmal von der Kirche
lossage, dann will ich iiberhaupt mit religiosen Dingen mich
nicht mehr abplagen. Das sind die Gefiihle, die zunichst weiter-
fressen werden in der Laienschaft und bis tief in die Reihen
des Klerus hinein. Die Elemente einer hundertjahrigen kirch-
lichen Barbarei sind auf dem Wege.

Wo ist das Heilmittel ? Gibt es eins beisolcher Zertrimmerung
und Ausschaltung aller innerlich organisatorischen Werte, die
nur mehr als Stosskraft nach aussen wirksam sind? Die Ant-
wort kennen wir, die der Welt drohnend genug entgegengerufen
wird: Das Heilmittel ist Rom. Ecce sacerdos magnus! Seht
da den Hohenpriester!

Wir wollen nicht a limine abweisen; wir lassen die Frage,
ob ein solcher Ruf innerlich passt, ganz beiseite; wir be-
schwichtigen unsere Bedenken, ob wir nach dem Worte Christi
berechtigt sind, irgend einen Menschen im religiosen Sinne
Vater oder heiligen Vater zu nennen, ob wir einen andern als
Christum unseren Lehrer und Hohenpriester nennen diirfen, ja,
ob wir dem Papste nur mit Recht das Tu es Petrus, Du bist



57 —

Petrus, zusprechen konnten; wir wollen eine Reihe von Tat-
sachen des praktischen kirchlichen Lebens nicht urgieren, wie
zum Beispiel die, dass nach den niemals angetasteten Einrich-
tungen der katholischen Kirche der Papst nicht zu einem ein-
zigen der sieben Sakramente, die zur Heilsvermittlung an die
Glaubigen dienen sollen, nétig ist, dass dagegen er nicht nur
fiir seine Wahl, sondern auch fiir seine Weihe von der Ver-
mittlung derer, die so tief unter ihm zu stehen scheinen, ab-
hingig ist. Wir mochten vielmehr die vor uns liegende Wirk-
lichkeit moglichst begreifen und daran lernen. Darum ver-
setzen wir uns gerne in die Mitte unserer Briider und befleis-
sigen uns, mit ihren Gedanken zu beobachten und ihren Ge-
fithlen, mit dem eigenen Herzen nachfiihlend, zur Seite zu treten.
Wir nehmen darum die Entwicklung — dies ,modernistische®
Wort dringt sich durch die Tatsachen auf — so, wie sie ge-
worden ist. In dem Masse, wie die priesterliche Autoritit
der Geistlichen und selbst der Bischofe in der Schitzung der
Gliaubigen eingebiisst hat, muss bei denen, die nach dem Prie-
ster begehren, der Papst zum ausschliesslichen Trager einer
unzerstorbaren priesterlichen Wiirde werden. Mag der Ge-
danke noch so ungeheuerlich sein, er ist unabweisbar; die Zu-
kunft der katholischen Kirche, wie sie heute in den Augen der
Welt ist, kann sich nur auf dem Umweg iiber Rom entfalten.
In diesem Gedanken liegt seit den Tagen von Kraus und Schell
die Tragik der Minner des Reformkatholizismus und spéter
der modernistischen Bewegung; seit dem Modernisteneid und
dem Kommuniondekret ist er zur Tragik vieler Priester- und
Laienkreise geworden; nicht zum wenigsten aber liegt in ihm
die Tragik der Personlichkeit des gegenwiirtigen Inhabers der
papstlichen Wiirde selbst. Die Pflicht, sich als den einzigen
zu betrachten, hinter dem direkt Gott steht, ist eine um so er-
drickendere Last, je ernster und innerlicher sie genommen
wird. An der Unmoglichkeit, diesen Pflichtenkreis geistig zu
beherrschen, miisste auch die stirkste Personlichkeit zuletzt
scheitern.

Es gibt trotzdem eine Macht, die auch in dieser Stellung
dem Menschen eine unbesiegbare Lebensfiille geben konnte.
Aber diese Macht liegt nicht in der Herrschaft iiber alle, nicht
im Befehlen und Abstossen, nicht im Ausléschen des glimmen-
den Dochts und im Zerbrechen des geknickten Rohrs, sondern



— 158 —

in der seelsorglichen Liebe, die nur dienen und gewinnen will,
da wo es not tut, und da, wo man auch die geistigen Kriifte
zum Helfen in sich fiihlt. Pius dem Zehnten ging vom Anfang
der Ruf und das Vertrauen voraus, dass er seine Aufgabe in der
Pflege eines solchen Priestertums erblicken werde. Auch sein stets
wiederkehrender Ausspruch, er trachte darnach, alles in Christo
zu erneuern, und suche dafiir die Hilfe aller Gutgesinnten,
konnte im Sinne solcher Erwartungen gedeutet werden.

Und nun will ich — ganz personlich — gern ein Gestidnd-
nis ablegen, dem ich auch in Vortrigen in altkatholischen Ge-
meinden wiederholt unumwundenen Ausdruck gegeben habe,
allerdings ohne damit allenthalben Glauben oder Zustimmung
zu finden. Man berichtete aus der ersten Zeit seiner Wirksam-
keit, dass Pius X. sich einen Tisch in den vatikanischen Gar-
ten hatte setzen lassen und es unternommen hatte, den Leuten
aus dem romischen Volke von dort aus regelmiissige Predigten
zu halten. Viel ist mir aus dem Inhalt dieser Ansprachen nicht
bekannt geworden. Man sagte, er habe zu guter, christlicher
Erziehung der Kinder gemahnt und dhnliche alltéigliche Themen
ohne weitergreifende Bedeutung angeschlagen. Ich gestehe nun,
dass der Papst mit dieser einfachen und anspruchslosen Hand-
lungsweise meine ganze Sympathie gewonnen hat. Ich fand
darin zwei Tatsachen, die mir neu und erfreulich waren: erstens
einen Papst, der predigt, der den seelsorglichen Drang in
sich fihlt, von unten herauf den einfachen Leuten am Ort ein-
faches Christentum zu verkiindigen, so wie es unsere Pfarrer
und Kapldane auch tun; und zweitens einen Papst, der es fiihlt,
dass ihm fir diesen Zweck alle die prunkvollen Kirchen, die
ihm in der ewigen Stadt jederzeit zur Verfiigung stehen, nichts
niitzen, und dass ein holzerner Schemel in der freien Natur
dafiir hinreichende Dienste tut. Auch andere hofften damals.
Schell suchte Verbindung mit dem ,religiosen“ Papste; eine aus
Freundeskreisen stammende Broschiire enthielt ein vielver-
heissendes Programm und blieb lange unwidersprochen. Ein
Freund, der in vatikanischen Dingen Bescheid weiss, wie kein
zweiter, sagte mir allerdings schon damals, die Haltung Pius’ X.
werde voriibergehen. Man kenne solche Regungen in Rom und
gestatte den neuen Pipsten gern im Anfang manche Seiten-
spriinge, weil man wisse, dass sie nachher um so sicherer ins
Joch gingen. Allein ich wollte nicht vorzeitig die Hoffnung auf-
geben, die fiir meine Person wenig, fiir die neu erwachte reli-



— 159 —

giose Richtung in der Theologie auf romischkatholischem Boden
aber fast eine letzte Zuflucht bedeutete.

Soweit geht mein Gestéindnis. Ich schime mich nicht, wenn
ich hinter dem Talmiglanz und durch die Weihrauchwolken hin-
durch ein wirkliches Licht zu sehen vermeinte. Weiterhin will
ich nicht urteilen, nur fragen, ohne aber vom lauten Markte
her eine Antwort zu begehren. Hat seit jenen Anfingen der
Papst als Priester wirklich gewonnen? Tausend Priester haben
sich in den letzten Zeiten innerlich diese Frage vorgelegt. Hat
er etwa gewonnen durch seinen — vollig ernst und gut gemeinten
— Katechismus, den die ergebensten Anhénger unter den Bischofen
nicht wagen durften, deutsch zu verdéffentlichen? KEtwa durch
'die wiederholten Empfehlungen der Lourdes-Wallfahrten ? Durch
die Dekrete iiber Kirchenchore, iiber das Alte Testament, denen
die Wirkungslosigkeit schon an der Stirne stand ? Durch die neuer-
liche Verurteilung von Schriften, wie die Franz Wielands vom
Jahre 1906, zu spiit, um die Diskussion abzuschneiden, zu friih,
um sie zu erledigen? Durch die Enzyklika Pascendi, die sich
als eine grosse Verteidigung des Christentums ansehen liesse,
wollte sie nicht zugleich das redliche Streben frommer christ-
licher Seelen mit in die Holle verdammen ? Oder nun endlich
erst durch den Eidzwang und das Kommuniondekret und durch
die Art ihrer Durchfihrung: ohne Riicksicht auf die laut genug
erhobenen sittlichen Bedenken, und doch wieder auslesend nach
diplomatischen Erwigungen ? Ist es nicht fiir ernstere Beobachter
ein Bild erschiitterndster Tragik, wie eine tief religios veran-
lagte Personlichkeit zuerst miirbe gemacht, dann agressiv wird
und zuletzt sich in einen Fanatismus hineinarbeitet, so dass er
die Zuckungen der Gewissen nicht mehr hért und nur trach-
tet, durchzuzwingen, was sich durchzwingen lisst, zu unter-
jochen, was sich nicht beugen will? Man wire versucht, zu
fragen, ob er noch die Stimme eines Hoheren vernehmen
wirde, die plétzlich zu ihm spriache: Saul, Saul, warum ver-
folgst du mich? — Die Pritorianerscharen, die allein noch ohne
Fragen und Skrupel ihm ergeben sind, und allerdings in muster-
hafter Ordnung und eiserner Disziplin lingst schon bis in den
mérkischen Sand vorgedrungen sind, wiirden mit ihren Fanfaren
selbst eine solche Stimme zu tibertonen versuchen.

Eines mochten wir dem durch die Unméglichkeiten seiner
Stellung so schwer belasteten Manne doch bescheidentlich ver-
gonnen. Man halte uns auch diese Phantasie zugute. Man sagt,



— 160 —

der Papst habe gegenwértig ein Trauerjahr und wolle iiber die
Alpen kommen. Das soll er doch ja tun; aber nicht nach Lourdes
soll er gehen, sondern etwa in die Schweiz oder nach Deutsch-
land. Und wenn ihn die Scharen zum Koénig machen wollen,
so soll er sich ihnen entziehen, und wenn sie ihn verhimmeln
und Wunder und Zeichen von ihm erwarten, so soll er sich
wegwenden; dagegen soll er die Gauen der Samaritaner be-
suchen und auch die Gegenden von Tyrus und Sidon nicht
scheuen; die weiten protestantischen Briiderschaften und ihr
kirchlich-religioses Leben soll er, fern von den Héfen und ihrem
(lanz, sich ansehen. Auch in unser kleines Géartchen laden
wir ihn ein; mochte er es liberall recht gut gepflegt antreffen.
Wenn er dann sich iiberzeugt hat, wie man auch hier allent-
halben die Kleinen zu Christus zu fiihren weiss, und wie reichlich
auch hier materielle und geistige Scherflein dem Gotteskasten
zufliessen, dann wird er, heimgekehrt, sich vielleicht gern von
dem Heiland, der niemanden besiegen will, ausser um ihn zu
gewinnen, bei der Hand nehmen und sich sagen lassen: Freund,
riicke weiter herunter! Lass die glinzende Cathedra, von der
aus ich dir geben sollte, was ewig nur mein bleibt, und begib
dich wieder auf das Podium in deinem Garten; rufe die Nie-
drigen und Bedringten und lehre sie meine Jiinger werden.
Und wenn es nicht dir gelingt, so gelingt es vielleicht einem
deiner Nachfolger, so von unten herauf aus der Didzese Rom
ein Musterbistum zu machen, dessen Beispiel mehr Segen ver-
breiten wiirde, als alle deine so wohlgemeinten Enzykliken und
Erlasse. Inzwischen entbinde getrost die Krifte in der weiten
Welt, die du gefesselt hast; sei gliaubig und vertraue dem Geiste,
der auch in dem Schwachen miéchtig ist; lerne erkennen, dass
der ketzerische Norden und der schismatische Osten heute
ebenso notwendige und wichtige Glieder an dem Leibe deines
Herrn sind, als die tibrigen; lerne endlich ermessen, dass fiir
das Gottesreich Bischofe und Priester, die aus Eigenem heraus,
mit voller Kraft und errungener Uberzeugung ihre Gemeinden
leiten, unendlich viel mehr wert sind, als solche, die sich kaum
mehr getrauen diirfen, sich als deine Mitbischéfe und Mitpriester
anzusehen, und bei jedem Wort von dir sich mit der urteilslosen
Menge auf die Knie werfen. Sprich einmal wirklich wie dein
Vorgidnger Petrus zu ihnen: Stehet auf, ich bin auch ein Mensch!
A. Th.




	Ausschau

