
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1 (1911)

Heft: 2

Vorwort: Ausschau

Autor: A.T.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


145

AUSSCHAU.

Der Priester.
Von einem in den vergangenen Monaten viel genannten

Geistlichen wird eine angebliche Äusserung berichtet: „Ich
werde meine Pflicht als Priester zu tun wissen." Dieser Äusserung

folgte eine Romreise, die zu einem Kanossagang geworden sein
soll. Im Zusammenhang mit den folgenschweren Ereignissen, die
sich in und mit dem römisch-katholischen Klerus in unseren
Tagen vollzogen haben, lenkt jenes Wort, gleichviel ob es wirklich
gesprochen wurde, oder ob es nur einer allgemeinen Stimmung
entsprossen ist, die man in jedem Mitglied des Klerus als
selbstverständlich voraussetzte, unser Auge auf den Begriff des christlichen

Priesters hin, dessen hergebrachter Inhalt, schon seit der
Reformation nicht mehr unbestritten, sich an den Bedürfnissen
der christlichen Seelsorge unsrer Tage nicht minder, als an
seinen geschichtlichen Wurzeln wird messen lassen.

Ganz so, wie ihn das Judentum und auch das Heidentum
entwickelt hatte, ist ja der Priesterbegriff überhaupt nicht in das
Christentum übergegangen. Es fielen vor allem jene Opfer, die
von den Christen nur als vorausschauende Typen der in Christus
endgültig vollzogenen Entsühnung angesehen werden konnten,
und mit dem Opfer fiel sein Korrelat, der Priester. In scharfer
Scheidung werden die neutestamentlichen Liturgen immer nur
Älteste oder Aufseher (Vorsteher), niemals aber im alten Sinne
Priester genannt. Das „Amt" des Priesters, „Hohenpriesters",
blieb nach dem Vorgang des Paulus und insbesondere des

Hebräerbriefs, Christo allein vorbehalten, wie auch sein Tod
als alleiniges und vollgültiges Sühneopfer sich tief in das
Gemütsleben der Christen einprägte, ständig genährt durch das
rituelle Mahl, in welchem man sich einer mehr oder weniger
realistisch genommenen Teilnahme an diesem Todesopfer gewiss

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1911. 10



— 146 —

wurde. Zum Teil gerade von dieser rituellen Seite, zum Teil
von der natürlichen Hochschätzung, die jeder opferfreudigen
Arbeit für das Gottesreich, jedem geistesmächtigen Auftreten
für das Evangelium, jedem wahrhaften, auch den Tod nicht
scheuenden Bekenntnis des Glaubens gezollt werden musste,
drang unvermerkt eine Auffassung durch, die sowohl den
Opferbegriff mit dem Herrenmahle, als den Priesterbegriff mit dem
Vorsteheramte in nähere Verbindung brachte. Der Name des

Kirchenältesten, ohnehin schon mit dem Lehr- und Prophetenamte

amalgamiert, identifiziert sich auch mit dem Begriff des

Sacerdos (Presbyter Priester). Wenn auch auf alle in Christo
Wiedergeborenen gleichmässig der Geist Gottes kam ; wenn auch
in dem einen Gesalbten alle zu Gesalbten geworden waren
(1 Joh. 2, 27), die keiner Belehrung durch besondere Beauftragte
bedurften; wenn auch der alttestamentliche Traum von einer
königlichen Priesterschaft des ganzen Volkes (2 Mos. 19,6) in
der christlichen Gemeinschaft durch Christi Opfertod ein für
allemal verwirklicht schien (Offb. 1, 6; 5, 10; 1 Petr. 2, 9), so

sieht man doch Presbytérat und Episkopat gern als eine Art
neuen Sacerdotiums, die Eucharistie als eine Art neuen Sakrifi-
ziums an. Beides ist freilich nur Abspiegelung des Priestertums
Christi und des Kreuzesopfers; aber beides wird doch so real
ausgesondert, dass in den Augen des Volkes und einer
popularisierenden Theologie der Zusammenhang zwischen Urbild und
Abbild sowohl in der Sache, wie in den Personen leicht
übersehen werden konnte.

Hierauf baut sich das ganze christliche Mittelalter. Man
erfreut sich der Werte, die in diesen Institutionen liegen, für die

Ausbreitung des Christentums und eine populäre Darstellung
seiner Ideen, für den inneren Ausbau der Kirche und für ihren
Zusammenhalt, und nimmt die Nachteile im allgemeinen ohne

viel Kritik in den Kauf.
Dann aber setzt die reformatorische Opposition ein. Zunächst

musste ihr der Unterschied gegen die Gedankenwelt des Neuen
Testamentes auffallen. In verschiedenen Schattierungen vollzog
sich die Abkehr von der Anschauung und von den Bräuchen
im „Papsttum", bis zu dem Extrem der Reformierten, die die

Messe als Götzendienst brandmarkten und die Liturgen nur
mehr als Diener am Wort gelten liessen, dies als eine moderne
und ernster gemeinte Parallele zu Papst Gregor dem Grossen,



— 147 —

der im Widerspruch gegen den Titel eines ökumenischen
Patriarchen sich selbst mit dem Namen eines Dieners der Diener
Gottes bezeichnet hatte. Aber auch da, wo man den Namen
eines Priesters nicht verfehmte oder ihn beibehielt, wie im
Luthertum und bei den Engländern, war man doch einmütig*
darin, dass der Name nicht im Sinn eines Opfernden zu brauchen
sei, wie denn der Abendmahlsliturgie im Interesse der
Ausschliesslichkeit und Suffizienz des Kreuzesopfers der Charakter
eines Opfers einmütig abgesprochen wurde. Der einzige Mittler
zwischen Gott und den Menschen ist Christus. Er ist es durch
seine Tat, durch sein Wort und dadurch, dass er seine
Gemeinde im hl. Geiste leitet.

Aber dieser zweifellos richtige und schriftmässige Gedanke
schlug nicht nach allen Seiten durch. Das Papsttum hielt starr
am hergebrachten fest, und manches, was im Mittelalter nur
gefühlt war, wird durch das Tridentinum dem dogmatischen
Bewusstsein des päpstlich geleiteten Kirchenteiles einverleibt.

So stellte sich Theorie gegen Theorie, Konfession gegen
Konfession. In der Wirklichkeit des Lebens aber geht der
Mensch in seinem Verkehr mit Gott, in seinem Verhältnis zu
Gott, trotz aller menschlichen Mittlerschaft doch seinen eigenen
Weg, und einem ernster gerichteten katholischen Christen fehlt
es nicht an der Befähigung, zwischen menschlichen Mitteln und
menschlichen Mittlern einerseits und dem zu erreichenden Ziele
anderseits zu unterscheiden. Auch wird er Christum als den
höchsten Mittler und Bringer des Heils nicht ohne weiteres in
jedem Vertreter des christlichen „Priesteramtes", und wäre es
auch der Papst, wiederfinden, so wenig er die Messe mit dem
Kreuzesopfer gleichstellen wird.

Auf der andern Seite ist nicht jedes besondere Priestertum
in der christlichen Religion ein überwundener Standpunkt. Gehen
wir hier getrost wieder vom Opfer aus. Mag man immerhin
vollen Ernst machen mit der paulinisch-reformatorischen Lehre
von dem einen genugtuenden Opfer Christi; die dogmatische
Idee muss aber auch in ihrer ganzen Tiefe erfasst werden.

Vor allem ist es nicht die äusserliche Tatsache des Todes,
der jeder Mensch unterworfen ist, die den Opferwert ausmacht ;

das ist vielmehr das Heilandsleben, dessen ganzer Verlauf im
Lehren und Wirken, in Gehorsam und Bekenntnis, durch den
Tod lediglich gekrönt wird. Der Tod des Heilands ist eine



— 148 —

solche Krönung, weil er die geschichtlich notwendige und doch
in voller Freiheit übernommene Folge seines Heilandsberufes
war. Den greifbaren Inhalt bekommt das Priestertum Christi
also erst durch sein Wort und sein Lebenswerk.

Nur von hier aus kann auch der Jünger ihn ergreifen. Die
Quelle des Heils kann uns nicht, wie die mittelalterliche
juristische Theorie will, durch blosse Anrechnung des Verdienstes
Christi, sondern nur durch ein Erleben und Anunsselbsterfahren
gerade des priesterlichen Charakters des Erlösers und im
Hinblick auf denselben innerlich zugänglich werden. Das ist der
Weg, auf dem der Jünger Jesu zunächst sein eigenes Heil,
seinen Gott sucht; und wenn er sicher und glücklich ist, auf
diesem Weg wandeln zu dürfen, so ist ihm auch das Priesterliche
daran, in seinem weitesten Umfang, nicht mehr fremd. Er fühlt
in einem erweiterten, allgemeinern und tieferen Sinne in sich
den Priester und erkennt auch, wiederum in tieferem Sinne,
die Pflicht des Opferns in sich. Sind nun die Gaben mannigfach,
und die Ämter geteilt, so ist doch jedem Christen sein Anteil
an aktiver Seelsorge und damit an einem wahrhaften Priestertum
zugewiesen; und Avahrlich, in der Anerkennung priesterlicher
Charaktere, gleichviel ob sie mit der Mitra oder der Tiara
geschmückt, oder ob sie seit der Taufe im Kindesalter mit keinem
Tropfen Salböl in Berührung gekommen wären, würde der
freieste protestantische Christ sich willig mit dem Katholiken
vereinigen. Niemand will eine Zwangsmittlerschaft ; gerade der
ernstere Mensch weiss oder lernt es allmählich, dass er zuletzt
immer selbst seinen Weg* finden und sein Kreuz tragen muss.

Aber da, wo geisterfüllte seelsorgliche Wärme und priesterliche
Opferfähigkeit erblickt.werden, da braucht die Beachtung auch

von seiten selbständiger Geister nicht erzwungen zu werden;
sie kommt von selbst.

Wir sperren uns nicht gegen die Wahrheit, wo auch immer
sie uns gepredigt werden möge; wir sperren uns auch nicht

gegen priesterliche Einwirkung, wofern sie uns nur wirklich
etwas sein kann. Die amtliche Priesterschaft tritt zunächst mit
einem Anspruch vor die Gemeinde, vor die Christenheit, vor
die Menschheit. Wir sollen sie anerkennen als durch göttliche
Offenbarung und göttlichen Auftrag legitimiertes Organ. Diesen

Anspruch wird man religiös und geschichtlich zu prüfen haben.
Wir altgläubigen Katholiken haben auf Grund solcher Prüfung



— 149 —

den Anspruch des Bischofs von Rom auf lehramtliche Unfehlbarkeit

und bischöfliche Allgewalt vor vierzig Jahren als eine dem

Allgemeinbewusstsein der Kirche in Zeit und Raum fremde und
deshalb nicht berechtigte Forderung abgelehnt. Das hindert
uns aber nicht, dem Papst und seinem Klerus auf Grund des

allgemeinen Priestertums, an dem auch sie, wie wir alle, Anteil
haben, das Recht zuzuerkennen, der Welt Wahrheit und
Sittlichkeit zu predigen. Ja, aus dem besonderen Anspruch auf
göttlichen Beistand, den sie dabei erheben, kann auch die
Menschheit ihre besonderen Ansprüche an sie herleiten. Einer
Unfehlbarkeit bedarf es dazu gar nicht ; niemand wird sie

verlangen, und Gewalt könnte höchstens schaden.
Überdies ist der Klerus von heute insofern ein sehr

kompliziertes Gebilde geworden, als die mannigfachsten Amtstätigkeiten,

die auf den mannigfachsten Geistesgaben beruhen (vgl-
1 Kor. 12, 27; Eph. 4, 11—16), jetzt eigentlich in einer einzigen
Beamtung vereinigt sind, deren Träger im wesentlichen nur
durch den äussern Bereich ihrer Wirksamkeit und durch
juristische Über- und Unterordnung unterschieden sind.
Dementsprechend erwarten wir auch keinen Widerspruch, wenn wir
die Opferpflicht dieser Priesterschaft weit über den aus dem
Alten Testament und dem Heidentum übernommenen Begriff
einer opfermässigen Darbringung liturgischer Art hinaus
ausdehnen. Priester und Opfer sollen nach wie vor zusammengehören

; aber das Opfer liegt nicht vorwiegend in dem äusseren
Akt einer Abbildung des Kreuzesopfers in der Liturgie, sondern
in dem gesamten Beruf, der die verschiedenen Seiten eines der
Seelsorge zugewendeten Lebens in sich fasst. Das Leben ist
das grosse Opfer, dessen Abwickelung auch in der bescheidensten
Nachahmung des vorbildlichen Wirkens Christi uns zu Priestern
macht. Das Heilandsleben war bis in die innersten Fasern
seelsorglich. Eine gewisse seelsorgliche Kraft liegt aber in jedem
treu erfüllten Berufsleben, und so reiht sich an die durchaus
berechtigte Sonderarbeit für die Zwecke des Gottesreiches auf
Erden auch noch ein allgemeines Priestertum, an Würde dem
ersteren gleich, nur in der Einzelarbeit verschieden. Zuletzt
werden beide wieder gleich ; die Krönung des Lebens in Kreuz
und Tod ist unterschiedslos jedem geöffnet, und ist gleich der
Verklärung eine Gottessache.

Wo aber ist nun für dieses Priestertum der Schlüssel zu



— 150 —

seiner Betätigung? Das Feld dazu ist viel grösser, als man
in dem Wirrwarr der Zeitströmung zu erkennen vermeint.
Scheinbar stehen viele, wo nicht eine Mehrheit auch in der
christlichen Menschheit einer seelsorglichen Einwirkung mehr
oder weniger ablehnend gegenüber ; anderseits sehen wir
allenthalben grosse Massen, die blindlings jedem Anspruch Folge
leisten. Von diesen wollen wir nicht reden; mit ihnen kann
man Wallfahrtsorte und Parlamente füllen, und Truppen bilden,
um Staat und Kultur aus den Angeln zu heben; aber das
Bedürfnis nach persönlicher Seelsorge ist bei ihnen abgelenkt;
sie beruhigen ihre Seelen in dem Kampf für die Institutionen ;

in den Sachen liegt ihnen das Heil, der Priester ist ihnen
wesentlich Messeleser und Absolvent ; ihre Religion kommt weder
durch die Schwierigkeiten und sittlichen Konflikte des Lebens,
noch durch bange Fragen nach dem Heiligen, durch ein inneres
Ringen nach Befreiung und Ausruhen in dem wahrhaft
Göttlichen ins Wanken ; dagegen ist ihre Religion sofort in Gefahr,
wenn irgendwo den für die Kirche mobil gemachten politischen
Faktoren der Weg verlegt werden soll, der zum politischen
Sieg der äusseren Kirchenanstalt weist ; oder im kleinen, wenn
irgendwo ein Priester zu selbständige Wege geht und dadurch
seine Kraft, ordnungsmässig zu segnen, aufs Spiel setzt.

Es gibt eine Kunst, die Menschen so auf tote Sachen zu

drängen und von ihrem Innenleben möglichst abzubringen. Was
aber wird mit den anderen, die sich nicht ablenken lassen, weil
ihre innere Religion zu stark ist? Sie stehen scheinbar abseits;
aber man glaube ja nicht, dass sie deshalb für eine stärkende
Aussprache von Geist zu Geist, für wirklich fördernde Hilfe, für
Ermunterung, für heroisches Beispiel, für alle Wegleitung und
innere Ernährung, mit einem Wort, für die aus Heilandsliebe
geborene und in Opferfähigkeit bewährte Kraft wahrer Seelsorge
unempfänglich wären. Viele, denen man es nicht ansieht, lechzen
nach dem Priester, und derer, die ohne Not den ganzen Weg
des Lebens allein wandeln möchten, sind nicht so viele.

So hat die Frage, wie sich der Anspruch des
römischkatholischen Klerus auf ein Privilegium in der Seelsorge zu
den Ansprüchen des heilsbedürftigen Menschen stellt, ihr volles
Recht. Was der heutige Mensch und Christ verlangt, ist nicht
Sünden- oder Fehlerlosigkeit, sondern jene sittliche
Lebenshaltung, wie sie jedem ansteht ; nicht die Askese eines Johannes-



— 151 —

Jüngers, so sehr sie einer gewissen Kulturschicht imponiert,
sondern die einfach natürliche Lebensordnung eines Menschensohnes

(Matth. 11, 18.19). Aber eines ist sicher unerlässlich :

Das Antlitz des Seelsorgers, des Priesters, muss dem Volke
zugewendet sein, und hinter ihm stehe Gott, und Gott allein!
Man verlangt den Mann mit seiner vollen, eigenen Kraft, mit
absoluter Treue gegen sich selbst, die allein wahrhafter
Gehorsam gegen Gott ist, mit hingebender Liebe zur Gemeinde,
der er den selbsterrungenen Gottesfrieden mitteilen soll. Ja,

wenn weiter nichts verlangt würde, als dass er zur fertigen
Messe die Leute mit dem fertigen Rosenkranz antworten lasse,
dass er die Kinder mit sieben bis acht oder nach dem neuesten
Kodex mit elf Jahren zum Abendmahlsempfang mehr eindrille
als erziehe, von Zeit zu Zeit Wallfahrten und Wahlfeldzüge
leite und was dergleichen Tätigkeiten mehr sind, dann tritt
freilich vor dem Zauber der Sachen der Wert der priesterlich
erziehenden Persönlichkeit zurück. Aber wenn Antwort
verlangt wird auf die von nie ruhenden Kulturströmungen
tausendfach aufgeworfenen Fragen des Lebens, innerhalb des

christlichen Kreises und über alles Christentum hinweg; wenn
es gilt, fragenden Seelen den Glauben an die befreiende Macht
des christlichen Geistes zu erhalten, dann hilft kein blosser
autoritativer Anspruch, so wenig wie eine von aussen andiktierte

Unfehlbarkeit, weder eine eigene erträumte oder vorgebliche,

noch die Anlehnung an eine höhere, sondern nur das
eine, unentreissbare Vorrecht des Priesters, das Bekenntnis,
dem man es anhört, dass es in eigenem Geistesringen erworben,
durch das Leben besiegelt und durch vollen Opfermut gestützt
ist. Durch das Bekenntnis allein erhält die einfachste Wahrheit,
wie die schwierigste Geistesarbeit Wirkung und Segen. Welcher
theologische Lehrer hätte dies nicht ebenso in seiner Wirksamkeit

erfahren, wie der einfachste Pfarrer und im Grunde auch
Eltern, Erzieher und „weltliche" Vorgesetzte?

Einige Beispiele aus den letzten Kämpfen drängen sich uns
auf; wir erwähnen sie, ohne die Betroffenen verletzen zu wollen.
Wenn ein schweizerischer Theologe die Hinausschiebung der
ersten Kommunion bis zum 14. Lebensjahre als die Perle der
seelsorglichen Arbeit bezeichnet hat, so gestehen wir, dass wir
uns das nur als ein wahres Bekenntnis und somit als ein priesterliches

Wort von vollem Gewicht vorstellen können. Man möchte



— 152 —

sofort die Hand reichen über alles Trennende hinüber,
wirkliches und eingebildetes. Hier knüpft sich ein Band in der Stille
und schlingt sich ein, in weitestem Ring, auch wenn man sich
persönlich vielleicht nje sehen wird. Als nun der Papst mit
seinem Kommuniondekret einen so allgemeinen Schrei der
Verwunderung und Befremdung auslöste, da musste man neben
vielen andern an jenen einen denken; er war ja bis ins Innerste
getroffen, und was konnte man anders erwarten, als dass er
sich stürmisch über sein Heiligtum werfen und es mit seinem
Leibe decken werde? Das ist nun wohl unterblieben. Wir
hatten geglaubt, dass es in seinem Hause brenne und hätten

gerne Nachbarpflicht geübt. Da er aber ausgegangen war und
seinem Geschäfte nachging, so geht auch der Nachbar
enttäuscht wieder nach Hause.

Es ist nur Schein, dass ein westfälischer Professor diese

Dinge leichter angesehen hätte; er nahm durchgearbeitete
Überzeugungen, die durch ihre Wichtigkeit und zentrale Stellung
den ganzen Menschen einnehmen und darum, ausgesprochen,
als priesterliches Wort und Bekenntnis wirken, gleichwertig
mit gelehrten Kleinuntersuchungen, und findet in dem eben so

ernst und tief gemeinten Eingreifen des Papstes nur eine
Korrektur, wie sie sich so oft ein Gelehrter von einem Kollegen
gefallen lassen müsse. Das ist nur ein Beschwichtigungsversuch,

den man den friedebedürftigen Protestanten und den
Staatsmännern glaubt vorhalten zu dürfen. Da möchten wir uns
doch lieber in die wirklichen Gefühle unserer „Kollegen"
vertiefen, und wir wollen uns unsern inneren Anteil an ihren
Kämpfen, ihrer Lebensarbeit und auch ihren Enttäuschungen
nicht durch solche leichtfertigen Abschwächungen verkümmern
lassen. Wenn sich einem Priester und Theologen, der, den

idealsten Zielen zugewendet, nicht rechts und nicht links
schauend, über das Verhältnis von Orient und Okzident, also
über eine der grössten christlichen Fragen ein Bekenntnis
losringt, durch fromme Beobachtung genährt, in einsamer
Gelehrtenstube gereift, ein Bekenntnis, das manchem vielleicht
gar nichts neues oder fremdes bietet, auch von untergeordneten
Irrungen nicht frei sein mag, so entlockt das Ehrfurcht. Was
aber bedeutet hier eine sogenannte Unterwerfung, ohne dass

der Betroffene den langen Weg, den er gegangen ist, auch

geistig wieder zurückmacht? In die Gewissenssphäre drängen



— 153 —

wir uns nicht ein; mit einem Bussgang mag jemand eine für
ihn unumgängliche Pflicht erfüllen; aber er tut es als Mensch
und Büsser, nicht aber als Priester. Dem Widerruf Galileis
haftet nichts priesterliches an, weder unter dem Gesichtspunkt
der Lehre, noch unter dem des Opfers. Priesterliche Ideen,
einmal bekenntnismässig ausgesprochen, wirken unfehlbar fort
als ungelöste seelsorgliche Aufgaben, und wenn ihre Bekenner
sie unterdrücken lassen und den Weg zum Opfer nicht finden,
so werden jene in der Luft fliegen und suchen, bis sie eine
andere Seele finden, die ihnen neue Verkörperung gibt.

Die besprochenen Erscheinungen haben mit dem, was man
Modernismus nennt, nicht das Mindeste zu tun, und fast möchte

man glauben, auch der Eid, den Pius X. den (niederen
Geistlichen auferlegt hat, und den sie mit quantitativ fast verschwindenden

Ausnahmen geleistet haben, sei in seinem innersten
Wesen nicht sowohl gegen die drohende Ausbreitung der Ent-
wickelungstheorie, als gegen die innere Entfaltung priesterlicher
Charaktere in der Geistlichkeit gerichtet gewesen. Ob das als
Absicht gefühlt wurde, mag dahingestellt sein ; in der Wirkung
ist es sicher so geworden. Unter den wenigen, die als
Verweigerer des Eides bisher bekannt geworden sind, hat unseres
Wissens keiner sich im Sinne eines Loisy oder Tyrrell oder
der Italiener, oder auch nur der dogmenhistorisch-christologi-
schen Anschauungen Schnitzers geäussert. Die wertvollen
Schriften von Franz Wieland wollen im Gegenteil altkirchliches
Erbgut wieder zu der ihm gebührenden Geltung in der Seel-
sorgsaufgabe bringen, und sind somit in die gleiche Linie mit
den Arbeiten Hugo Kochs und des Prinzen Max zu stellen.
Ihnen gegenüber musste das heutige Papsttum selbst als der
Gipfel des Modernismus erscheinen. Die grosse Mehrheit des
Klerus wehrt sich, was sie kann, gegen ein solches Zugeständnis.
Sie ist des altkirchlichen Denkens entwöhnt, und Neigung zu
tieferem Eindringen in das Wesen und die Entstehung der christlichen

Religion ist zur Stunde noch wenig vorhanden. Um so
lebhafter wurde aber die Beschämung gefühlt, dass um weniger
willen der ganze Klerus ohne Not zu einem Eidschwur
gezwungen werden sollte, dessen überkomplizierter Inhalt kaum
zu verstehen, dessen Tragweite kaum zu überblicken war, aus
dem man mit Sicherheit nur das eine herauslesen konnte, dass
dem Priester möglichst alles Eigene benommen werden sollte,



— 154 —

so dass er gegenüber seinem Gewissen und seiner Gemeinde
sich alles Selbsterrungenen sollte entkleiden müssen. Das Gefühl
einer drohenden Zerstörung des eigentlich Priesterlichen
beherrschte unzählige Seelen, die, gewöhnt zu gehorchen und
geneigt, zu verehren, in stummem Schmerz das Unabwendbare
auf sich nahmen, das ihnen von demjenigen auferlegt wurde,
zu dem sie wie zu einem Vater und Beschützer ihres Priestertums

aufgeblickt hatten. Grell beleuchtet wird dies unheilvolle
Dilemma durch den greisen Volksmann und Pfarrherrn Hansjakob

in Freiburg. Mit einem Aufschrei, der einen Stein hätte
erbarmen können, gibt er seinem Jammer Ausdruck über den

Gewissenszwang, in den ihn die Forderung eines leichtfertigen
Eides versetzt. Von „Modernismus" weiss seine Seele nichts,
aber er fühlt es, dass mit diesem Eide etwas in ihm untergehen
muss ; einen Ausweg* sieht er nicht ; er glaubt seine Seele nicht
mehr befreien zu können; er wünscht sich den Tod, und wie
jener österreichische Bauer im Drama klammert er sich an
den Brunnentrog seiner Heimat im Katholizismus. Dann ergoss
sich die mit allen Schrecken erwartete Lawine über die weiten
Fluren mit allem, was in ihnen lebte und blühte; sie hat mit
den anderen auch ihn verschüttet, und auf der Stätte trampelte
eine geistlich-ungeistliche Soldateska, um sie ja recht fest
einzuebnen; es könnte ja noch ein Fünklein glimmen; und auch
der toteste Mann könnte noch einmal aufstehen.

Bei so vielem Traurigen wollen wir uns doch freuen, dass

einige wenige sich aus der grossen Priesterschlacht der letzten
Christfestzeit bis jetzt unversehrt gerettet haben. Gebe Gott,
dass sie sich auf der Linie gewissenhafter Besonnenheit
erhalten und fortfahren werden, der christlichen Kirche wahrhafte

Dienste zu leisten.
Welche Stellung haben nun aber die Bischöfe bei diesem

Schauspiel eingenommen Wenn nur wenigstens ihre Haltung
einen festen und weithin leuchtenden Ausgangspunkt zur
Wiederbelebung der ins Wanken gekommenen kirchlich-pädagogischen

Arbeit bilden würde Aber auch mit dem besten Willen
lässt sich hier keine grosse Hoffnung fassen. Ein dunkles
Gefühl, dass die Stellung der Bischöfe sehr gelitten hat, ist den

römisch-katholischen Kreisen nicht fremd mehr. Gerade Hansjakob

hat einmal die bayrischen Bischöfe in einer seiner
populären Schriften ziemlich ironisch abgetan. Ein jetzt verstor-



— 155 —

bener geistlicher Politiker hat sie sogar mit einem wenig edeln
Ausdruck bezeichnen zu dürfen geglaubt. Wir haben beides
seinerzeit nicht gerade schön, auch nicht berechtigt gefunden.
Wenn man die Tätigkeit der Männer mit Liebe verfolgt, so

wird man in vielen von ihnen nicht bloss den besten Willen,
sondern auch mancherlei fruchtverheissende Begabung für das

Amt erkennen. Aber der Schwerpunkt des heutigen
römischkatholischen Kirchenwesens liegt längst nicht mehr in der von
den Bischöfen regulierten kirchlichen Arbeit, sondern in der
politischen Führung, der die Bischöfe sich aus verschiedenen
Gründen nur selten mit der Rückhaltlosigkeit hingeben können,
wie so viele Pfarrer, die hier unabhängiger und skrupelloser
sind. Manche Bischöfe haben freilich ihr Amt noch angetreten
mit dem Gefühl des vollen altkirchlichen Gewichts ihres
Berufes ; aber häufig genug hat eine kurze Zeit der Amtsführung
hingereicht, um sie zu der Einsicht zu bringen, dass nach der
politischen Seite ihnen Domherren, Pfarrer und Laien weit
überlegen sind, und dass sie ihre seelsorgliche und hirtenamtliche

Arbeit in allen wesentlichen Punkten diesen politischen
Strebungen einfach ein- und unterzuordnen haben.

Man kann sich daher nicht wundern, wenn die Bischöfe
sich den letzten päpstlichen Dekreten gegenüber nicht weniger
befangen, ängstlich und verwirrt gezeigt haben, wie der
niedere Klerus. Was will es denn sagen, wenn ein deutscher
Bischof anlässlich des Modernisteneides sich verteidigen muss,
dass er „korrekt verfahren" sei; wenn ein anderer den
Zaudernden droht, er müsse sie dem „heiligen Offizium anzeigen" ;

wenn eine Anzahl Bischöfe den erstaunten Gläubigen nur
einfach erklärt, ein Hinausschieben der Kinderkommunion über
das elfte oder zwölfte Lebensjahr hinaus sei „nicht mehr
aufrechtzuerhalten"; andere in ihrer Seelenangst, dass der Boden
unter ihren Füssen ins Wanken komme, einen kläglich
fundierten Streit mit der Lehrerschaft ihres Landes vom Zaune
brachen? Kann man es dem Katholiken verübeln, wenn er in
diesen Dingen nicht viel bischöfliches zu erkennen vermag?
Man bleibt eiskalt dabei, und lernt begreifen, dass ein
bedrängter Priester da keine Neigung verspürt, sich an das Herz
seines Bischofs zu flüchten, der es ebenso wie sein Klerus in
diesen Tagen mit voller Wucht an seinem Leibe hat erfahren
müssen, was die Unterwerfungsakte der siebziger Jahre
bedeuten.



— 156 —

Die Lage in der Grosskirche lateinischer Observanz kann
sonach mit wenigen Worten gekennzeichnet werden: Von
allgemeinem Priestertum ist seit den Urzeiten der Kirche kaum
der trübste Dämmerschein mehr zu erblicken, die dafür
vorhandenen Kräfte sind nach der politischen, im besten Falle
nach der sozialpolitischen Seite abgeirrt; das Bischoftum, das

Luther nur äusserlich abzutun unternahm, hat man vor vierzig
Jahren innerlich ertötet; der Rest des klerischen Priestertums
ist in der letzten Weihnacht dezimiert worden, alles, soweit
menschliche Verirrung überhaupt imstande ist, göttliches Licht
auszulöschen. Chaotisch sind die kirchlichen Kräfte durch-
einandergewürfelt, und das in einer Zeit, die das Christentum
ohnehin einer seiner grössten Krisen gegenübergestellt hat. Man

mag sich in Rom inzwischen beruhigen: die Befürchtungen,
durch die die päpstlichen Massnahmen gerechtfertigt werden
sollten, werden sich nicht erfüllen; die Millionen heutiger
römisch-katholischer Christen werden, wenn das schwache und
künstlich gehaltene Band einmal zerreisst, in ihrer überwältigenden

Mehrzahl weder Monisten noch Modernisten, weder
Protestanten noch Altkatholiken werden. Dem Durchschnittsfranzosen,

dem Durchschnittsitaliener sind das heute schon lauter
Torheiten; sie sagen: wenn ich mich einmal von der Kirche
lossage, dann will ich überhaupt mit religiösen Dingen mich
nicht mehr abplagen. Das sind die Gefühle, die zunächst
weiterfressen werden in der Laienschaft und bis tief in die Reihen
des Klerus hinein. Die Elemente einer hundertjährigen
kirchlichen Barbarei sind auf dem Wege.

Wo ist das Heilmittel? Gibt es eins bei solcher Zertrümmerung
und Ausschaltung aller innerlich organisatorischen Werte, die

nur mehr als Stosskraft nach aussen wirksam sind? Die
Antwort kennen wir, die der Welt dröhnend genug entgegengerufen
wird: Das Heilmittel ist Rom. Ecce sacerdos magnus! Seht
da den Hohenpriester!

Wir wollen nicht a limine abweisen ; wir lassen die Frage,
ob ein solcher Ruf innerlich passt, ganz beiseite; wir
beschwichtigen unsere Bedenken, ob wir nach dem Worte Christi
berechtigt sind, irgend einen Menschen im religiösen Sinne
Vater oder heiligen Vater zu nennen, ob wir einen andern als

Christum unseren Lehrer und Hohenpriester nennen dürfen, ja,
ob wir dem Papste nur mit Recht das Tu es Petrus, Du bist



— 157 —

Petrus, zusprechen könnten; wir wollen eine Reihe von
Tatsachen des praktischen kirchlichen Lebens nicht urgieren, wie
zum Beispiel die, dass nach den niemals angetasteten Einrichtungen

der katholischen Kirche der Papst nicht zu einem
einzigen der sieben Sakramente, die zur Heilsvermittlung an die
Gläubigen dienen sollen, nötig ist, dass dagegen er nicht nur
für seine Wahl, sondern auch für seine Weihe von der
Vermittlung derer, die so tief unter ihm zu stehen scheinen,
abhängig ist. Wir möchten vielmehr die vor uns liegende
Wirklichkeit möglichst begreifen und daran lernen. Darum
versetzen wir uns gerne in die Mitte unserer Brüder und befleis-
sigen uns, mit ihren Gedanken zu beobachten und ihren
Gefühlen, mit dem eigenen Herzen nachfühlend, zur Seite zu treten.
Wir nehmen darum die Entwicklung* — dies „modernistische"
Wort drängt sich durch die Tatsachen auf — so, wie sie
geworden ist. In dem Masse, wie die priesterliche Autorität
der Geistlichen und selbst der Bischöfe in der Schätzung der
Gläubigen eingebüsst hat, muss bei denen, die nach dem Priester

begehren, der Papst zum ausschliesslichen Träger einer
unzerstörbaren priesterlichen Würde werden. Mag der
Gedanke noch so ungeheuerlich sein, er ist unabweisbar ; die
Zukunft der katholischen Kirche, wie sie heute in den Augen der
Welt ist, kann sich nur auf dem Umweg über Rom entfalten.
In diesem Gedanken liegt seit den Tagen von Kraus und Schell
die Tragik der Männer des Reformkatholizismus und später
der modernistischen Bewegung; seit dem Modernisteneid und
dem Kommuniondekret ist er zur Tragik vieler Priester- und
Laienkreise geworden; nicht zum wenigsten aber liegt in ihm
die Tragik der Persönlichkeit des gegenwärtigen Inhabers der
päpstlichen Würde selbst. Die Pflicht, sich als den einzigen
zu betrachten, hinter dem direkt Gott steht, ist eine um so
erdrückendere Last, je ernster und innerlicher sie genommen
wird. An der Unmöglichkeit, diesen Pflichtenkreis geistig zu
beherrschen, musste auch die stärkste Persönlichkeit zuletzt
scheitern.

Es gibt trotzdem eine Macht, die auch in dieser Stellung
dem Menschen eine unbesiegbare Lebensfülle geben könnte.
Aber diese Macht liegt nicht in der Herrschaft über alle, nicht
im Befehlen und Abstossen, nicht im Auslöschen des glimmenden

Dochts und im Zerbrechen des geknickten Rohrs, sondern



— 158 —

in der seelsorglichen Liebe, die nur dienen und gewinnen will,
da wo es not tut, und da, wo man auch die geistigen Kräfte
zum Helfen in sich fühlt. Pius dem Zehnten ging vom Anfang
der Ruf und das Vertrauen voraus, dass er seine Aufgabe in der
Pflege eines solchen Priestertums erblicken werde. Auch sein stets
wiederkehrender Ausspruch, er trachte darnach, alles in Christo
zu erneuern, und suche dafür die Hülfe aller Gutgesinnten,
konnte im Sinne solcher Erwartungen gedeutet werden.

Und nun will ich — ganz persönlich — gern ein Geständnis

ablegen, dem ich auch in Vorträgen in altkatholischen
Gemeinden wiederholt unumwundenen Ausdruck gegeben habe,
allerdings ohne damit allenthalben Glauben oder Zustimmung
zu finden. Man berichtete aus der ersten Zeit seiner Wirksamkeit,

dass Pius X. sich einen Tisch in den vatikanischen Garten

hatte setzen lassen und es unternommen hatte, den Leuten
aus dem römischen Volke von dort aus regelmässige Predigten
zu halten. Viel ist mir aus dem Inhalt dieser Ansprachen nicht
bekannt geworden. Man sagte, er habe zu guter, christlicher
Erziehung der Kinder gemahnt und ähnliche alltägliche Themen
ohne wTeitergreifende Bedeutung angeschlagen. Ich gestehe nun,
dass der Papst mit dieser einfachen und anspruchslosen
Handlungsweise meine ganze Sympathie gewonnen hat. Ich fand
darin zwei Tatsachen, die mir neu und erfreulich waren : erstens
einen Papst, der predigt, der den seelsorglichen Drang in
sich fühlt, von unten herauf den einfachen Leuten am Ort
einfaches Christentum zu verkündigen, so wie es unsere Pfarrer
und Kapläne auch tun ; und zweitens einen Papst, der es fühlt,
dass ihm für diesen Zweck alle die prunkvollen Kirchen, die

ihm in der ewigen Stadt jederzeit zur Verfügung stehen, nichts
nützen, und dass ein hölzerner Schemel in der freien Natur
dafür hinreichende Dienste tut. Auch andere hofften damals.
Schell suchte Verbindung mit dem „religiösen" Papste ; eine aus

Freundeskreisen stammende Broschüre enthielt ein vielver-
heissendes Programm und blieb lange unwidersprochen. Ein
Freund, der in vatikanischen Dingen Bescheid weiss, wie kein
zweiter, sagte mir allerdings schon damals, die Haltung Pius' X.
werde vorübergehen. Man kenne solche Regungen in Rom und

gestatte den neuen Päpsten gern im Anfang manche
Seitensprünge, weil man wisse, dass sie nachher um so sicherer ins
Joch gingen. Allein ich wollte nicht vorzeitig die Hoffnung
aufgeben, die für meine Person wenig, für die neu erwachte reli-



— 159 —

giöse Richtung in der Theologie auf römischkatholischem Boden
aber fast eine letzte Zuflucht bedeutete.

Soweit geht mein Geständnis. Ich schäme mich nicht, wenn
ich hinter dem Talmiglanz und durch die Weihrauchwolken
hindurch ein wirkliches Licht zu sehen vermeinte. Weiterhin will
ich nicht urteilen, nur fragen, ohne aber vom lauten Markte
her eine Antwort zu begehren. Hat seit jenen Anfängen der
Papst als Priester wirklich gewonnen Tausend Priester haben
sich in den letzten Zeiten innerlich diese Frage vorgelegt. Hat
er etwa gewonnen durch seinen — völlig ernst und gut gemeinten
—- Katechismus, den die ergebensten Anhänger unter den Bischöfen
nicht wagen durften, deutsch zu veröffentlichen Etwa durch
die wiederholten Empfehlungen der Lourdes-Wallfahrten Durch
die Dekrete über Kirchenchöre, über das Alte Testament, denen
die Wirkungslosigkeit schon an der Stirne stand Durch die neuerliche

Verurteilung von Schriften, wie die Franz Wielands vom
Jahre 1906, zu spät, um die Diskussion abzuschneiden, zu früh,
um sie zu erledigen? Durch die Enzyklika Pascendi, die sich
als eine grosse Verteidigung des Christentums ansehen liesse,
wollte sie nicht zugleich das redliche Streben frommer christlicher

Seelen mit in die Hölle verdammen Oder nun endlich
erst durch den Eidzwang und das Kommuniondekret und durch
die Art ihrer Durchführung: ohne Rücksicht auf die laut
genugerhobenen sittlichen Bedenken, und doch wieder auslesend nach
diplomatischen Erwägungen Ist es nicht für ernstere Beobachter
ein Bild erschütterndster Tragik, wie eine tief religiös veranlagte

Persönlichkeit zuerst mürbe gemacht, dann agressiv wird
und zuletzt sich in einen Fanatismus hineinarbeitet, so dass er
die Zuckungen der Gewissen nicht mehr hört und nur trachtet,

durchzuzwängen, was sich durchzwängen lässt, zu
unterjochen, was sich nicht beugen will? Man wäre versucht, zu
fragen, ob er noch die Stimme eines Höheren vernehmen
würde, die plötzlich zu ihm spräche: Saul, Saul, warum
verfolgst du mich — Die Prätorianerscharen, die allein noch ohne
Fragen und Skrupel ihm ergeben sind, und allerdings in musterhafter

Ordnung und eiserner Disziplin längst schon bis in den
märkischen Sand vorgedrungen sind, würden mit ihren Fanfaren
selbst eine solche Stimme zu übertönen versuchen.

Eines möchten wir dem durch die Unmöglichkeiten seiner
Stellung so schwer belasteten Manne doch bescheidentlich
vergönnen. Man halte uns auch diese Phantasie zugute. Man sagt,



— 160 —

der Papst habe gegenwärtig ein Trauerjahr und wolle über die

Alpen kommen. Das soll er doch ja tun ; aber nicht nach Lourdes
soll er gehen, sondern etwa in die Schweiz oder nach Deutschland.

Und wenn ihn die Scharen zum König machen wollen,
so soll er sich ihnen entziehen, und wenn sie ihn verhimmeln
und Wunder und Zeichen von ihm erwarten, so soll er sich
wegwenden; dagegen soll er die Gauen der Samaritaner
besuchen und auch die Gegenden von Tyrus und Sidon nicht
scheuen ; die weiten protestantischen Brüderschaften und ihr
kirchlich-religiöses Leben soll er, fern von den Höfen und ihrem
Glanz, sich ansehen. Auch in unser kleines Gärtchen laden
wir ihn ein ; möchte er es überall recht gut gepflegt antreffen.
Wenn er dann sich überzeugt hat, wie man auch hier
allenthalben die Kleinen zu Christus zu führen weiss, und wie reichlich
auch hier materielle und geistige Scherflein dem Gotteskasten
zufliessen, dann wird er, heimgekehrt, sich vielleicht gern von
dem Heiland, der niemanden besiegen will, ausser um ihn zu
gewinnen, bei der Hand nehmen und sich sagen lassen : Freund,
rücke weiter herunter! Lass die glänzende Cathedra, von der
aus ich dir geben sollte, was ewig nur mein bleibt, und begib
dich wieder auf das Podium in deinem Garten; rufe die
Niedrigen und Bedrängten und lehre sie meine Jünger werden.
Und wenn es nicht dir gelingt, so gelingt es vielleicht einem
deiner Nachfolger, so von unten herauf aus der Diözese Rom
ein Musterbistum zu machen, dessen Beispiel mehr Segen
verbreiten würde, als alle deine so wohlgemeinten Enzykliken und
Erlasse. Inzwischen entbinde getrost die Kräfte in der weiten
Welt, die du gefesselt hast ; sei gläubig und vertraue dem Geiste,
der auch in dem Schwachen mächtig ist ; lerne erkennen, dass
der ketzerische Norden und der schismatische Osten heute
ebenso notwendige und wichtige Glieder an dem Leibe deines
Herrn sind, als die übrigen ; lerne endlich ermessen, dass für
das Gottesreich Bischöfe und Priester, die aus Eigenem heraus,
mit voller Kraft und errungener Überzeugung ihre Gemeinden
leiten, unendlich viel mehr wert sind, als solche, die sich kaum
mehr getrauen dürfen, sich als deine Mitbischöfe und Mitpriester
anzusehen, und bei jedem Wort von dir sich mit der urteilslosen
Menge auf die Knie werfen. Sprich einmal wirklich wie dein
Vorgänger Petrus zu ihnen : Stehet auf, ich bin auch ein Mensch

A. Th.


	Ausschau

