
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1 (1911)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


546 —

BIBLIOGRAPHIE.

Barth, Dr. F., Professor der Theologie in Bern : Das
Johannesevangelium und die synoptischen Evangelien. (Biblische
Zeit- und Streitfragen zur Aufklärung der Gebildeten,
herausgegeben von Dr. F. Kropatscheck, I. Serie, 4. Heft.)
Gr. Lichterfelde-Berlin, Ed. Runge, 1911. 47 S. Preis 60 Pfg.

Die vorliegende kleine Schrift erschöpft natürlich das
Thema nicht, das der Titel anzukündigen scheint; aber nur
ein Gelehrter, der den Gegenstand gründlich kennt und die
einschlägige moderne Literatur geprüft hat, konnte sie schreiben.

Es handelt sich dem Verfasser wesentlich darum, dem
gebildeten Leser zu beweisen, dass kein zwingender Grund
vorliegt, das vierte Evangelium einem andern Autor als dem
Apostel Johannes zuzuschreiben. Ein Augenzeuge will der
Verfasser sein; diesen für einen tendenziösen Schriftsteller des
zweiten Jahrhunderts zu halten, ist nicht gerechtfertigt. Das
Christusbild der synoptischen Evangelien ist nicht minder
geheimnisvoll als das des Johannesevangeliums. Allerdings kann
der, der ein „Stenogramm" der Reden Jesu erwartet (S. 33),
die Verschiedenheit nicht verstehen, die in der Wiedergabe
dieser Reden durch die Synoptiker einerseits und den vierten
Evangelisten anderseits vorhanden ist. Allein Barth bezeichnet
den Versuch, den Apostel Johannes von Kleinasien fernzuhalten,
mit Recht als einen „Verzweiflungsstreich**. Ist aber die tief
in das zweite Jahrhundert zurückreichende Überlieferung, nach
welcher in den letzten Jahrzehnten des ersten Jahrhunderts
Kleinasien der Schauplatz der Wirksamkeit des genannten
Apostels gewesen ist, begründet, so ist unschwer zu erklären,
wie Johannes dazu kam, in vorgerücktem Alter so, wie das

im vierten Evangelium geschieht, das leuchtende Bild des

Gottessohnes zu schauen, „der in tiefster persönlicher Lebens-



— 547 —

Verbindung mit Gott stand", und aus dessen Tun die Herrlichkeit

Gottes hervorstrahlte (S. 27).
Überrascht haben uns in der vorliegenden Schrift namentlich

auch die wiederholten Andeutungen, dass die beiden
„Prinzipien", über die man sich seit dem Reformationszeitalter
gestritten hat, wTenn man von den Quellen der Glaubenslehre
sprach, nicht mehr genügen. „Allzulang hat sich die Kirche
und ihre Theologie daran gewöhnt, einen künstlichen Grund
ihrer Glaubensgewissheit herzustellen, seltsam zusammengesetzt
aus christlich gewendeten Vernunftwahrheiten, aus Bibelautorität

und aus kirchlichem Herkommen" (S. 4). Die Offenbarung-
Gottes an die Menschheit ist nicht bloss „eine Summe von
Lehrsätzen, mitgeteilt durch den heiligen Geist, aufgezeichnet durch
die Verfasser der biblischen Bücher, authentisch interpretiert
durch das kirchliche Dogma" (S. 14) ; „dieser hölzerne, seelenlose

Offenbarungsbegriff" sei der Kirche glücklicherweise durch
die theologische Entwicklung der Neuzeit aus den Händen
gewunden worden. Gott sei „kein Lehrsatz, keine Idee, kein
Postulat, sondern der Realgrund aller Dinge, als die unendliche

Schöpferpersönlichkeit, die ewige Liebe". Darum konnten
nur Persönlichkeiten, „deren ganzes Leben ihren Zeitgenossen
eine Bezeugung Gottes war", Organe göttlicher Selbstmitteilung
sein. „Am Ende dieser Tage redete Gott zu uns durch den
Sohn" (S. 15). Daher wird nur der das Johannesevangelium
richtig würdigen, der das Geheimnis der Person Jesu und den

Abglanz seiner Erscheinung und Wirksamkeit in. der
Persönlichkeit des Johannes zu schauen sucht. Christus offenbarte
und offenbart seine Macht wesentlich dadurch, dass er
Persönlichkeiten schuf und schafft, „in deren jeder sich etwas von
seinem Wesen und Wirken als Inhalt eines ganzen Jüngerlebens

abspiegelt"- (S. 20 f.). Natürlich will aber Barth, wenn
er den „hölzernen Offenbarungsbegriff" verwirft, nun doch nicht
etwa auf die schriftlichen und authentischen Evangelien
verzichten, sondern er findet, dass gerade das Johannesevangelium,

„das wunderbarste aller religiösen Bücher", die beste

Handreichung biete, „Jesum anzusehen und in seiner Nachfolge
den Sinn des Lebens zu finden" (S. 5). E. H.



— 548 —

Bartsch, Moritz: Was ein moderner Mensch von Kants
Erkenntnistheorie wissen muss. 2. Aufl. Breslau 1910, Paul
Schimmel. 50 S. 8°. Geh. M L—, geb. M 1.50.

Der Verfasser stellt sich die Aufgabe, die Grundgedanken
der kritischen Philosophie Kants in eine populäre Sprache zu
übersetzen und so auch dem Laien verständlich zu machen.
Fragen wir nach der Lösung dieser Aufgabe, so glauben wir
sagen zu dürfen, dass das nicht umfangreiche, aber in klarer
Sprache geschriebene Büchlein dem Leser allerdings das
Verständnis für die Absichten Kants nahebringt. Nach einer
Einleitung über „naiven Realismus" und „kritischen Idealismus"
werden die Kantschen Grundanschauungen über Zeit, Raum
und Kausalität entwickelt, darauf wird die „empirische", die
„transzendente" und die „transzendentale" Betrachtungsweise
erläutert, endlich werden die Ideen Gott, Freiheit und Unsterblichkeit

im Lichte der transzendentalen Weltanschauung
vorgeführt. — Beiläufig bemerkt, scheint es uns kein Unglück zu
sein, wenn die Popularisierung philosophischer Systeme auf die
durch die Verhältnisse nötigen Grenzen beschränkt bleibt.
Wenn es in der Vorrede heisst: „In vielen tüchtigen Menschen

unserer Tage macht sich ein starker Drang nach Vertiefung
und Verinnerlichung geltend", so glauben wir nicht, dass die
gewiss vorhandene Sehnsucht durch blosse philosophische
Systeme gestillt wird. — Diese Ansicht hält uns aber nicht ab,
obiges Büchlein als gute Einleitung in Kants Gedankengänge
zu empfehlen. Mn.

Behm, Lie. Johannes, Repetent der Theologie an der Universität
Erlangen : Die Handauflegung im Urchristentum, nach
Verwendung, Herkunft und Bedeutung in religionsgeschichtlichem
Zusammenhang untersucht. A. Deichertsche Verlagsbuchhandlung

Nachf., Leipzig 1911. 207 S. Preis M 4. 50.

Mit diesem Titel ist der Inhalt der vorliegenden Schrift
sehr genau angegeben. Im I. Abschnitt wird vom Vorkommen
der Handauflegung im Urchristentum und in der alten Kirche
gehandelt. Nach den biblischen Zeugnissen, von denen keines

unberücksichtigt geblieben ist, wurde eine religiöse Handauflegung

vollzogen bei Gebetsheilungen, in Verbindung mit der
Taufe und bei Übertragung von Ämtern. Dazu kam in der



— 549 -
alten Kirche namentlich die Handauflegung bei der Rekonziliation

und der Aufnahme von Häretikern, die nicht in der
katholischen Kirche getauft waren. Die Handauflegung zum
Zweck der Segnung, also zur Zusicherung und Verleihung
göttlicher Gnade, war, wie die Segnung der Kinder durch Jesus
zeigt, zwar keine eigentliche Gebetsheilung, ergab sich aber
von selbst aus dieser Anwendung der Zeremonie ; sie lässt sich
auch in der alten Kirche nachweisen. — Im IL Abschnitt wird
gezeigt, dass die urchristliche Handauflegung keineswegs etwas
Einzigartiges oder Neues war, sondern auch in der vorchristlichen

und ausserchristlichen Welt vorkam. Mit Recht betont
aber der Verfasser (S. 116), dass damit keineswegs erklärt ist,
wie Jesus dazu kam, „sich selbst die Fähigkeit zur heilkräftigen

Handauflegung zuzutrauen und sie mit sicherm Erfolge
auszuüben". Für die Handauflegung zum Zweck der Segnung
bietet das Alte Testament genug Beispiele und eine ausreichende
Erklärung. Insbesondere hätte auch hier schon, wie das im III.
Abschnitt geschieht, an den Ritus Lev. 16, 21 erinnert werden
können, da die am Sündenbock geübte Handlung den direkten
Gegensatz zur rituellen Segnung bildet. Namentlich aber zeigt
dieses Beispiel, dass die Handauflegung schon im Alten Testament
die Bedeutung einer Übertragung hat. In diesem Sinne wurzelt

auch der neutestamentliche Ordinationsritus in alttestamentlichen

Übungen. Für die Handauflegung im altchristlichen
Taufritual findet der Verfasser keine direkten religionsgeschichtlichen

Analogien, die auf den christlichen Brauch Einfluss
geübt haben könnten (S. 142 f.). — Die Bedeutung der urchristlichen

Handauflegung wird im III. Abschnitt erörtert. Sie lässt
sich im allgemeinen mit dem kurzen Satz angeben: Handauflegung

bedeutet Übertragung. Das gilt in allen Fällen, in denen
die Geste zur Anwendung kommt. Legt Jesus einem Kranken
die Hand auf, so teilt er ihm heilige Lebenskraft mit. Das

geschieht auch dann, wenn er bloss die leidende Stelle berührt;
jedesmal „geht eine Kraft von ihm aus" und heilt den
Leidenden. Übertragung bedeutet insbesondere die Handauflegung
bei der Firmung und Ordination ; übertragen wird der hl. Geist,
der den Neubekehrten zu einem lebendigen Glied der christlichen

Körperschaft macht und den Gläubigen zu den ihm
obliegenden Dienstleistungen befähigt. Auch die Handauflegung,
die der Büsser bei der Rekonziliation empfängt, bedeutet Über-



— 550 —

tragung des hl. Geistes. Der Verfasser hebt schliesslich hervor,
dass die Handauflegung nicht lediglich ein Sinnbild solcher
Übertragung, sondern ein „wirksames Symbol" war.

Wie die Schriftzeugnisse, so ist die einschlägige Literatur
überaus fleissig berücksichtigt. Es gibt keine Schrift, die den
für das katholische Kirchenwesen wichtigen Gegenstand ein-
lässlicher behandelt. Dass alle Fragen, die in Betracht kommen
können, beantwortet seien, möchte ich nicht behaupten. Gerne
würde z. B. der katholische Leser auch Aufschluss darüber
erhalten, wer zur wirksamen Handauflegung befähigt und
berechtigt sei und wie er in den einzelnen Fällen zu solcher
Befähigung und Berechtigung gelange. Aber die Schrift ist auch
so, wie sie vorliegt, sehr lehrreich; gute Register erleichtern
den Gebrauch. E. H.

Blau, Paul : Unser Glanbe. Sechzehn Predigten im Anschluss
an das apostolische Glaubensbekenntnis und Dr. Martin
Luthers Erklärung dazu. Hamburg, Agentur des Rauhen
Hauses, 1911. Preis M 2. —, geb. M 2. 80. 170 S. 8°.

Auch vor dem heutigen Geschlechte steht mit offenen Augen
die Frage des Pilatus: Was ist Wahrheit? Es geht ein
sehnendes Fragen nach ihr durch die Herzen. Kann die Vernunft
die ersehnte Antwort geben? Sie kann uns zweifellos manches
Rätsel lösen, aber was Wahrheit ist, kann sie uns nicht sagen.
Können es die Grossen im Reiche des Geistes uns sagen Auf
dem Bilde Rafaels „Die Schule von Athen" stehen viele Denker

des Altertums, von denen ein jeder die Wahrheit sucht in
seiner Weise. Sie haben mancherlei aufgedeckt, die Wahrheit
hat keiner von ihnen entdeckt. Und nicht entdeckt haben sie

die Denker späterer Zeiten bis auf Kant, und von Kant bis auf
die Gegenwart. Und wenn es einen gelüstete, die Menge nach
Wahrheit zu fragen, der würde die Erfahrung machen, dass
die Menge der schlechteste Ausleger der Wahrheit ist, und
würde die Mahnung Lessings verstehen: „Der die Wahrheit
sucht, darf nicht die Stimmen zählen!" Müde vom Suchen
kehren wir immer zu dem Einen zurück, der von sich sagen
durfte: „Ich bin die Wahrheit." Das haben die Jünger schon
an sich erfahren. „Herr," ruft Petrus, „wohin sollen wir gehen?
Du hast Worte des ewigen Lebens." Und seitdem haben es



- 551 —

viele andere erfahren. Aber noch gehen viele irre, noch zweifeln

und wanken viele in den Wirrnissen der Zeit. Ihnen allen
kommen Blaus Predigten entgegen. Sie sollen nach des
Verfassers Erklärung (Vorwort) bezeugen, dass noch immer unser
Glaube der Sieg ist, der die Welt überwunden hat. Die
Predigten erfüllen ihre Bestimmung. W. Sch.

Brepohl, F. W.: Die Wahrheit über Jesus von Nazareth.
Gedanken zu Herrn Professor Arthur Drews' „Christusmythe".
Berlin 1911. 72 S. Preis Ml.

Brepohl beginnt seine zum Teil sehr sarkastischen
Ausführungen damit, dass er den Verfasser der „Christusmythe"
als Schüler Ed. v. Hartmanns kennzeichnet und die feindselige
Haltung dieses Philosophen gegen das Christentum brandmarkt.
Er versucht ferner zu zeigen, dass Drews auf den Pfaden der
extremen liberalen Theologie wandelt, und dass sich die von
ihm benutzten Argumente grösstenteils auch schon bei Bruno
Bauer, A. Kalthoff und 0. Pfleiderer finden. Aber Pfleiderer hat
die Existenz Christi keineswegs geleugnet, wie der Verfasser
anzunehmen scheint. Auf den Inhalt der Drewsschen „Christusmythe",

wonach die Gestalt Jesu nur die Verdichtung
mythologischer Ideen sein soll, geht Brepohl im einzelnen nicht ein.
Anstatt die Argumente des Gegners Schritt für Schritt zu prüfen
und zu widerlegen, hält er ihm im ersten Teile seiner Schrift
entgegen, dass bei den Schriftstellern des Altertums, bei
Flavius Josephus, Tacitus und Sueton, Lucian und Celsus, sowie
bei den altchristlichen Apologeten, an der Geschichtlichkeit
Jesu auch nicht im geringsten gezweifelt werde. Im zweiten
Teil dagegen sucht er zu zeigen, dass die Geschichtlichkeit
Jesu auch an der inneren Erfahrung einen lauten Fürsprecher
besitze. Der Verfasser umgeht die eigentlichen Probleme und
macht dafür einen Seitenangriff von recht zweifelhaftem Erfolge.
Die von ihm angeführten literarischen Zeugnisse würden nur
dann eine Beweiskraft besitzen, wenn feststünde, dass sie auf
einer selbständigen, vom christlichen Glauben unabhängigen
Überlieferung beruhen würden. Das Zeugnis des Josephus,
welches dieser Forderung am ersten genügen würde, scheidet

aus, da die Echtheit der in Betracht kommenden Stellen be-



— 552 —

stritten ist. Die ganze Frage nach der Geschichtlichkeit Jesu
spitzt sich zu auf die Beurteilung der synoptischen Evangelien
und der paulianischen Briefe, und man muss es deshalb sehr
bedauern, dass der Verfasser dieses Gebiet nur im Vorbeigehen
gestreift hat. Die zahlreiche Literatur, welche von seiten der
wissenschaftlichen Exegese gegen Drews erschienen ist, hätte
wenigstens erwähnt werden sollen. Insbesondere aber hätte
der Verfasser die willkürliche Methode der vergleichenden
Mythenforschung einer eingehenden Kritik unterziehen sollen;
er würde dann die verwundbarste Stelle der Drewsschen
„Christusmythe", welche mehr von A. Jensen als von Ed.
v. Hartmann abhängig ist, entdeckt haben. Die moderne
Apologetik muss mit modernem Rüstzeug kämpfen. Die populäre
Apologetik leistet nur Sisyphusarbeit und schadet mehr, als sie
nützt. R. K.

Bossuet: Correspondance, T. IV, 1689 à 1691. Paris,Hachette,
in-8, 532 p., 1911.

Ce T. IV comprend trois années et contient 188 lettres (de
la 487e à la 675e). Les éditeurs, MM. Urbain et Levesque, y
continuent leur étalage de minutieuse et extraordinaire érudition.

Quel jour Bossuet a-t-il quitté Meaux? à quelle heure? à

quelle heure est-il arrivé à Paris? Qu'a-t-il fait le 18 janvier 1689,

au soir? etc. A notre époque, où nous avons tant de choses

importantes à savoir, et où nous nous plaignons du

surmenage des études et des inutilités de la paperasserie, n'est-ce

pas pousser le scrupule un peu loin que de s'enfoncer dans de tels
détails si parfaitement inutiles et si vides de pensée, comme
aussi de chercher à connaître la parenté, jusqu'à des degrès à

peine saisissables, du moindre des correspondants de Bossuet?
C'est du Bossuet, dit-on! J'avoue que ce n'est pas là une
justification. Certes, le culte des hommes de valeur est excellent
tant qu'il tourne au respect, mais le fétichisme qui aboutit au

ridicule, n'est qu'une manie nuisible. Trop de soin accordé

aux non-valeurs empêchent le soin que les vraies valeurs
réclament.

Le ton des lettres de ce T. IV est toujours le ton élevé et

soutenu de Bossuet. Ce n'est pas à dire qu'il faille faire cas
de phrases telles que celles-ci : « Votre lettre du 1er février me



— 553 —

fut rendue hier; j'ai rendu à M. le duc celle que vous m'aviez
envoyée pour lui. » Ce « rendu » répété serait reproché à nos
écoliers. Mais c'est du Bossuet! Ajoutons toutefois que d'autres
nous en dédommagent, comme celles-ci : « Montez au ciel avec
J.-C. par la partie sublime de l'âme et dans l'esprit de foi et
de confiance: le reste sera plus tranquille (p. 223)». Tant de
choses en si peu de mots. C'est superbe.

Bossuet, dans ce volume, nous apparaît surtout comme
directeur de conscience. A ce titre, il est généralement très
apprécié, et ce n'est pas moi qui m'insurgerai contre ce
jugement. Toutefois, ici comme ailleurs, pas de fétichisme. Ne

voyons que la vérité. Il y a des passages d'une piété qui peut
impressionner. Ce n'est pas seulement à Mme de Tanqueux qu'il
parle d'un ange qui garde son fils, c'est même à milord Perth.
« Dieu, lui écrit-il, vous délivrera quand il lui plaira, et son
ange est peut-être déjà parti pour cela» (p. 11). Je ne sais si
Mme de Tanqueux et milord Perth ont été très réconfortés par
cet ange.

Il faut ajouter que Bossuet est loin d'être toujours clair.
Dans une lettre à Mme Cornuau, il s'élève contre le « galimatias
spirituel » (p. 366), et il n'a que trop raison. Mais n'est-ce pas
un peu du galimatias de dire que « Dieu nous repousse trop
loin quand nous voulons le prévenir»? (p. 176). Ou encore:
« Dans la sainte liberté des enfants de Dieu et d'une épouse
que son amour enhardit, livrez-vous aux opérations du Verbe,
qui veut laisser couler sa vertu sur vous » (p. 219). Quelles sont ces
opérations du Verbe, et cette vertu qui « coule sur nous » Je ne
comprends pas très bien. Bossuet abuse, d'ailleurs, de la comparaison

de l'épouse. « C'est ici le temps d'amasser et de recueillir, dit-il;
c'est l'Epouse dans les trous des cavernes, avec les animaux qui
fuient le jour, toujours prête à se réveiller à l'arrivée de l'Epoux »

(p. 176). Qu'est-ce que ces trous des cavernes?... Et quand Bossuet

écrit à Mme Cornuau que « par notre génération nous sommes
l'ouvrage de Dieu, et tout ensemble ennemis de Dieu par le
désordre qui s'y mèle » (p. 322), jette-t-il beaucoup de lumière
sur notre destinée et sur nos devoirs? J'en doute. De même,
qu'est-ce que se rassasier de « cette viande que le monde ne
connaît pas» (p. 105)? Qu'est-ce que «rompre sa volonté, la
laisser rompre, et fouler aux pieds, et mettre en pièces à qui
voudra» (p. 128)? Cela ne manque-t-il pas de précision? « Etre devant



— 554 —

le Saint-Sacrement en silence, en soumission, prêt à partir au
moindre clin-d'œil (p. 110)»; qu'est-ce que ce clin-d'œil? «Le
St. Esprit jette les âmes tantôt en bas, tantôt en haut» (p. 111).
Et ce St. Esprit qui nous « jette en bas », est-ce le même qui
fait que « l'on s'écoule soi-même en Dieu et en son éternelle
vérité par le fond de l'âme» (p. 112)? N'est-ce pas très vague?
Bossuet conseille aussi «de prier beaucoup sans songer qu'on
prie» (p. 114)! Il dit encore: «Enivrez-vous, mes saintes filles,
de ce vin céleste que les vierges de J.-C. ont droit de prendre
plus que tous les autres fidèles, puisque c'est le vin qui les
rend fécondes à J.-C. leur époux, et qui les produit elles-mêmes »

(p. 170). Bref, la lettre 571e, où Bossuet explique à Mmo d'Albert
ce que c'est d'être épouse, est-elle bien claire?

Mme d'Albert était très scrupuleuse, très tourmentée « à

chercher la différence du sentiment et du consentement »,
recherche très subtile surtout quand on se reproche de trop aimer
son directeur (p. 383). Comment Bossuet guérit-il ce scrupule
et ce tourment? Impérieusement. «Je vous défends encore une
fois, dit-il, de vous tourmenter. Tenez-vous-en à mes décisions
précédentes. Je sais mieux ce qu'il vous faut que vous-même.
Si vous étiez autant fidèle et obéissante qu'il faudrait, vous ne
diriez jamais un mot à confesse de toutes ces peines... Je vous
assure qu'il n'y a point de péché mortel dans tout ce que vous
m'exposez. Vous vous tendez des pièges à vous-même et vous
êtes ingénieuse à vous chercher des embarras » (p. 369). Ne

pourrait-on pas répliquer que commander n'est pas éclairer, et

que Bossuet aurait pu découvrir un conseil plus efficace?
Mme d'Albert était-elle bien convaincue et bien rassurée quand
Bossuet lui écrivait : « Vous pouvez vous reposer sur ma
décision. Ne voyez-vous pas bien que mon âme répond pour la
vôtre si je vous induis en erreur, et que toute la faute en serait
à moi? Puis donc que je suis à repos, soyez-y aussi... Y a-t-il
quelqu'un sur la terre qui doive répondre de votre âme plus
que moi? Vous reconnaissez que je vous ai enfantée par la
divine parole Que sert tout cela si vous ne croyez pas à

ma parole? Tenez-vous donc, pour la troisième fois, à ma
décision» (p. 348).

Bossuet, ici comme partout, était un impérieux. Pour lui,
la soumission à la volonté de Dieu se ramenait à la soumission
envers l'Eglise (p. 233), et celle-ci, pratiquement, à la soumission



— 555 —

envers la hiérarchie, donc envers l'évêque, et l'évêque était lui
Là était le dernier mot de sa direction : l'obéissance absolue au
directeur, surtout quand il était directeur. «Tenez-vous-en aux
communions que je vous ai permises L'obéissance, la
discrétion et l'édification valent mieux que les oraisons et les
pénitences, et même, en un certain sens, que les communions »

(p. 255). Et pour couper court à toute résistance, Bossuet se
posait en inspiré ; son ordre était l'ordre de Dieu même. Quand
il ne voulait pas répondre à une demande, il disait : » Ma fille,
Dieu ne m'a rien donné sur vos questions; quand il me le
donnera, je vous le donnerai. » Et, ajoute Mme Cornuau, «

souvent, dès le lendemain, il lui envoyait ce qu'elle lui avait
demandé, en lui mandant : « Le céleste Epoux, ma fille, a pourvu
à ma pauvreté, et dès cette nuit il m'a donné ce que vous me
demandez ; je vous l'envoie comme venant de cette divine source »

(p. 437).
Il y a, dans ce volume, une instruction sur les caractères

des âmes dévotes, instruction que Bossuet a ajoutée à une lettre
à Mme Cornuau (la 643e). Elle est très caractéristique, en ce

qu'elle montre les résultats constatés en certaines âmes par
Bossuet d'après sa méthode de direction. La psychologie en
est très obscure et très arbitraire. Pauvres âmes et triste
dévotion : « toujours prêtes à tomber, ou de consentement ou

par effet, dans des péchés où les plus grands pécheurs tombent
à peine (p. 329). elles voudraient se mettre en pièces et, pour
ainsi dire, se déchiqueter par des austérités jusqu'à se donner
la mort... Tout cela n'est d'ordinaire qu'une illusion, qui irait à

porter les âmes dans de terribles excès, jusqu'à ruiner leur
santé et se renverser la tête, etc. » (p. 330-331). N'est-ce pas
terrible? Est-ce là un véritable amour de Dieu?

On le voit, Bossuet, comme directeur, n'a pas toujours été

heureux; et l'on peut dire, ce semble, que, comme directeur
mystique, il n'est pas moins discutable que comme théologien
et comme historien.

A ce point de vue, ce volume est très instructif. Prière

aux lecteurs de lire attentivement, parmi les Appendices,
l'admirable lettre de Pierre Frotté à Bossuet en 1690 (p. 453-479);

lettre calme, digne, précise, très modérée, dans laquelle
l'auteur, scandalisé par Bossuet, lui explique que ce sont ses scandales

qui lui ont ouvert les yeux et qui l'ont conduit au pro-



— 556 —

testantisme (que Bossuet appelle une monstruosité (p. 373). Lire
aussi le Jugement porté sur Bossuet à la même époque par
E. Spanheim, représentant de l'Electeur de Brandebourg à la
cour de Louis XIV (p. 510-514). Il faut remercier les éditeurs
d'avoir reproduit ces deux documents, bien qu'ils soient
contraires à Bossuet. Les lecteurs impartiaux jugeront.

E. Michaud

Boutroux, Emile: Rudolf Euckens Kampf um einen neuen
Idealismus. Autorisierte Übersetzung von J. Benrubi. Leipzig,
Veit & Cle., 1911. Preis geheftet 40 Pfg.

Die vorliegende Schrift enthält eine interessante Bewertung

der Euckenschen Philosophie aus der Feder eines Denkers,
der gegenwärtig wohl als einer der bedeutendsten philosophischen

Köpfe Frankreichs angesehen werden darf. Die Ausführungen

von Boutroux bilden die Vorrede zu einer französischen
Übersetzung von Euckens „Geistige Strömungen der Gegenwart".
Der Verleger der meisten Werke von Rudolf Eucken hat nun
diese Vorrede ins Deutsche übersetzen lassen und mit einem
Aufsatz von Prof. Dr. Paul Meinhold verbunden, der in sehr
ansprechender Art Eucken als Jenenser Philosophen schildert.
— Möge die kleine Schrift dem Zwecke, dem sie dienen will,
förderlich sein, nämlich eine Anregung zu geben zu weiterer
Beschäftigung mit Euckens universaler Gedankenwelt!

R. K.

Dunkmann, K., Direktor des kgl. Predigerseminars in Wittenberg:

Der historische Jesus, der mythologische Christus
und Jesus der Christ. Ein kritischer Gang durch die
moderne Jesus-Forschung. Zweite, völlig veränderte Auflage.
A. Deichertsche Verlagsbuchhandlung, 1911. 111 S. Preis
M 2. —.

Zur Lektüre für die Ferienzeit eignet sich diese kleine,
aber inhaltsreiche Schrift nicht. Es ist recht mühsam und
unerquicklich, den „kritischen Gang durch die moderne
Jesusforschung" mitzumachen. Der Wege gibt es freilich viele, und
diejenigen, die sie entdeckt haben, schreiten mit einer Miene
einher, mit der jeder den Anspruch erhebt, man habe als ver-



— 557 —

nünftiger Mensch gerade ihm zu folgen. Das gemeinschaftliche
Ziel ist die Beantwortung der Frage : Wie ist das Christentum
in die Welt gekommen Da aber das Christentum auf Christus
zurückgeführt wird, muss auch die Frage beantwortet werden,
wie der Glaube an Christus entstanden sei. Darüber bekommt
man nun die erstaunlichsten Aufschlüsse. Schade nur, dass
die neu entdeckten Wege schliesslich immer zu einem Abgrund
führen, über den man nur mit dem Salto mortale irgend einer
luftigen Vermutung oder Hypothese hinüberkommt, um sodann
im Sande stecken zu bleiben.

Dunkmann befindet sich auf dem Standpunkt „positiver
Theologie". Er referiert aber in so objektiver Weise, dass der
weniger aufmerksame Leser dann und wann meinen könnte,
er gehöre auch zu den Vertretern des „historischen Jesus"
oder gar der „Christusmythe". Davon ist Dunkmann sehr weit
entfernt; aber er sagt: „Unsere Stellung prädestiniert uns
gleichsam für eine rein sachliche und leidenschaftslose
Erörterung. Vom Standpunkt nämlich einer positiven Theologie ist
es möglich, dem Kampfe zwischen den Anwälten des historischen

Jesus und denjenigen der Christusmythe als unbeteiligter
Dritter beizuwohnen, lediglich in der Absicht, Irrtum und
Wahrheit auf beiden Seiten festzustellen" (S. 91 f.). Es fällt
uns auf, dass der Verfasser unter den Anwälten des „historischen

Jesus" nicht auch den Franzosen Loisy zu Worte kommen

lässt. Als „unbeteiligter Dritter" reicht Dunkmann sogar
einem Drews, dem am meisten genannten Vertreter der „Christusmythe",

die Siegespalme gegenüber dem theologischen
„Liberalismus", den Vertretern der modernen Bibelkritik.

Weil der Verfasser mehr nur über Anschauungen
referieren will, die sich selbst gegenseitig aufheben und denen er
von vornherein ablehnend gegenübersteht, geht er auf eine

positive Begründung der kirchlichen Überlieferung über den

Ursprung des Christentums nicht näher ein. Aber er bedient
sich zweimal (S. 55 und S. 99) des Terminus „rocher de bronze",
mit dem er andeutet, worauf er sich hauptsächlich stützt. Im
Gegensatz zu der Anschauung, dass vor Christus eigentlich die
christliche Gemeinde existiert hat, die aus der Vergangenheit
und Gegenwart, aus jüdischen und heidnischen Elementen, aus

philosophischem und zeitgeschichtlichem Material die wunderbare

Gestalt schuf, die wir Christus nennen, ist ihm mit Recht



— 558 —

die Gestalt Pauli ein rocher de bronze allen Bestrebungen gegenüber,

„die den Schwerpunkt in der Entstehung des Urchristentums

von Jesus auf die Gemeinde verlegen wollen". Für die
ewige Wahrheit des Christusglaubens aber, der die
Christengemeinde erzeugt hat, ist ihm das Alte Testament der rocher
de bronze. „Nur von ihm aus kann Jesus erkannt werden, und
die Erkenntnis seiner Eigenart geht selbstverständlich der
Frage vorauf, die heute zur Debatte steht, ob er gelebt hat.
Wo dies Verständnis ausbleibt, schwebt tatsächlich seine
Existenz in der Luft" ; gegenüber einem verblassten Jesusbild, von
dem noch einige Konturen wahrnehmbar sind, habe die „Christusmythe"

den Vorzug, dass sie die grosse religiöse Bedeutung-
Jesu für die Gemeinde anerkenne.

Der Verfasser bekennt sich aber nicht bloss zu einem
gewissen Rabbi von Nazareth und auch nicht bloss zu einem
mythologischen Christus; sondern sein Bekenntnis ist das der
alten Kirche: „Jesus der Christ". E. H.

Foster, G. B.: The Finality of the Christian Religion. The
decennial publications second series, vol. XVI. Chicago, The
University of Chicago Press, and Leipzig, S. Stauffer, 1909.

8°, 518 p. 2 dollars 50 net.

This volume contains lectures which the author has delivered
before the Harvard Summer School of Theology, but which
have been greatly enlarged for printing, even to the extent
of additional chapters. Such an enlargement may have been

necessary, because the lectures were given to ministers and
students of Divinity of different Protestant denominations, while
the book is intended for a wider circle, especially for members
of the Baptist Church, to which Mr Foster belongs. It was only
recently that he was transferred from the chair of theology in
the Baptist Divinity School to the chair of the philosophy of
religion in the University of Chicago. The latter published his
work besides other books in commemoration of the completion
of the first 10 years of the University's existence.

In the preface we learn that the author hopes to cure
certain Baptists from Romanizing tendencies; for while the
different Baptist denominations have no formal creed whatever,



— 559 —

but "hold to the right of private judgment", some members
seem to have a strong inclination for the adoption of certain
fixed dogmas as ultimate norm; and this is what Mr Foster
calls "a Romanizing tendency". The title of the book might
easily be misunderstood, because the word "finality" is not
used in the ordinary sense of the Latin "finis", but rather in
that of the Greek ts'Xoç, i. e., final not as last, but as the
perfect, the consummate. Thus the author treats the problem
of the perfectibility or development of the Christian religion,
and not that of its final state. A detailed analysis of the book
is hardly needed, as the author does not claim originality for
his studies. "He has sought to write an effective rather than
an original book." It must be admitted that he is well acquainted
with foreign, especially German philosophy and theology.

In the first section, which is called the negative one, Mr F.
speaks of the formation and dissolution of the "Authority—
Religion ". A very great number of quotations from theologians
and philosophers of different countries and times are given in
order to prove that the Catholic and Protestant Churches have
had their day; that the doctrine of revelation must be given
up; that the bible is not an inspired book, but "has all the
marks of a deliberate human composition", and that "the canon
of the New Testament is a work of the Catholic Church".

In the second section which bears the title : " The finality
of Christianity and the idea of development", the author
strongly advocates absolute subjectivism, and rejects all dogmas
and creeds as of evil. How the author holds all dogmas and
ecclesiastical confessions for antiquated notions is shown by
the words: "Criticism is better than dogmatism, as manhood
is better than childhood. " He denies also the divinity of Christ,
and comes to the conclusion that neither the dogma of the deity
of Christ nor the doctrine of sacrements is an integral element
of the Christian religion. Only an "unmoral ecclesiasticism"
teaches trinitarian and christological dogmas. It is "the eternal
Pharisee who still says that we must have objective precepts
which specifically tell us what we ought to do". With regard
to Christ's teaching it was much influenced by "his expectation

of the speedy end of the world".
The new way which Mr F. is showing to the Baptists and

members of other Protestant denominations is expected to lead



— 560 —

to absolute freedom. The confessionalistic standpoint will be
given up for ever, and the finality of the Christian religion
will be : no revelation, no dogma, no creed, no redemption, no
sacrements. Moral righteousness is all that is wanted. Kz.

Griselle, E.: Fénelon, Etudes historiques. Paris, Hachette, in-16,
1911, Fr 3.50.

On a parlé des miettes de l'histoire ; en voici une corbeille
pour le régal des oiseaux qui s'en contenteront. C'est toujours la
même chose ; rien de neuf ; nous savions tout cela. M. Griselle
signale, d'après une liste de prédicateurs, des sermons que
Fénelon a prêches, mais que nous n'avons pas. Avis aux
chercheurs. Et surtout, voici quatre-vingt-quinze lettres, dont
plusieurs inédites, intitulées: Lettres sur le quiétisme. Plusieurs
sont d'Antoine Bossuet à son fils, neveu de l'évêque, et qui fut
l'agent si passionné de la condamnation des Maximes des Saints.
Nous connaissions déjà les dessous étranges, on a même dit
scandaleux, de cette lutte entre Bossuet et Fénelon. Pauvres
grands hommes, que la postérité s'acharne à poursuivre de sa
curiosité. Cette curiosité est, paraît-il, une manière de rendre
un culte à ceux dont on raconte par le menu les défauts.
Bossuet, qu'on se représente comme un aigle perdu dans les
hauteurs du ciel et dans les Elévations sur les Mystères, est représenté

ici comme un aigle acharné sur un cygne, le plumant et
le dépeçant. Et c'est ce qu'on nous donne à lire pour nous
préparer à célébrer le second centenaire de la mort de Fénelon.

Il est certain que M. Griselle a déployé, dans les annotations

de ces Lettres, une énorme érudition, mais une érudition
de détails, dans lesquels on cherche en vain la moitié d'une
idée pour l'esprit. Telle est l'érudition qui plaît aujourd'hui,
celle qui n'apprend rien et surtout qui n'apprend pas à penser.
Magasin de bric à brac... Voyons du moins si nous n'aurions

pas quelques phrases à souligner.
P. 28 : « Sermon sur la conversion de St. Mathieu, dans

lequel Fénelon blâma beaucoup ceux qui poussaient trop loin
la confession et disait que le principal était d'être pénétré dans
le cœur d'une vive douleur d'avoir offensé Dieu et d'avoir une
sérieuse repentance. »



— 561 —

P. 37-38. On sait que Gosselin a dépouillé des lettres de
Bossuet, mais on ne savait peut-être pas assez qu'il écartait
celles qui auraient « de graves inconvénients pour l'honneur de

Bossuet», et qu'il était «heureux de sentir à l'abri des
indiscrétions d'historiens trop chercheurs ce qu'il considérait comme
peu honorable à Bossuet». C'est ainsi qu'on écrivait l'histoire
dans certains milieux : taire ce qui gênait, amplifier ce qui
faisait plaisir. Le moyen de n'être pas sceptique en présence de
tels procédés?

P. 70. Bossuet écrit à son neveu, à l'occasion d'une Ordonnance

de M. de Noailles, archevêque de Paris: «Je ne puis
vous dire la consolation que je ressens de voir la vérité affranchie,

et l'autorité de St. Augustin, autrefois tant vilipendée par
certaines gens, si hautement rétablie. » — L'autorité de St.
Augustin vilipendée, c'était le molinisme; cette même autorité
rétablie, c'était le jansénisme. En somme, il s'agissait plus de
St. Augustin que de l'Evangile, qui est si sobre et si large.

P. 114. Sourches parle ainsi de la retraite de Fénelon à
Cambrai : « Jamais affaire n'avait fait autant de bruit que celle-là.
L'évêque de Meaux, l'évêque de Chartres et l'archevêque de
Paris avaient levé l'étendard contre l'archevêque de Cambrai;
une grande partie de la Sorbonne était contre lui; d'un autre
côté, il avait pour lui tout le corps des jésuites, celui des

cordeliers, celui des jacobins et une grande partie des prêtres de

l'Oratoire. Il se mêlait à cela beaucoup d'intrigues de la
Cour. Mais les plus sages étaient ceux qui ne se mêlaient
de rien, qui gémissaient devant Dieu de voir la division entre
de si grands prélats, et qui pourtant n'en étaient point
scandalisés, sachant bien que cela n'était pas nouveau dans l'Eglise
de Dieu, et qu'on y avait autrefois vu une guerre pareille entre
St. Epiphane et St. Jean Chrysostome. — Ainsi « l'Eglise de

Dieu» a bon dos, et les bons serviteurs de cette Eglise ne

se scandalisent d'aucun scandale du moment qu'il n'est pas
nouveau! Nouveau critère des choses ecclésiastiques à l'usage
des gens d'Eglise!

P. 117. Fénelon ne veut pas qu'on lui impute «toutes les

horreurs du quiétisme ». Bossuet écrit à son neveu de faire
comprendre à Rome qu'«il n'y a rien à craindre d'un homme

qui ne peut rien; que Fénelon est regardé dans son diocèse

comme un hérétique, et dès qu'on verra quelque chose de Rome,

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1911. 36



— 562 —

dans Cambrai surtout et dans les Pays-Bas, tout sera soulevé
contre lui ». — Conclusion à la Bossuet : Rome peut condamner
Fénelon sans crainte, elle n'a rien à perdre. Evidemment Bossuet

n'était pas pour la doctrine de pur amour!
P. 119. Bossuet écrivait à son neveu: «Insinuez à qui et

quand vous le jugerez à propos, qu'il sera utile de deçà de

faire paraître des écrits forts toujours en marquant le
respect convenable au Saint-Siège. Surtout il faudra faire voir
que ce n'est point une pointillé de dispute théologique, mais
d'une erreur qui irait comme celle de Molinos, qui n'y est que
déguisée, à la subversion du culte. » M. Griselle ajoute : «

Bossuet, convaincu qu'il y allait de la religion, et peu sûr de
l'attitude du pape, dont il avait écrit peu de temps auparavant :

Je crains que la tête du pape ne soit pas trop bonne, éprouvait
le besoin de préparer la voie à la décision. »

P. 278. Mme de Sévigné se plaignait des futilités de cette
discussion, comme aussi de la discussion entre Claude et Arnaud.
Mme de Grignan n'était pas tout à fait de cet avis. Toutefois
elle avouait les subtilités entre M. de Cambrai et M. de Meaux.
«J'appelle subtil, disait-elle, un sujet douteux, captieux, qui n'a

pour base qu'une vraisemblance au lieu d'une vérité constante.
C'est argumenter par des principes plus obscurs que Vobscurité
qu'on veut éclctircir et chercher la lumière avec les ténèbres.
Ce caractère de subtilité est celui de toutes les disputes de

controverses. » — A la bonne heure Voilà une femme qui avait, à

elle seule, plus de bon sens que tous les ergoteurs.
P. 308. On écrit d'Angleterre que les honnêtes gens font

peu de cas des écrits de Bossuet et de Fénelon dans cette
affaire, et que si l'archevêque de Paris et l'évêque de Chartres
se sont joints à Bossuet, c'est que « l'évêque de Meaux était trop
faible pour disputer avec l'archevêque de Cambrai! » — O profondeur

anglaise! E. M.

Grützmacher, Dr. Rieh.: Gegen den religiösen Rückschritt.
Der dreieinige Gott. Jesusverehrung oder Christusglaube.
Leipzig 1910, A. Deichert Nachfolger. 95 S. M 2. —.

Während die modernen Vertreter des unitarischen statt
des trinitarischen Gottes und diejenigen des „geschichtlichen
Jesus" gegenüber dem „dogmatischen" ihre Anschauung und



— 563 —

alles, was damit zusammenhängt, als „religiösen Fortschritt"
bezeichnen, erweist Hunzinger dieselbe in diesen 4 Vorlesungen
als „religiösen Rückschritt". Die trinitarische Formel und
Existenz Gottes wird nach ihrer Richtigkeit und Notwendigkeit
biblisch und spekulativ erwiesen und gezeigt, dass auch in den

„leeren Spekulationen" der alten Väter sich mehr Verständnis
für das, was die lebendige und ernste Religiosität verlangt, als
in der modernen ausschliesslichen Herabziehung Gottes in unser
kleinmenschliches Niveau geborgen hat (S. 50). — Die 2 letzten
Vorlesungen weisen den Widerspruch nach zwischen der dem
bloss „historischen Jesus" von seiten der Modernen erwiesenen
Verehrung und der von denselben Verehrern an diesem Jesus

gefundenen Mängel. Diese Jesusverehrung ist in der älteren
Form, die einem Menschen Jesus wirkliche Gottesverehrung zu
teil werden liess, „irreligiös, unterchristlich und unterevangelisch,
in der Jüngern Form ausserreligiös und gehört in die Ästhetik
und die Geschichtsphilosophie hinein" (S. 71). Eine christliche
Frömmigkeit kann sich nur in Glauben und Gebet zu dem
erhöhten Christus bilden, die zugleich in dem geschichtlichen
Jesus das Bild seiner Nachfolge findet. Christusglaube bleibt
das Reichste und Grösste, was es gibt (S. 95). G. M.

Hunzinger, Dr. A. W.: Die religiöse Krisis der Gegenwart.
Leipzig 1910, A. Deichert Nachfolger. 190 S. M 3. 60.

In 10 zeitgemässen und zwanglosen Artikeln führt uns der
Verfasser in religiöse Probleme ein, die, wenn auch jedes für
sich abgeschlossen, doch in einem Zusammenhange stehen, indem
„der Gedankengang vom weitesten Rahmen der Weltanschauung

bis zum engsten der Landeskirche sich fortbewegt".
Behandelt werden der Zweifel, die Weltanschauungskrisis, die
Persönlichkeits-, die Dogmen- und die Kirchenkrisis. Die
Aufsätze sind sehr anregend und belehrend, positiv und doch, wie
sie der Verfasser auch angesehen wissen will, weitherzig.
Einzelne Teile sind besonders treffend, wie „Die Weltanschauungsnot

und die Frauenwelt" (S. 53). Stilistisch und inhaltlich ein
Meisterstück von ergreifender Schönheit ist die Abhandlung
„Jesus Christus und der moderne Mensch" (S. 95). G. M.



- 564 —

Rev. R. H. Kennett, D. D. : The Composition of the Book oîf
Isaiah in the Light of History and Archaeology. London,
Henry Frowde, Oxford University Press. 8°, 94 p. 1910. 3/—.

The 3 lectures contained in this volume were delivered in
1909 by the Regius Professor of Hebrew and Fellow of Queens'
College, Cambridge, as the second annual course of the Schweich
Lectures. We have not for a considerable time come across a
more competent or better arranged analytical study of the book
of Isaiah than these critical and dispassionate lectures. In the
shortest possible form Mr Kennett contrives to give a lucid and
impartial account in broad outlines of the story of this book.

The first lecture deals with the nucleus of the book of
Isaiah, and with its composition in the light of history and
archaeology. In order to make the lectures more concise, the
author has endeavoured to form an independent judgment on
the different problems of the book of Isaiah rather than to
quote and discuss the opinions of others. As most of the modern
lecturers on the Old Testament Mr Kennett takes it for granted
that the book of Isaiah is not all the work of the prophet
Isaiah, but a composite document consisting of fragments of
different provenance and date. With regard to those passages
which may be assigned to Isaiah, the author is of the opinion
that it is extremely improbable that the prophecies were
committed to writing by the prophet himself, at least at the time
when they were first composed. The evidence points rather to

an oral stage in the transmission of the prophetic teaching,
and the disciples of the great prophet may have preserved
orally their master's words, just as the Apostles preserved
those of our Lord. On pages 10 to 14 we find a detailed
interpretation of the symbolical name Shear jashub, and of the
Immanuel prophecy.

The second lecture deals with the enlargement of the

original book of Isaiah by the addition of prophecies composed
in the Babylonian and Persian periods. Mr K. upholds the

hypothesis that prophecies as late as, or later than, the time
of Cyrus are not confined to the second great section (chap. 40

to 66), commonly called the book of Deutero-Isaiah, but are
already found in the first section. In this case the division of
the book into two main sections would not be due to chrono-



— 565 —

logical arrangement but to some other reason. The lecturer
supposes " that the genuine words of Isaiah were written down
in Palestine at some time subsequent to Nebuchadnezzar's
destruction of Jerusalem, and that there were afterwards
appended to this book later predictions by Palestinian prophets
relating to the downfall of Babylon, because of the parallelism
between these and Isaiah's great prediction of the downfall of

Assyria. When at the coming of Ezra the scriptures of the
Babylonian Jews were brought to Palestine, the small anonymous
collection of prophecies on the coming of Cyrus which had been
composed in Babylonia was probably added to the Palestinian
book of Isaiah, which contained predictions of the downfall of
Babylon".

The third lectures bears the inscription: "Modification of
the enlarged book of Isaiah during the Maccabsean period, and
addition to it of prophecies recently composed". What we
admire most in this concluding part is the short but excellent
survey on the history of the Jewish nation in the last
centuries before Christ. The author assigns not less than 33 whole
chapters besides many other passages to the second century
B. C. Of course it remains still an open question whether we
may apply all those prophecies to so late a period, or whether
some of them may not have been composed at an earlier date.
Their poetical form seems to allow a freer interpretation. But
also this part deserves to be read and studied by all those
who take an interest in the literature of the Old Testament.

Kz.

Lahy, J. M. : La morale de Jésus, sa part d'influence dans
la morale actuelle. Paris, Alcan, in-18, 1911, Fr 2.50.

M. Lahy voit dans la société le grand facteur de la
morale : il est certain que, étymologiquement, le mot « morale »

vient du mot « mœurs » ; il est certain aussi que les mœurs
(mores) sont souvent dirigées par les courants sociaux. Toutefois,

ce que nous appelons morale ne doit pas être confondu
avec les usages, et la vraie morale est le produit de la
conscience. La morale chrétienne est par excellence le dictamen
de la conscience humaine.



— 566 —

Si M. L. croit que la morale chrétienne doit être modifiée,
corrigée, repoussée par la société actuelle pour que celle-ci
puisse fonder une morale sociologique plus parfaite, il doit le
préciser nettement et sur quels points. C'est ce que son volume
ne fait pas. De là une grande lacune ; je dirai presque que le
fond de la question n'est pas traité.

En revanche, on lira avec grand intérêt et avec profit les

pages 86 à 108: Influences des civilisations étrangères sur la
pensée et la morale juives : influence de la civilisation assyro-
babylonienne, de la civilisation perse, de la pensée grecque;
les sectes religieuses en Judée avant la venue du Christ; les
influences qui se marquent dans la doctrine de Jésus, etc. Ces

sujets ne sont pas nouveaux, mais M. L. les a traités avec
clarté. Il a cherché aussi à indiquer le rôle que St. Paul a joué
dans la prédication du christianisme. St. Paul a eu une théologie
à lui, cela est certain, mais cette théologie n'a pas altéré la
morale du Christ, quoi qu'en dise M. L. (p. 190-191). Pour ma
part, je désire, dans une seconde édition, plus de détails précis

et plus de preuves péremptoires. E. M.

Leute, Josef: Der Ultramontanismus in Theorie und Praxis.
Berlin, Hugo Bermühler, 1911. XII und 492 S. Preis M 10,

geb. M 11. 50.

Das Buch ist eine teilweise ganz brauchbare Stoffsammlung,

bringt allerdings kaum Eigenes und Neues. Leider ist es

nicht frei von Flüchtigkeiten und Oberflächlichkeiten des
Gedankens und Ausdrucks, auch nicht von Unrichtigkeiten und

Ungenauigkeiten in Behauptungen und Urteilen.
Der Verlag gibt dem Buch eine überaus unbescheidene

Anpreisung auf den Weg. Leutes x\ustritt aus der römischen
Kirche wird mit Luthers Tat verglichen; sein Buch sei die

bisher gründlichste Darstellung des Ultramontanismus, dessen

Unkenntnis künftig* um dieses Buches willen unentschuldbar.
Im Ernst heisst es: „Jedem Deutschen sei dies Buch ein
heiliger Schatz!" Gegenüber dieser herausfordernden Grossspre-
cherei muss betont werden, dass das Buch keineswegs einen
klaren und erschöpfenden Begriff des Ultramontanismus
vermittelt, dass sein Stoff zwar äusserlich in Druck und Über-



— 567 —

schritten reichlich gegliedert, aber keineswegs innerlich bewältigt

ist. Das Nichterscheinen dieses Buches hätte durchaus
keine Lücke bedeutet. E. K. Zelenka.

Lietzmann, D. Hans, o. Professor in Jena : Texte, Liturgische.
— VI. Die Clementinische Liturgie aus den Constitutiones
Apostolorum VIII nebst Anhängen. (Kleine Texte etc. Nr. 61.)

Bonn, A. Marcus und E. Webers Verlag, 1910. 32 S. 8".

M —. 80.

Die liturgischen Texte in der Lietzmannschen Sammlung
haben mit diesem sechsten Hefte eine wertvolle Vervollständigung

gefunden. Ausser der altberühmten und neuerdings wieder
viel behandelten Liturgie des achten Buches der Const. Apost.
enthält das Heft ein liturgisches Fragment aus der lateinischen
Fassung der Canones Apost., die Gottesdienstbeschreibung der
„ägyptischen Kirchenordnung" in deutscher Sprache, zuletzt
griechisch die Anaphora des Serapion. Das Heft knüpft so an
das erste der Sammlung (Nr. 5) an, das die ältesten Stücke zur
Geschichte der orientalischen Taufe und Messe enthält; die

zwischenliegenden Hefte enthalten den Ordo Missee des Missale
Romanum, die konstantinopolitanische Messliturgie vor dem
IX. Jahrhundert (diese von A. Baumstark herausgegeben) und
die zwei liturgischen Schriften Luthers von 1523 und 1526.

Wie wichtig diese billigen, mit den Lesarten und den nötigen
Zitaten ausgestatteten Hefte für die Vorlesungen und Seminarübungen

sind, braucht nicht abermals hervorgehoben zu werden.
A. Th.

Lütgert, Wilh. : Natur und Geist Gottes. Leipzig 1910, A.
Deichert Nachfolger. 144 S. M 2. 80.

Als Ergänzung seines Buches „Gottes Sohn und Gottes
Geist" (1905) veröffentlicht der Verfasser hier eine Sammlung
von 10 populär gehaltenen Vorträgen, die in einem gewissen
Zusammenhang zueinander dem Zwecke dienen sollen, Natur
und Gott nicht als dualistische Gegensätze, sondern als
vereinigungsfähig miteinander darzustellen, weil von dieser Einheit

„die Gesundheit und Normalität unseres religiösen Lebens



— 568 —

abhängig ist", und weil es demnach als eine der wichtigsten
Aufgaben der Theologie erscheint, „das Schwanken zwischen
Naturalismus und Spiritualismus zu überwinden". So dienen
auch diese Abhandlungen in vorzüglicher Weise dazu, im
modernen Geisteskampfe um die Grundwahrheiten der christlichen
Religion eine gute Wehr darzureichen. Die Themata sind : der
Gott Jesu Christi; die Ethik Jesu; Jesus und die Natur (auch
hier kein Dualismus : Jesus nicht unter der Natur als ihr Knecht,
aber auch nicht ihr gegenüber als ihr Feind, sondern über ihr
als ihr Herr); die Liebe Christi und die christliche Liebe;
Christi Kreuz und Christi Geist ; das Christentum der Tat ; die
Furcht Gottes; christliche Freiheit; christlicher Sozialismus;
Goethes Ethik (seine Religion und damit sein Denken und Leben
eingeschnürt in die Natur). G. M.

Marmorstein, Dr. A., Rabbiner in Skotschau (Ost. Schlesien):
Die Bezeichnungen für Christen und Gnostiker im Talmud
und Midrasch. (Religionsgeschichtliche Studien 1. Heft.) Selbstverlag*

des Verfassers, 1910. 82 S. 8°.

In ^diesen Studien, von welchen bis jetzt die erste Lieferung*

erschienen ist, soll der Kampf zwischen dem Judentum
und der christlichen Kirche in den drei ersten Jahrhunderten
ausführlich beschrieben und erläutert werden. Obschon es

nicht an Abhandlungen und Schriften über diesen Gegenstand
fehlt, so ist doch das Unternehmen des Dr. Marmorstein keineswegs

überflüssig, weil er für seine Arbeiten sowohl die jüdischen
als auch die christlichen Quellen benützen will. Um ein
möglichst objektives Bild von der Stellung der noch jungen Kirche
zum Judentum zu erhalten, müssen die Berichte der Kirchenväter

aus den talmudischen Quellen ergänzt werden. Nun sind
aber ohne Zweifel Talmud und Midrasch zu diesem Zweck
noch viel zu wenig berücksichtigt worden. Es ist eben durchaus

keine leichte Aufgabe, sich in dem ausserordentlich
reichhaltigen Quellenmaterial der jüdischen Tradition (Talmud) und

Schrifterklärung (Midrasch) zurechtzufinden und den unvokali-
sierten Text, der ein Gemisch von Neuhebräisch und Aramäisch
mit manchen dialektischen Besonderheiten darbietet, richtig zu
lesen und zu interpretieren. Bis jetzt gibt es nämlich weder



— 569 —

für den babylonischen noch für den palästinensischen Talmud
eine vollständige deutsche Übersetzung. Auch die Midraschim
sind noch nicht alle übersetzt. Um so mehr ist es deshalb zu
begrüssen, wenn ein gründlicher Kenner des Talmud und der
Midrasch-Literatur es unternimmt, mit Hülfe der jüdischen und
christlichen Quellen die Frage zu beantworten: „Wie standen
Christentum und Judentum zueinander zur Zeit der Entwick
lung der christlichen Kirche?"

Das I. Heft dieser Studien bietet mehr, als sein Titel
vermuten lässt. Der Verfasser zeigt zunächst, wie die jüdischen
Gelehrten die Behauptung der Christen, dass sie nunmehr das
wahre Israel bildeten, weil das Reich Gottes von den Juden

genommen worden sei, und der Herr das auserwählte Volk
verworfen und Verstössen habe, im Talmud und Midrasch zu
widerlegen suchten. Darauf werden wir mit der antijüdischen
Polemik der Kirche und den Erwiderungen und Antworten der
angegriffenen Juden bekannt gemacht. Weitere Abschnitte handeln

von der antichristlichen Polemik der Synagoge und besonders

einlässlich von den verschiedenen Namen, mit welchen
die Christgläubigen und die christlichen Häretiker in der alt-
rabbinischen Literatur bezeichnet werden. In einem letzten
Kapitel wird berichtet, wie die Rabbiner die Lehre der Gnostiker,

dass die Juden, resp. das Alte Testament den höchsten
Gott niemals gekannt habe, auf scharfsinnige Weise entkräftet
haben. Sehr angenehm berührt es, dass der Verfasser keine
Ausfälle gegen die Christen macht, sondern einen objektiven
Standpunkt einzunehmen sucht. Christus hält er für eine
historische Persönlichkeit und seine Kreuzigung für eine
Tatsache. In einem demnächst erscheinenden zweiten Heft sollen
die Studien erweitert und ergänzt werden. Kz.

Picavet, Fr. : Roscelin, philosophe et théologien. Paris,
Alcan, in-8°, 1911, Fr 4.

L'eminent professeur en Sorbonne est dans ce nouvel
ouvrage ce qu'il s'est montré dans tous ses ouvrages précédents.
Toujours mêmes qualités et mêmes défauts, s'il me permet de

l'avouer; toujours même érudition surabondante, et toujours



— 570 —

même obscurité là où l'on voudrait trouver plus de lumière et
de simplicité. C'est la forêt qui empêche de voir les arbres.

Le problème était de nous dire enfin, après les Cousin, les
Hauréau, et tant d'autres, ce qu'était le nominalisme de Roscelin,

ce qu'était sa doctrine sur la trinité et sur l'incarnation, et
comment on peut concilier sa dialectique et sa théologie. Or,
ce trop savant volume ne résout pas, à mon avis du moins,
ce triple problème. Les lecteurs qui n'auraient ni le temps, ni
la patience de lire attentivement toutes ces pages, peuvent se
borner au chapitre III: Roscelin, philosophe et théologien
d'après l'histoire (p. 45 à 86). Ils auront un spécimen des subtilités

dont les scolastiques de la fin du XIe siècle étaient atteints
et aussi des subtilités de l'auteur en ce qui concerne la
dialectique.

M. Picavet résume ainsi sa pensée (p. 80) : « Que l'on ne
soit pas autorisé à parler du trithéisme de Roscelin, c'est ce

que nous pensons avoir mis complètement en lumière, en
examinant les textes de St. Anselme sur lesquels on s'est appuyé
pour lui attribuer cette doctrine, comme en analysant la lettre
de Roscelin. Et l'on peut voir déjà que, pour lier la théologie
de Roscelin à sa philosophie, on lui a donné un nominalisme
qu'il n'a jamais eu, un trithéisme dont St. Anselme est le
véritable créateur et qu'il s'est toujours défendu d'admettre. Ce

n'est pas tout. Nous avons montré, aussi nettement que possible,
l'origine théologique de la doctrine trinitaire de Roscelin : c'est

pour ne pas être obligé d'admettre que le Père a été incarné
et a souffert la crucifixion, que Roscelin propose de dire que les
trois personnes sont trois choses en soi, identiques par la puissance
et la volonté. »

Mais est-ce bien là une explication « aussi nette que
possible » Comment « trois choses en soi » ne sont-elles pas trois
substances? Comment dès lors Roscelin a-t-il évité le trithéisme?
La vérité est que Roscelin a voulu éviter l'anathème de
Tertullien contre les Patripassiens, l'anathème contre les Sabelliens,

l'anathème contre les Ariens et le subordinatianisme ; et

que, ne pouvant se retrouver dans ce labyrinthe, où les mots
mal définis d'ousia, d'hypostase, de substance, de personne, de

prosopon, etc., ont joué un rôle d'autant plus considérable
qu'incompris, l'infortuné Roscelin a été loin d'être clair. Et
M. Picavet, qui veut l'innocenter et en faire un docteur beau-



- 571 -
coup trop admirable, n'est guère plus clair que lui. Roscelin,
attaqué de tous les côtés, surtout par Abélard, et menacé par
le peuple qui n'était pas doux envers les hérétiques en ce
temps-là, a simplement cherché à louvoyer. Ne l'a-t-il pas avoué
lui-même? et M. Picavet avec lui, lorsqu'il a dit (p. 75)*
« Roscelin reste embarrassé comme au début de sa carrière :

il ne voit pas comment plusieurs choses égales peuvent être
une chose une et unique; il laisse à qui le pourra le soin de
dire mieux que lui. Surtout il veut rester orthodoxe, et,
surtout, se soumet au jugement de l'Eglise. » Qui était l'Eglise,
déjà dans ce temps-là? A quelles conditions pouvait-on être
chanoine de Tours, de Loches, de Besançon, et, en outre,
plaire au pape Urbain II? Voilà la philosophie que M. Picavet
n'a pas assez mise au clair, ce me semble. E. M.

Réville, Jean: Les phases successives de l'Histoire des
religions. Paris, E. Leroux, in-18, 1909, Fr 3. 50.

Ces conférences, faites au Collège de France, forment le
T. 33e des Annales du Musée Guimet. Elles sont une contribution

très utile à l'histoire de la critique religieuse plus qu'à
l'histoire même des religions ; je veux dire que l'auteur s'est
moins proposé d'exposer comment les religions se sont fondées
et développées en réalité (pour autant que nous puissions le

savoir), que d'indiquer les divers systèmes d'application donnés

par les écoles mythique, symbolique, philologique, anthropologique,

historique et sociologique.
Le sujet est grave, très compliqué et très difficile. Si on

le traite uniquement au point de vue sentimentaliste, à la façon
de Schleiermacher et des autres sentimentalistes, il est impossible

d'aboutir, parce que le sentiment n'est pas un critère-
chacun sent à sa façon, et la discussion est indéfinie. Le point
de vue intellectualiste et scientifique est plus sûr, à la condition

d'éviter, d'une part, l'idéalisme absolu d'un Hegel, d'autre
part le positivisme non moins fantaisiste d'un Auguste Comte.
C'est à la vraie science qu'il faut en appeler, non aux systèmes,
mais aux réalités telles que l'histoire les indique et les constate.
Les subtilités abondent en ces matières, et sous les étalages
d'érudition des auteurs de systèmes il y a souvent plus de spé-



— 572 —

ciosité que de solidité. Que dire, par exemple, de phrases comme
celles-ci : « Il ne faut pas confondre l'hénothéïsme avec le poly-
démonisme inorganique, qui précède le polythéisme en effet,
non pas nécessairement sous forme hénothéïste, mais simplement
parce que les hommes n'ont pas encore réfléchi sur les relations
des dieux entre eux» (p. 192).

Ici plus qu'ailleurs la simplification et la clarté sont
nécessaires. Malheureusement ni l'une ni l'autre de ces qualités ne
se rencontrent dans les érudits qui se sont occupés de ces
questions. M. Jean Réville n'a guère écrit que des notes à compléter;

les éditeurs de son volume nous en avertissent à maintes
pages (pp. 213, 222, etc.). Il indique, mais n'éclaircit pas ou peu.
Je le crois plus sentimentaliste dans ses appréciations qu'objectif,

bien qu'il en appelle à l'école historique, dont son père
lui paraît avoir été un des principaux représentants. Il a indiqué
ainsi son point de vue (p. 225): «Quoique je vous aie expressément

avertis que je n'entendais pas vous donner une enumeration

complète des historiens des religions, mais seulement
mentionner ceux qui paraissent représenter de la façon la plus
fidèle ou la plus éclatante les différentes méthodes préconisées

pour la reconstruction de l'histoire religieuse, vous avez dû
cependant éprouver quelque étonnement de ne pas m'entendre

prononcer certains noms qui sont parmi les plus connus dans
le domaine de nos études. »

Ce volume n'est, en effet, qu'une esquisse. Il y a des lacunes
et des obscurités; aucune question n'est suffisamment traitée,
et l'on peut dire qu'après l'avoir lu, on est plus convaincu
encore qu'auparavant de la nécessité et de la difficulté de «

reconstruire l'histoire religieuse ». J'aurais voulu indiquer les fautes
à éviter et la méthode à suivre, ainsi que les résultats les plus
probables auxquels on paraît être arrivé présentement. Mais je
n'ai pas à refaire le livre de M. J. Réville. Ce qui importe,
c'est d'abord de le lire. E. Michaud.

Druck von Stampili & Cie. in Bern.


	Bibliographie

