Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1(1911)
Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 546 —

BIBLIOGRAPHIE.

BArTH, Dr. F., Professor der Theologie in Bern: Das Johannes-
evangelium und die synoptischem Evangelien. (Biblische
Zeit- und Streitfragen zur Aufkliarung der Gebildeten, her-
ausgegeben von Dr. F. Kropatscheck, I. Serie, 4. Heft.)
Gr. Lichterfelde-Berlin, Ed. Runge, 1911. 47 S. Preis 60 Pfg.

Die vorliegende kleine Schrift erschopft natiirlich das
Thema nicht, das der Titel anzukiindigen scheint; aber nur
ein Gelehrter, der den Gegenstand griindlich kennt und die
einschligige moderne Literatur gepriift hat, konnte sie schrei-
ben. Es handelt sich dem Verfasser wesentlich darum, dem
gebildeten Leser zu beweisen, dass kein zwingender Grund
vorliegt, das vierte Evangelium einem andern Autor als dem
Apostel Johannes zuzuschreiben. Ein Augenzeuge will der Ver-
fasser sein; diesen fiir einen tendenzitsen Schriftsteller des
zweiten Jahrhunderts zu halten, ist nicht gerechtfertigt. Das
Christusbild der synoptischen Evangelien ist nicht minder ge-
heimnisvoll als das des Johannesevangeliums. Allerdings kann
der, der ein ,Stenogramm der Reden Jesu erwartet (S. 33),
die Verschiedenheit nicht verstehen, die in der Wiedergabe
dieser Reden durch die Synoptiker einerseits und den vierten
Evangelisten anderseits vorhanden ist. Allein Barth bezeichnet
den Versuch, den Apostel Johannes von Kleinasien fernzuhalten,
mit Recht als einen , Verzweiflungsstreich“. Ist aber die tief
in das zweite Jahrhundert zurtickreichende Uberlieferung, nach
welcher in den letzten Jahrzehnten des ersten Jahrhunderts
Kleinasien der Schauplatz der Wirksamkeit des genannten
Apostels gewesen ist, begriindet, so ist unschwer zu erkléiren,
wie Johannes dazu kam, in vorgeriicktem Alter so, wie das
im vierten Evangelium geschieht, das leuchtende Bild des
(Gottessohnes zu schauen, ,der in tiefster persoénlicher Lebens-



— BAT =

verbindung mit Gott stand“, und aus dessen Tun die Herrlich-
keit Gottes hervorstrahlte (S. 27).

Uberrascht haben uns in der vorliegenden Schrift nament-
lich auch die wiederholten Andeutungen, dass die beiden ,Prin-
zipien“, iiber die man sich seit dem Reformationszeitalter ge-
stritten hat, wenn man von den Quellen der Glaubenslehre
sprach, nicht mehr genitigen. .Allzulang hat sich die Kirche
und ihre Theologie daran gewohnt, einen Kkiinstlichen Grund
ihrer Glaubensgewissheit herzustellen, seltsam zusammengesetzt
aus christlich gewendeten Vernunftwahrheiten, aus Bibelauto-
ritdt und aus kirchlichem Herkommen* (S. 4). Die Offenbarung
Gottes an die Menschheit ist nicht bloss ,,eine Summe von Lehr-
satzen, mitgeteilt durch den heiligen Geist, aufgezeichnet durch
die Verfasser der biblischen Biicher, authentisch interpretiert
durch das kirchliche Dogma“ (S. 14); ,dieser htilzerrfe, seelen-
lose Offenbarungsbegrift“ sei der Kirche gliicklicherweise durch
die theologische Entwicklung der Neuzeit aus den Hinden
gewunden worden. Gott sei ,kein Lehrsatz, keine Idee, kein
Postulat, sondern der Realgrund aller Dinge, als die unend-
liche Schopferpersonlichkeit, die ewige Liebe“. Darum konnten
nur Personlichkeiten, ,deren ganzes Leben ihren Zeitgenossen
eine Bezeugung Gottes war“, Organe gottlicher Selbstmitteilung
sein. ,Am Ende dieser Tage redete Gott zu uns durch den
Sohn* (S. 15). Daher wird nur der das Johannesevangelium
richtig wiirdigen, der das Geheimnis der Person Jesu und den
Abglanz seiner Erscheinung und Wirksamkeit in. der Person-
lichkeit des Johannes zu schauen sucht. Christus offenbarte
und offenbart seine Macht wesentlich dadurch, dass er Person-
lichkeiten schuf und schafft, ,in deren jeder sich etwas von
seinem Wesen und Wirken als Inhalt eines ganzen Jiinger-
lebens abspiegelt® (S. 20 f.). Natiirlich will aber Barth, wenn
er den ,hoélzernen Offenbarungsbegriff“ verwirft, nun doch nicht
etwa auf die schriftlichen und authentischen Evangelien ver-
zichten, sondern er findet, dass gerade das Johannesevange-
lium, ,das wunderbarste aller religiosen Biicher“, die beste
Handreichung biete, ,Jesum anzusehen und in seiner Nachfolge
den Sinn des Lebens zu finden* (S. ). E. H.



o BA8 =

BarTscH, Moritz: Was ein moderner Mensch von Kants Er-
kenntnistheorie wissen muss. 2. Aufl. Breslau 1910, Paul
Schimmel. 50 S. 8°. Geh. M 1. —, geb. M 1. 50.

Der Verfasser stellt sich die Aufgabe, die Grundgedanken
der kritischen Philosophie Kants in eine populire Sprache zu
iibersetzen und so auch dem Laien verstindlich zu machen.
Fragen wir nach der Losung dieser Aufgabe, so glauben wir
sagen zu dirfen, dass das nicht umfangreiche, aber in klarer
Sprache geschriebene Biichlein dem Leser allerdings das Ver-
standnis fiir die Absichten Kants nahebringt. Nach einer Ein-
leitung Uber ,naiven Realismus“ und ,kritischen Idealismus“
werden die Kantschen Grundanschauungen iiber Zeit, Raum
und Kausalitat entwickelt, darauf wird die ,empirische¥, die
stranszendente“ und die ,transzendentale“ Betrachtungsweise
erldutert, endlich werden die Ideen Gott, Freiheit und Unsterb-
lichkeit im Lichte der transzendentalen Weltanschauung vor-
gefiihrt. — Beildufig bemerkt, scheint es uns kein Ungliick zu
sein, wenn die Popularisierung philosophischer Systeme auf die
durch die Verhiltnisse noétigen Grenzen beschrinkt bleibt.
Wenn es in der Vorrede heisst: ,In vielen tiichtigen Menschen
unserer Tage macht sich ein starker Drang nach Vertiefung
und Verinnerlichung geltend“, so glauben wir nicht, dass die
gewiss vorhandene Sehnsucht durch blosse philosophische Sy-

steme gestillt wird. — Diese Ansicht hilt uns aber nicht ab,
obiges Biichlein als gute Einleitung in Kants Gedankengénge
zu empfehlen. MN.

BEHM, Lic. Johannes, Repetent der Theologie an der Universitit
Erlangen: Die Handauflegung im Urehristentum, nach Ver-
wendung, Herkunft und Bedeutung in religionsgeschichtlichem
Zusammenhang untersucht. A. Deichertsche Verlagsbuchhand-
lung Nachf.,, Leipzig 1911. 207 S. Preis M 4. 50.

Mit diesem Titel ist der Inhalt der vorliegenden Schrift
sehr genau angegeben. Im I. Abschnitt wird vom Vorkommen
der Handauflegung im Urchristentum und in der alten Kirche
gehandelt. Nach den biblischen Zeugnissen, von denen keines
unberiicksichtigt geblieben ist, wurde eine religiése Handauf-
legung vollzogen bei Gebetsheilungen, in Verbindung mit der
Taufe und bei Ubertragung von Amtern. Dazu kam in der



— 549 —

alten Kirche namentlich die Handauflegung bei der Rekonzi-
liation und der Aufnahme von Hiretikern, die nicht in der
katholischen Kirche getauft waren. Die Handauflegung zum
Zweck der Segnung, also zur  Zusicherung und Verleihung
gottlicher Gnade, war, wie die Segnung der Kinder durch Jesus
zeigt, zwar keine eigentliche Gebetsheilung, ergab sich aber
von selbst aus dieser Anwendung der Zeremonie; sie lasst sich
auch in der alten Kirche nachweisen. — Im II. Abschnitt wird
gezeigt, dass die urchristliche Handauflegung keineswegs etwas
Einzigartiges oder Neues war, sondern auch in der vorchrist-
lichen und ausserchristlichen Welt vorkam. Mit Recht betont
aber der Verfasser (S. 116), dass damit keineswegs erklirt ist,
wie Jesus dazu kam, ,sich selbst die Fiahigkeit zur heilkraf-
tigen Handauflegung zuzutrauen und sie mit sicherm Erfolge
auszuliben“. Fiir die Handauflegung zum Zweck der Segnung
bietet das Alte Testament genug Beispiele und eine ausreichende
Erklirung. Insbesondere héitte auch hier schon, wie dasim III. Ab-
schnitt geschieht, an den Ritus Lev. 16, 21 erinnert werden
kénnen, da die am Siindenbock geiibte Handlung den direkten
Gegensatz zur rituellen Segnung bildet. Namentlich aber zeigt
dieses Beispiel, dass die Handauflegung schonim Alten Testament
die Bedeutung einer Ubertragung hat. In diesem Sinne wur-
zelt auch der neutestamentliche Ordinationsritus in alttestament-
lichen Ubungen. Fiir die Handauflegung im altchristlichen Tauf-
ritual findet der Verfasser keine direkten religionsgeschicht-
lichen Analogien, die auf den christlichen Brauch Einfluss
gelibt haben konnten (S. 142 f.). — Die Bedeutung der urchrist-
lichen Handauflegung wird im III. Abschnitt eroértert. Sie lédsst
sich im allgemeinen mit dem kurzen Satz angeben: Handauf-
legung bedeutet Ubertragung. Das gilt in allen Fillen, in denen
die Geste zur Anwendung kommt. Legt Jesus einem Kranken
die Hand auf, so teilt er ihm heilige Lebenskraft mit. Das
geschieht auch dann, wenn er bloss die leidende Stelle beriihrt;
jedesmal ,geht eine Kraft von ihm aus“ und heilt den Lei-
denden. Ubertragung bedeutet inshesondere die Handauflegung
bei der Firmung und Ordination; tbertragen wird der hl. Geist,
der den Neubekehrten zu einem lebendigen Glied der christ-
lichen Kérperschaft macht und den Gldubigen zu den ihm ob-
liegenden Dienstleistungen befdhigt. Auch die Handauflegung,
die der Biisser bei der Rekonziliation empfingt, bedeutet Uber-



— 550 —

tragung des hl. Geistes. Der Verfasser hebt schliesslich hervor,
dass die Handauflegung nicht lediglich ein Sinnbild solcher
Ubertragung, sondern ein n,wirksames Symbol* war.

Wie die Schriftzeugnisse, so ist die einschligige Literatur
iiberaus fleissig beriicksichtigt. Es gibt keine Schrift, die den
fiir das katholische Kirchenwesen wichtigen Gegenstand ein-
lasslicher behandelt. Dass alle Fragen, die in Betracht kommen
konnen, beantwortet seien, méchte ich nicht behaupten. Gerne
wiirde z. B. der katholische Leser auch Aufschluss dariiber
erhalten, wer zur wirksamen Handauflegung befihigt und be-
rechtigt sei und wie er in den einzelnen Fillen zu solcher
Befdhigung und Berechtigung gelange. Aber die Schrift ist auch
so, wie sie vorliegt, sehr lehrreich; gute Register erleichtern
den Gebrauch. E. H.

BLAvu, Paul: Unser Glaube. Sechzehn Predigten im Anschluss
an das apostolische Glaubensbekenntnis und Dr. Martin
Luthers Erklidrung dazu. Hamburg, Agentur des Rauhen
Hauses, 1911. Preis M 2. —, geb. M 2. 80. 170 S. &°.

Auch vor dem heutigen Geschlechte steht mit offenen Augen
die Frage des Pilatus: Was ist Wahrheit? Es geht ein seh-
nendes ¥Fragen nach ihr durch die Herzen. Kann die Vernunft
die ersehnte Antwort geben? Sie kann uns zweifellos manches
Ritsel losen, aber was Wahrheit ist, kann sie uns nicht sagen.
Konnen es die Grossen im Reiche des Geistes uns sagen? Auf
dem Bilde Rafaels ,Die Schule von Athen“ stehen viele Den-
ker des Altertums, von denen ein jeder die Wahrheit sucht in
seiner Weise. Sie haben mancherlei aufgedeckt, die Wahrheit
hat keiner von ihnen entdeckt. Und nicht entdeckt haben sie
die Denker spaterer Zeiten bis auf Kant, und von Kant bis auf
die Gegenwart. Und wenn es einen geliistete, die Menge nach
Wahrheit zu fragen, der wiirde die Erfahrung machen, dass
die Menge der schlechteste Ausleger der Wahrheit ist, und
wiirde die Mahnung Lessings verstehen: ,Der die Wahrheit
sucht, darf nicht die Stimmen zihlen!* Miude vom- Suchen
kehren wir immer zu dem Einen zuriick, der von sich sagen
durfte: ,Ich bin die Wahrheit.* Das haben die Jiinger schon
an sich erfahren. ,Herr,“ ruft Petrus, ,wohin sollen wir gehen?
Du hast Worte des ewigen Lebens. Und seitdem haben es



— 551 —

viele andere erfahren. Aber noch gehen viele irre, noch zwei-
feln und wanken viele in den Wirrnissen der Zeit. Ihnen allen
kommen Blaus Predigten entgegen. Sie sollen nach des Ver-
fassers Erklidrung (Vorwort) bezeugen, dass noch immer unser
Glaube der Sieg ist, der die Welt iiberwunden hat. Die Pre-
digten erfiillen ihre Bestimmung. W. ScH.

BreroHL, F. W.: Die Wahrheit iiber Jesus von Nazareth. Ge-
danken zu Herrn Professor Arthur Drews’ ,Christusmythe¥.
Berlin 1911. 72 S. Preis M 1.

Brepohl beginnt seine zum Teil sehr sarkastischen Aus-
filhrungen damit, dass er den Verfasser der ,Christusmythe“
als Schiiller Ed. v. Hartmanns kennzeichnet und die feindselige
Haltung dieses Philosophen gegen das Christentum brandmarkt.
Er versucht ferner zu zeigen, dass Drews auf den Pfaden der
extremen liberalen Theologie wandelt, und dass sich die von
ihm benutzten Argumente grosstenteils auch schon bei Bruno
Bauer, A. Kalthoff und O. Pfleiderer finden. Aber Pfleiderer hat
die Existenz Christi keineswegs geleugnet, wie der Verfasser
anzunehmen scheint. Auf den Inhalt der Drewsschen , Christus-
mythe“, wonach die Gestalt Jesu nur die Verdichtung mytho-
logischer Ideen sein soll, geht Brepohl im einzelnen nicht ein.
Anstatt die Argumente des Gegners Schritt fiir Schritt zu priifen
und zu widerlegen, hélt er ihm im ersten Teile seiner Schrift
entgegen, dass bei den Schriftstellern des Altertums, bei Fla-
vius Josephus, Tacitus und Sueton, Lucian und Celsus, sowie
bei den altchristlichen Apologeten, an der Geschichtlichkeit
Jesu auch nicht im geringsten gezweifelt werde. Im zweiten
Teil dagegen sucht er zu zeigen, dass die (Geschichtlichkeit
Jesu auch an der inneren Erfahrung einen lauten Fursprecher
besitze. Der Verfasser umgeht die eigentlichen Probleme und
macht dafiir einen Seitenangriff von recht zweifelhaftem Erfolge.
Die von ihm angefiihrten literarischen Zeugnisse wiirden nur
dann eine Beweiskraft besitzen, wenn feststiinde, dass sie auf
einer selbstdndigen, vom christlichen Glauben unabhingigen
ﬁberlieferung beruhen wiirden. Das Zeugnis des Josephus,
welches dieser Forderung am ersten geniigen wiirde, scheidet
aus, da die Echtheit der in Betracht kommenden Stellen be-



— 552 —

stritten ist. Die ganze Frage nach der Geschichtlichkeit Jesu
spitzt sich zu auf die Beurteilung der synoptischen Evangelien
und der paulianischen Briefe, und man muss es deshalb sehr
bedauern, dass der Verfasser dieses Gebiet nur im Vorbeigehen
gestreift hat. Die zahlreiche Literatur, welche von seiten der
wissenschaftlichen Exegese gegen Drews erschienen ist, hitte
wenigstens erwidhnt werden sollen. Insbesondere aber hiitte
der Verfasser die willkiirliche Methode der vergleichenden
Mythenforschung einer eingehenden Kritik unterziehen sollen;
er wirde dann die verwundbarste Stelle der Drewsschen
,Christusmythe“, welche mehr von A. Jensen als von Ed.
v. Hartmann abhéngig ist, entdeckt haben. Die moderne Apo-
logetik muss mit modernem Riistzeug kidmpfen. Die populire
Apologetik leistet nur Sisyphusarbeit und schadet mehr, als sie
niitzt. R. K.

BossuET : Correspondance, T. IV, 1689 a 1691. Paris, Hachette,
in-8, 532 p., 1911.

Ce T. IV comprend trois années et contient 188 lettres (de
la 487° a la 675°. Les éditeurs, MM. Urbain et Levesque, y
continuent leur étalage de minutieuse et extraordinaire érudi-
tion. Quel jour Bossuet a-t-il quitté Meaux? & quelle heure? a
quelle heure est-il arrivé a Paris? Qu'a-t-il fait le 18 janvier 1689,
au soir? etc. A notre époque, ou nous avons tant de choses
importantes a savoir, et olt nous nous plaignons du sur-
menage des études et des inutilités de la paperasserie, n’est-ce
pas pousser le scrupule un peu loin que de s’enfoncer dans de tels
détails si parfaitement inutiles et si vides de pensée, comme
aussi de chercher a connaitre la parenté, jusqu'a des degres a
peine saisissables, du moindre des correspondants de Bossuet?
C’est du Bossuet, dit-on! J'avoue que ce n'est pas 14 une jus-
tification. Certes, le culte des hommes de valeur est excellent
tant qu’il tourne au respect, mais le fétichisme qui aboutit au
ridicule, n’est qu'une manie nuisible. Trop de soin accordé
aux non-valeurs empéchent le soin que les vraies valeurs ré-
clament.

Le ton des lettres de ce T. IV est toujours le ton élevé et
soutenu de Bossuet. Ce n'est pas a dire qu'il faille faire cas
de phrases telles que celles-ci: « Votre lettre du 1°r février me



— 5563 —

fut rendue hier; j’ai rendu a M. le duc celle que vous m’aviez
envoyée pour lui.» Ce «rendu» répété serait reproché a nos
écoliers. Mais c’est du Bossuet! Ajoutons toutefois que d’autres
nous en dédommagent, comme celles-ci: « Montez au ciel avec
J.-C. par la partie sublime de I'ame et dans 'esprit de foi et
de confiance: le reste sera plus tranquille (p. 223)». Tant de
choses en si peu de mots. Cest superbe.

Bossuet, dans ce volume, nous apparait surtout comme
directeur de conscience. A ce titre, il est généralement trés
apprécié, et ce n'est pas moi qui m'insurgerai contre ce juge-
ment. Toutefois, ici comme ailleurs, pas de fétichisme. Ne
voyons que la vérité. Il y a des passages d'une piété qui peut
impressionner. Ce n'est pas seulement & M™¢ de Tanqueux qu'il
parle d’'un ange qui garde son fils, c’est méme a milord Perth.
« Dieu, lui écrit-il, vous délivrera quand il lui plaira, et son
ange est peut-étre déja parti pour cela» (p. 11). Je ne sais si
M=e de Tanqueux et milord Perth ont été trés réconfortés par
cet ange.

I1 faut ajouter que Bossuet est loin d’étre toujours clair.
Dans une lettre a M™° Cornuau, il s'éleve contre le «galimatias
spirituel » (p. 366), et il n’a que trop raison. Mais n’est-ce pas
un peu du galimatias de dire que «Dieu nous repousse trop
loin quand nous voulons le prévenir»? (p. 176). Ou encore:
«Dans la sainte liberté des enfants de Dieu et d'une épouse
que son amour enhardit, livrez-vous aux opérations du Verbe,
qui veut laisser couler sa vertu sur vous» (p.219). Quelles sont ces
opérations du Verbe, et cette vertu qui «coule sur nous»? Je ne
comprends pas trés bien. Bossuet abuse, d’ailleurs, de la comparai-
son de I'épouse. « C'estici le temps d’amasser et de recueillir, dit-il;
c’est ’Epouse dans les trous des cavernes, avec les animaux qui
fuient le jour, toujours préte a se réveiller a 'arrivée de I'Epoux »
(p. 176). Qu'est-ce que ces trous des cavernes?... Et quand Bos-
suet écrit 4 M™® Cornuau que « par notre génération nous sommes.
l'ouvrage de Dieu, et tout ensemble ennemis de Dieu par le
désordre qui s’y mele» (p. 322), jette-t-il beaucoup de lumiere
sur notre destinée et sur nos devoirs? J'en doute. De méme,
gu'est-ce que se rassasier de «cette viande que le monde ne
connait pas» (p. 105)? Qu’est-ce que «rompre sa volonté, la
laisser rompre, et fouler aux pieds, et mettre en pieces & qui vou-
dra» (p. 128)? Cela ne manque-t-il pas de précision? « Etre devant



— 554 —

le Saint-Sacrement en silence, en soumission, prét a partir au
moindre clin-d'ceil (p. 110)»; qu'est-ce que ce clin-d’'eeil? «Le
St. Esprit jette les a4mes tantdt en bas, tantdt en haut» (p. 111).
Et ce St. Esprit qui nous «jette en bas», est-ce le méme qui
fait que «1'on s'écoule soi-méme en Dieu et en son éternelle
vérité par le fond de I'ame» (p. 112)? N’est-ce pas trés vague?
Bossuet conseille aussi «de prier beaucoup sans songer qu’on
prie» (p. 114)! 11 dit encore: «Enivrez-vous, mes saintes filles,
de ce vin céleste que les vierges de J.-C. ont droit de prendre
plus que tous les autres fideles, puisque c'est le vin qui les
rend fécondes a J.-C. leur époux, et qui les produit elles-mémes »
(p. 170). Bref, la lettre 571°, out Bossuet explique a M=°e d’Albert
ce que c'est d'étre épouse, est-elle bien claire?

Mme d’Albert était trés scrupuleuse, tres tourmentée «a
chercher la différence du sentiment et du consentement », re-
cherche trés subtile surtout quand on se reproche de trop aimer
son directeur (p. 383). Comment Bossuet guérit-il ce scrupule
et ce tourment? Impérieusement. «Je vous défends encore une
fois, dit-il, de vous tourmenter. Tenez-vous-en 4 mes décisions
précédentes. Je sais mieux ce qu'il vous faut que vous-méme.
Si vous étiez autant fidele et obéissante qu'il faudrait, vous ne
diriez jamais un mot A confesse de toutes ces peines... Je vous
assure qu'il n'y a point de péché mortel dans tout ce que vous
m'exposez. Vous vous tendez des piéges 4 vous-méme et vous
étes ingénieuse a vous chercher des embarras» (p. 369). Ne
pourrait-on pas répliquer que commander n'est pas éclairer, et
que Bossuet aurait pu découvrir un conseil plus efficace?
M=e d’Albert était-elle bien convaincue et bien rassurée quand
Bossuet lui écrivait: « Vous pouvez vous reposer sur ma déci-
sion. Ne voyez-vous pas bien que mon ame répond pour la
votre si je vous induis en erreur, et que toute la faute en serait
a moi? Puis donc que je suis & repos, soyez-y aussi... Y a-t-il
quelqu'un sur la terre qui doive répondre de votre ame plus
que moi? Vous reconnaissez que je vous ai enfantée par la
divine parole... Que sert tout cela si vous ne croyez pas a
ma parole? Tenez-vous donc, pour la troisieme fois, & ma dé¢-
cision» (p. 348).

Bossuet, ici comme partout, était un impérieux. Pour lui,
la soumission a la volonté de Dieu se ramenait & la soumission
envers I'Eglise (p. 233), et celle-ci, pratiquement, & la soumission



— 585 —

envers la hiérarchie, donc envers 1'évéque, et I'évéque était lui!
La é&tait le dernier mot de sa direction: 1'obéissance absolue au
directeur, surtout quand il était directeur. «Tenez-vous-en aux
communions que je vous ai permises ... L'obéissance, la dis-
crétion et 1'édification valent mieux que les oraisons et les péni-
tences, et méme, en un certain sens, que les communions »
(p. 255). Et pour couper court a toute résistance, Bossuet se
posait en inspiré; son ordre était 'ordre de Dieu méme. Quand
il ne voulait pas répondre 4 une demande, il disait: » Ma fille,
Dieu ne m’a rien donné sur vos questions; quand il me le
donnera, je vous le donnerai.» Et, ajoute M®=° Cornuau, «sou-
vent, dés le lendemain, il lui envoyait ce qu'elle lui avait de-
mandé, en lui mandant: «Le céleste Epoux, ma fille, a pourvu
4 ma pauvreté, et dés cette nuit il m'a donné ce que vous me
demandez; je vous l'envoie comme venant de cette divine source»/
(p. 437).

It y a, dans ce volume, une instruction sur les caractéres
des ames dévotes, instruction que Bossuet a ajoutée a une lettre
a Mm Cornuau (la 643°). Elle est trés caractéristique, en ce
qu'elle montre les résultats constatés en certaines ames par
Bossuet d’aprés sa méthode de direction. La psychologie en
est trés obscure et trés arbitraire. Pauvres ames et triste
dévotion: «toujours prétes a4 tomber, ou de consentement ou
par effet, dans des péchés ou les plus grands pécheurs tombent
a peine (p. 329)... elles voudraient se mettre en pi¢ces et, pour
ainsi dire, se déchiqueter par des austérités jusqu'a se donner
la mort... Tout cela n'est d’ordinaire qu’une illusion, qui irait a
porter les ames dans de terribles exces, jusqu'a ruiner leur
santé et se renverser la téte, etc.» (p. 330-331). N’est-ce pas
terrible? Est-ce 14 un véritable amour de Dieu?

On le voit, Bossuet, comme directeur, n’a pas toujours €été
heureux; et I'on peut dire, ce semble, que, comme directeur
mystique, il n'est pas moins discutable que comme théologien
et comme historien.

A ce point de vue, ce volume est tres instructif. Priere
aux lecteurs de lire attentivement, parmi les Appendices, 1'ad-
mirable lettre de Pierre Frotté a Bossuet en 1690 (p. 453-479);
lettre calme, digne, précise, trés modérée, dans laquelle I'au-
teur, scandalisé par Bossuet, lui explique que ce sont ses scan-
dales qui lui ont ouvert les yeux et qui l'ont conduit au pro-



e BBG e

testantisme (que Bossuet appelle une monstruosité (p. 373). Lire
aussi le Jugement porté sur Bossuet & la méme époque par
E. Spanheim, représentant de 1'Electeur de Brandebourg a la
cour de Louis XIV (p. 510-514). Il faut remercier les éditeurs
d’avoir reproduit ces deux documents, bien qu'ils soient con-
traires 4 Bossuet. Les lecteurs impartiaux jugeront.

E. Micuaup

BouTroux, Emile: Rudolf Euckens Kampf um einen neuen
Idealismus. Autorisierte Ubersetzung von J. Benrubi. Leipzig,
Veit & Cie., 1911. Preis geheftet 40 Pfg.

Die vorliegende Schrift enthilt eine interessante Bewer-
tung der Euckenschen Philosophie aus der Feder eines Denkers,
der gegenwirtig wohl als einer der bedeutendsten philosophi-
schen Kopfe Frankreichs angesehen werden darf. Die Ausfiih-
rungen von Boutroux bilden die Vorrede zu einer franzésischen
Ubersetzung von Euckens , Geistige Stromungen der Gegenwart¥.
Der Verleger der meisten Werke von Rudolf Eucken hat nun
diese Vorrede ins Deutsche iibersetzen lassen und mit einem
Aufsatz von Prof. Dr. Paul Meinhold verbunden, der in sehr
ansprechender Art FEucken als Jenenser Philosophen schildert.
— Moge die kleine Schrift dem Zwecke, dem sie dienen will,
forderlich sein, némlich eine Anregung zu geben zu weiterer
Beschiiftigung mit Euckens universaler Gedankenwelt!

R. K.

DuxkMANN, K., Direktor des kgl. Predigerseminars in Witten-
berg: Der historische Jesus, der mythologische Christus
und Jesus der Christ. Ein kritischer Gang durch die mo-
derne Jesus-Forschung. Zweite, vollig verinderte Auflage.
A. Deichertsche Verlagsbuchhandlung, 1911. 111 S. Preis
M2 —.

Zur Lekture fiir die Ferienzeit eignet sich diese Kkleine,
aber inhaltsreiche Schrift nicht. Es ist recht mihsam und un-
erquicklich, den ,kritischen Gang durch die moderne Jesus-
forschung“ mitzumachen. Der Wege gibt es freilich viele, und
diejenigen, die sie entdeckt haben, schreiten mit einer Miene
einher, mit der jeder den Anspruch erhebt, man habe als ver-



— B57 —

niinftiger Mensch gerade ihm zu folgen. Das gemeinschaftliche
Ziel ist die Beantwortung der Frage: Wie ist das Christentum
in die Welt gekommen? Da aber das Christentum auf Christus
zuriickgefiihrt wird, muss auch die Frage beantwortet werden,
wie der (laube an Christus entstanden sei. Dariiber bekommt
man nun die erstaunlichsten Aufschliisse. Schade nur, dass
die neu entdeckten Wege schliesslich immer zu einem Abgrund
fithren, tiber den man nur mit dem Salto mortale irgend einer
luftigen Vermutung oder Hypothese hinliberkommt, um sodann
im Sande stecken zu bleiben.

Dunkmann befindet sich auf dem Standpunkt ,positiver
Theologie“. Er referiert aber in so objektiver Weise, dass der
weniger aufmerksame Leser dann und wann meinen konnte,
er gehore auch zu den Vertretern des ,historischen Jesus“
oder gar der ,Christusmythe“. Davon ist Dunkmann sehr weit
entfernt; aber er sagt: ,Unsere Stellung pradestiniert uns
gleichsam fir eine rein sachliche und leidenschaftslose Eror-
terung. Vom Standpunkt namlich einer positiven Theologie ist
es moglich, dem Kampfe zwischen den Anwilten des histori-
schen Jesus und denjenigen der Christusmythe als unbeteiligter
Dritter beizuwohnen, lediglich in der Absicht, Irrtum und
Wahrheit auf beiden Seiten festzustellen“ (S. 91 f.). Es fallt
uns auf, dass der Verfasser unter den Anwélten des ,histori-
schen Jesus“ nicht auch den Franzosen Loisy zu Worte kom-
men ldsst. Als ,unbeteiligter Dritter“ reicht Dunkmann sogar
einem Drews, dem am meisten genannten Vertreter der , Christus-
mythe¥, die Siegespalme gegeniiber dem theologischen ,Libe-
ralismus“, den Vertretern der modernen Bibelkritik.

Weil der Verfasser mehr nur iber Anschauungen refe-
rieren will, die sich selbst gegenseitig aufheben und denen er
von vornherein ablehnend gegeniibersteht, geht er auf eine
positive Begriindung der kirchlichen Uberlieferung tber den
Ursprung des Christentums nicht nidher ein. Aber er bedient
sich zweimal (S. 55 und S. 99) des Terminus ,rocher de bronze,
mit dem er andeutet, worauf er sich hauptsichlich stiitzt. Im
Gegensatz zu der Anschauung, dass vor Christus eigentlich die
christliche Gemeinde existiert hat, die aus der Vergangenheit
und Gegenwart, aus judischen und heidnischen Elementen, aus
philosophischem und zeitgeschichtlichem Material die wunder-
bare Gestalt schuf, die wir Christus nennen, ist ihm mit Recht



— 568 —

die Gestalt Pauli ein rocher de bronze allen Bestrebungen gegen-
iiber, ,die den Schwerpunkt in der Entstehung des Urchristen-
tums von Jesus auf die (Gemeinde verlegen wollen“. Fir die
ewige Wahrheit des Christusglaubens aber, der die Christen-
gemeinde erzeugt hat, ist ihm das Alte Testament der rocher
de bronze. ,Nur von ihm aus kann Jesus erkannt werden, und
die Erkenntnis seiner Eigenart geht selbstverstindlich der
Frage vorauf, die heute zur Debatte steht, ob er gelebt hat.
Wo dies Verstindnis ausbleibt, schwebt tatsdchlich seine Exi-
stenz in der Luft“; gegeniiber einem verblassten Jesusbild, von
dem noch einige Konturen wahrnehmbar sind, habe die ,,Christus-
mythe“ den Vorzug, dass sie die grosse religiose Bedeutung
Jesu fiir die Gemeinde anerkenne.

Der Verfasser bekennt sich aber nicht bloss zu einem ge-
wissen Rabbi von Nazareth und auch nicht bloss zu einem
mythologischen Christus; sondern sein Bekenntnis ist das der
alten Kirche: ,Jesus der Christ“. E. H.

FosTER, G. B.: The Finality of the Christian Religion. The
decennial publications second series, vol. XVI. Chicago, The
University of Chicago Press, and Leipzig, S. Stauffer, 1909.
8, H18 p. 2 dollars 50 net.

This volume contains lectures which the author has delivered
before the Harvard Summer School of Theology, but which
have been greatly enlarged for printing, even to the extent
of additional chapters. Such an enlargement may have been
necessary, because the lectures were given to ministers and
students of Divinity of different Protestant denominations, while
the book is intended for a wider circle, especially for members
of the Baptist Church, to which M~ Foster belongs. It was only
recently that he was transferred from the chair of theology in
the Baptist Divinity School to the chair of the philosophy of
religion in the University of Chicago. The latter published his
work besides other books in commemoration of the completion
of the first 10 years of the University’'s existence.

In the preface we learn that the author hopes to cure
certain Baptists from Romanizing tendencies; for while the
different Baptist denominations have no formal creed whatever,



— 559 —

but “hold to the right of private judgment’”, some members
seem to have a strong inclination for the adoption of certain
fixed dogmas as ultimate norm; and this is what M® Foster
calls “a Romanizing tendency”. The title of the book might
easily be misunderstood, because the word “finality’ is not
used in the ordinary sense of the Latin ‘“finis”, but rather in
that of the Greek zélog, i. e., final not as last, but as the
perfect, the consummate. Thus the author treats the problem
of the perfectibility or development of the Christian religion,
and not that of its final state. A detailed analysis of the book
is hardly needed, as the author does not claim originality for
his studies. “He has sought to write an effective rather than
an original book.” It must be admitted that he is well acquainted
with foreign, especially German philosophy and theology.

In the first section, which is called the negative one, Mr F.
speaks of the formation and dissolution of the ¢ Authority—
Religion”. A very great number of quotations from theologians
and philosophers of different countries and times are given in
order to prove that the Catholic and Protestant Churches have
had their day; that the doctrine of revelation must be given
up; that the bible is not an inspired book, but ‘“has all the
marks of a deliberate human composition”’, and that “the canon
of the New Testament is a work of the Catholic Church”.

In the second section which bears the title: “The finality
of Christianity and the idea of development”, the author
strongly advocates absolute subjectivism, and rejects all dogmas
and creeds as of evil. How the author holds all dogmas and
ecclesiastical confessions for antiquated notions is shown by
the words: “Criticism is better than dogmatism, as manhood
is better than childhood.” He denies also the divinity of Christ,
and comes to the conclusion that neither the dogma of the deity
of Christ nor the doctrine of sacrements is an integral element
of the Christian religion. Only an ‘“unmoral ecclesiasticism”
teaches trinitarian and christologiéal dogmas. It is ‘““the eternal
Pharisee who still says that we must have objective precepts
which specifically tell us what we ought to do”. With regard
to Christ’s teaching it was much influenced by ‘“his expecta-
tion of the speedy end of the world”.

The new way which M* F. is showing to the Baptists and
members of other Protestant denominations is expected to lead



— 560 —

to absolute freedom. The confessionalistic standpoint will be
given up for ever, and the finality of the Christian religion
will be: no revelation, no dogma, no creed, no redemption, no
sacrements. Moral righteousness is all that is wanted. Xz.

GRISELLE, E.: Fénelon, Etudes historiques. Paris, Hachette, in-16,
1911, Fr 3.50.

On a parlé des miettes de I'histoire; en voici une corbeille
pour le régal des oiseaux qui s’en contenteront. C’est toujours la
méme chose; rien de neuf; nous savions tout cela. M. Griselle
signale, d'aprés une liste de prédicateurs, des sermons que
Fénelon a préchés, mais que nous n’avons pas. Avis aux cher-
cheurs. Et surtout, voici quatre-vingt-quinze lettres, dont plu-
sieurs inédites, intitulées: Lettres sur le quiétisme. Plusieurs
sont d’Antoine Bossuet A son fils, neveu de 1'évéque, et qui fut
I'agent si passionné de la condamnation des Maximes des Saints.
Nous connaissions déja les dessous étranges, on a méme dit
scandaleux, de cette lutte entre Bossuet et Fénelon. Pauvres
grands hommes, que la postérité s’acharne a poursuivre de sa
curiosité. Cette curiosité est, parait;il, une maniére de rendre
un culte 4 ceux dont on raconte par le menu les défauts. Bos-
suet, qu'on se représente comme un aigle perdu dans les hau-
teurs du ciel et dans les Elévations sur les Mystéres, est repré-
senté ici comme un aigle acharné sur un cygne, le plumant et
le dépecant. Et c'est ce qu’'on nous donne & lire pour nous pré-
parer a célébrer le second centenaire de la mort de Fénelon,

Il est certain que M. Griselle a déployé, dans les annota-
tions de ces Lettres, une énorme €rudition, mais une érudition
de détails, dans lesquels on cherche en vain la moiti¢ d'une
idée pour lesprit. Telle est l'érudition qui plait aujourd’hui,
celle qui n'apprend rien et surtout qui n’apprend pas A penser.
Magasin de bric & brac... Voyons du moins si nous n’aurions
pas quelques phrases a souligner.

P. 28: «Sermon sur la conversion de St. Mathieu, dans
lequel Fénelon blama beaucoup ceux qui poussaient trop loin
la confession et disait que le principal était d'étre pénétré dans
le cceur d'une vive douleur d’avoir offensé Dieu et d’avoir une
sérieuse repentance. »



— 561 =

P. 37-38. On sait que Gosselin a dépouillé des lettres de
Bossuet, mais on ne savait peut-étre pas assez qu'il écartait
celles qui auraient «de graves inconvénients pour I'honneur de
Bossuet », et qu'il était «heureux de sentir a I'abri des indis-
crétions d’historiens #rop chercheurs ce qu'il considérait comme
peu honorable & Bossuet». C'est ainsi qu'on écrivait I’histoire
dans certains milieux: taire ce qui génait, amplifier ce qui fai-
sait plaisir. Le moyen de n’étre pas sceptique en présence de
tels procédés? '

P. 70. Bossuet écrit 4 son neveu, a ’occasion d’'une Ordon-
nance de M. de Noailles, archevéque de Paris: «Je ne puis
vous dire la consolation que je ressens de voir la vérité affran-
chie, et l'autorité de St. Augustin, autrefois tant vilipendée par
certaines gens, si hautement rétablie. » — L’autorité de St. Au-
gustin vilipendée, c'était le molinisme; cette méme autorité
rétablie, c'était le jansénisme. En somme, il s’agissait plus de
St. Augustin que de I'Evangile, qui est si sobre et si large.

P. 114. Sourches parle ainsi de la retraite de Fénelon a
Cambrai: « Jamais affaire n’avait fait autant de bruit que celle-1a.
L’évéque de Meaux, lI'évéque de Chartres et 'archevéque de
Paris avaient levé I’étendard contre l'archevéque de Cambrai;
une grande partie de la Sorbonne était contre lui; d'un autre
coté, il avait pour lui fout le corps des jésuites, celui des cor-
deliers, celui des jacobins et une grande partie des prétres de
I'Oratoire. Il se mélait a cela beaucoup d’intrigues de la
Cour. Mais les plus sages étaient ceux qui ne se mélaient
de rien, qui gémissaient devant Dieu de voir la division entre
de si grands prélats, et qui pourtant n’en étaient point scan-
dalisés, sachant bien que cela n’était pas nouveau dans I'Eglise
de Dieu, et qu'on y avait autrefois vu une guerre pareille entre
St. Epiphane et St. Jean Chrysostome. — Ainsi «I'Eglise de
Dieu» a bon dos, et les bons serviteurs de cette Eglise ne
se scandalisent d’aucun scandale du moment qu'il n'est pas
nouveau! Nouveau critere des choses ecclésiastiques a l'usage
des gens d'Eglise!

P. 117. Fénelon ne veut pas qu'on lui impute «toutes les
horreurs du quiétisme». Bossuet écrit & son neveu de faire
comprendre & Rome qu'«il n’y a rien a craindre d’'un homme
qui ne peut rien; que Fénelon est regardé dans son diocese
comme un hérétique, et dées qu'on verra quelque chose de Rome,

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1911, 36



- 562 —

dans Cambrai surtout et dans les Pays-Bas, fout sera soulevé
contre lui ». — Conclusion a la Bossuet: Rome peut condamner
Fénelon sans crainte, elle n'a rien & perdre. Evidemment Bos-
suet n'était pas pour la doctrine de pur amour!

P. 119. Bossuet écrivait 4 son neveu: «Insinuez a qui et
quand vous le jugerez a propos, qu'il sera utile de deca de
faire paraitre des écrits forts... toujours en marquant le res-
pect convenable ax Saint-Siége. Surtout il faudra faire voir
que ce n'est point une pointille de dispute théologique, mais
d'une erreur qui irait comme celle de Molinos, qui n'y est que
déguisée, a la subversion du cuite.» M. Griselle ajoute: <« Bos-
suet, convaincu qu'il y allait de la religion, et peu sfir de l'at-
titude du pape, dont il avait écrit peu de temps auparavant:
Je crains que la téte du pape ne soit pas trop bonne, éprouvait
le besoin de préparer la voie a la décision. »

P. 278. M™e de Sévigné se plaignait des futilités de cette
discussion, comme aussi de la discussion entre Claude et Arnaud.
Mme de Grignan n'était pas tout a fait de cet avis. Toutefois
elle avouait les subtilités entre M. de Cambrai et M. de Meaux.
« Jappelle subtil, disait-elle, un sujet douteux, captieux, qui n’a
pour base qu'une vraisemblance au lieu d'une vérité constante.
C'est avrgumenter par des principes plus obscurs que I'obscurité
qu'on veut éclairciv et chercher la lumiéve avec les iénébres.
Ce caractére de subtilité est celui de toutes les disputes de con-
troverses.» — A la bonne heure! Voila une femme qui avait, a
elle seule, plus de bon sens que tous les ergoteurs.

P. 308. On écrit d’Angleterre que les honnétes gens font
peun de cas des écrits de Bossuet et de Fénelon dans cette
affaire, et que si 'archevéque de Paris et I'évéque de Chartres
se sont joints a Bossuet, c'est que «1'évéque de Meaux était frop
faible pour disputer avec I'archevéque de Cambrai!» — O profon-
deur anglaise! E. M.

GRUTZMACHER, Dr. Rich.: Gegen den religiosen Riicksehritt,
Der dreieinige Gott. Jesusverehrung oder Christusglaube.
Leipzig 1910, A. Deichert Nachfolger. 95S. M 2. —.

Wihrend die modernen Vertreter des unitarischen statt
des trinitarischen Gottes und diejenigen des ,geschichtlichen
Jesus“ gegeniiber dem ,dogmatischen“ ihre Anschauung und



— 563 —

alles, was damit zusammenhingt, als ,religiosen Fortschritt®
bezeichnen, erweist Hunzinger dieselbe in diesen 4 Vorlesungen
als ,religiosen Rickschritt“. Die trinitarische Formel und
Existenz Gottes wird nach ihrer Richtigkeit und Notwendigkeit
biblisch und spekulativ erwiesen und gezeigt, dass auch in den
»leeren Spekulationen“ der alten Viter sich mehr Verstindnis
fir das, was die lebendige und ernste Religiositit verlangt, als
in der modernen ausschliesslichen Herabziehung Gottes in unser
kleinmenschliches Niveau geborgen hat (S. 50). — Die 2 letzten
Vorlesungen weisen den Widerspruch nach zwischen der dem
bloss ,historischen Jesus“ von seiten der Modernen erwiesenen
Verehrung und der von denselben Verehrern an diesem Jesus
gefundenen Mingel. Diese Jesusverehrung ist in der &lteren
Form, die einem Menschen Jesus wirkliche Gottesverehrung zu
teil werden liess, ,irreligios, unterchristlich und unterevangelisch,
in der jingern Form ausserreligios und gehért in die Asthetik
und die Geschichtsphilosophie hinein“ (S. 71). Eine christliche
Frommigkeit kann sich nur in Glauben und Gebet zu dem er-
hoéhten Christus bilden, die zugleich in dem geschichtlichen
Jesus das Bild seiner Nachfolge findet. Christusglaube bleibt
das Reichste und Grosste, was es gibt (S. 95). G. M.

HuNZINGER, Dr. A. W.: Die religiose Krisis der Gegenwart.
Leipzig 1910, A. Deichert Nachfolger. 190 S. M 3. 60.

In 10 zeitgeméssen und zwanglosen Artikeln fihrt uns der
Verfasser in religiose Probleme ein, die, wenn auch jedes fiir
sich abgeschlossen, doch in einem Zusammenhange stehen, indem
,der Gedankengang vom weitesten Rahmen der Weltanschau-
ung bis zum engsten der Landeskirche sich fortbewegt®. Be-
handelt werden der Zweifel, die Weltanschauungskrisis, die
Personlichkeits-, die Dogmen- und die Kirchenkrisis. Die Auf-
sitze sind sehr anregend und belehrend, positiv und doch, wie
sie der Verfasser auch angesehen wissen will, weitherzig. Ein-
zelne Teile sind besonders treffend, wie ,Die Weltanschauungs-
not und die Frauenwelt“ (S. 53). Stilistisch und inhaltlich ein
Meisterstiick von ergreifender Schonheit ist die Abhandlung
,Jesus Christus und der moderne Mensch® (S. 95). G. M.



— 563 —

Rev. R. H. KENNETT, D. D.: The Composition of the Book of
1saiah in the Light of History and Archmology. London,
Henry Frowde, Oxford University Press. 8°, 94 p. 1910. 3/—.

The 3 lectures contained in this volume were delivered in
1909 by the Regius Professor of Hebrew and Fellow of Queens’
College, Cambridge, as the second annual course of the Schweich
Lectures. We have not for a considerable time come across a
more competent or better arranged analytical study of the book
of Isaiah than these critical and dispassionate lectures. In the
shortest possible form M*" Kennett contrives to give a lucid and
impartial account in broad outlines of the story of this book.

The first lecture deals with the nucleus of the book of
Isaiah, and with its composition in the light of history and
archeeology. In order to make the lectures more concise, the
author has endeavoured to form an independent judgment on
the different problems of the book of Isaiah rather than to
quote and discuss the opinions of others. As most of the modern
lecturers on the Old Testament Mr Kennett takes it for granted
that the book of Isaiah is not all the work of the prophet
Isaiah, but a composite document consisting of fragments of
different provenance and date. With regard to those passages
which may be assigned to Isaiah, the author is of the opinion
that it is extremely improbable that the prophecies were com-
mitted to writing by the prophet himself, at least at the time
when they were first composed. The evidence points rather to
an oral stage in the transmission of the prophetic teaching,
and the disciples of the great prophet may have preserved
orally their master’s words, just as the Apostles preserved
those of our Lord. On pages 10 to 14 we find a detailed inter-
pretation of the symbolical name Shear jashub, and of the
Immanuel prophecy.

The second lecture deals with the enlargement of the
original book of Isaiah by the addition of prophecies composed
in the Babylonian and Persian periods. M* K. upholds the
hypothesis that prophecies as late as, or later than, the time
of Cyrus are not confined to the second great section (chap. 40
to 66), commonly called the book of Deutero-Isaiah, but are
already found in the first section. In this case the division of
the book into two main sections would not be due to chrono-



— 565 —

logical arrangement but to some other reason. The lecturer
supposes ‘“that the genuine words of Isaiah were written down
in Palestine at some time subsequent to Nebuchadnezzar’s
destruction of Jerusalem, and that there were afterwards ap-
pended to this book later predictions by Palestinian prophets
relating to the downfall of Babylon, because of the parallelism
between these and Isaiah’s great prediction of the downfall of
Assyria. When at the coming of Ezra the scriptures of the
Babylonian Jews were brought to Palestine, the small anonymous
collection of prophecies on the coming of Cyrus which had been
composed in Babylonia was probably added to the Palestinian
book of Isaiah, which contained predictions of the downfall of
Babylon”.

The third lectures bears the inscription: ‘ Modification of
the enlarged book of Isaiah during the Maccabsean period, and
addition to it of prophecies recently composed”. What we
admire most in this concluding part is the short but excellent
survey on the history of the Jewish nation in the last cen-
turies before Christ. The author assigns not less than 33 whole
chapters besides many other passages to the second century
B. C. Of course it remains still an open question whether we
may apply all those prophecies to so late a period, or whether
some of them may not have been composed at an earlier date.
Their poetical form seems to allow a freer interpretation. But
also this part deserves to be read and studied by all those

who take an interest in the literature of the Old Testament.
Kz.

Lany, J. M.: La morale de Jésus, sa part d'influence dans
la morale actuelle. Paris, Alcan, in-18, 1911, Fr 2. 50.

M. Lahy voit dans la société le grand facteur de la mo-
rale; il est certain que, étymologiquement, le mot «morale»
vient du mot «moeeurs»; il est certain aussi que les maeurs
(mores) sont souvent dirigées par les courants sociaux. Toute-
fois, ce que nous appelons morale ne doit pas étre confondu
avec les usages, et la vraie morale est le produit de la con-
science. La morale chrétienne est par excellence le dictamen
de la conscience humaine,



— 566 —

Si M. L. croit que la morale chrétienne doit étre modifiée,
corrigée, repoussée par la société actuelle pour que celle-ci
puisse fonder une morale sociologique plus parfaite, il doit le
préciser nettement et sur quels points. C'est ce que son volume
ne fait pas. De 1a une grande lacune; je dirai presque que le
fond de la question n'est pas traité.

En revanche, on lira avec grand intérét et avec profit les
pages 86 a 108: Influences des civilisations étrangeres sur la
pensée et la morale jurves: influence de la civilisation assyro-
babylonienne, de la civilisation perse, de la pensée grecque;
les sectes religieuses en Judée avant la venue du Christ; les
influences qui se marquent dans la doctrine de Jésus, etc. Ces
sujets ne sont pas nouveaux, mais M. L. les a traités avec
clarté. I1 a cherché aussi & indiquer le role que St. Paul a joué
dans la prédication du christianisme. St.Paul a eu une théologie
a lui, cela est certain, mais cette théologie n’a pas altéré la
morale du Christ, quoi qu'en dise M. L. (p. 190-191). Pour ma
part, je désire, dans une seconde édition, plus de détails pré-
cis et plus de preuves péremptoires. E. M.

LEUTE, Josef: Der Ultramontanismus in Theorie und Praxis.
Berlin, Hugo Bermiihler, 1911. XII und 492 S. Preis M 10,
geb. M 11. 50.

Das Buch ist eine teilweise ganz brauchbare Stoffsamm-
lung, bringt allerdings kaum Eigenes und Neues. Leider ist es
nicht frei von Flichtigkeiten und Oberfliichlichkeiten des Ge-
dankens und Ausdrucks, auch nicht von Unrichtigkeiten und
Ungenauigkeiten in Behauptungen und Urteilen.

Der Verlag gibt dem Buch eine iiberaus unbescheidene
Anpreisung auf den Weg. Leutes Austritt aus der romischen
Kirche wird mit Luthers Tat verglichen; sein Buch sei die
bisher griindlichste Darstellung des Ultramontanismus, dessen
Unkenntnis kiinftig um dieses Buches willen unentschuldbar.
Im Ernst heisst es: ,Jedem Deutschen sei dies Buch ein hei-
liger Schatz!“ Gegeniiber dieser herausfordernden Grossspre-
cherei muss betont werden, dass das Buch keineswegs einen
klaren und erschipfenden Begrift des Ultramontanismus ver-
mi‘telt, dass sein Stoff zwar #usserlich in Druck und Uber-



— bB67 —

schriften reichlich gegliedert, aber keineswegs innerlich bewil-
tigt ist. Das Nichterscheinen dieses Buches hitte durchaus
keine Liicke bedeutet. E. K. ZELENKA.

LieTzZMANN, D. Hans, o. Professor in Jena: Texte, Liturgische.
— VI. Die Clementinische Liturgie aus den Constitutiones
Apostolorum VIII nebst Anhéingen. (Kleine Texte etc. Nr. 61.)
Bonn, A. Marcus und E. Webers Verlag, 1910. 32 S. 8e.
M —. 80.

Die liturgischen Texte in der Lietzmannschen Sammlung
haben mit diesem sechsten Hefte eine wertvolle Vervollstandi-
gung gefunden. Ausser der altberiihmten und neuerdings wieder
viel behandelten Liturgie des achten Buches der Const. Apost.
enthilt das Heft ein liturgisches Fragment aus der lateinischen
Fassung der Canones Apost., die Gottesdienstbeschreibung der
Lagyptischen Kirchenordnung® in deutscher Sprache, zuletzt
griechisch die Anaphora des Serapion. Das Heft kniipft so an
das erste der Sammlung (Nr. 5) an, das die #ltesten Stiicke zur
Geschichte der orientalischen Taufe und Messe enthilt; die
zwischenliegenden Hefte enthalten den Ordo Missee des Missale
Romanum, die konstantinopolitanische Messliturgie vor dem
IX. Jahrhundert (diese von A. Baumstark herausgegeben) und
die zwei liturgischen Schriften Luthers von 1523 und 1526.
Wie wichtig diese billigen, mit den Lesarten und den nétigen
Zitaten ausgestatteten Hefte fiir die Vorlesungen und Seminar-
tibungen sind, braucht nicht abermals hervorgehoben zu werden.

A. Ta.

LUTGERT, Wilh.: Natur und Geist Gottes. Leipzig 1910, A. Dei-
chert Nachfolger. 144 S. M 2. 80.

Als Ergiénzung seines Buches ,Gottes Sohn und Gottes
Geist" (1905) veroffentlicht der Verfasser hier eine Sammlung
von 10 populidr gehaltenen Vortrigen, die in einem gewissen
Zusammenhang zueinander dem Zwecke dienen sollen, Natur
und Gott nicht als dualistische Gegensitze, sondern als ver-
einigungsfahig miteinander darzustellen, weil von dieser Ein-
heit ,die Gesundheit und Normalitit unseres religiosen Lebens



— 5368 —

abhéngig ist“, und weil es demnach als eine der wichtigsten
Aufgaben der Theologie erscheint, ,das Schwanken zwischen
Naturalismus und Spiritualismus zu iiberwinden“. So dienen
auch diese Abhandlungen in vorziglicher Weise dazu, im mo-
dernen Geisteskampfe um die Grundwahrheiten der christlichen
Religion eine gute Wehr darzureichen. Die Themata sind: der
Gott Jesu Christi; die Ethik Jesu; Jesus und die Natur (auch
hier kein Dualismus: Jesus nicht unter der Natur als ihr Knecht,
aber auch nicht ihr gegentiber als ihr Feind, sondern iiber ihr
als ihr Herr); die Liebe Christi und die christliche Liebe;
Christi Kreuz und Christi Geist; das Christentum der Tat; die
Furcht Gottes; christliche Freiheit; christlicher Sozialismus;
Goethes Ethik (seine Religion und damit sein Denken und Leben
eingeschniirt in die Natur). G. M.

MARMORSTEIN, Dr. A., Rabbiner in Skotschau (Ost. Schlesien):
Die Bezeichnungen fiir Christen und Gnostiker im Talmud
und Midrasch. (Religionsgeschichtliche Studien 1. Heft.) Selbst-
verlag des Verfassers, 1910. 82 S. &e,

In 'diesen Studien, von welchen bis jetzt die erste Liefe-
rung erschienen ist, soll der Kampf zwischen dem Judentum
und der christlichen Kirche in den drei ersten Jahrhunderten
ausfithrlich beschrieben und erlidutert werden. Obschon es
nicht an Abhandlungen und Schriften iiber diesen Gegenstand
fehlt, so ist doch das Unternehmen des Dr. Marmorstein keines-
wegs tiberfliissig, weil er fiir seine Arbeiten sowohl die jiidischen
als auch die christlichen Quellen beniitzen will. Um ein mog-
lichst objektives Bild von der Stellung der noch jungen Kirche
zum Judentum zu erhalten, miissen die Berichte der Kirchen-
viiter aus den talmudischen Quellen ergéinzt werden. Nun sind
aber ohne Zweifel Talmud und Midrasch zu diesem Zweck
noch viel zu wenig beriicksichtigt worden. Es ist eben durch-
aus keine leichte Aufgabe, sich in dem ausserordentlich reich-
haltigen Quellenmaterial der jiidischen Tradition (Talmud) und
Schrifterklarung (Midrasch) zurechtzufinden und den unvokali-
sierten Text, der ein Gemisch von Neuhebriisch und Araméisch
mit manchen dialektischen Besonderheiten darbietet, richtig zu
lesen und zu interpretieren. Bis jetzt gibt es nidmlich weder



— 569 —

tir den babylonischen noch fiir den palistinensischen Talmud
eine vollstindige deutsche Ubersetzung. Auch die Midraschim
sind noch nicht alle iibersetzt. Um so mehr ist es deshalb zu
begrissen, wenn ein griindlicher Kenner des Talmud und der
Midrasch-Literatur es unternimmt, mit Hiilfe der jiidischen und
christlichen Quellen die Frage zu beantworten: ,Wie standen
Christentum und Judentum zueinander zur Zeit der Entwick-
lung der christlichen Kirche ?%

Das 1. Heft dieser Studien bietet mehr, als sein Titel ver-
muten ldsst. Der Verfasser zeigt zunéchst, wie die judischen
Gelehrten die Behauptung der Christen, dass sie nunmehr das
wahre Israel bildeten, weil das Reich Gottes von den Juden
genommen worden sei, und der Herr das auserwéhlte Volk
verworfen und verstossen habe, im Talmud und Midrasch zu
widerlegen suchten. Darauf werden wir mit der antijiidischen
Polemik der Kirche und den Erwiderungen und Antworten der
angegriffenen Juden bekannt gemacht. Weitere Abschnitte han-
deln von der antichristlichen Polemik der Synagoge und beson-
ders einldsslich von den verschiedenen Namen, mit welchen
die Christglaubigen und die christlichen Héretiker in der alt-
rabbinischen Literatur bezeichnet werden. In einem letzten
Kapitel wird berichtet, wie die Rabbiner die Lehre der Gnos-
tiker, dass die Juden, resp. das Alte Testament den hochsten
Gott niemals gekannt habe, auf scharfsinnige Weise entkriftet
haben. Sehr angenehm beriihrt es, dass der Verfasser keine
Ausfialle gegen die Christen macht, sondern einen objektiven
Standpunkt einzunehmen sucht. Christus hélt er fiir eine
historische Personlichkeit und seine Kreuzigung fiir eine Tat-
sache. In einem demnichst erscheinenden zweiten Heft sollen
die Studien erweitert und erginzt werden. Kz.

PicaveT, Fr.: Roscelin, philosophe et théologien. Paris,
Alcan, in-8°, 1911, Fr 4.

L’éminent professeur en Sorbonne est dans ce nouvel ou-
vrage ce qu'il s’est montré dans tous ses ouvrages précédents.
Toujours mémes qualités et mémes défauts, s’il me permet de
lavouer; toujours méme ¢rudition surabondante, et toujours



— 570 —

méme obscurité 14 ou 'on voudrait trouver plus de lumiére et
de simplicité. C'est la forét qui empéche de voir les arbres.

Le probléme était de nous dire enfin, apres les Cousin, les
Hauréau, et tant d’autres, ce qu'était le nominalisme de Rosce-
lin, ce qu’était sa doctrine sur la trinité et sur l'incarnation, et
comment on peut concilier sa dialectique et sa théologie. Or,
ce trop savant volume ne résout pas, & mon avis du moins,
ce triple probleme. Les lecteurs qui n'auraient ni le temps, ni
la patience de lire attentivement toutes ces pages, peuvent se
borner au chapitre IIl: Roscelin, philosophe et théologien d’a-
preés Uhistoire (p. 45 a 86). Ils auront un spécimen des subti-
lités dont les scolastiques de la fin du XIe siecle étaient atteints
et aussi des subtilités de lauteur en ce qui concerne la dia-
lectique.

M. Picavet résume ainsi sa pensée (p. 80): «Que 'on ne
soit pas autorisé & parler du trithéisme de Roscelin, c'est ce
que nous pensons avoir mis complétement en lumieére, en exa-
minant les textes de St. Anselme sur lesquels on s'est appuyé
pour lui attribuer cette doctrine, comme en analysant la lettre
de Roscelin. Et 'on peut voir déja que, pour lier la théologie
de Roscelin 4 sa philosophie, on lui a donné un nominalisme
qu'il n'a jamais eu, un trithéisme dont St. Anselme est le véri-
table créateur et qu'il s’est toujours défendu d’admettre. Ce
n'est pas tout. Nous avons montré, aussi nettement que possible,
lorigine théologique de la doctrine trinitaire de Roscelin: c’est
pour ne pas étre obligé d'admettre que le Pére a été incarné
et a souffert la crucifixion, que Roscelin propose de dire que les
trois personnes sont rois choses en soi, identiques par la puissance
et la volonté. »

Mais est-ce bien la une explication «aussi nette que pos-
sible»? Comment «trois choses en soi» ne sont-elles pas trois
substances? Comment das lors Roscelin a-t-il évité le trithéisme?
La vérité est que Roscelin a voulu éviter 'anathéme de Ter-
tullien contre les Patripassiens, l'anathéme contre les Sabel-
liens, l'anathéme contre les Ariens et le subordinatianisme; et
que, ne pouvant se retrouver dans ce labyrinthe, ou les mots
mal définis d'ousia, d’hypostase, de substance, de persomne, de
prosopon, etc., ont joué un role d'autant plus considérable
qu'incompris, linfortuné Roscelin a été loin d'étre clair. Et
M. Picavet, qui veut l'innocenter et en faire un docteur beau-



— 571 —

coup trop admirable, n'est guere plus clair que lui. Roscelin,
attaqué de tous les coOtés, surtout par Abélard, et menacé par
le peuple qui n’était pas doux envers les hérétiques en ce
temps-1a, a simplement cherché a louvoyer. Ne Pa-t-il pas avoué
lui-méme? et M. Picavet avec lui, lorsqu’'il a dit (p. 75):
« Roscelin reste embarrassé comme au début de sa carriére:
il ne voit pas comment plusieurs choses égales peuvent étre
une chose une et unique; il laisse & qui le pourra le soin de
dire mieux que lui. Swriout il veut rester orthodoxe, et, sur-
tout, se soumet au jugement de I'Eglise. » Qui était 1'Eglise,
déja dans ce temps-la? A quelles conditions pouvait-on étre
chanoine de Tours, de Loches, de Besanc¢on, et, en outre,
plaire au pape Urbain II? Voila la philosophie que M. Picavet
n'a pas assez mise au clair, ce me semble. E. M.

REVILLE, Jean: Les phases successives de I'Histoire des
religions. Paris, E. Leroux, in-18, 1909, Fr 3. 50.

Ces conférences, faites au College de France, forment le
T. 33° des Annales du Musée Guimet. Elles sont une contribu-
tion trés utile a T'histoire de la critique religieuse plus qu’a
I’histoire méme des religions; je veux dire que l'auteur s'’est
moins proposé d’exposer comment les religions se sont fondées
et développées en réalité (pour autant que nous puissions le
savoir), que d’indiquer les divers systémes d’application donnés
par les écoles mythique, symbolique, philologique, anthropolo-
gique, historique et sociologique.

Le sujet est grave, trés compliqué et tres difficile. Si on
le traite uniquement au point de vue sentimentaliste, & la fagon
de Schleiermacher et des autres sentimentalistes, il est impos-
sible d'aboutir, parce que le sentiment n’est pas un critere.
chacun sent & sa facon, et la discussion est indéfinie. Le point
de vue intellectualiste et scientifique est plus sfr, a la condi-
tion d’éviter, d'une part, 'idéalisme absolu d'un Hégel, d’autre
part le positivisme non moins fantaisiste d'un Auguste Comte.
C'est a la vraie science qu'il faut en appeler, non aux systémes,
mais aux réalités telles que 1'histoire les indique et les constate.
Les subtilités abondent en ces matiéres, et sous les étalages
d’érudition des auteurs de systémes il y a souvent plus de spé-



— 572 —

ciosité que de solidité. Que dire, par exemple, de phrases comme
celles-ci: «Il ne faut pas confondre I'hénothéisme avec le poly-
démonisme inorganique, qui précede le polythéisme en effet,
non pas nécessairement sous forme hénothéiste, mais simplement
parce que les hommes n’ont pas encore réfléchi sur les relations
des dieux entre eux» (p. 192).

Ici plus qu'ailleurs la simplification et la clarté sont néces-
saires. Malheureusement ni 'une ni 'autre de ces qualités ne
se rencontrent dans les érudits qui se sont occupés de ces ques-
tions. M. Jean Réville n’a gueére écrit que des notes a complé-
ter; les éditeurs de son volume nous en avertissent a4 maintes
pages (pp. 213, 222, etc.). Il indique, mais n’éclaircit pas ou peu.
Je le crois plus sentimentaliste dans -ses appréciations qu’ob-
jectif, bien qu’il en appelle 4 1'école historique, dont son pere
lui parait avoir été un des principaux représentants. Il a indiqué
ainsi son point de vue (p. 225): «Quoique je vous aie expres-
sément avertis que je n’entendais pas vous donner une énumé-
ration complete des historiens des religions, mais seulement
mentionner ceux qui paraissent représenter de la fagon la plus
fidele ou la plus éclatante les différentes méthodes préconisées
pour la reconstruction de lhistoire religieuse, vous avez di
cependant éprouver quelque étonnement de ne pas m’entendre
prononcer certains noms qui sont parmi les plus connus dans
le domaine de nos études. »

Ce volume n'est, en effet, qu'une esquisse. Il y a des lacunes
et des obscurités; aucune question n'est suffisamment traitée,
et Yon peut dire qu'aprés l'avoir lu, on est plus convaincu
encore qu'auparavant de la nécessité et de la difficulté de «re-
construire 'histoire religieuse ». J'aurais voulu indiquer les fautes
a éviter et la méthode a suivre, ainsi que les résultats les plus
probables auxquels on parait étre arrivé présentement. Mais je
n'ai pas a refaire le livre de M. J. Réville. Ce qui importe,
c’est d'abord de le lire. E. MicHAUD.

Druck von Stimpfli & Cie. in Bern.



	Bibliographie

