
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1 (1911)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 410 -

BIBLIOGRAPHIE.

Blau, Paul: Lebensrätsel. Drei apologetische Abhandlungen
über Leid, Tod und Sünde. Hamburg, Agentur des Rauhen
Hauses, 1910. 80 S. kl. 4°. Preis eleg. kart. M 1. —.

Der Verfasser sinnt in den vorliegenden Abhandlungen
über das uralte Rätsel nach, über das schon viele Häupter
gegrübelt, „Häupter in Hieroglyphenmützen, Häupter in Turban
und schwarzem Barett, Perückenhäupter und tausend andere

arme, schwitzende Menschenhäupter", über den Sinn der Leiden,
das Geheimnis des Todes und das Problem der Sünde. Die
mechanistische Weltanschauung, die überall nur Notwendigkeiten

sieht, für die auch das Leid eine Notwendigkeit ist,
sowie die juristische Erklärung des Leids unter dem Gesichtspunkt

der vergeltenden Strafe können nicht befriedigen. Seinen
tieferen Sinn erhält das Leid in der religiösen Beleuchtung,
dass es uns ein Mittel ist zur Erreichung ewiger in Gott
liegender Ziele. Auch was uns die Wissenschaft über Leben und
Tod zu sagen weiss, befriedigt uns nicht. In das Geheimnis
des Lebens und Sterbens ist erst Licht gekommen durch die

Offenbarung Gottes in Christo. Und was ist Sünde Sünde gibt
es nicht, sagt der Monismus, für den die Welt des Körpers und
des Geistes nur eine ist. Aber die brutale Wirklichkeit sagt:
Es gibt Sünde, Sünde, wie sie Stuck gemalt hat, mit ihren
faszinierenden Augen und der ringelnden Natter, die ihren
Kopf erhebt, bereit, ihr Gift auszuspritzen. Was Sünde ist,
darauf sind verschiedene Antworten gegeben worden. Aus Jesu

Munde haben wir eine Definition der Sünde, die dahin lautet:
„Der heilige Geist wird die Welt strafen um die Sünde, dass

sie nicht glauben an mich." Sünde ist immer etwas
Innerliches; alles Tun ist nur die Äusserung und Wirkung dieser
inneren Lösung der Seele von Gott. Die Sünde fängt immer
erst da an, wo der Mensch, der sich von Gott lösen kann,



— 411 —

diese Lösung tatsächlich vollzieht Es könnte uns locken,
noch mehr von dem Inhalt des Büchleins zu verraten. Doch,
man nehme es selbst zur Hand, es ist überaus lesenswert, in
den Wirrnissen der Zeit wegweisend, über die letzten Ziele
belehrend und aufklärend. W. Sch.

Eliahab: Die hundertjährige Religionskrisis im Jndentume,
in ihrer Bedeutung für das juden-christliche Problem. Von
Eliahab. Berlin, Verlag des Bundes für religiöse Kultur.
64 S. 8°. M 1. 50.

Unter obigem Titel hat der Eliahab-Bund (Bund der
Gottsucher) eine orientierende Schrift über den Zweck und das
Ziel einer neuen religiös-geistigen Bewegung unter den Juden
veröffentlicht, die fast gleichzeitig mit dem Zionismus um die
Wende des 20. Jahrhunderts einsetzte und auf eine
Wiederbelebung des einstigen Judenchristentums hinausläuft. Der
unbekannte Verfasser — Eliahab ist nur ein nom de plume —
benützt die bevorstehende 100jährige Gedächtnisfeier der
Judenemanzipation in Preussen (11. März 1912), seine Religionsgenossen

in Deutschland und anderwärts aufzufordern, dem von
ernstgesinnten Israeliten schon längst gehegten, aber bis jetzt
nur schüchtern ausgesprochenen Gedanken einer Verschmelzung

der jüdischen Religion mit der christlichen Tochterreligion
näher zu treten und ihn zu verwirklichen. Nur in einer
Aussöhnung mit dem Christentum erblickt Eliahab das Heil der
Juden, weil „ohne die Erkenntnis des Weltheilandes als seines
Messias das Judentum nimmer zu einer fortschreitenden
religiösen Kultur gelangen kann. Eine Wiederbelebung des
religiösen Judentums ist ausschliesslich vom Judenchristentum zu
erwarten". Von einem förmlichen Übertritt der zum Christentum

hinneigenden Juden in eine der bestehenden Kirchen will
der Verfasser dagegen nichts wissen. Wie es in der Urkirche
Judenchristen und Heidenchristen gab, so sollen nach seiner
Meinung auch heute noch judenchristliche und heidenchristliche
Gemeinden im Frieden nebeneinander bestehen können und
als gleichberechtigt betrachtet werden. Gegen diese Ansicht
lässt sich wohl nicht viel einwenden. Heutzutage, wo es bei
gewissen Christen beinahe zum guten Ton gehört, alkoholhaltige



— 412 —

Getränke streng zu meiden, keinen Tabak zu rauchen und
womöglich als Vegetarier zu leben, würde man es Judenchristen
kaum verargen dürfen, wenn sie noch gewisse mosaische
Speisegesetze und talmudische Reinigungsvorschriften beobachteten.
Auch die Urkirche war in dieser Beziehung weitherzig. Eine
förmliche Judaisierung des Christentums ist jedoch durchaus
nicht beabsichtigt. Eliahab betrachtet es im Gegenteil als etwas
ganz Selbstverständliches, dass die Lehren des Talmud, d. h.
der jüdischen Tradition, für den modernen Judenchristen nur
insofern verbindlich sein sollen, als sie mit der Lehre Christi
im Einklänge stehen.

Neu und originell ist der Gedanke, dass die Mohammedaner
für das Christentum wahrscheinlich eher gewonnen werden
könnten, wenn es ihnen in der Form des Judenchristentums
dargeboten würde. Eliahab schreibt: „Die völlige Ohnmacht
der Kirchenmission gegenüber der, gerade auf dem mosaischen

Prinzip beruhenden, Weltreligion des Islam sollte zu denken
geben, ob nicht mit Hülfe der judenchristlichen Methode
für die Zukunft noch einmal grosse Aufgaben zu lösen sein

werden."
Was in dieser Schrift über Christum als den Weltheiland

und Gottessohn gesagt wird, stimmt mit der christlichen Lehre
völlig überein. Die vornehmste Aufgabe des Eliahab-Bundes
soll darin bestehen, Neu-Israel zum Verständnis der ganzen
heiligen Schrift zu erziehen und es „bibelreif zu machen, weil
„ohne Versenkung in den heiligen Geist der Schriften des Alten
und Neuen Testaments die Lösung der Messiasfrage unmöglich

ist." Eliahab verspricht sich von der judenchristlichen
Bewegung keinen plötzlichen, grossartigen Erfolg, sondern

glaubt, dass sich die Erleuchtung der Juden in der Messiasfrage

nur allmählich vollziehen werde. „Der vom Evangelium
ausstrahlende Glanz blendet vorerst das an das Halbdunkel
gewöhnte Auge." Immerhin hat sich schon eine schöne Zahl
dem Christentum freundlich gesinnter Juden aus den verschiedensten

Ländern dem Eliahab-Bund angeschlossen. Ordentliches
und stimmberechtigtes Mitglied kann nur werden, wer jüdischer
Abstammung ist. Kz.



— 413 —

Endres, Dr. Jos. A.: Geschichte der mittelalterlichen
Philosophie im christlichen Abendlande. Kempten-München, Jos.
Kösel 1908 (Sammlung Kösel, Bd. 22). Preis M 1.—.

Im engen Rahmen eine zusammenfassende Übersicht über
die Entwicklung des mittelalterlichen Geisteslebens zu bieten,
ist eine nicht unschwierige Aufgabe. Die Probleme und
Kontroversen der Scholastik sind dem modernen Leser meist fremd
geworden, vieles, wie das Einströmen der arabischen Geisteskultur

in die Philosophie des 13. Jahrhunderts ist auch nicht
leicht verständlich zu machen. Endres hat in dem vorliegenden
Grundriss diese Schwierigkeiten mit Geschick überwunden,
sodass wir ein klares Bild der Geschichte der scholastischen
Philosophie erhalten. Nur das einleitende Kapitel wünschten
wir etwas ergiebiger gestaltet zu sehen. Mit Recht verwahrt
Endres die Scholastik gegen den Vorwurf, als sei ihr Ideengehalt

ursprünglich so ärmlich gewesen, dass sie nur von der
durch Porphyrius angeregten logischen Schulfrage nach der
Geltung der Gattungsnamen ihren Ursprung genommen hätte.
Aber die antike philosophische Tradition, die zunächst durch
Augustinus dem mittelalterlichen Denken übermittelt wurde,
hätte gerade darum in der Einleitung eine genauere
Charakterisierung erfahren sollen. Was die platonische Denkweise
für die Frühscholastik bedeutete, wäre dann gewiss noch
schärfer hervorgetreten. — Vielleicht hätte auch Dante, mit
seinen staatsphilosophischen Schriften insbesondere, eine
Erwähnung verdient, zumal Endres seine Darstellung mehrfach
auf recht unbedeutende Namen ausdehnt. — Doch diese Wünsche
sollen die Anerkennung nicht verkürzen, die wir der Anlage
und Ausführung des Buches im ganzen zollen. R. Keussen.

Endres, Jos. Ant.: Thomas von Aquin. Die Zeit der
Hochscholastik. Erstes bis fünftes Tausend. Mainz 1910. Kirchheim

& Co. Mit 64 Abbildungen, gr. 8° (IV u. 107 S.). Preis
in Leinenband M 4. —. (Weltgeschichte in Charakterbildern.
Dritte Abteilung).

Seitdem Karl Werner 1858 seine dreibändige Monographie
über Thomas von Aquin erscheinen liess, ist der Thomismus
in Philosophie und Theologie zu einer bestimmenden Macht-



— 414 —

Stellung innerhalb der römischen Kirche gelangt. Mit
Unterstützung Leos XIIL ist eine umfassende und glänzend
ausgestattete neue Ausgabe der Werke des Thomas erschienen. Die
thomistische Literatur in Zeitschriften und Büchern schwillt von
Jahr zu Jahr zu grösserem Umfang an. Unter solchen
Umständen mag es in der Tat auffallend erscheinen, dass eine
umfassendere monographische Darstellung über Thomas Leben
und Lehre, welche die seit Werner so weit ausgedehnte neuere
Forschung berücksichtigt hätte, nicht mehr versucht wurde.
In diese empfindlich gewordene Lücke w*ill nun Endres mit
seinem Buche eintreten, soweit das ein Werk vermag, das sich
seiner Anlage und Bestimmung nach an einen weiteren Leserkreis

wrendet.

Angenehm berührt uns bei Endres zunächst die tunlichste
Ausmerzung alles Legendarischen aus dem Leben des Thomas.
Was Werner noch kritiklos in seine Geschichtsdarstellung
aufgenommen hat, so die Erzählungen von der auf Veranlassung
seiner Angehörigen versuchten Verführung des Thomas, von
den Begleitumständen seines Todes (Werner L, S. 26—30, S. 851),
das ist von Endres als übertreibende Erdichtung bezeichnet
oder wird in seinen psychologischen Grundlagen durch die
Bemerkung charakterisiert: „Wenn die Grossen eines Zeitalters
der Sterblichkeit ihren Tribut entrichten, pflegen die
Überlebenden nicht selten das geistige Gleichgewicht zu verlieren.
Dann glaubt der Mensch, dass auch die Natur sein Fühlen
teilen und augenfälligen Anteil an seinem Empfinden nehmen
müsse. Unfassbar steht das Ereignis vor der Seele der
Mitwelt und noch die ferne Sage umkleidet es mit dem Geheimnis
des Ausserordentlichen" (S. 95). Trotzdem hat auch Endres
sich nicht entschliessen können, ganz auf den Reiz der Legende
zu verzichten. So bringt auch er den der neutestamentlichen
Erzählung angepassten Bericht von der Heilung einer
blutflüssigen Frau durch die Berührung des Gewandsaumes des

Heiligen (S. 54). Ebenso dürfte der in den Kanonisationsakten
berichtete Vorgang (S. 95) wohl auf verwandte biblische
Vorlagen zurückzuführen sein.

Die schon in ihrer Ausdehnung bewundernswerte
literarische Tätigkeit des Thomas wird uns von Endres recht
übersichtlich in ihrer geschichtlichen Entwicklung vor Augen
geführt. Den Mittelpunkt der Darstellung bildet hier natürlich



— 415 —

die Inhaltsübersicht über die Summa contra Gentiles und die
Summa theologica (S. 44—47 und S. 85—89). Vielleicht hätte
der Bericht des Verfassers hier noch mehr Farbe gewinnen
können, wenn er den Stil und das Beweisverfahren des grossen
Scholastikers durch gelegentliche Einschaltung der Übersetzung
ausgewählter Abschnitte aus seinen Hauptwerken veranschaulicht

hätte. — Die Frage, in welchem Ausmass Thomas als
ein originaler Denker betrachtet werden könne, wird von
Endres an verschiedenen Stellen seines Buches erörtert.
Insbesondere gegen den Vorwurf Euckens sucht Endres Thomas
zu schützen, dass die Verschmelzung der christlichen Glaubenslehre

mit dem Aristotelismus bei ihm nur eine äusserliche und
künstliche sei (S. 73 f.). Wenn er dagegen einwendet, dass
Thomas überall beflissen sei, die aristotelischen Lehren der
christlichen Architektur seines Denkens entsprechend
umzuformen und umzubilden, so ist das eine Tatsache, die kein
Mensch bestreitet. Der Grundgedanke der Eucken'schen
Ausführungen wird dabei aber gar nicht berührt, dass die Eigenart

der aristotelischen Denkweise eine Verschmelzung mit dem
Inhalt des christlichen Glaubens von vornherein unmöglich
macht, und dass der Versuch des Thomas, dennoch zu einer
solchen zu gelangen, nur darum gelingt, weil er die
Konsequenzen des aristotelischen Denkens entweder übersieht oder
unterdrückt. Wie bedeutungslos, um nur ein allerdings
massgebendes Beispiel anzuführen, steht im Gefüge der thomistischen
Erkenntnislehre und Weltanschauung der empiristische Satz,
dass alle Erkenntnis des Intellekts zu ihrer Entfaltung der
Vermittelung der Sinne bedürfe, in einem System, das seine
Orientierung in den Lehren und literarischen Kontroversen der
„Schule", in der kirchlich autoritativen Überlieferung sieht
und an der Erfahrung mit blinden Augen vorübergeht!
Gesteht doch Endres selbst zu: „Thomas fehlte das Interesse für
die eigentliche Naturwissenschaft und auch für jenes Mass
exakter Forschung, durch das sich die Schule Robert Grossetestes

in jener frühen Zeit bereits auszeichnet." Und auch das
Gebiet der Geschichte, so lautet ein weiteres Zugeständnis, sei

ausserhalb der Interessensphäre seiner Geistesart gelegen
gewesen, die in der auf das allgemeine gerichteten Spekulation
ihre eigentümliche Kraft bewährte (S. 81). Hier liegen in der
Tat die Grenzen des thomistischen Denkens. Sie sind zugleich



— 416 —

die Grenzen der scholastischen Methode. Sie aber bilden eine
Scheidemauer, die uns unmöglich macht, dem System des
Thomas noch eine aktuelle Bedeutung für die philosophische
Bewegung der Gegenwart zuzuerkennen. Und wenn wir
demgegenüber auf die rege Betriebsamkeit der neothomistischen
Schule verwiesen werden, so antworten wir, dass der Geschichtsschreiber

der Philosophie diese Schule nur als eine durch eine
künstliche Separation vom modernen Geistesleben geschaffene
philosophische Sekte betrachten kann. Ihre Isolierung bedingt
ihre Unfruchtbarkeit. — Zur Philosophie treibt uns ausserdem
nicht ein antiquarisches Interesse, in dessen Betätigung ein
wesentlicher Teil der literarischen Produktion der thomistischen
Schule sich erschöpft, sondern der Drang, mit den Mitteln, die
uns die lebende Wissenschaft an die Hand gibt, die Wirklichkeit

des Lebens für uns verständlich zu machen.
Rudolf Keussen.

Foltz, Otto: Gedanken des Pädagogen und Philosophen
Herbart. Langensalza 1910. Beyer & Söhne.

Das hübsch ausgestattete Büchlein, das schon durch seine

gefällige Form zur Lektüre einladet, enthält pädagogische und

philosophische Aussprüche Herbarts, die aus seinen sämtlichen
Werken mit Sorgfalt ausgewählt sind, und deren Anerkennung
und Wertschätzung nach des Herausgebers Ansicht unabhängig
ist von der Stellung, welche man gegenüber dem Systeme der
Herbartschen Philosophie und Pädagogik einnimmt. Die Schrift
ist zunächst für Zöglinge der Lehrer- und Lehrerinnen-Seminare
bestimmt. Aber auch weitere Kreise werden von ihrem Inhalte
mit Nutzen Kenntnis nehmen und dadurch zu fruchtbarem
Nachdenken angeleitet werden. Mn.

er.Humbert, A. : Les origines de la théologie moderne. T. I
La renaissance de l'antiquité chrétienne (1450-1521).

Paris, Gabalda, in-12, 358 p. 1911, Fr 3. 50.

D'après le double titre de ce volume, on pourrait penser
qu'il faut chercher de 1450 à 1521 les origines de la théologie
moderne. Ce serait se méprendre : car la théologie moderne est



— 417 —

une chose si vaste et si confuse qu'elle plonge ses racines bien
au delà des 71 années indiquées. Ces 71 années forment l'époque
appelée Renaissance ; et il s'agit ici de la Renaissance biblique.
Elle a eu lieu chez les humanistes italiens, en Angleterre, en
France et en Allemagne.

M. Humbert remonte assez brièvement jusqu'à Wycliffe et aux
Lollards; il signale Thomas Netter de Waiden et Reginald Pecock
comme réfutateurs du lollardisme, puis les théologiens biblistes
allemands du XVe siècle, Wessel et Goch. Il s'étend ensuite
très longuement sur Reuchlin et Erasme, et explique très bien
comment ces deux philologues humanistes se sont rattachés à
St. Jérôme, et comment ils auraient voulu mettre en meilleure
lumière les textes bibliques dans le but de mettre fin à la «

perversion de la doctrine révélée par les adjonctions humaines »

(p. 261). Mais Luther, au contraire, s'est rattaché à St. Augustin
en accentuant l'opposition d'Augustin contre Jérôme, et en
substituant à l'humanisme biblique d'Erasme le biblisme et
l'augustinisme, qui, combinés par lui, ont produit le luthéranisme.
Les chapitres VI et VII, consacrés surtout à Luther, à l'explication
de la formation de sa théologie, m'ont paru enchevêtrés, obscurs
et trop longs. Ce n'est certes pas là «la théologie moderne».
L'auteur éclaircira sans doute et complétera son sujet dans un
volume suivant. Attendons-le pour porter un jugement d'ensemble.

Ce qui m'a paru le plus intéressant dans ce premier volume
c'est le chapitre Ier, consacré à l'exposition des « directions
traditionnelles». L'auteur cherche d'abord à montrer quelle fut
la règle de la foi dans l'ancienne Eglise, question toujours intéressante

et aujourd'hui plus capitale que jamais. Il cite Tertullien,
Augustin et Vincent de Lérins; il mentionne la «tradita disciplina

qua fiunt christiani » (Tertullien), la « catholicse ecclesise
auctoritas » (Augustin), le « quod ubique, quod semper, quod ab
omnibus creditum est *> (Vincent de Lérins). Nulle part le pape
n'apparaît comme critérium. De plus, jusque là il n'est question
que de transmission, de tradition, par voie d'attestation ou de

témoignage. La doctrine relève de l'histoire et du fait du dépôt
primitif. Mais voici venir l'époque de la substitution de
l'interprétation à l'attestation. On ne constate plus, on interprète, on
discute les interprétations ; c'est la scolastique (dont sans doute
il y a déjà des traces dans l'ancienne Eglise), qui va se
développer, et révolutionner le dogme.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1911. 27



— 418 —

M. Humbert appelle cela «une précision nouvelle». C'est
corruption nouvelle qu'il aurait dû dire, ou, pour employer le
langage d'Erasme, «perversion de la doctrine révélée par les
adjonctions humaines ». Toutefois, M. Humbert avoue aussitôt
que cette précision nouvelle « probablement n'eût pas été admise
de Vincent ni d'Augustin» (p. 18). Et encore: «Il arriva parfois
qu'on donna à l'autorité de l'Eglise sur l'Ecriture une portée
qui semble assez éloignée de la pensée de ces deux maîtres ».

En faisant de la liturgie et du sens accommodatice, les théologiens,

considérant que l'Eglise est l'épouse du Christ, qu'à ce
titre elle possède évidemment son esprit, « qu'elle jouisssait de

ses secrets et de familiarité », les théologiens ne se sont pas
privés du plaisir de substituer à l'ancienne doctrine leurs propres
élucubrations, voire même leurs fantaisies. St. Bernard ira même

jusqu'à dire : « Quand l'Eglise (sic change quelque chose à

l'ordre ou à la suite des paroles divines, cet ordre nouveau
possède une valeur plus haute que le premier, d'autant plus haute

que l'un est figure, l'autre vérité, l'un lumière, l'autre ombre,
l'un maître, l'autre serviteur». «C'était aller trop loin », avoue
très bien M. Humbert (p. 19). C'est cependant ce que firent Rome

et le pape; et tout le système doctrinal romain est dans cette

«perversion». «C'est ainsi, dit encore M. Humbert, que l'autorité

de l'Eglise prit corps dans l'autorité spéciale d'une église
et plus spécialement encore du chef de cette église. Toutes
les incapacités locales, de gré ou de force, furent bien vite
amenées, sous peine de diminution essentielle, à confier le souci
des hautes destinées de leur foi, dont elles ne saisissaient trop
souvent que les contingences étroites, partielles ou partiales, à

la personnalité supérieurement indépendante que l'histoire elle-

même désignait pour ce rôle. De cette façon, l'autorité doctrinale
sur l'Ecriture, à la suite de beaucoup d'autres, rentra dans le cycle
des compétences du Pontife romain. Cette attribution fut asses

tardivement exprimée » (p. 20).
Nous y voilà! C'est tardif, mais enfin c'est fait. Cette page

n'est-elle pas charmante Remarquez avec quelle grâce et quelle
bonhomie il nous est conté que les évêques chargés de veiller
sur le dépôt de la doctrine, sont traités d'incapacités locales!

comment elles ont dû se soumettre de gré ou deforce, et sous

peine de diminution essentielle (excommunication, déposition,,

inquisition, etc.) ; comment cette foule d'évêques antiinfaillibilistes



— 419 —

qui remplissent l'Eglise universelle, ne saisissaient que « les
contingences étroites », tandis que les infaillibilistes de la curie
saisissaient les hautes et sublimes absoluités des dogmes romains
Notez cet aveu que le Pontife romain est désigné non par le
Christ, mais par l'histoire, pour être le centre, le chef de la
doctrine! L'histoire, c'est-à-dire les intrigues triomphantes de
la curia romana, des compétitions, de la politique, etc., tout
cela remplaçant le droit devin et l'ancienne constitution de

l'Eglise Et c'est cette corruption tardive du christianisme que
Rome cherche à faire passer aujourd'hui pour le christianisme
même. Voilà les origines véritables de la théologie romaine
moderne. Elles sont là, et non ailleurs.

Qui ne connaît déjà l'histoire de la contre-réformation et de
toutes les contrefaçons inventées pour lui donner un fondement
spécieux et mensonger? Il sera intéressant de voir, une fois
de plus, comment en 1911 on saura rajeunir le sujet. E. M.

Kampers, Dr. Franz, ord. Professor an der Universität in
Breslau: Karl der Grosse. Die Grundlegung der mittelalterlichen

Kultur und Weltanschauung. Mainz, Verlag Kirchheim

& Cle., 1910. Mit Mosaikdruck-Titelbild und 74

Abbildungen. Geb. M 4. VIII, und 128 S. gr. 8°. (Weltgeschichte
in Charakterbildern. Zweite Abteilung: Mittelalter.)

Schon der Inhalt zeigt, welch umfassenden Stoff der
Verfasser zu bearbeiten unternahm: I. Das Erbe. 1. Die Idee des
universalen Kaisertums. 2. Weltkirche und Weltstaat. 3.
Weltbildung und Weltkirche. IL Die Erben. 1. Der Wiedereintritt
des nationalen Prinzips in die Weltgeschichte und die Gründung

des fränkischen Reiches. 2. Die Geistesmacht der Kirche
und das werdende fränkische Weltreich. 3. Die geistige Mitgift

der Germanen und der römische Kultureinfluss. III. Der
germanische Cäsar. 1. Karl als Begründer der Einheit des
Staates. 2. Karl als Schirmherr der Einheit der Kirche. 3. Karl
als Förderer der Einheit der abendländischen Bildung.

Der Verfasser beherrscht den weiten Stoff durchaus. Und
er zwingt ihn, wie wir gern anerkennen, in möglichst objektiver

Weise. Es muss ja hervorgehoben werden, was schon
Döllinger in einer seiner akademischen Reden („Über das Stu-



— 420 —

dium der deutschen Geschichte") gesagt hat: Das war eben
der unlösliche, den Todeskeim dieses Staatsgebildes in sich
tragende Widerspruch, dass das Kaisertum Karls des Grossen
eine religiöse Bedeutung, einen kirchlichen Beruf hatte, dass die
Päpste selber bis zuletzt, in den Krönungsgebeten, den Kaiser
versicherten, er sei berufen und geweiht zur Teilnahme am
Priestertum, zur Regierung der Kirche Gottes, und dass doch
dieser Schutzherr der Kirche, sowie er mehr sein wollte, als
ein geduldiger Zuschauer und demütiger Vollstrecker päpstlicher

Machtgebote, alsbald mit allen geistlichen Waffen
bekämpft, verwünscht, als ein Feind der Kirche gebrandmarkt
ward Auch der Verfasser muss gestehen : Wohl trat der
Papst hinter der alles überragenden Persönlichkeit Karls zurück.
Kaum aber war Karl dahingegangen, da zeigte es sich, wie
das von ihm wiedererhobene Papsttum ein vergeistigtes
Weltbürgertum repräsentierte, das seit den Tagen des grossen Gregor
mit Zähigkeit dahin arbeitete, alle nationalen und kulturellen
Neuschöpfungen wieder in eine grosse, heilige Einheit, in den

allumfassenden, vom Papste beherrschten Gottesstaat aufzulösen
(p. 94) Danach hat das staatliche Leben nur einen Wert,
wenn es das gottesstaatliche Ideal zu verwirklichen strebt.
Die völkerrechtliche Vertretung der Christenheit hat der
Papst. Aber gerade darin sieht Döllinger den Todeskeim
des Staatsgebildes.

Wenn wir die vorliegende Arbeit des gelehrten Verfassers
als Ganzes betrachten und würdigen, so haben wir in ihr ein

zwar, wie er selbst betont, persönlich gefärbtes, aber unstreitig
gross angelegtes und meisterhaft durchgeführtes Gemälde der
Zeitepoche Karls des Grossen vor uns. W. Schirmer.

Lipinski, Bruno : Divi Thomae de usu divitiarum doctrina
Dissertatio quam ad Doctoris philosophic gradum obtinendum
in universitate Friburgensi Helvetiorum conscripsit. Friburgi
Helvetiorum. — Ed typis Consociationis Sancti Pauli. 1910.

45 S. 8°.

Die vorliegende gedruckte Dissertation umfasst nur die

Vorrede und die beiden ersten Kapitel einer grösseren, und
wie die Inhaltsübersicht zeigt, sieben Kapitel enthaltenden Ab-



— 421 —

handlung. Unser Referat ist natürlich auf die im Druck
vorliegenden Kapitel eingeschränkt. — Der Verfasser will zunächst
feststellen, dass Thomas eine spezialwissenschaftliche Behandlung

der Lehre von den „wirtschaftlichen Gütern" (diese
Übersetzung des Begriffes, ,diviti8e' wird S. 36 vorgeschlagen) nicht
kennt. Seine Ansichten über die hierher gehörigen Fragen
muss man daher aus gelegentlichen und vielfach zerstreuten
Ausführungen in seiner Theologie, Ethik, Politik und an andern
Stellen zusammensuchen. Denn die „notiones ceconomicse", die
Thomas in seinem Kommentar zu dem ersten Buche des Aristoteles

über die Politik gibt, berühren die Fragen des wirtschaftlichen

Lebens nur soweit, als sie von der Verwendung der
wirtschaftlichen Güter im Hause, d. h. in der Einzelwirtschaft
handeln (S. 14). In gleicher Weise befassen sich auch die Politik
und die Ethik (Monastica) mit dem ,usus divitiarum'. Die Lehre
von der Erzeugung und dem Erwerb wirtschaftlicher Güter
will dagegen Thomas einer besonderen ,scientia possessiva'
zuweisen (S. 17, 20 und 24). Diese aber gliedert sich wiederum
in eine ,scientia acquisitiva' und eine ,scientia pecuniativa'.
Und von hier aus geht die Einteilung noch weiter ins einzelne.

Die Theologie stellt — sich hierin mit der Ethik berührend —
die moralische Bewertung an erster Stelle, wo sie die Frage
des Gebrauchs der irdischen Güter erörtert. Aber in ihren
Kreis verirrt sich dann auch als eine besondere Disziplin die
Lehre von dem Gebrauch wirtschaftlicher Güter durch kirchliche

Personen (de usu divitiarum a personis ecclesiasticis). Der
Verfasser belehrt uns dazu noch ausdrücklich, dass die moderne
„Finanzwissenschaft" vielfach ähnlichen Problemen nachgehe
und dass sie darum eine gewisse „Ähnlichkeit und Verwandtschaft"

mit dieser theologischen Güterlehre aufzuweisen habe
(S. 21). Es ist jedenfalls ein seltsames quid pro quo, wenn wir
auf diesem Wege die Erörterung finanzwissenschaftlicher
Probleme als Aufgabe der Theologie angesetzt finden, seltsam und
unerwartet in einer Wissenschaft, die doch unter den Richtlinien
ihres sittlichen Denkens auch das Wort aufgezeichnet findet:
„Ihr könnt nicht Gott dienen und dem Mammon". — Die Gründe,
mit denen Thomas dieses Verfahren rechtfertigt (vergleiche
S. 32—35), dürften wohl nur dem scholastisch gedrillten Denken
einleuchtend erscheinen. — In dem zweiten Kapitel seiner
Dissertation unterrichtet uns Lipinski zunächst über die genauere



— 422 —

Bestimmung des Begriffes ,divitise' bei Thomas und erörtert im
Anschluss daran die Frage, welche Rangstufe in der Reihe der
Güter die wirtschaftlichen Güter einnehmen. Die Antwort
lautet bei Thomas : sie sind Mittel zum Zweck, insofern sie der
Lebenserhaltung dienen, diese aber wiederum die Bedingung
ist für ein sittlich-vernünftiges, auf das höchste Gut gerichtetes
Leben (S. 41—45).

Die Arbeit von Lipinski bietet in dem Ausmass, in dem sie

uns vorliegt, eine fleissige und sorgfältige Zusammenstellung
der thomistischen Ausführungen über den Begriff und den Wert
der wirtschaftlichen Güter. — Eine selbständige kritische
Beurteilung der Ansichten des Thomas macht sich jedoch an keiner
Stelle geltend. R. Keussen.

Mandel, Lie. Herrn. : Die Erkenntnis des Übersinnlichen. Grundriss

der systematischen Theologie. 1. Hauptteil: Glaube und
Religion des Menschen. 1. Teil: Genetische Religionspsychologie.

Leipzig 1911, A. Deichert Nachf. 279 S. M 5. 50.

Das Werk setzt sich, wie schon der Titel in eigenartiger
Weise besagt, zur Aufgabe, gegenüber dem immer mehr in der

Theologie sich geltend machenden Kritizismus und Empirismus
mit grösstmöglichster analytischer Genauigkeit den Erkenntnisweg

zu den Dingen zu eröffnen, die ausserhalb der Erfahrungswelt

liegen und die doch vom Glauben als Wirklichkeit
ausgegeben werden. In erster Linie handelt es sich hier um das

Dasein Gottes. In dem vorliegenden Bande beginnt der Verfasser
mit der Darstellung der „subjektiven Methoden", d. i. dem
menschlichen Bestreben, mittelst „Glaube und Religion" das
Dasein Gottes zu erfassen. In geistvoller und philosophisch
durchgebildeter Weise lässt er die Haupterscheinungen der subjektiven

Methode an uns vorübergehen und entwickelt die
religionspsychologischen Motive, die in denselben enthalten sind. Der
letzte Teil des Werkes soll die „objektiven Methoden" darstellen,
die ohne Vermittlung der Religion, rein erkenntnismässig, das

Dasein Gottes zu beweisen suchen. Als mittlerer Teil wird die

„subjektiv-objektive Methode" oder die „religiöse Dogmatik"
bearbeitet werden. Hier wird die Wirklichkeit Gottes durch
die persönliche Frömmigkeit erfasst. Wenn wir für die weiteren
Bände einen Wunsch äussern sollen, so ist es der nach gros-



— 423 —

serer Übersichtlichkeit durch Hervorhebung der verschiedenen
Abschnitte im Texte selbst, nicht erst am Schlüsse von
grösseren Teilen. Auch wird bei einer Neuauflage manches im
Texte zu feilen und namentlich überflüssige Wiederholung zu
kürzen sein. Im übrigen können wir das Werk allen empfehlen,
die sich über das gewöhnliche Mass hinaus eine philosophische
Erfassung der übersinnlichen religiösen Probleme erleichtern
möchten. G. M.

Martin, J. : Thomassin (1619-1695). Paris, Bloud, in-12, 128 p.,
1911; Fr 1.20.

Ce trop petit volume est trop incomplet et trop insuffisant,
en ce sens que, dans de graves questions, il se borne à de

simples indications de chapitres et se dispense de citer les
textes. Par exemple, il est dit (p. 60) : « Notre intellection ne
nous confère pas le moyen de prononcer sur la Trinité.
Thomassin n'a eu conscience de cela que dans son Traité de
Trinitate (c. I, n08 5-10; V, 289 b-291 ; n° 11 ; 293 a; c. X, n° 5:

V, 346 b-348 b, et jusqu'à la fin du ch. ; c. XIII, n° 8; V, 370 a) ».

C'est tout. En vérité, nous voilà bien renseignés! Ce volume
n'est donc pratique que pour le lecteur qui a les œuvres de

Thomassin sous les yeux. C'est vraiment trop exiger de nous.
On pouvait nous traiter avec un peu moins de sans-gêne et un
peu plus de lumière.

Néanmoins, ce volume est précieux par les aveux de
M. l'abbé Jules Martin sur Thomassin, et surtout par les aveux
de Thomassin même.

D'abord, aveux de M. Martin sur Thomassin: — «Les
ouvrages français de Th. sont mal écrits, ou bien ils ne sont
pas écrits du tout » (p. 10). — « Tantôt Th. interprète selon son
désir les textes qui le gênent; tantôt il assure que les Pères
savaient et qu'ils aimaient mieux ne pas dire; tantôt il avoue
qu'ils auraient eu comme Augustin à écrire des Rétractations »

{p. 29). — « Les six premiers livres du De Deo contiennent,
discutent et parfois défigurent les passages des Pères ...»
(p. 43). — «Thomassin n'arrive à se rendre compte ni de la
connaissance confuse, ni de ce que St. Augustin en a dit; ce
sera dans le Tr. De Deo l'occasion d'un grand embrouillement»

(p. 54). — «Phiion semble bien avoir donné à Th.



— 424 —

l'exemple des embrouillements et des contradictions » (p. 58). —
« Th. simplifie trop toute cette histoire (du nestorianisme) »

(p. 87). — « On doit regretter que, dans l'histoire du dogme,,
Th. n'ait pas apporté la même clairvoyance (que dans l'exposé
des diverses manières dont l'autorité s'est exercée) » (p. 126)

— J'ajoute, pour ma part, que les Traités de Dieu et de la
Trinité sont peu péremptoires ; ce qui n'empêche pas M. Martin
de placer Thomassin parmi «les grands théologiens». Voilà
un titre décerné à bien bon compte!

Ensuite, aveux de Thomassin : — On a discuté sur la
formule: «Un de la Trinité a souffert», et cette dispute a été
vaine (p. 16). — «Th. sait bien que les anciens, que les Grecs et

que St. Chrysostome lui-même n'ont pas, sur la prédestination
et sur la grâce, une doctrine toujours nette, toujours constante;
il le sait et il voudrait pourtant introduire dans leur doctrine
la netteté et la constance. » Et Th. interprète en conséquence!
(p. 24) : « St. Chrysostome a plus considéré l'homme en lui-même
et comme l'ouvrage du Créateur que dans l'état malheureux
où le péché l'a réduit » (p. 31). Th. déclare que la profession
de foi publiée par les Collucianistes sous le nom de Lucien
d'Antioche, était orthodoxe, bien qu'on pût y regretter l'omission

du consubstantiel (p. 78). — Th. enseigne que la Tradition
ne peut pas changer, ni créer un nouveau dogme; qu'elle ne

peut.que donner des explications plus amples, de manière que
la foi soit plus diligente (ut diligentius crederetur) ; mais « Th.
n'a pas la notion du développement dogmatique » ; il est pour
le «non nova sed nove» (p. 18-28). A la bonne heure! Quel
dommage que cette doctrine soit hérétique aujourd'hui et que
Rome fabrique chaque jour des dogmes nouveaux à qui mieux
mieux! Ajoutons toutefois que Th. fait une concession (p. 88),

à savoir que l'Eglise « a le droit de régler le langage » ; il est

vrai qu'il dit «l'Eglise» et non le pape. — Selon Th., nous

savons de Dieu qu'il est, mais non ce qu'il est; nous n'avons
de lui que des connaissances négatives (p. 55). Et avec cela,

les théologiens romanistes ont la prétention d'enseigner les
mystères les plus intimes de Dieu et de la Trinité Qui trompe-t-on
ici? — Th. a la franchise d'avouer que «toute notre théologie
de la Trinité n'est qu'un balbutiement» (p. 67). Il faut lui
rendre cette justice qu'il répète les terribles aveux de St.

Augustin : « En disant trois personnes, nous ne faisons que mon-



— 425 —

trer l'insuffisance de notre langage; nous parlons ainsi pour ne
pas nous taire!» (p. 71). En tout cas, il ne s'agit pas de trois
personnes au sens humain. Il dit : Tria hsec (attributa) au neutre
(p. 72). Il dit que la nature et la personne sont entre elles
comme l'universel et le particulier (p. 88), en sorte que les
trois personnes divines ne sont que des particularités divines,
ou la nature divine considérée sous trois aspects (ngoamna)
particuliers. — Selon Th., il n'y avait primitivement ni confession
publique, ni pénitence publique des péchés secrets qui eussent
fait scandale s'ils eussent été connus (p. 118). — Selon Th.,
« les apôtres donnaient l'épiscopat à tous ceux à qui ils conféraient

l'ordre et le rang de prêtres. Ces prêtres ne pouvaient
être que des évêques » (p. 120). Th. pense comme Jérôme dans
sa lettre à Evagre, où l'évêque et le prêtre sont placés au même
rang (p. 121).

Voilà d'excellents aveux, de la part d'un théologien du dix-
septième siècle.

Notons toutefois des opinions bien arbitraires et parfois
même étranges. Par exemple : « Les patriarches et les
prophètes ont connu la Trinité (celle de Rome, bien entendu!);
ils en ont gardé pour eux le secret! Moïse en savait autant
que St. Paul ; la circonstance ne lui permettait pas de
s'exprimer aussi clairement que St. Paul» (p. 69). Qu'en sait-il, ce
bon Thomassin Est-ce plaisant — « Sans le péché, il n'y aurait
certainement pas eu l'incarnation» (p. 82). — «Depuis le
péché d'Adam, le démon était devenu maître du genre humain!»
(p. 82). — Th. prétend qu'il faut user d'une grande circonspection

lorsqu'on attribue à l'humanité du Christ quelque chose
de l'opération divine (p. 91). Je le crois bien. C'est dommage
que, dans la question de la communication des idiomes, il ait
lui-même très peu suivi son conseil et qu'il soit tout à fait
cyrilliste. — Il n'hésite pas à attribuer l'omniscience à l'âme
du Christ, mais il n'en fait pas un dogme (p. 93). — Il est
très peu clair sur la grâce (p. 112). — Il ne fait commencer
les paroisses de campagne qu'au IVe siècle, et ajoute qu'au
commencement, même dans les grandes villes, on n'y célébrait pas
la messe (p. 122-123).

En vérité, l'histoire de la théologie, ainsi écrite, est bien
amusante: d'une part, au nom de Dieu, on prétend diriger les



— 426 —

esprits, et, d'autre part, on est rempli d'illogicités et de
contradictions. E. M.

Strack, H. L., Prof. Dr. : Grammatik des Biblisch-Aramäischen
mit den nach Handschriften berichtigten Texten und einem
Wörterbuch. Fünfte, teilweise neu bearbeitete Auflage, 1911.
100 S. 8°. Geb. M 2. 50.

Als Professor Strack im Jahre 1896 seinen „Abriss des

biblischen Aramäisch" veröffentlichte, um damit das sehr
vernachlässigte Studium der wichtigen aramäischen Teile der
Bücher Daniel und Esra zu erleichtern, ahnte er wohl kaum,
dass innerhalb 15 Jahren fünf Auflagen des Leitfadens nötig
sein würden. Aus dem „Abriss" ist mittlerweile eine „Grammatik"

geworden, die sich aber immer noch durch Kürze im
Ausdruck und praktische Anordnung auszeichnet. Der
Verfasser hat es verstanden, auch in der neuesten Auflage auf
nur 28 Seiten das notwendigste Material zum grammatischen
Verständnisse der aramäischen Bibelabschnitte ohne lange
philologische Erörterungen zusammenzustellen. Dabei wird
allerdings die Kenntnis des Hebräischen vorausgesetzt, wodurch
Ausführungen von Dingen, in welchen das Aramäische mit dem
Hebräischen übereinstimmt, vermieden werden konnten. — Der
2. Teil des Büchleins enthält den unter Berücksichtigung der
neuesten Veröffentlichungen kritisch bearbeiteten Text der
aramäischen Stücke des Alten Testaments und ein Wörterverzeichnis.

Mit der kurzen Grammatik bekommt man also hier
um billigen Preis auch noch einen zuverlässigen alttestamentlichen

Text. Kz.

Strack, H. L., Prof. : Hebräische Grammatik mit Übungsbuch.
Zehnte und elfte, sorgfältig verbesserte und vermehrte
Auflage. München, C. H. Becksche Verlagsbuchhandlung, 1911.

159 und 128 S. 8°. Geb. M 4. —.

Die Zahl der Freunde dieser Grammatik hat in den letzten
Jahren derart zugenommen, dass über ihre Verwendbarkeit
kaum mehr viel gesagt zu werden braucht. Aus jahrelanger
Lehrtätigkeit hervorgegangen, vereinigt sie Theorie und Übung



— 427 —

in der glücklichsten Weise. Wir haben dieses Lehrmittel seit
12 Jahren beim hebräischen Unterricht gebraucht, und während
dieser Zeit die besten Erfahrungen damit gemacht. Die knappe
Form des Buches, das doch alles Notwendige enthält, gestattet
ein rasches Fortschreiten und macht es beim Schüler beliebt,
während eine umfangreiche Grammatik mit zahllosen Anmerkungen

den Anfänger leicht abschreckt oder seine Aufmerksamkeit

auf Nebensächliches lenkt.
In der vorliegenden Doppelauflage ist die Darstellung

stellenweise noch klarer gemacht durch Zusätze und kurze
Erläuterungen. Die hebräischen Paradigmen sind mit schöneren
und deutlicheren Typen neu gesetzt worden, so dass von einem
Anstrengen der Augen keine Rede mehr sein kann. Die Zahl
der Lesestücke ist wiederum vermehrt worden. Auch das dem
Buche beigegebene Vokabularium hat eine Bereicherung erfahren,
so dass mit dessen Hülfe der Schüler nunmehr imstande ist,
61 Kapitel historischen und 8 prophetischen Inhalts, sowie
23 Psalmen zu übersetzen, ohne nach einem hebräischen Lexikon
greifen zn müssen. Kz.

Uhlhorn, Friedr. : Geschichte der deutsch-lutherischen Kirche.
Leipzig 1911, Dörffling & Franke. I.Band (1517—1700), IL Band
(1700—1910). 321 und 437 S. 8°. M 7 bezw. 8, geb. M 8. 50
bezw. M 9. 50.

Das populär geschriebene, vorzüglich für gebildete Laien
bestimmte Werk bietet insofern etwas Neues, als es unter dem
Umriss der äusseren Geschichte der deutschen lutherischen
Kirche vor allem die innere Entwicklung derselben verfolgt,
den treibenden Kräften nachgeht, die hier tätig waren, und in
besonders eigenartigen Persönlichkeiten und Strömungen zutage
traten. Die Stellung, welche das reine Luthertum innerhalb
der übrigen evangelischen Bekenntnisse einnahm und
grundsätzlich einnehmen musste, wird in den verschiedenen
Zeitabschnitten nachgewiesen und daneben parallele geistige und
kulturelle Zustände geschildert. Das Herz des Verfassers
schlägt warm für seine lutherische Kirche, und dementsprechend
ist die Darstellung bei aller Schlichtheit von lebendiger Wärme
getragen. Es ist selbstverständlich, dass er sich mit der in
Preussen und anderen deutschen Staaten durchgeführten Union



— 428 —

nicht befreunden kann, und dass darum bei der Lage und
Zurückdrängung der lutherischen Kirche, sowie angesichts der
vielfach verworrenen Zustände in der heutigen evangelischen
Kirche manchmal herbe Kritik und wenig hoffnungsfreudige
Gedanken zum Ausdruck kommen. Aber Uhlhorn hält sich
doch von Einseitigkeiten fern, er sieht aus der Entwicklung
auch in Deutschland die vom Staate getrennte Freikirche
entstehen, dann wird auch die lutherische Kirche wieder ihre
volle Lebenskraft entfalten.

Auch die altkatholische Kirche ist (II, 313) erwähnt mit dem
Satze: „Die altkatholische Kirche blieb bedeutungslos". Das
bezeichnen wir natürlich als durchaus unrichtig, ohne in eine
weitere Erörterung darüber einzugehen. Bei einer folgenden
Auflage wird der Verfasser nach besserer Information dieses

Urteil sicher ändern. Im übrigen ist an vielen Stellen das
Wesen und die Kampfesart Roms in den behandelten
Zeiträumen vortrefflich dargelegt. G. M.

Weiss, D. Joh.: Der erste Korintherbrief. Völlig neu bearbeitet.
Göttingen 1910, Vandenhoeck & Ruprecht. 388 S. Geh. M 9.—,
geb. M 10. 60.

Mit dem vorliegenden Bande geht der kritisch-exegetische
Kommentar über das Neue Testament von H. A. W. Meyer
(V. Abteilung, 9. Auflage) auf der mit der Bearbeitung der
Thessalonicherbriefe durch v. Dobschütz begonnenen gänzlich
veränderten Bahn weiter. Schon die äussere Ausstattung, um
diese vorwegzunehmen, zeigt ein anderes Bild : Grösseres
Format, Anwendung der äusserst gefälligen und nunmehr deutlich
von den lateinischen Zitaten sich hervorhebenden deutschen

Schwabacher Schrift, scharfe Absonderung der erklärten Verse
und Teile, Verweisung von kritischem, philologischem, parallelem

und anderem Material in Anmerkungen, und kleine und

grössere Exkurse machen das Werk überaus brauchbar und

übersichtlich. Doch nun erst der Inhalt Man kann überhaupt
keinen der früheren Kommentare, auch nicht den neuesten von

Bachmann, zum Vergleich heranziehen. Es ist eine durchaus
neue Methode, wie wir sie bei Besprechung des v. Dobschützschen
Kommentars nachgewiesen haben: Die alte gemessene Erklä-



— 429 —

rung Vers für Vers im Rahmen Pauli oder auch nur des Neuen
Testamentes ist dahin Die ganze hellenistische Welt in Sprache,
Kultur, Religion und Philosophie muss zur Erklärung und
Vergleichung dienen, vor allem reichlich die heidnischen Klassiker
und die stoische Diatribe und nicht am wenigsten Philo. Man
staunt über das Wissen und die Kombinationskraft, die hier
zutage tritt. Wenn man von der alten Schule aus diesen
Kommentar durcharbeitet, so kommt man gewissermassen in eine

ganz andere Welt. Das ist der reiche Gewinn, den jeder
neutestamentliche Exeget aus diesem einzigartigen Kommentar
schöpfen muss, wenn auch sein Inneres vielleicht fortwährend
bei der Lektüre widerstrebt und zuletzt beim Fazit erst recht
widerstrebt. Bleibenden objektiven Wert haben die vielen
wörtlichen Zitate aus weit hergeholten Werken, Inschriften,
Papyri u. a. Was auch den Gegner von Joh. Weiss und seiner
Ansichten mit ihm befreunden muss, ist, dass er niemals auf
dieselben schwört, und vor allem bei religionsgeschichtlichen
Vergleichen durchweg die besondere „Nuance" des spezifisch
Christlichen gewahrt wissen will. Insbesondere wirbt er nicht
für seine Teilungstheorie (vgl. S. XL), bei der er gleichsam
sich selbst zur Vorsicht mahnt und die er für alle, die sie nicht
annehmen können, und dazu rechnen auch wir uns,
auszuschalten bittet. Das Studium des Kommentars bedeutet für
jeden Exegeten, welcher Richtung er auch angehöre, ein
Ereignis. Wir empfehlen mit diesem neuesten Bande wiederholt
den ganzen Meyerschen Kommentar auf das wärmste.

G. M.

Kurze Notizen.
* Heldwein, Dr. Johannes : Papstkirche und Nationalkirche.

Kempten, Reichsverband altkatholischer Jungmannschaften,
1911. Preis 20 Pfg. — Der Verfasser gibt zunächst eine
Entwicklung der Papstkirche von dem Zeitpunkte an, da die
römischen Bischöfe begannen, sich als Erben und Nachfolger der
Apostelfürsten zu betrachten und einen Jurisdiktionsvorrang
anzustreben, von Etappe zu Etappe steigend, von Gregor VII.
zu Innozenz HL, von Innozenz III. zu Bonifaz VIII. und von
diesem bis zu Pius IX. und dem Jahre 1870. Während aber



— 430 —

das äussere Ansehen des Papsttums beständig gestiegen ist, hat
das religiöse Leben der einzelnen und der Völker die grösste
Einbusse erlitten. Und die Völker, deren Denken mit der
starren Form des Romanismus in Widerspruch kam, haben
jeweils mit Rom gebrochen, vom grossen Schisma des 9.
Jahrhunderts bis auf die religiöse Bewegung* der Siebziger Jahre.
Der eine katholische Glaube, der das Gemeingut der ganzen
Welt werden sollte, dehnt sich wohl aus, aber er trennt seine
Bekenner in verschiedene Lager, die nach Volksstämmen sich
unterscheiden. Damit ist die Volkskirche, die Nationalkirche
gegeben. Und die Zukunft muss auf der Forderung der
nationalen Kirche bestehen... Die Schrift ist eminent zeitge-
mäss, vorzüglich aufklärend und zur Massenverbreitung trefflich

geeignet. W. Sch.

* Neue Publikationen des Rauhen Hauses in Hamburg:
Amalie Sievecking, eine Vorkämpferin der christlichen
Frauenbewegung, dargestellt von Richard Remé. (M 2. 20, geb.
M 3.) — Der Verfasser hat sich mit diesem pietätvoll gezeichneten

Lebensbild unstreitig ein Verdienst erworben. Amalie
Sievecking ist unter den Bahnbrecherinnen der weiblichen Dia-
konie mit an erster Stelle zu nennen. Was eine Florence
Nigthingale in England, das hat Amalie Sievecking in unserm
deutschen Vaterlande vollbracht. Ihr Leben kündet auch der
heutigen Zeit in ergreifender Weise, wie viel wahrer christlicher

Idealismus für die leidende Menschheit zu tun vermag.
— Christuszeugnisse, Aussprüche berühmter Männer über Jesus

von Nazareth, zusammengestellt von Dr. Martin Wennig. (Ebenso
das Schriftchen : Was berühmte Männer über Jesus sagen, von
demselben Verfasser.) 50 Pfg., elegant geb. M 1. 20. In einer
Zeit des Ansturms gegen Christus und Christentum war es ein

glücklicher Gedanke, Zeugnisse berühmter Männer für Christus
den weitesten Kreisen zugänglich zu machen. Sie sind trefflich

geeignet, Schwankende zu stärken, Zweifelnden den Weg
zu weisen, Leugnende zur Besinnung zu bringen. — Die häusliche

Konfirmationsnachfeier, von Pastor Paul Ebert. (30 Pfg.)
Die Herausbildung einer christlichen Sitte für eine würdige
häusliche Konfirmationsnachfeier anzubahnen ist die Aufgabe
der Schrift. Die Ausführungen derselben sind der Beachtung
wert. — Über Mittel und Wege zur Einrichtung, Einbürgerung
und Belebung der evangelischen Christenlehre, von Pfr. Dr. Sieber-



— 431 —

mann. (20 Pfg.) Dass die Christenlehre, zumal in unserer
Zeit der Religionsverflachung und der Religionsflucht notwendig
ist, erkennt jeder, der für die Sache des Christentums ein
warmes Herz hat. Es ist in der Tat eine brennende Frage.
Wie sie zu lösen ist, darüber orientiert vorliegende Schrift in
vorzüglicher Weise. — Ausserdem weisen wir auf die im Verlage

des Rauhen Hauses erschienenen Flugblätter hin, das
Abendmahlsbüchlein u. a., die sich besonders zur Massenverbreitung
eignen. W. Sch.

* F. Pillon: L'Année philosophique 1910. Paris, Alcan,
in-8°, Fr 5. —. — Quatre articles de fond et de grande érudition
de MM. Robin, Pillon, Delbos et Dauriac. A lire surtout la
Bibliographie philosophique française, très variée et très riche.
Beaucoup d'idées suggestives, vrai répertoire d'autant plus
précieux que la philosophie est de plus en plus négligée et qu'il
faut la remettre en honneur et à l'étude. E. M.

* Von der „Allgemeinen Religionsgeschichte" von Konrad
von Orelli ist eine zweite Auflage im Erscheinen begriffen,
die infolge nötiger Erweiterungen auf zwei Bände verteilt werden
soll. Das Werk erscheint in etwa 10 Lieferungen zu 2 Mk.
(Bonn, A. Marcus und E. Weber), was den Bezug erleichtert.
Der höchst gediegenen und zusammenfassenden Arbeit werden
unter Studierenden und Pfarrern, deren Bedürfnisse der
Verfasser in erster Linie im Auge hat, aber auch sonst unter
Gelehrten und Gebildeten viele neue Freunde erwachsen.

A. Th.

* Pinder, Wilhelm, „ Deutsche Dome des Mittelalters" (Düsseldorf

und Leipzig, K. R. Langewiesche), enthält 96 ganzseitige
Abbildungen dentscher Monumentalkirchen vom karolingischen
Oktogon in Aachen bis zur spätgotischen Lorenzerkirche in
Nürnberg, sämtlich nicht nur vorzüglich ausgewählt, sondern
auch in ihren architektonisch und malerisch charakteristischen
Eigenheiten festgehalten. Eine knapp gehaltene, doch inhaltlich

reiche Einleitung und instruktive Schlusserläuterungen
vermitteln dem schon vorgebildeten Leser das Verständnis für die
Monumentalkunst des christlichen Mittelalters auf dem
jungfräulichen Boden des Germanentums, wo die Basilika „selbst
die Gemeinde zu schaffen hatte". Eine Geschichte oder Ästhetik
des christlichen Kirchenbaus, wenn auch nur in Ausschnitt und



— 432 —

Übersicht, ist die Publikation gleichwohl nicht. Man vermisst
die strengere Beziehung auf den liturgischen Zweck, die in
erster Linie konkret durch das Verhalten des Gesamtbaues zum
Altar, nicht aber bloss abstrakt durch das „Verhältnis einer
Gemeinde zu einem unsichtbaren Gotte" zu gewinnen wäre.
Auf Seite IV sind einige technische Ausdrücke wie Apsis u. a.

erklärt ; das Verzeichnis hätte vergrössert werden dürfen ; nicht
jeder Leser kennt ohne weiteres Ausdrücke wie Triphorium
oder Paradies. A. Th.

* Zu unserm Bedauern können wir infolge Stoffandrangs
den Schluss der Arbeit von Dr. Steinwachs über die
Unionsbestrebungen im Altkatholizismus erst in der nächsten Nummer
bringen. Red.

Eingegangene Bücher.
(Besprechung- vorbehalten.)

Artho, Eugen, Et exspecto Roman eines Priesters. Zürich,
H. Bachmann-Gruner, 1911.

Foster, The Finality of the Christian Religion. Chicago 1909.

(Leipzig, Th. Stauffer.)

Grisar, Hartmann, S. J., Luther. Erster Band, 2. Aufl.
Freiburg, Herder, 1911.

Gschicind, Paulin, Peregrins Autobiographie. Bern, K. J. Wyss,
1907.

Gschwind, Paulin, Geschichte der Entstehung der christkatholischen

Kirche der Schweiz, I. Band. Bern und Basel, K. J.

Wyss, 1907. (Der IL Band im Selbstverlag des Verfassers.)

Kennet, Jesajah. (The Schweich Lectures 1909.) London.

Leute, Joseph, Der Ultramontanismus in Theorie und Praxis.
Berlin. Hugo Bermühler, 1911.

Westermann, Erich, Kurze Skizze der Wahrheiten des Menschen.
Eine Versöhnung zwischen Monismus und wahrster Religion.
Leipzig, Otto Tobies, 1911.

Druck von Stampili & Cie. in Bern.


	Bibliographie

