Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1(1911)
Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

410 —

BIBLIOGRAPHIE.

Brau, Paul: Lebensriitsel. Drei apologetische Abhandlungen
tiber Leid, Tod und Siinde. Hamburg, Agentur des Rauhen
Hauses, 1910. 80 S. kl. 4°, Preis eleg. kart. M 1. —.

Der Verfasser sinnt in den vorliegenden Abhandlungen
iiber das uralte Rétsel nach, iliber das schon viele Hiupter
gegriibelt, ,Haupter in Hieroglyphenmiitzen, Hiupter in Turban
und schwarzem Barett, Pertickenhiupter und tausend andere
arme, schwitzende Menschenhiupter®, iiber den Sinn der Leiden,
das Geheimnis des Todes und das Problem der Siinde. Die
mechanistische Weltanschauung, die uberall nur Notwendig-
keiten sieht, fir die auch das Leid eine Notwendigkeit ist,
sowie die juristische Erklirung des Leids unter dem Gesichts-
punkt der vergeltenden Strafe kénnen nicht befriedigen. Seinen
tieferen Sinn erhidlt das Leid in der religiosen Beleuchtung,
dass es uns ein Mittel ist zur Erreichung ewiger in Gott lie-
gender Ziele. Auch was uns die Wissenschaft iiber Leben und
Tod zu sagen weiss, befriedigt uns nicht. In das Geheimnis
des Lebens und Sterbens ist erst Licht gekommen durch die
Offenbarung Gottes in Christo. Und was ist Siinde? Siinde gibt
es nicht, sagt der Monismus, fiir den die Welt des Korpers und
des Geistes nur eine ist. Aber die brutale Wirklichkeit sagt:
Es gibt Stinde, Stinde, wie sie Stuck gemalt hat, mit ihren
faszinierenden Augen und der ringelnden Natter, die ihren
Kopf erhebt, bereit, ihr Gift auszuspritzen. Was Siinde ist,
darauf sind verschiedene Antworten gegeben worden. Aus Jesu
Munde haben wir eine Definition der Siinde, die dahin lautet:
»Der heilige Geist wird die Welt strafen um die Siinde, dass
sie nicht glauben an mich. Siinde ist immer etwas Inner-
liches; alles Tun ist nur die Ausserung und Wirkung dieser
inneren Losung der Seele von Gott. Die Siinde fangt immer
erst da an, wo der Mensch, der sich von Gott losen kann,



— a1 —

diese Losung tatséichlich vollzieht ... Es konnte uns locken,
noch mehr von dem Inhalt des Biichleins zu verraten. Doch,
man nehme es selbst zur Hand, es ist iiberaus lesenswert, in
den Wirrnissen der Zeit wegweisend, iiber die letzten Ziele
belehrend und aufkléirend. W. Sce.

ErLtauap: Die hundertjihrige Religionskrisis im Judentume,
in ihrer Bedeutung fiir das juden-christliche Problem. Von
Eliahab. Berlin, Verlag des Bundes fir religiose Kultur.
64 S. 8°. M 1. 50.

Unter obigem Titel hat der Eliahab-Bund (Bund der Gott-
sucher) eine orientierende Schrift iiber den Zweck und das
Ziel einer neuen religigs-geistigen Bewegung unter den Juden
veroffentlicht, die fast gleichzeitig mit dem Zionismus um die
Wende des 20. Jahrhunderts einsetzte und auf eine Wieder-
belebung des einstigen Judenchristentums hinausliuft. Der un-
bekannte Verfasser — Eliahab ist nur ein nom de plume —
beniitzt die bevorstehende 100jahrige Gedichtnisfeier der Juden-
emanzipation in Preussen (11. Mirz 1912), seine Religionsge-
nossen in Deutschland und anderwirts aufzufordern, dem von
ernstgesinnten Israeliten schon lingst gehegten, aber bis jetzt
nur schiichtern ausgesprochenen Gedanken einer Verschmel-
zung der jiidischen Religion mit der christlicher Tochterreligion
néher zu treten und ihn zu verwirklichen. Nur in einer Aus-
sohnung mit dem Christentum erblickt Eliahab das Heil der
Juden, weil ,ohne die Erkenntnis des Weltheilandes als seines
Messias das Judentum nimmer zu einer fortschreitenden reli-
giosen Kultur gelangen kann. Eine Wiederbelebung des reli-
gitsen Judentums ist ausschliesslich vom Judenchristentum zu
erwarten“. Von einem formlichen Ubertritt der zum Christen-
tum hinneigenden Juden in eine der bestehenden Kirchen will
der Verfasser dagegen nichts wissen. Wie es in der Urkirche
Judenchristen und Heidenchristen gab, so sollen nach seiner
Meinung auch heute noch judenchristliche und heidenchristliche
Gemeinden im Frieden nebeneinander bestehen kénnen und
als gleichberechtigt betrachtet werden. Gegen diese Ansicht
lisst sich wohl nicht viel einwenden. Heutzutage, wo es bei
gewissen Christen beinahe zum guten Ton gehort, alkoholhaltige



e Ai3 e

Getranke streng zu meiden, keinen Tabak zu rauchen und wo-
moglich als Vegetarier zu leben, wiirde man es Judenchristen
kaum verargen diirfen, wenn sie noch gewisse mosaische Speise-
gesetze und talmudische Reinigungsvorschriften beobachteten.
Auch die Urkirche war in dieser Beziehung weitherzig. Eine
formliche Judaisierung des Christentums ist jedoch durchaus
nicht beabsichtigt. Eliahab betrachtet es im Gegenteil als etwas
ganz Selbstverstindliches, dass die Lehren des Talmud, d. h.
der jidischen Tradition, fiir den modernen Judenchristen nur
insofern verbindlich sein sollen, als sie mit der Lehre Christi
im Einklange stehen.

Neu und originell ist der Gedanke, dass die Mohammedaner
fir das Christentum wahrscheinlich eher gewonnen werden
konnten, wenn es ihnen in der Form des Judenchristentums
dargeboten wiirde. Eliahab schreibt: ,Die vollige Ohnmacht
der Kirchenmission gegeniiber der, gerade auf dem mosaischen
Prinzip beruhenden, Weltreligion des Islam sollte zu denken
geben, ob nicht mit Hiilfe der judenchristlichen Methode
fir die Zukunft noch einmal grosse Aufgaben zu losen sein
werden.“

Was in dieser Schrift iiber Christum als den Weltheiland
und Gottessohn gesagt wird, stimmt mit der christlichen Lehre
vollig tiberein., Die vornehmste Aufgabe des Eliahab-Bundes
soll darin bestehen, Neu-Israel zum Verstindnis der ganzen
heiligen Schrift zu erziehen und es ,bibelreif* zu machen, weil
»ohne Versenkung in den heiligen Geist der Schriften des Alten
und Neuen Testaments die Losung der Messiasfrage unmog-
lich ist.* Eliahab verspricht sich von der judenchristlichen
Bewegung keinen plotzlichen, grossartigen Erfolg, sondern
glaubt, dass sich die Erleuchtung der Juden in der Messias-
frage nur allm#hlich vollziehen werde. ,Der vom Evangelium
ausstrahlende Glanz blendet vorerst das an das Halbdunkel
gewohnte Auge.“ Immerhin hat sich schon eine schéne Zahl
dem Christentum freundlich gesinnter Juden aus den verschie-
densten Léndern dem Eliahab-Bund angeschlossen. Ordentliches
und stimmberechtigtes Mitglied kann nur werden, wer jiidischer
Abstammung ist. Kz.



— 413 —

ENDRES, Dr. Jos. A.: Geschichte der mittelalterlichen Philo-
sophie im christlichen Abendlande. Kempten-Miinchen, Jos.
Kosel 1908 (Sammlung Kosel, Bd. 22). Preis M 1. —.

Im engen Rahmen eine zusammenfassende Ubersicht iiber
die Entwicklung des mittelalterlichen Geisteslebens zu bieten,
ist eine nicht unschwierige Aufgabe. Die Probleme und Kon-
troversen der Scholastik sind dem modernen Leser meist fremd
geworden, vieles, wie das Einstromen der arabischen Geistes-
kultur in die Philosophie des 13. Jahrhunderts ist auch nicht
leicht verstandlich zu machen. Endres hat in dem vorliegenden
‘Grundriss diese Schwierigkeiten mit Geschick {iberwunden,
sodass wir ein Kklares Bild der Geschichte der scholastischen
Philosophie erhalten. Nur das einleitende Kapitel wiinschten
wir etwas ergiebiger gestaltet zu sehen. Mit Recht verwahrt
Endres die Scholastik gegen den Vorwurf, als sei ihr Ideen-
gehalt urspriinglich so armlich gewesen, dass sie nur von der
durch Porphyrius angeregten logischen Schulfrage nach der
Geltung der Gattungsnamen ihren Ursprung genommen hitte.
Aber die antike philosophische Tradition, die zundchst durch
Augustinus dem mittelalterlichen Denken {ibermittelt wurde,
hitte gerade darum in der Einleitung eine genauere Charak-
terisierung erfahren sollen. Was die platonische Denkweise
fir die Friithscholastik bedeutete, wire dann gewiss noch
schirfer hervorgetreten. — Vielleicht hitte auch Dante, mit
seinen staatsphilosophischen Schriften insbesondere, eine Er-
wihnung verdient, zumal Endres seine Darstellung mehrfach
auf recht unbedeutende Namen ausdehnt. — Doch diese Wiinsche
sollen die Anerkennung nicht verkiirzen, die wir der Anlage
und Ausfithrung des Buches im ganzen zollen. R. KEUSSEN.

ENDRES, Jos. Ant.: Thomas von Aquin. Die Zeit der Hoch-
Scholastik. Erstes bis fiinftes Tausend. Mainz 1910. Kirch-
heim & Co. Mit 64 Abbildungen, gr. 8° (IV u. 107 S.). Preis
in Leinenband M 4. —. (Weltgeschichte in Charakterbildern.
Dritte Abteilung).

Seitdem Karl Werner 1858 seine dreibéndige Monographie
liber Thomas von Aquin erscheinen liess, ist der Thomismus
- in Philosophie und Theologie zu einer bestimmenden Macht-



414 —

stellung innerhalb der romischen Kirche gelangt. Mit Unter-
stiitzung Leos XIII. ist eine umfassende und glinzend ausge-
stattete neue Ausgabe der Werke des Thomas erschienen. Die
thomistische Literatur in Zeitschriften und Biichern schwillt von
Jahr zu Jahr zu grosserem Umfang an. Unter solchen Um-
stinden mag es in der Tat auffallend erscheinen, dass eine
umfassendere monographische Darstellung tiber Thomas Leben
und Lehre, welche die seit Werner so weit ausgedehnte neuere
Forschung beriicksichtigt hétte, nicht mehr versucht wurde.
In diese empfindlich gewordene Liicke will nun Endres mit
seinem Buche eintreten, soweit das ein Werk vermag, das sich
seiner Anlage und Bestimmung nach an einen weiteren Leser-
kreis wendet.

Angenehm beriihrt uns bei Endres zunichst die tunlichste
Ausmerzung alles Legendarischen aus dem Leben des Thomas.
Was Werner noch Kkritiklos in seine Geschichtsdarstellung aui-
genommen hat, so die Erzihlungen von der auf Veranlassung
seiner Angehorigen versuchten Verfihrung des Thomas, von
den Begleitumstinden seines Todes (Werner L., S. 26—30, S. 851),
das ist von Endres als iibertreibende Erdichtung bezeichnet
oder wird in seinen psychologischen Grundlagen durch die Be-
merkung charakterisiert: ,Wenn die Grossen eines Zeitalters
der Sterblichkeit ihren Tribut entrichten, pflegen die Uber-
lebenden nicht selten das geistige Gleichgewicht zu verlieren.
Dann glaubt der Mensch, dass auch die Natur sein Fihlen
teilen und augenfilligen Anteil an seinem Empfinden nehmen
miisse. Unfassbar steht das Ereignis vor der Seele der Mit-
welt und noch die ferne Sage umkleidet es mit dem Geheimnis
des Ausserordentlichen“ (S. 95). Trotzdem hat auch Endres
sich nicht entschliessen konnen, ganz auf den Reiz der Legende
zu verzichten. So bringt auch er den der neutestamentlichen
Erzihlung angepassten Bericht von der Heilung einer blut-
flissigen Frau durch die Berihrung des Gewandsaumes des
Heiligen (S. 54). Ebenso diirfte der in den Kanonisationsakten
berichtete Vorgang (S. 95) wohl auf verwandte biblische Vor-
lagen zuriickzufiihren sein.

Die schon in ihrer Ausdehnung bewundernswerte litera-
rische Titigkeit des Thomas wird uns von Endres recht iiber-
sichtlich in ihrer geschichtlichen Entwicklung vor Augen ge-
filhrt. Den Mittelpunkt der Darstellung bildet hier nattirlick



= 15 ==

die Inhaltsiibersicht iiber die Summa contra Gentiles und die
Summa theologica (S. 44—47 und 8. 85—89). Vielleicht hitte
der Bericht des Verfassers hier noch mehr Farbe gewinnen
konnen, wenn er den Stil und das Beweisverfahren des grossen
Scholastikers durch gelegentliche Einschaltung der Ubersetzung
ausgewihlter Absehnitte aus seinen Hauptwerken veranschau-
licht hitte. — Die Frage, in welchem Ausmass Thomas als
ein originaler Denker betrachtet werden kénne, wird von
Endres an verschiedenen Stellen seines Buches erdrtert. Ins-
besondere gegen den Vorwurf Euckens sucht Endres Thomas
zu schiitzen, dass die Verschmelzung der christlichen Glaubens-
lehre mit dem Aristotelismus bei ihm nur eine Ausserliche und
kiinstliche sei (S. 73 f£.). Wenn er dagegen einwendet, dass
Thomas tiberall beflissen sei, die aristotelischen Lehren der
christlichen Architektur seines Denkens entsprechend umzu-
formen und umzubilden, so ist das eine Tatsache, die kein
Mensch bestreitet. Der Grundgedanke der Eucken’schen Aus-
fiilhrungen wird dabei aber gar nicht beriihrt, dass die Eigen-
art der aristotelischen Denkweise eine Verschmelzung mit dem
Inhalt des christlichen Glaubens von vornherein unmioglich
macht, und dass der Versuch des Thomas, dennoch zu einer
solchen zu gelangen, nur darum gelingt, weil er die Konse-
quenzen des aristotelischen Denkens entweder iibersieht oder
unterdriickt. Wie bedeutungslos, um nur ein allerdings mass-
gebendes Beispiel anzufiihren, steht im Gefiige der thomistischen
Erkenntnislehre und Weltanschauung der empiristische Satz,
dass alle Erkenntnis des Intellekts zu ihrer Entfaltung der
Vermittelung der Sinne bediirfe, in einem System, das seine
Orientierung in den Lehren und literarischen Kontroversen der
»Schule“, in der kirchlich autoritativen Uberlieferung sieht
und an der Erfahrung mit blinden Augen voriibergeht! Ge-
steht doch Endres selbst zu: ,Thomas fehlte das Interesse fiir
die “eigentliche Naturwissenschaft und auch fiir jenes Mass
exakter Forschung, durch das sich die Schule Robert Grosse-
testes in jener frithen Zeit bereits auszeichnet. Und auch das
Gebiet der Gleschichte, so lautet ein weiteres Zugestindnis, sei
ausserhalb der Interessensphiire seiner Geistesart gelegen ge-
wesen, die in der auf das allgemeine gerichteten Spekulation
ihre eigentiimliche Kraft bewihrte (S. 81). Hier liegen in der
Tat die Grenzen des thomistischen Denkens. Sie sind zugleich



— 416 —

die Grenzen der scholastischen Methode. Sie aber bilden eine
Scheidemauer, die uns unmdoglich macht, dem System des
Thomas noch eine aktuelle Bedeutung fiir die philosophische
Bewegung der Gegenwart zuzuerkennen. Und wenn wir dem-
gegeniiber aul die rege Betriebsamkeit der neothomistischen
Schule verwiesen werden, so antworten wir, dass der Geschichts-
schreiber der Philosophie diese Schule nur als eine durch eine
kiinstliche Separation vom modernen Geistesleben geschaffene
philosophische Sekte betrachten kann. Thre Isolierung bedingt
ihre Unfruchtbarkeit. — Zur Philosophie treibt uns ausserdem
nicht ein antiquarisches Interesse, in dessen Betétigung ein
wesentlicher Teil der literarischen Produktion der thomistischen
Schule sich erschopft, sondern der Drang, mit den Mitteln, die
uns die lebende Wissenschaft an die Hand gibt, die Wirklich-
keit des Lebens fiir uns verstindlich zu machen.
Rudolf KEUSSEN.

Foutz, Otto: Gedanken des Piadagogen und Philosophen Her-
bart. Langensalza 1910. Beyer & Sohne.

Das hiibsch ausgestattete Biichlein, das schon durch seine
gefillige Form zur Lektiire einladet, enthilt pidagogische und
philosophische Ausspriiche Herbarts, die aus seinen siamtlichen
Werken mit Sorgfalt ausgewéhlt sind, und deren Anerkennung
und Wertschitzung nach des Herausgebers Ansicht unabhéngig
ist von der Stellung, welche man gegeniiber dem Systeme der
Herbartschen Philosophie und Pidagogik einnimmt. Die Schrift
ist zuniichst fiir Zoglinge der Lehrer- und Lehrerinnen-Seminare
bestimmt. Aber auch weitere Kreise werden von ihrem Inhalte
mit Nutzen Kenntnis nehmen und dadurch zu fruchtbarem Nach-
denken angeleitet werden. MN.

HUMBERT, A.: Les origines de la théologie moderne. T.I*:
La renaissance de l'antiquité chrétienne (1450-1521)-
Paris, Gabalda, in-12, 358 p. 1911, Fr 3. 50.

D’apres le double titre de ce volume, on pourrait penser
qu'il faut chercher de 1450 a 1521 les origines de la théologie
moderne, Ce serait se méprendre: car la théologie moderne est



— A7 —

une chose si vaste et si confuse qu'elle plonge ses racines bien
au dela des 71 années indiquées. Ces 71 années forment I'époque
appelée Renaissance; et il s'agit ici de la Renaissance biblique.
Elle a eu lieu chez les humanistes italiens, en Angleterre, en
France et en Allemagne.

M. Humbert remonte assez brievement jusqu'a Wycliffe et aux
Lollards; il signale Thomas Netter de Walden et Reginald Pecock
comme réfutateurs du lollardisme, puis les théologiens biblistes
allemands du XV® siécle, Wessel et Goch. Il s’étend ensuite
trés longuement sur Reuchlin et Erasme, et explique trés bien
comment ces deux philologues humanistes se sont rattachés a
St. Jérdome, et comment ils auraient voulu mettre en meilleure
lumiere les textes bibliques dans le but de mettre fin & la « per-
version de la doctrine révélée par les adjonctions humaines »
(p. 261). Mais Luther, au contraire, s'est rattaché a St. Augustin
en accentuant 1'opposition d'Augustin contre Jérdome, et en sub-
stituant & I’humanisme biblique d’Erasme le biblisme et 'augu-
stinisme, qui, combinés par lui, ont produit le luthéranisme.
Les chapitres VI et VII, consacrés surtout a Luther, a 'explication
de la formation de sa théologie, m'ont paru enchevétrés, obscurs
et trop longs. Ce n'est certes pas 12 «la théologie moderne ».
L’auteur éclaircira sans doute et complétera son sujet dans un
volume suivant. Attendons-le pour porter un jugement d’'ensemble.

Ce qui m’a paru le plus intéressant dans ce premier volume
c'est le chapitre Ier, consacré a l'exposition des «directions
traditionnelles ». L’auteur cherche d’abord a montrer quelle fut
la regle de l1a foi dans I'ancienne Eglise, question toujours intéres-
sante et aujourd’hui plus capitale que jamais. Il cite Tertullien,
Augustin et Vincent de Lérins; il mentionne la «tradita disci-
plina qua fiunt christiani» (Tertullien), la «catholicee ecclesiee
auctoritas » (Augustin), le «quod ubique, quod semper, quod ab
omnibus creditum est» (Vincent de Lérins). Nulle part le pape
n'apparait comme critérium. De plus, jusque 12 il n'est question
que de transmission, de tradition, par voie d’attestation ou de
témoignage. La doctrine releve de l'histoire et du fait du dépot
primitif. Mais voici venir 'époque de la substitution de Vinter-
prétation @ I'attestation. On ne constate plus, on interpréte, on
discute les interprétations; c’est la scolastique (dont sans doute
il y a déja des traces dans l'ancienne Eglise), qui va se déve-
lopper, et révolutionner le dogme.

Internat, kirchl, Zeitschrift, Heft 8, 1911. 27



e AI8 =

M. Humbert appelle cela «une précision nouvelle». Clest
corruption nouvelle qu'il aurait dtt dire, ou, pour employer le
langage d’Erasme, «perversion de la doctrine révélée par les
adjonctions humaines ». Toutefois, M. Humbert avoue aussitot
que cette précision nouvelle « probablement n'eflit pas été admise
de Vincent ni d’Augustin» (p. 18). Et encore: «Il arriva parfois
qu'on donna & lautorité de 1'Eglise sur l'Ecriture une portée
qui semble assez édloignée de la pensée de ces deux maitres».
En faisant de la liturgie et du sens accommodatice, les théolo-
giens, considérant que I'Eglise est I'épouse du Christ, qu'a ce
titre elle poss¢de évidemment son esprit, ¢« qu'elle jouisssait de
ses secrets et de familiarité », les théologiens ne se sont pas
privés du plaisir de substituer & Yancienne doctrine leurs propres
élucubrations, voire méme leurs fantaisies. St. Bernard ira méme
jusqu’a dire: «Quand I'Eglise (sic/) change quelque chose a
l'ordre ou a la suite des paroles divines, cet ordre nouveau
posséde une valeur plus haute que le premier, d’autant plus haute
que l'un est figure, l'autre vérité, I'un lumiere, 'autre ombre,
Pun maitre, 'autre serviteur». ¢ C'était aller frop loin », avoue
trés bien M. Humbert (p. 19). C'est cependant ce que firent Rome
et le pape; et tout le systéme doctrinal romain est dans cette
« perversion». «(C'est ainsi, dit encore M. Humbert, que l'auto-
rité de [ Eglise prit corps dans lautorité spéciale d’une église
et plus spécialement encore du chef de cette église. Toutes
les incapacités locales, de gré ou de force, furent bien vite
amenées, sous peine de diminution essentielle, a confier le souci
des hautes destinées de leur foi, dont elles ne saisissaient {rop
souvent que les contingences étroites, partielles ou partiales, &
la personnalité supérieurement indépendante que I'histoire elle-
méme désignait pour ce role. De cette fagon, 'autorité doctrinale
sur I'Ecriture, a la suite de beaucoup d’autres, rentra dans le cycle
des compétences du Pontife romain. Cette attribution fut assez
tardivement exprimée » (p. 20).

Nous y voila! Clest tardif, mais enfin c’est fait. Cette page
n’est-elle pas charmante? Remarquez avec quelle grace et quelle
bonhomie il nous est conté que les évéques chargés de veiller
sur le dépot de la doctrine, sont traités d’zncapacités locales!
comment elles ont di se soumettre de gré ou de force, et sous
peine de diminution essentielle (excommunication, déposition,
inquisition, etc.); comment cette foule d’'évéques antiinfaillibilistes



— 419 —

qui remplissent I'Eglise universelle, ne saisissaient que «les con-
tingences étroites », tandis que les infaillibilistes de la curie sai-
sissaient les hautes et sublimes absoluités des dogmes romains!
Notez cet aveu que le Pontife romain est désigné non par le
Christ, mais par lUhistoire, pour étre le centre, le chef de la
doctrine! L’histoire, c’est-a-dire les intrigues triomphantes de
la curia romana, des compétitions, de la politique, etc., tout
cela remplacant le droit devin et l'ancienne constitution de
I'Eglise! Et c’est cette corruption tardive du christianisme que
Rome cherche a faire passer aujourd’hui pour le christianisme
méme. Voila les origines véritables de la théologie romaine
moderne. Elles sont 14, et non ailleurs.

Qui ne connait déja 'histoire de la contre-réformation et de
toutes les contrefagons inventées pour lui donner un fondement
spécieux et mensonger? Il sera intéressant de voir, une fois
de plus, comment en 1911 on saura rajeunir le sujet. E. M.

KAMPERS, Dr. Franz, ord. Professor an der Universitit in
Breslau: Karl der Grosse. Die Grundlegung der mittelalter-
lichen Kultur und Weltanschauung. Mainz, Verlag Kirch-
heim & Cie., 1910. Mit Mosaikdruck-Titelbild und 74 Abbil-

~ dungen. Geb. M 4. VIII, und 128 S. gr. 8°. (Weltgeschichte
in Charakterbildern. Zweite Abteilung: Mittelalter.)

Schon der Inhalt zeigt, welch umfassenden Stoff der Ver-
fasser zu bearbeiten unternahm: I. Das Erbe. 1. Die Idee des
universalen Kaisertums. 2. Weltkirche und Weltstaat. 3. Welt-
bildung und Weltkirche. II. Die Erben, 1. Der Wiedereintritt
des nationalen Prinzips in die Weltgeschichte und die Griin-
dung des frinkischen Reiches. 2. Die Geistesmacht der Kirche
und das werdende frankische Weltreich. 3. Die geistige Mit-
gift der Germanen und der romische Kultureinfluss. III. Der
germanische Cdsar. 1. Karl als Begriinder der Einheit des
Staates. 2. Karl als Schirmherr der Einheit der Kirche. 3. Karl
als Forderer der Einheit der abendlindischen Bildung.

Der Verfasser beherrscht den weiten Stoff durchaus. Und
er zwingt ihn, wie wir gern anerkennen, in moglichst objek-
tiver Weise. Es muss ja hervorgehoben werden, was schon
Déllinger in einer seiner akademischen Reden (,Uber das Stu-



420 —

dium der deutschen Geschichte“) gesagt hat: Das war eben
der unlosliche, den Todeskeim dieses Staatsgebildes in sich
tragende Widerspruch, dass das Kaisertum Karls des Grossen
eine religiose Bedeutung, einen kirchlichen Beruf hatte, dass die
Péapste selber bis zuletzt, in den Kronungsgebeten, den Kaiser
versicherten, er sei berufen und geweiht zur Teilnahme am
Priestertum, zur Regierung der Kirche Gottes, und dass doch
dieser Schutzherr der Kirche, sowie er mehr sein wollte, als
ein geduldiger Zuschauer und demiitiger Vollstrecker péapst-
licher Machtgebote, alsbald mit allen geistlichen Waffen be-
kampft, verwiinscht, als ein Feind der Kirche gebrandmarkt
ward ... Auch der Verfasser muss gestehen: Wohl trat der
Papst hinter der alles tiberragenden Personlichkeit Karls zuriick.
Kaum aber war Karl dahingegangen, da zeigte es sich, wie
das von ihm wiedererhobene Papsttum ein vergeistigtes Welt-
biirgertum reprisentierte, das seit den Tagen des grossen Gregor
mit Zahigkeit dahin arbeitete, alle nationalen und kulturellen
Neuschopfungen wieder in eine grosse, heilige Einheit, in den
allumfassenden, vom Papste beherrschten Gottesstaat aufzulosen
(p- 94) ... Danach hat das staatliche Leben nur einen Wert,
wenn es das gottesstaatliche Ideal zu verwirklichen strebt.
Die volkerrechtliche Vertretung der Christenheit hat der
Papst ... Aber gerade darin sieht Dollinger den Todeskeim
des Staatsgebildes.

Wenn wir die vorliegende Arbeit des gelehrten Verfassers
als Ganzes betrachten und wiirdigen, so haben wir in ihr ein
zwar, wie er selbst betont, personlich gefiarbtes, aber unstreitig
gross angelegtes und meisterhaft durchgefiihrtes Gemi:ilde der
Zeitepoche Karls des Grossen vor uns. W. SCHIRMER.

LipiNsk1, Bruno: Divi Thom# de usu divitiarum doctrina Dis-
sertatio quam ad Doctoris philosophize gradum obtinendum
in universitate Friburgensi Helvetiorum conseripsit. Friburgi
Helvetiorum. — Ed typis Consociationis Sancti Pauli. 1910.
45 S, 8e.

Die vorliegende gedruckte Dissertation umfasst nur die

Vorrede und die beiden ersten Kapitel einer grosseren, und

wie die Inhaltsiibersicht zeigt, sieben Kapitel enthaltenden Ab-



o AP ==

handlung. Unser Referat ist natiirlich auf die im Druck vor-
liegenden Kapitel eingeschrinkt. — Der Verfasser will zunéichst
feststellen, dass Thomas eine spezialwissenschaftliche Behand-
lung der Lehre von den ,wirtschaftlichen Gitern“ (diese Uber-
setzung des Begriffes, ,divitiee* wird S. 36 vorgeschlagen) nicht
kennt. Seine Ansichten iiber die hierher gehorigen Fragen
muss man daher aus gelegentlichen und vielfach zerstreuten
Ausfithrungen in seiner Theologie, Ethik, Politik und an andern
Stellen zusammensuchen. Denn die ,notiones ceconomicae“, die
Thomas in seinem Kommentar zu dem ersten Buche des Aristo-
teles iiber die Politik gibt, beriihren die Fragen des wirtschaft-
lichen Lebens nur soweit, als sie von der Verwendung der
wirtschaftlichen Giiter im Hause, d. h. in der Einzelwirtschaft
handeln (8. 14). In gleicher Weise befassen sich auch die Politik
und die Ethik (Monastica) mit dem ,usus divitiarum‘. Die Lehre
von der Erzeugung und dem Erwerb wirtschaftlicher Giiter
will dagegen Thomas einer besonderen ,scientia possessiva‘ zu-
weisen (S. 17, 20 und 24). Diese aber gliedert sich wiederum
in eine ,scientia acquisitiva‘ und eine ,scientia pecuniativa‘.
Und von hier aus geht die Einteilung noch weiter ins einzelne.

Die Theologie stellt — sich hierin mit der Ethik beriihrend —
die moralische Bewertung an erster Stelle, wo sie die Frage
des Gebrauchs der irdischen Giiter erortert. Aber in ihren
Kreis verirrt sich dann auch als eine besondere Disziplin die
Lehre von dem Gebrauch wirtschaftlicher Giiter durch kirch-
liche Personen (de usu divitiarum a personis ecclesiasticis). Der
Verfasser belehrt uns dazu noch ausdriicklich, dass die moderne
sFinanzwissenschaft vielfach #hnlichen Problemen nachgehe
und dass sie darum eine gewisse ,Ahnlichkeit und Verwandt-
schaft¥ mit dieser theologischen Giiterlehre aufzuweisen habe
(S.21). Es ist jedenfalls ein seltsames quid pro quo, wenn wir
auf diesem Wege die Erorterung finanzwissenschaftlicher Pro-
bleme als Aufgabe der Theologie angesetzt finden, seltsam und
unerwartet in einer Wissenschaft, die doch unter den Richtlinien
ihres sittlichen Denkens auch das Wort aufgezeichnet findet:
»Ihr kénnt nicht Gott dienen und dem Mammon¥. — Die Griinde,
mit denen Thomas dieses Verfahren rechtfertigt (vergleiche
S. 32—35), diirften wohl nur dem scholastisch gedrillten Denken
einleuchtend erscheinen. — In dem zweiten Kapitel seiner
Dissertation unterrichtet uns Lipinski zunéchst iiber die genauere



— 493 —

Bestimmung des Begriffes ,divitice* bei Thomas und erortert im
Anschluss daran die Frage, welche Rangstufe in der Reihe der
Giiter die wirtschaftlichen Giiter einnehmen. Die Antwort
lautet bei Thomas: sie sind Mittel zum Zweck, insofern sie der
Lebenserhaltung dienen, diese aber wiederum die Bedingung
ist fir ein sittlich-verniinftiges, auf das hochste Gut gerichtetes
Leben (S. 41—45).

Die Arbeit von Lipinski bietet in dem Ausmass, in dem sie
uns vorliegt, eine fleissige und sorgfiltige Zusammenstellung
der thomistischen Ausfithrungen tber den Begriff und den Wert

der wirtschaftlichen Giiter. — Eine selbstindige kritische Be-
urteilung der Ansichten des Thomas macht sich jedoch an keiner
Stelle geltend. R. KEUSSEN.

MANDEL, Lic. Herm.: Die Erkenntnis des Ubersinnlichen. Grund-
riss der systematischen Theologie. 1. Hauptteil: Glaube und
Religion des Menschen. 1. Teil: Genetische Religionspsycho-
logie. Leipzig 1911, A. Deichert Nachf. 279 S. M b. 50.

Das Werk setzt sich, wie schon der Titel in eigenartiger
Weise besagt, zur Aufgabe, gegeniiber dem immer mehr in der
Theologie sich geltend machenden Kritizismus und Empirismus
mit grosstmoglichster analytischer Genauigkeit den Erkenntnis-
weg zu den Dingen zu erdffnen, die ausserhalb der Erfahrungs-
welt liegen und die doch vom Glauben als Wirklichkeit aus-
gegeben werden. In erster Linie handelt es sich hier um das
Dasein Gottes. In dem vorliegenden Bande beginnt der Verfasser
mit der Darstellung der ,subjektiven Methoden“, d. i. dem
menschlichen Bestreben, mittelst ,Glaube und Religion“ das Da-
sein Gottes zu erfassen. In geistvoller und philosophisch durch-
gebildeter Weise ldsst er die Haupterscheinungen der subjek-
tiven Methode an uns voriibergehen und entwickelt die religions-
psychologischen Motive, die in denselben enthalten sind. Der
letzte Teil des Werkes soll die ,objektiven Methoden* darstellen,
die ohne Vermittlung der Religion, rein erkenntnisméssig, das
Dasein Gottes zu beweisen suchen. Als mittlerer Teil wird die
pSubjektiv-objektive Methode“ oder die ,religiose Dogmatik®
bearbeitet werden. Hier wird die Wirklichkeit Gottes durch
die personliche Frémmigkeit erfasst. Wenn wir fir die weiteren
Binde einen Wunsch #ussern sollen, so ist es der nach gros-



— 423 —

serer Ubersichtlichkeit durch Hervorhebung der verschiedenen
Abschnitte im Texte selbst, nicht erst am Schlusse von gros-
seren Teilen. Auch wird bei einer Neuauflage manches im
Texte zu feilen und namentlich tiberfliissige Wiederholung zu
kiirzen sein. Im iibrigen konnen wir das Werk allen empfehlen,
die sich iiber das gewohnliche Mass hinaus eine philosophische

Erfassung der iibersinnlichen religiosen Probleme erleichtern
mochten. G. M.

MARTIN, J.: Thomassin (1619-1695). Paris, Bloud, in-12, 128 p.,
1911; Fr 1. 20.

Ce trop petit volume est trop incomplet et trop insuffisant,
en ce sens que, dans de graves questions, il se borne a de
simples indications de chapitres et se dispense de citer les
textes. Par exemple, il est dit (p. 60): «Notre intellection ne
nous confére pas le moyen de prononcer sur la Trinité. Tho-
massin n’a eu conscience de cela que dans son Traité de Tvi-
nitate (c. I, n°® 5-10; V, 289 b-291; n° 11; 293 a; c. X, n°5:
V, 346 b-348 b, et jusqu'a la fin du ch.; c. XIII, n° 8; V, 370 a)».
Clest tout. En vérité, nous voila bien renseignés! Ce volume
n'est donc pratique que pour le lecteur qui a les ceuvres de
Thomassin sous les yeux. Clest vraiment trop exiger de nous.
On pouvait nous traiter avec un peu moins de sans-géne et un
peu plus de lumiére.

Néanmoins, ce volume est précieux par les aveux de
M. 'abbé Jules Martin sur Thomassin, et surtout par les aveux
de Thomassin méme.

D’abord, aveux de M. Martin sur Thomassin: — «Les
ouvrages francais de Th. sont mal écrits, ou bien ils ne sont
pas écrits du tout» (p. 10). — « Tantdt Th. interpréte selon son
désir les textes qui le génent; tantot il assure que les Peéres
savaient et qu'ils aimaient mieux ne pas dire; tant6t il avoue
qu'ils auraient eu comme Augustin & écrire des Réfractations»

{p. 29). — «Les six premiers livres du De Deo contiennent,
discutent et parfois défigurent les passages des Peéres...»
(p. 43). — «Thomassin n'arrive &4 se rendre compte ni de la

connaissance confuse, ni de ce que St. Augustin en a dit; ce
sera dans le Tr. De Deo l'occasion d'un grand embrouille-
ment» (p. 54). — «Philon semble bien avoir donné a Th.



— AP

I'exemple des embrouillements et des contradictions » (p. 58). —
« Th. simplifie trop toute cette histoire (du nestorianisme) »
(p. 87). — «On doit regretter que, dans l'histoire du dogme,
Th. n’ait pas apporté la méme clairvoyance (que dans l'exposé
des diverses manieres dont l'autorité s’est exercée)» (p. 126)
— Jajoute, pour ma part, que les Traités de Dien et de la
Trinité sont peu péremptoires; ce qui n’empéche pas M. Martin
de placer Thomassin parmi «les grands théologiens». Voila
un titre décerné a bien bon compte!

Ensuite, aveux de Thomassin: — On a discuté sur la for-
mule: «Un de la Trinité a souffert», et cette dispute a été
vaine (p. 16). — <« Th. sait bien que les anciens, que les Grecs et
que St. Chrysostome lui-mé&me n’ont pas, sur la prédestination
et sur la grice, une doctrine toujours nette, toujours constante;
il le sait et il voudrait pourtant introduire dans leur doctrine
la netteté et la constance,» Et Th. interpréte en conséquence!
(p- 24): « St. Chrysostome a plus considéré 'homme en lui-méme
et comme l'ouvrage du Créateur que dans l'état malheureux
ou le péché l'a réduit» (p. 31). Th. déclare que la profession
de foi publiée par les Collucianistes sous le nom de Lucien
d’Antioche, était orthodoxe, bien qu'on plt y regretter 1'omis-
sion du consubstantiel (p. 78). — Th. enseigne que la Tradition
ne peut pas changer, ni créer un nouveau dogme; qu'elle ne
peut _que donner des explications plus amples, de maniére que
la foi soit plus diligente (ut diligentius crederetur); mais «Th.
n'a pas la notion du développement dogmatique»; il est pour
le «non nova sed nove» (p. 18-28). A la bonne heure! Quel
dommage que cette doctrine soit hérétique aujourd’hui et que
Rome fabrique chaque jour des dogmes nouveaux a qui mieux
mieux! Ajoutons toutefois que Th. fait une concession (p. 88),
a savoir que I'Eglise «a le droit de régler le langage»; il est
vrai qu'il dit «I’Eglise» et non le pape. — Selon Th., nous
savons de Dieu qu’il est, mais non ce qu'il est; nous n’avons
de lui que des connaissances négatives (p. 55). Et avec cela,
les théologiens romanistes ont la prétention d’enseigner les mys-
teres les plus intimes de Dieu et de la Trinité! Qui trompe-t-on
ici? — Th. a la franchise d’avouer que «toute notre théologie
de la Trinité n'est quun balbutiement» (p. 67). Il faut lui
rendre cette justice qu'il répete les terribles aveux de St. Au-
gustin: «En disant trois personnes, nous ne faisons que mon-



— 425 —

trer l'insuffisance de notre langage; nous parlons ainsi pour ne
pas nous taire!» (p. 71). En tout cas, il ne s’agit pas de trois
personnes au sens humain. Il dit: Tria heaec (attributa) au neutre
(p. 72). 11 dit que la nature et la personne sont entre elles
comme l'universel et le particulier (p. 88), en sorte que les
trois personnes divines ne sont que des particularités divines,
ou la nature divine considérée sous trois aspects (woocwme) par-
ticuliers. — Selon Th., il n'y avait primitivement ni confession
publique, ni pénitence publique des péchés secrets qui eussent
fait scandale s’ils eussent €été connus (p. 118). — Selon Th.,
«les apotres donnaient 1'épiscopat a tous ceux a qui ils confé-
raient 'ordre et le rang de prétres. Ces prétres ne pouvaient
étre que des évéques» (p. 120). Th. pense comme Jérome dans
sa lettre & Evagre, ol 'évéque et le prétre sont placés au méme
rang (p. 121).

Voila d'excellents aveux, de la part d'un théologien du dix-
septiéme siécle.

Notons toutefois des opinions bien arbitraires et parfois
méme étranges. Par exemple: «Les patriarches et les pro-
phetes ont connu la Trinité (celle de Rome, bien entendul);
ils en ont gardé pour eux le secret! Moise en savait autant
que St. Paul; la circonstance ne lui permettait pas de s’ex-
primer aussi clairement que St. Paul» (p. 69). Qu'en sait-il, ce
bon Thomassin? Est-ce plaisant! — « Sans le péché, il n'y aurait
certainement pas eu lincarnation» (p. 82). — «Depuis le pé-
ch¢ d’Adam, le démon était devenu maitre du genre humain!»
(p. 82). — Th. prétend qu'il faut user d'une grande circons-
pection lorsqu’on attribue a 'humanité du Christ quelque chose
de Topération divine (p. 91). Je le crois bien. C'est dommage
que, dans la question de la communication des idiomes, il ait
lui-méme trés peu suivi son conseil et qu'il soit tout a fait

cyrilliste, — Il n'hésite pas a attribuer l'omniscience a 'ame
du Christ, mais il n'en fait pas un dogme (p. 93). — Il est
trés peu clair sur la grace (p. 112). — Il ne fait commencer

les paroisses de campagne qu'au IV® siecle, et ajoute qu’au com-
mencement, méme dans les grandes villes, on n’y célébrait pas
la messe (p. 122-123).

En vérité, I'histoire de la théologie, ainsi écrite, est bien
amusante: d'une part, au nom de Dieu, on prétend diriger les



426 —

esprits, et, d’autre part, on est rempli d’illogicités et de contra-
dictions. E. M.

STRACK, H. L., Prof. Dr.: Grammatik des Biblisch-Aramiischen
mit den nach Handschriften berichtigten Texten und einem
Worterbuch., Fiinfte, teilweise neu bearbeitete Auflage, 1911,
100 S. 8°. Geb. M 2. 50.

-Als Professor Strack im Jahre 1896 seinen ,Abriss des
biblischen Araméisch* veréffentlichte, um damit das sehr ver-
nachlissigte Studium der wichtigen aramdiischen Teile der
Biicher Daniel und Esra zu erleichtern, ahnte er wohl kaum,
dass innerhalb 15 Jahren fiinf Auflagen des Leitfadens notig
sein wiirden. Aus dem ,Abriss* ist mittlerweile eine ,Gram-
matik“ geworden, die sich aber immer noch durch Kirze im
Ausdruck und praktische Anordnung auszeichnet. Der Ver-
fasser hat es verstanden, auch in der neuesten Auflage auf
nur 28 Seiten das notwendigste Material zum grammatischen
Verstindnisse der araméischen Bibelabschnitte ohne lange phi-
lologische Erorterungen zusammenzustellen. Dabei wird aller-
dings die Kenntnis des Hebriischen vorausgesetzt, wodurch
Ausfiihrungen von Dingen, in welchen das Araméiische mit dem
Hebriischen tibereinstimmt, vermieden werden konnten. — Der
2. Teil des Biichleins enthiilt den unter Beriicksichtigung der
neuesten Verdsffentlichungen kritisch bearbeiteten Text der ara-
miischen Stiicke des Alten Testaments und ein Worterver-
zeichnis, Mit der kurzen Grammatik bekommt man also hier
um billigen Preis auch noch einen zuverlissigen alttestament-
lichen Text. Kz.

STrRACK, H. L., Prof.: Hebriische Grammatik mit Ubungsbueh.
Zehnte und elfte, sorgfiltig verbesserte und vermehrte Auf-
lage. Minchen, C. H. Becksche Verlagsbuchhandlung, 1911
159 und 128 S. 8° Geb. M 4. —,

Die Zahl der Freunde dieser Grammatik hat in den letzten
Jahren derart zugenommen, dass iiber ihre Verwendbarkeit
kaum mehr viel gesagt zu werden braucht. Aus jahrelanger
Lehrtitigkeit hervorgegangen, vereinigt sie Theorie und Ubung



— 427 —

in der gliicklichsten Weise. Wir haben dieses Lehrmittel seit
12 Jahren beim hebriischen Unterricht gebraucht, und wihrend
dieser Zeit die besten Erfahrungen damit gemacht. Die knappe
Form des Buches, das doch alles Notwendige enthilt, gestattet
ein rasches Fortschreiten und macht es beim Schiiler beliebt,
wihrend eine umfangreiche Grammatik mit zahllosen Anmer-
kungen den Anfinger leicht abschreckt oder seine Aufmerk-
samkeit auf Nebensichliches lenkt. |

In der vorliegenden Doppelauflage ist die Darstellung
stellenweise noch klarer gemacht durch Zusidtze und kurze
Erlauterungen. Die hebriischen Paradigmen sind mit schéneren
und deutlicheren Typen neu gesetzt worden, so dass von einem
Anstrengen der Augen keine Rede mehr sein kann. Die Zahl
der Lesestlicke ist wiederum vermehrt worden. Auch das dem
Buche beigegebene Vokabularium hat eine Bereicherung erfahren,
s0 dass mit dessen Hiilfe der Schiiler nunmehr imstande ist,
61 Kapitel historischen und 8 prophetischen Inhalts, sowie
23 Psalmen zu iibersetzen, ohne nach einem hebriischen Lexikon
greifen zn miissen. Kz.

UHLHORN, Friedr.: Geschichte der deutsch-lutherischen Kirche.
Leipzig 1911, Dérfling & Franke. I, Band (1517—1700), IT. Band
(1700—1910). 321 und 437 S. 8. M 7 bezw. 8, geb. M 8.50
bezw. M 9. 50.

Das populir geschriebene, vorziiglich fir gebildete Laien
bestimmte Werk bietet insofern etwas Neues, als es unter dem
Umriss der #usseren Geschichte der deutschen lutherischen
Kirche vor allem die innere Entwicklung derselben verfolgt,
den treibenden Kriften nachgeht, die hier titig waren, und in
besonders eigenartigen Personlichkeiten und Stromungen zutage
traten. Die Stellung, welche das reine Luthertum innerhalb
der iibrigen evangelischen Bekenntnisse einnahm und grund-
Sitzlich einnehmen musste, wird in den verschiedenen Zeitab-
schnitten nachgewiesen und daneben parallele geistige und
kulturelle Zustinde geschildert. Das Herz des Verfassers
schlagt warm fiir seine lutherische Kirche, und dementsprechend
ist die Darstellung bei aller Schlichtheit von lebendiger Warme
getragen. Es ist selbstverstdndlich, dass er sich mit der in
Preussen und anderen deutschen Staaten durchgefiihrten Union



— 498 -

nicht befreunden kann, und dass darum bei der Lage und Zu-
riickdringung der lutherischen Kirche, sowie angesichts der
vielfach verworrenen Zustinde in der heutigen evangelischen
Kirche manchmal herbe Kritik und wenig hoffnungsfreudige
Gedanken zum Ausdruck kommen. Aber Uhlhorn hilt sich
doch von Einseitigkeiten fern, er sieht aus der Entwicklung
auch in Deutschland die vom Staate getrennte Freikirche ent-
stehen, dann wird auch die lutherische Kirche wieder ihre
volle Lebenskraft entfalten.

Auch die altkatholische Kirche ist (I, 313) erwidhnt mit dem
Satze: ,Die altkatholische Kirche blieb bedeutungslos“. Das
bezeichnen wir natiirlich als durchaus unrichtig, ohne in eine
weitere Erorterung dariiber einzugehen. Bei einer folgenden
Auflage wird der Verfasser nach besserer Information dieses
Urteil sicher &ndern. Im iibrigen ist an vielen Stellen das
Wesen und die Kampfesart Roms in den behandelten Zeit-
rdaumen vortrefflich dargelegt. G. M.

WEIss, D. Joh.: Der erste Korintherbrief. Vollig neu bearbeitet.
Gottingen 1910, Vandenhoeck & Ruprecht. 388 S. Geh. M 9. —,
geb. M 10. 60.

Mit dem vorliegenden Bande geht der kritisch-exegetische
Kommentar iiber das Neue Testament von H. A. W. Meyer
(V. Abteilung, 9. Auflage) auf der mit der Bearbeitung der
Thessalonicherbriefe durch v. Dobschiitz begonnenen génzlich
veridnderten Bahn weiter. Schon die #ussere Ausstattung, um
diese vorwegzunehmen, zeigt ein anderes Bild: Grosseres For-
mat, Anwendung der dusserst gefilligen und nunmehr deutlich
von den lateinischen Zitaten sich hervorhebenden deutschen
Schwabacher Schrift, scharfe Absonderung der erklirten Verse
und Teile, Verweisung von Kkritischem, philologischem, paral-
lelem und anderem Material in Anmerkungen, und kleine und
grossere Exkurse machen das Werk ilberaus brauchbar und
iibersichtlich. Doch nun erst der Inhalt! Man kann tiberhaupt
keinen der fritheren Kommentare, auch nicht den neuesten von
Bachmann, zum Vergleich heranziehen. Es ist eine durchaus
neue Methode, wie wir sie bei Besprechung des v. Dobschiitzschen
Kommentars nachgewiesen haben: Die alte gemessene Erkli-



w 409 —

rung Vers fiir Vers im Rahmen Pauli oder auch nur des Neuen
Testamentes ist dahin! Die ganze hellenistische Welt in Sprache,
Kultur, Religion und Philosophie muss zur Erklirung und Ver-
gleichung dienen, vor allem reichlich die heidnischen Klassiker
und die stoische Diatribe und nicht am wenigsten Philo. Man
staunt tiber das Wissen und die Kombinationskraft, die hier
zutage tritt. Wenn man von der alten Schule aus diesen Kom-
mentar durcharbeitet, so kommt man gewissermassen in eine
ganz andere Welt. Das ist der reiche Gewinn, den jeder neu-
testamentliche Exeget aus diesem einzigartigen Kommentar
schopfen muss, wenn auch sein Inneres vielleicht fortwéihrend
bei der Lektiire widerstrebt und zuletzt beim Fazit erst recht
widerstrebt. Bleibenden objektiven Wert haben die vielen
wortlichen Zitate aus weit hergeholten Werken, Inschriften,
Papyri u. a. Was auch den Gegner von Joh. Weiss und seiner
Ansichten mit ihm befreunden muss, ist, dass er niemals auf
dieselben schwort, und vor allem bei religionsgeschichtlichen
Vergleichen durchweg die besondere ,Nuance“ des spezifisch
Christlichen gewahrt wissen will. Insbesondere wirbt er nicht
fir seine Teilungstheorie (vgl. S. XL), bei der er gleichsam
sich selbst zur Vorsicht mahnt und die er fiir alle, die sie nicht
annehmen koénnen, und dazu rechnen auch wir uns, auszu-
schalten bittet. Das Studium des Kommentars bedeutet fiir
' jeden Exegeten, welcher Richtung er auch angehore, ein Er-
eignis, Wir empfehlen mit diesem neuesten Bande wiederholt
den ganzen Meyerschen Kommentar auf das wéirmste.
G. M.

Kurze Notizen.

* HELDWEIN, Dr. Johannes: Papstkirche und Nationalkirche.
Kempten, Reichsverband altkatholischer Jungmannschaften,
1911. Preis 20 Pfg. — Der Verfasser gibt zunichst eine Ent-
wicklung der Papstkirche von dem Zeitpunkte an, da die ro-
mischen Bischofe begannen, sich als Erben und Nachfolger der
Apostelfiirsten zu betrachten und einen Jurisdiktionsvorrang
anzustreben, von Etappe zu Etappe steigend, von Gregor VIIL
Zu Innozenz III., von Innozenz III. zu Bonifaz VIIL. und von
diesem bis zu Pius IX. und dem Jahre 1870. Wihrend aber



— HB0 ==

das dussere Ansehen des Papsttums bestiindig gestiegen ist, hat
das religiése Leben der einzelnen und der Volker die grosste
Einbusse erlitten. Und die Vélker, deren Denken mit der
starren Form des Romanismus in Widerspruch kam, haben
jeweils mit Rom gebrochen, vom grossen Schisma des 9. Jahr-
hunderts bis auf die religiovse Bewegung der Siebziger Jahre.
Der eine katholische Glaube, der das Gemeingut der ganzen
Welt werden sollte, dehnt sich wohl aus, aber er trennt seine
Bekenner in verschiedene Lager, die nach Volksstimmen sich
unterscheiden. Damit ist die Volkskirche, die Nationalkirche
gegeben. Und die Zukunft muss auf der Forderung der na-

tionalen Kirche bestehen... Die Schrift ist eminent zeitge-
méss, vorziiglich aufklirend und zur Massenverbreitung treff-
lich geeignet. W. ScH.

* Neue Publikationen des Rauhen Hauses in Hamburg:
Amalie Sievecking, eine Vorkampferin der christlichen Frauen-
bewegung, dargestellt von Richard Remé. (M 2. 20, geb.
M 3.) — Der Verfasser hat sich mit diesem pietidtvoll gezeich-
neten Lebensbild unstreitig ein Verdienst erworben. Amalie
Sievecking ist unter den Bahnbrecherinnen der weiblichen Dia-
konie mit an erster Stelle zu nennen. Was eine Florence
Nigthingale in England, das hat Amalie Sievecking in unserm
deutschen Vaterlande vollbracht. Ihr Leben kiindet auch der
heutigen Zeit in ergreifender Weise, wie viel wahrer christ-
licher Idealismus fir die leidende Menschheit zu tun vermag.
— Christuszeugnisse, Ausspriiche bertithmter Manner iiber Jesus
von Nazareth, zusammengestellt von Dr. Martin Wennig. (Ebenso
das Schriftchen: Was beriihmte Médnner iiber Jesus sagen, von
demselben Verfasser.) 50 Pfg., elegant geb. M 1.20. In einer
Zeit des Ansturms gegen Christus und Christentum war es ein
gliicklicher Gedanke, Zeugnisse beriihmter Ménner fiir Christus
den weitesten Kreisen zuginglich zu machen. Sie sind treff-
lich geeignet, Schwankende zu stirken, Zweifelnden den Weg
zu weisen, Leugnende zur Besinnung zu bringen. — Die hdius-
liche Konfirmationsnachfeier, von Pastor Paul Ebert. (30 Pfg.)
Die Herausbildung einer christlichen Sitte fiir eine wiirdige
hiusliche Konfirmationsnachfeier anzubahnen ist die Aufgabe
der Schrift. Die Ausfihrungen derselben sind der Beachtung
wert. — Uber Mittel und Wege zur Einrichtung, Einbiirgerung
und Belebung der evangelischen Christenlehre, von Pfr. Dr. Sieber-



— 431 —

mann, (20 Pfg.) Dass die Christenlehre, zumal in unserer
Zeit der Religionsverflachung und der Religionsflucht notwendig
ist, erkennt jeder, der fiir die Sache des Christentums ein
warmes Herz hat. Es ist in der Tat eine brennende Frage.
Wie sie zu losen ist, dariiber orientiert vorliegende Schrift in
vorziiglicher Weise. — Ausserdem weisen wir auf die im Ver-
lage des Rauhen Hauses erschienenen Flugblitter hin, das Abend-
mahlsbiichlein u. a., die sich besonders zur Massenverbreitung
eignen. W. SchH.

* F, PILLON: L'Année philosophique 1910. Paris, Alcan,
in-8°, Fr 5.—. — Quatre articles de fond et de grande érudition
de MM. Robin, Pillon, Delbos et Dauriac. A lire surtout la
Bibliographie philosophique francgaise, trés variée et trés riche.
Beaucoup d’idées suggestives, vrai répertoire d’autant plus pré-
cieux que la philosophie est de plus en plus négligée et qu'’il
faut la remettre en honneur et & l'étude. E. M.

* Von der ,Allgemeinen Religionsgeschichte* von Konrad
von ORELLI ist eine zweite Auflage im Erscheinen begriffen,
die infolge nétiger Erweiterungen auf zwei Béande verteilt werden
soll. Das Werk erscheint in etwa 10 Lieferungen zu 2 Mk.
(Bonn, A. Marcus und E. Weber), was den Bezug erleichtert.
Der hochst gediegenen und zusammenfassenden Arbeit werden
unter Studierenden und Pfarrern, deren Bediirfnisse der Ver-
fasser in erster Linie im Auge hat, aber auch sonst unter Ge-
lehrten und Gebildeten viele neue Freunde erwachsen.

A. TH.

* PINDER, Wilhelm, , Deutsche Dome des Mittelalters* (Dussel-
dorf und Leipzig, K. R. Langewiesche), enthilt 96 ganzseitige
Abbildungen dentscher Monumentalkirchen vom karolingischen
Oktogon in Aachen bis zur spéitgotischen Lorenzerkirche in
Niirnberg, simtlich nicht nur vorziiglich ausgewihlt, sondern
auch in ihren architektonisch und malerisch charakteristischen
Eigenheiten festgehalten. Eine knapp gehaltene, doch inhalt-
lich reiche Einleitung und instruktive Schlusserliuterungen ver-
mitteln dem sechon vorgebildeten Leser das Verstéindnis fiir die
Monumentalkunst des christlichen Mittelalters auf dem jung-
fraulichen Boden des Germanentums, wo die Basilika ,selbst
die Gemeinde zu schaffen hatte“. Eine Geschichte oder Asthetik
des christlichen Kirchenbaus, wenn auch nur in Ausschnitt und



— 432 —

Ubersicht, ist die Publikation gleichwohl nicht. Man vermisst
die strengere Beziehung auf den liturgischen Zweck, die in
erster Linie konkret durch das Verhalten des Gesamtbaues zum
Altar, nicht aber bloss abstrakt durch das ,Verhéltnis einer
Gemeinde zu einem unsichtbaren Gotte“ zu gewinnen wire.
Auf Seite IV sind einige technische Ausdriicke wie Apsis u. a.
erklirt; das Verzeichnis hiitte vergrossert werden diirfen; nicht
jeder Leser kennt ohne weiteres Ausdriicke wie Triphorium
oder Paradies. A. TH.

* Zu unserm Bedauern konnen wir infolge Stoffandrangs
den Schluss der Arbeit von Dr. Steinwachs tber die Unions-
bestrebungen im Altkatholizismus erst in der ndchsten Nummer
bringen. Red.

Eingegangene Bilicher.

(Besprechung vorbehalten.)

Artho, Eugen, Et exspecto..., Roman eines Priesters. Ziirich,
- H. Bachmann-Gruner, 1911.

Foster, The Finality of the Christian Religion. Chicago 1909.
(Leipzig, Th. Stauffer.)

Grisar, Hartmann, S. J., Luther. Erster Band, 2. Aufl. Frei-
burg, Herder, 1911.

Gschwind, Paulin, Peregrins Autobiographie. Bern, K. J. Wyss,
1907.

Gschwind, Paulin, Geschichte der Entstehung der christkatho-
lischen Kirche der Schweiz, I. Band. Bern und Basel, K. J.
Wyss, 1907. (Der II. Band im Selbstverlag des Verfassers.)

Kennet, Jesajah. (The Schweich Lectures 1909.) London.

Leute, Joseph, Der Ultramontanismus in Theorie und Praxis.
Berlin. Hugo Bermiihler, 1911.

Westermann, Erich, Kurze Skizze der Wahrheiten des Menschen.
Eine Versohnung zwischen Monismus und wahrster Religion.
Leipzig, Otto Tobies, 1911,

Druck von Stimpfli & Cie. in Bern.



	Bibliographie

