
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1 (1911)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


275

BIBLIOGRAPHIE.

P. Batiffol : Histoire du Bréviaire romain, 3e édit. refondue.
Paris, Picard, in-12, 1911, 3 fr. 50.

L'auteur s'est manifestement efforcé d'exposer clairement
cette histoire très embrouillée. Il a adopté le plan suivant :

Ch. I. La genèse des heures; IL Origines de l'office romain;
III. L'office romain du temps de Charlemagne ; IV. L'office
moderne et les bréviaires de la cour romaine ; V. Le bréviaire du
concile de Trente; VI. Les projets de Benoît XIV.

Depuis la mort de ce pape (1758), rien de positif, en fait
de réforme, n'a été fait. Donc beaucoup d'erreurs subsistent
encore. M. Batiffol ne les a pas signalées ; il s'est borné à quelques

aveux peu compromettants. Par exemple : « Les histoires
des saints sont sans autorité et d'un style inculte. L'ordre de
l'office est si compliqué que l'on en arrive à mettre autant de temps
à chercher son office qu'à le réciter (p. 279) Le cardinal
Quignonez a supprimé des légendes du sanctoral tout ce qui
peut provoquer le mépris ou la raillerie La sagacité de

Quignonez n'allait pas à lui faire soupçonner que les actes
apocryphes des apôtres et que les évangiles apocryphes sont fabuleux

(p. 282). »

Et Richard Simon a dit : « Quelque soin que le cardinal
ait pris pour ôter les fables de ce bréviaire, il y reste encore
bien des choses qui ne peuvent être du goût des personnes
savantes. Aussi Maldonat, dans la dispute qu'il eut avec les
théologiens de Paris sur le fait de la conception de la Vierge,
parle-t-il de ce bréviaire d'une étrange manière On y fait
dire à St. Thomas ces paroles auxquelles il n'a jamais pensé :

Maria ab omni peccato originali et actuali immunis fuit.
Et Maldonat traite d'impudent celui qui a composé ce bréviaire
(p. 283).»



— 276 —

Paul IV a compris aussi qu'il fallait « expurger ce vieux
bréviaire des erreurs historiques, des taches littéraires et des

longueurs fastidieuses qui en rendaient l'usage décourageant
(p. 293)». M. Batiffol avoue que les liturgistes de Pie V ont
« trop peu supprimé » ; qu'ils ont conservé des leçons qui
restaient « incontestablement reprochables » ; que leur critique a été
en défaut (p. 311-312)». En outre, « quelques corrections proposées

par Baronius ne furent point adoptées, quelle qu'en fut
l'opportunité (p. 326) ». Baronius ne paraît pas avoir été sans
reproches dans cette affaire. « Combien de détails, dit M.
Batiffol, qui ne pouvaient être supportés sans offense, sont
maintenus! Bellarmin n'admettait pas l'authenticité des Fausses
Décrétales, et l'on sait que les Fausses Décrétales sont entrées
dans la rédaction des légendes des anciens papes au Bréviaire:
Baronius repousse toute correction sur ce chapitre. Baronius
lui-même reconnaissait le caractère apocryphe d'actes des

apôtres, tels que ceux de St. Thomas ; il invoque cependant leur
autorité!» (p. 328). Etc.

M. Batiffol cite Guéranger comme une autorité. Il répète
avec Tillemont que des légendes qui n'ont rien de vrai peuvent
cependant avoir leur prix (p. 417). Il fait remarquer que «l'Eglise
(sic) n'assume pas les assertions historiques contenues dans ses

livres liturgiques, comme le Bréviaire ou le Martyrologe. D. Bouix,
qui s'entendait peu à la critique historique, le reconnaît de

bonne grâce». — Tout cela n'est-il pas charmant? On avoue
tout, mais on maintient tout! Ailleurs, de simples profanes
s'empressent de corriger une erreur, un faux, dès qu'il y a constatation.

Mais ici, comme il s'agit de louer Dieu, qui est la vérité
même, on maintient l'erreur, en affirmant qu'on ne l'assume
pas! Quels procédés! quel monde! Ne dirait-on pas que tout
est permis dès qu'il s'agit des sacristies romaines? E. M.

A. Béry: St.Justin. Paris, Bloud, in-12, 1911, 60 cent.

Ce petit volume, dénué de science et destiné aux non-
savants, a pour but de faire croire au peuple ignorant que le
catholicisme romain actuel est ce qu'était le christianisme
enseigné et pratiqué au IIs siècle. L'auteur le déclare dans sa
conclusion (p. 62): «Les écrits de St. Justin nous attestent que les



— 277 —

dogmes de la Trinité, de la divinité de J.-C, de la présence
réelle, de la transsubstantiation, de l'inspiration des Ecritures,
de l'éternité des peines, étaient admis comme la foi universelle
de l'Eglise à cette époque reculée. » Par dogmes, M. l'abbé Béry
entend évidemment les dogmes que l'Eglise romaine enseigne
aujourd'hui.

Or ici est l'erreur, véritable mystification. Justin répète
simplement la formule trinitaire telle qu'elle se trouve dans
Matthieu: le Père, le Fils et l'Esprit-Saint. Le Père est Dieu,
le Fils est Jésus-Christ crucifié sous Ponce-Pilate, l'Esprit est
« l'Esprit prophétique » du Père. Pas question de trois personnes
divines distinctes. Et cela suffit à M. Béry pour insinuer que
Justin a enseigné et que les chrétiens du IIe siècle ont cru à

la Trinité compliquée et inintelligible de l'Eglise romaine actuelle!
De même, Justin n'a pas prononcé le mot «transsubstantiation»,

et ce qu'il dit de la communion eucharistique ne saurait
en donner l'idée. N'importe. M. Béry n'en dit pas moins que
la communion était « telle au deuxième siècle comme de nos jours »

(p. 57).

Quand une telle apologétique, absolument mensongère, pren-
dra-t-elle fin? Comment M. Béry peut-il encore y recourir, quand
il fait les aveux suivants : « Il faut avouer que l'exégèse de
St. Justin, trop universellement symboliste, est ordinairement plus
subtile que démonstrative» (p. 35). Et encore: «Quelques expressions

ont pu lui échapper qu'il n'eût point employées après le
concile de Nicée. En insistant sur la distinction des trois
personnes divines, il a pu laisser croire par quelques termes
équivoques qu'il plaçait le Verbe au-dessous du Père et au second

rang; et s'il fallait s'en tenir à deux ou trois textes isolés pour
juger de l'ensemble de sa doctrine, il paraîtrait avoir encouru,
comme on l'en a accusé, le reproche du subordinatianisme.
La précision théologique ne permet plus de dire que le Fils est
l'ouvrage du Père ou qu'il est quelque chose d'autre que le
Père (p. 47) La polémique de Justin est souvent trop étroite,
et son exégèse bien artificielle (p. 53) Notre apologiste n'est
pas à l'abri de tout reproche. Quelques emprunts malheureux
faits à l'école juive d'Alexandrie, l'opinion des millénaires qu'il
adopta, des recherches trop subtiles dans l'interprétation des

Ecritures, l'abus de l'allégorie et du sens figuré prouvent
que sa méthode n'était pas parfaite. »



— 278 —

La méthode parfaite, selon les théologiens papistes actuels,
c'est le littéralisme absolu en exégèse, pour l'interprétation
littérale des prophéties et des miracles. Et comme le littéralisme

de St. Justin n'est pas encore assez littéral au gré de

Rome, Rome déclare sa méthode imparfaite! C'est ainsi qu'à
Rome on fait de l'histoire, de la patrologie et de l'apologétique

Les hommes de bonne foi qui connaissent les faits et les

textes, ne s'y laisseront plus prendre. Ils savent aujourd'hui ce

que Justin entendait par le Verbe, par l'Eucharistie, par le Fils,
par le Christ ; ils savent que son christianisme était autre que
le catholicisme romain actuel. Ce n'est pas qu'ils tiennent Justin
pour un représentant du vrai dogme chrétien primitif. Nullement.

Il était plus platonicien que théologien; il faisait déjà
plus de théologie platonicienne et philonienne que de christianisme

pur. Son « Dialogue avec Tryphon » est pitoyable, et ses
deux « Apologies » plus que superficielles. Ce qu'il faut admirer
en lui, c'est sa vie, sa vertu, sa sincérité, son martyre; mais
autant on est fier de descendre de tels héros, autant on se
sentirait humilié s'il fallait professer de telles opinions
théologiques; et Rome veut nous enfoncer dans des opinions plus
grossières encore, et nous faire croire que de telles aberrations

était le christianisme primitif. C'est trop fort. E. M.

Brepohl, F. W. : Eduard von Hartmann und das Erlösungsproblem.

Ein Beitrag zur religiösen Frage. Gerdes und
Hodel. Pädagogische Verlagsbuchhandlurg. Berlin (1910). Preis
50 Pfg*. 13 S. 8°.

Der Aufsatz von Brepohl, ein Sonderabdruck aus den Blättern

für die Fortbildung des Lehrers und der Lehrerin (IV.
Jahrgang, Heft 1. — 1910/11) bietet einen etwas dürftigen Beitrag
zu Eduard von Hartmanns philosophischer Erlösungslehre. Die
Darstellung* des Verfassers entbehrt der Übersichtlichkeit. Auch
dürfte es wohl mit Recht bestritten werden, dass heute noch
der philosophische Pessimismus die Signatur der Zeitstimmung
sei. Wenn die Abhandlung als ein Beitrag zur religiösen Frage
bezeichnet wird, so ist damit jedenfalls mehr versprochen, als
sie tatsächlich enthält. R. K.



— 279 —

Dr. Herrn. Cremer: Biblisch-theologisches Wörterbuch der
Neutestamentlichen Gräzität. 10. Auflage bearbeitet von Dr.
Jul. Kögel. Gotha 1911. In sieben Lieferungen zu 4 Mk.

Die neutestamentliche Wissenschaft begrüsst diese nach
dem Tode des Verfassers (1903) von Professor Dr. Jul. Kögel
in Greifswald veranstaltete, völlig durchgearbeitete und vielfach
veränderte Neuauflage des Cremerschen Lexikons mit freudiger
und dankbarer Genugtuung. Wie Kögel in dem Vorworte
ausführt, handelte es sich bei dieser Herausgabe nicht so sehr um
einen Akt der Pietät, durch den die in dem Werke niedergelegte
Mühe und Gelehrsamkeit eines um die neutestamentliche Wissenschaft

ausserordentlich verdienten Mannes nicht untergehen
lassen soll, sondern vor allem um die dadurch abermals
bekundete grundsätzliche Anerkennung von Cremers wissenschaftlicher

Stellung. Diese aber vertritt, abgesehen von der
dogmatischen Seite, die Anschauung, dass der griechische Sprachschatz

des Neuen Testamentes, im grossen und ganzen etwas
durchaus eigenartiges darbietet, das nicht aus der griechischen
Volkssprache zu erklären ist, sondern sich zunächst an die
Sprache Israels anlehnt, um von dort aus die nötigen
neutestamentlichen Begriffe und Ausdrücke zu bilden. Mithin ist
es umgekehrt, als wie man neuerdings immer mehr beweisen
zu können glaubt, oder mit Cremers eigenen Worten: „Das
Christentum ist mit der Begriffswelt Israels und der eigenen,
ihm neu aufgegangenen Begriffswelt zu den Griechen gekommen
und hat in ihrer Sprache und doch in fremden Zungen zu ihnen
geredet" (S. XX).

Denselben Standpunkt vertritt der Pierausgeber, wenn er
auch, wie bereits Cremer selbst, sich durchaus nicht vielen
anerkannten Ergebnissen der Sprachforschung verschliesst, wie
sie z. B. Deissmanns „Licht vom Osten" so charakteristisch
als neue Methode der Erforschung der neutestamentlichen Gräzität

vertritt. Neben dieser ständigen Berücksichtigung des
Neuesten und Allerneuesten hat aber Kögel so viele Verbesserungen

hineingearbeitet, dass man in der Tat eine „völlig
durchgearbeitete und vielfach veränderte Auflage" des alten Cremer
vor sich hat. In diesem seinem neuen Gewände wird das Lexikon
ein Standwerk der neutestamentlichen Theologie bleiben, das
für wissenschaftliche Arbeit ganz unentbehrlich ist. Zu den



— 280 —

eigentlich statistischen neutestamentlichen Wörterbüchern bildet
Cremers Werk jene sie weit überholende Ergänzung, welche
die einzelnen Worte und Stellen zunächst aus der gesamten
Begriffswelt des Schriftstellers und dann weiter aus der
Anschauung der gesamten Schrift des neuen und des alten
Testamentes zu erklären sucht. Das ist schon in dem Titel:
Biblisch-theologisches Wörterbuch angedeutet. So eröffnet sich bei
jedem Wort eine ganze Begriffswelt vor dem forschenden Auge,
die weder die statistischen Lexika noch auch die eigentlichen
Konkordanzen ersetzen können. Es ist unglaublich, welches
Material hier gesammelt ist. Man lese z. B. in der 1. Lieferung
(A bis UQEtlj) die Artikel iïyioç, dXq&sia u. a. Wir sind überzeugt,
dass alle, die dieses Lexikon nicht nur beim eigentlichen
Studium, sondern auch bei der erbaulichen Lektüre des N. T.
benutzen, mit der Bereicherung ihres Wissens auch eine
Vertiefung in den Wahrheitsgehalt des N. T. erfahren werden.

Der Preis des Werkes muss in Anbetracht des Umfanges
und der vortrefflichen Ausstattung als massig bezeichnet werden.

G. M.

Die Kirche im Gerichte ihrer Gegner. 1. Unwahrhaftig? Von
Oberlehrer H. Schuster. 2. Unsozial? Von Pfarrer D. E.

Foerster. 3. Unnatürlich? Von Senior Prof. D. W. Bornemann.

4. Irreligiös Von Pfarrer W. Veit. Frankfurt a. M.

1911, Verl. Mor. Diestérweg. Preis geh. Mk. 1. 60, geb. Mk 2.40.

Es sind Vorträge, die im Jahre 1909 in Frankfurt a. M.

gehalten worden sind und nun in Buchform veröffentlicht werden.
Die Verfasser wenden sich darin, wie sie im Vorwort sagen,
gegen die Geringschätzung und Verkenn ung, der die Kirche
in den breitesten Schichten der Gesellschaft begegnet ; sie sind
der Überzeugung, dass es eine Lebensfrage erster Ordnung ist,
ob das religiöse Suchen und Fragen der Gegenwart den Weg
zurück zur Kirche findet und die Entschlusskraft zeitigt, sich
in dieser Kirche, wie sie geworden und gewachsen ist, zu
betätigen. Die Kirche sei ja aus innerer Notwendigkeit erwachsen,
aus zwingenden Bedürfnissen des frommen Fühlens; auch trage
sie in sich ein viel zu grosses Erbe echtester, bleibend
wertvoller Lebensgüter, als dass man achtlos an ihr vorübergehen
dürfte. Doch könne die Kirche nicht, auf ihren Reichtum



— 281 —

pochend, den Ansprüchen des modernen Geistes und dem Leben
von heute Widerstand entgegenstellen, nicht der Entwicklung
nachhinken und nachgeben, sondern führen — führen nicht
mit äusserer Autorität, der die Mitlebenden von Tag zu Tag
mehr entwachsen, sondern durch Voraussicht dessen, was sich
leise anbahnt, und durch ein feines Gefühl für alles, was
keimkräftig und wachsfähig und zukunftsfroh ist Aus solcher
Gesinnung heraus sind die Vorträge gehalten und veröffentlicht
worden. Unwahrhaftig? Unsozial? Unnatürlich? Irreligiös?
Indem die Verfasser sich die Fragen stellen, stellen sie sich
zugleich der in ihnen liegenden Anklage, aber nicht, um „um
jeden Preis einen Freispruch zu erlangen, sondern um Recht und
Unrecht ruhig und sachlich abzuwägen und daraus etwas für
die Zukunft zu lernen". Und lernen kann der Suchende in
der Tat viel aus den Vorträgen. W. Sch.

Langmesser, Dr., Aug. : Mose und Elia. Verlag „Bethel", Wands-
bek. 205 S. 8°. Mk. 2.

In enger Anlehnung an die Schrift und in schöner poetischer
Sprache erzählt der Verfasser die Geschichte von Mose und
Elia. Vergleiche mit dem N. T. und dem Leben der Gegenwart
durchziehen das ganze Buch und gestalten dessen Lektüre zu
einer eigenartig fesselnden. Moses, „der unvollkommene, wenn
auch grosse Mittler des A. B." wird dem vollkommenen Mittler
des N. B. gegenübergestellt. „Moses und Jesus waren Volkshirten

nach dem Herzen Gottes; beide gaben alles hin zum
Wohle ihrer Herde, Mose freilich mit aller menschlichen Un-
vollkommenheit, Jesus aber mit jener Ganzheit des Vollbringens,
wie es nur der leisten konnte, der allein tat, was er sah den
Vater tun ..." „Und beide, Mose und Elia, redeten mit Jesus

auf dem Berge der Verklärung über den Ausgang, den er
nehmen sollte zu Jerusalem, wo der Sohn Gottes vollbrachte,
was Mose und Elia mit dem ehernen Zuchtmeistergesetz
vorbereitet hatten: die völlige Erlösung." „Auch für uns gilts,
ein feindliches Kanaan, d. i. die Welt um uns, zu erobern, aber
nicht mit irdischem Feuer und ehernem Schwert, sondern mit
dem Feuer des Geistes und dem Schwert des Wortes Gottes
Die Grundlinien der Gnade Gottes sind zu allen Zeiten dieselben.



— 282 —

Auch du kannst durch tiefe Wasser schreiten, wTenn du Glauben
hast, und der Herr von seinem Gnadenthron deinem Rufen mit
seinem Ja und Amen antwortet.. Alles kommt auf die Stellung
zu Jesus an. Und das Entscheidende in der Stellung des Menschen
zu Jesus ist, ob er ihn erlebt hat oder nicht ."

Das Buch, aus gläubiger Seele geflossen, wird Gläubige
erfreuen. Es ist berufen, ein Hausbuch im christlichen Hause
zu werden. W. Sch.

Marolles, Victor de: Kardinal Manning. Mit einer Vorrede
von Ferd. Brunetière. Autorisierte Übersetzung von Sebastian
Zeissner. Mainz 1910 (Kirchheim & Co.). XVI und 181 S. 8°.

Mk. 1.80, geb. Mk. 2.50.

Das vom römisch-katholischen Standpunkte aus geschriebene
Buch eröffnet Blicke in die Geschichte der katholischen
(Oxforder) Bewegung in England und schildert uns einen ausser-
gewöhnlichen Mann, der eine Herrennatur war und ein Prototyp
des Ultramontanismus wurde, der dem Verfasser mit dem
Katholizismus identisch ist. Wäre diese Auffassung richtig, dann
hätte Manning allerdings durch seine vor, auf und nach dem
Vatikanum für die Infallibilität ausgeübte Tätigkeit sich die
grössten Verdienste erworben. Der Autor führt uns den Kardinal
in dreifacher Hinsicht vor : in seiner Beziehung zum Protestantismus

(Anglikanismus), zum Liberalismus und zum Sozialismus.
Mannings Verhältnis zu Newman, den er als „liberal" bekämpfte,
wird nur kurz gestreift, verdiente aber ein näheres Eingehen.
Wünschenswert wäre auch eine genauere Darlegung seines
Verhältnisses zu den Jesuiten gewesen. — Bei der Lektüre
vergisst man leicht, dass es sich um eine Übersetzung handelt ;

so gut ist diese geraten. Mn.

Müller-Lyer, Dr. F.: Der Sinn des Lebens und die Wissenschaft.

München, J. F. Lehmanns Verlag, 1910. IV und 290 S.

Gr. 8°. Preis geh. Mk. 4, geb. Mk. 5.

Müller-Lyers philosophische Lebensauffassung findet ihre
erkenntnistheoretische Grundlage in Comtes Positivismus. Die
Grenzen der Erfahrung sind bindende Grenzen auch für das
Wissen. Wo dieses sich auf das Feld möglicher Erfahrung



— 283 —

hinauswagt, sind seinem vorgreifenden Denken doch immer
durch den gegenwärtigen Erfahrungsstand die Richtlinien
vorgezeichnet. Um aber diese Richtlinien erkennen, das „savoir"
in ein „prévoir" umsetzen zu können, ist es erforderlich, eine
Übersicht über den Verlauf der menschlichen Erfahrung
herzustellen. Sie bedient sich der entwicklungsgeschichtlichen
Methode (S. 6); denn nur diese kann uns die „Phasen der menschlichen

Kultur", und in weiterer Folge deren Sinn und Ziel
verständlich machen. Dieses Ziel aber ist die Kulturbeherrschung,
d. h. die Erfüllung der Forderung, dass der ursprünglich triebhafte

Vorgang der Kulturentwicklung in eine sinnvolle und
zweckbewusste Bewegung umgewandelt werde und dadurch
zur Kulturbeherrschung führe (S. 132). Diese wieder ist „nichts
anderes als eine höherbewusste Form des sinnvollen Zusammenwirkens

und der gegenseitigen Hülfe" (S. 229). Sie wird erreicht
durch den „vollkommenen Staat" (S. 228). Denn er bietet erst
die Basis, auf der der Einzelmensch seiner wahren Bestimmung,
seinem obersten Lebenszweck entgegengeführt werden kann.
Als solchen bezeichnet Müller-Lyer „die vollkommene
Persönlichkeit, die freie Individualität, den ganzen Menschen, den
Vollmenschen" (1. c). — Wie allerdings das Individuum diese
seine letzte Zweckbestimmung erreichen soll, welche sittlichen
und intellektuellen Forderungen es dazu erfüllen müsse, das
bleibt in unserem Buche eigentlich unausgesprochen. Blasse

Allgemeinheiten bilden bei ihm ein sehr lockeres Gedankengespinst;

darin das exakte Ergebnis wissenschaftlicher
Forschung zu erblicken, gelingt nur dem gar zu hoch gestimmten
Optimismus des Verfassers, der seine im Grunde doch recht
leeren schematischen Umrisse des soziologischen Entwicklungsprozesses

zu inhaltvollen Erkenntnissen stempelt (vergi, die
Tafel der allgemeinsten soziologischen Richtungslinien, S. 224).
Der Vorwurf, den er gegen die biologischen Soziologen richtet,
dass die von ihnen aufgestellten Gesetze zu allgemein und
darum nichtssagend seien (S. 118), könnte daher leicht auf ihn
selbst zurückfallen.

Noch ein Wort über die Stellung des Verfassers zur
metaphysischen und zur religiösen Welterklärung. Er lehnt sie

von seinem positivistischen Standpunkte aus ab ; sie gelten ihm
als überwundene Stufen des Denkens (S. 32). — Um so mehr
sind wir verwundert, wenn der Verfasser bei der Schilderung



— 284 —

des soziologischen Entwicklungsprozesses Faktoren in Rechnung
stellt, die den von ihm verfemten metaphysischen Begriffen
verzweifelt ähnlich sehen. S. 137 heisst es: auf dem Wege zu
immer höheren Bewusstseinsstufen sei der Sozialintellekt jetzt
an einen Punkt angelangt, wo er zum Selbstbewusstsein erwache
(vergi. S. 57). Als Positivist und Empirist wird doch wohl Müller-
Lyer behaupten müssen, dass nur Einzelwesen reale Wesen
sind. Nun ist uns aus Erfahrung keine andere Form des
Selbstbewusstseins bekannt als die psychischen Einzelwesen eigene. —
Unter dem vieldeutigen Ausdruck „Sozialintellekt" kann man
darum schwerlich etwas anderes verstehen als eine Funktion,
eine psychische Resultante, die entstanden ist aus dem
verwickelten Komplex sozialer Beziehungen, der die psychischen
Einzelwesen zusammenfasst. Wie aber ein solcher Beziehungsbegriff

zu Selbstbewusstsein gelangen könne, das zu erklären dürfte
dem empiristischen Denker wohl etwas schwer fallen, — ausser
er erklärt, diese ganze Behauptung sei nur eine metaphysische
Fiktion — Endlich scheint der Verfasser von dem Gefühl nicht
ganz unberührt zu sein, dass seine auf positivistischem Boden
stehende „euphorische Philosophie" trotz ihrer optimistischen
Zukunftsausblicke an Gemütswerten nicht sehr reich sei. Man

könne, so wird S. 230 ausgeführt, gegen sie „den Vorwurf
erheben, dass sie keine religiöse Tiefe besitze, dass ihr die
Transzendenz abgehe, dass sie blind ende und sich im Absoluten nicht
verankern lasse, dass ihr der ersehnte Abschluss fehle, den nur
die Religion geben könne, weil erst durch die Beziehung auf
das Absolute das religiöse Moment in die Philosophie kommt;
dass sie des Feierlichen und des tiefen Ernstes entbehre, der
allein unserem Leben die Weihe geben kann, und ohne den
das Leben nichtig ist; kurz, dass der Euphorismus das „unhinter-
treibliche" metaphysische Bedürfnis (wie es Kant nannte) nicht
zu befriedigen vermag und deshalb als eine allgemeine
Philosophie psychologisch unmöglich ist". Die Ersatzwerte, die der
agnostisch gerichtete Positivismus nach den Ausführungen des
Verfassers (S. 231) zur Verfügung hat, lassen in der Tat die

angeführten Vorwürfe nur zu begreiflich erscheinen.
Trotz dieser prinzipiellen Bedenken verkennen wir jedoch

nicht, dass das Buch von Müller-Lyer eine Reihe von vortrefflichen

Ausführungen enthält (so z. B. beachtenswerte
Gedanken zur Kritik Nietzsches, S. 64 ff.), dass es ein warm-



— 285 -
herziges soziales Empfinden bekundet und dass es in einem
lebendigen und ansprechenden Stil geschrieben ist. Leider wird
dieser nur an einer Reihe von Stellen durch Fremdwortgebilde
unterbrochen, die erschreckend wirken könnten, so z. B. Orga-
nizisten (S. 60), Nynoskopie (S. 129), Monobulie (S. 184) u. a.

Ihre Ausmerzung ist dringend zu wünschen.
Bonn. Rudolf Keussen.

Die Oden Salomos. Aus dem Syrischen übersetzt, mit Anmerkungen

von A. Ungnad und W. Staerk. 40. S. 80 Pfg. Bonn,
A. Markus und E. Webers Verlag, 1910.

Das vorliegende Schriftchen bildet die 64. Nummer der von
Hans Lietzmann herausgegebenen kleinen Texte für theologische
und philologische Vorlesungen und Übungen. Die Verfasser
haben sich bestrebt, die pseudepigraphischen Oden möglichst
wortgetreu aus dem Syrischen zu übersetzen und deshalb
einzelne termini technici ganz wörtlich wiedergegeben, — ein
Verfahren, welches für den akademischen Unterricht nur von Vorteil

sein kann. Neben den in der syrischen Handschrift
enthaltenen Oden finden sich hier auch noch die 5 Oden aus der
koptisch geschriebenen gnostischen Pistis Sophia. Die
Übersetzung ist nach Analogie der jüngeren Psalmen in
metrischrhythmischer Form wiedergegeben.

Die Oden Salomos, die viel weniger bekannt sind als etwa
der Psalter Salomos, sind ein typisches Beispiel der
pseudepigraphischen Lyrik. Wir können sie als ein jüdisch-christliches
Psalmbuch aus dem I. Jahrhundert bezeichnen, das heute noch
unsere Aufmerksamkeit zu fesseln vermag. Kz.

Kurze Notizen.
* Bossuet: Exposition de la doctrine de l'Eglise catholique,

édition Vogt, Paris, Bloud, in-16, 3 fr. — Depuis que le concile

du Vatican a défini que le pape est infaillible „de lui-même
et sans le consentement de l'Eglise", l'Exposition de Bossuet
qui enseigne le contraire, est périmée. En outre, les fameuses
„Variations" des Eglises protestantes qui sont le fond de la polo-



— 286 —

mique de Bossuet, ne sont rien en comparaison des variations
de l'Eglise romaine. Donc ce volume n'a aucune raison d'être.
Naïveté ou habileté à l'usage des aveugles. E. M.

L. Delisle : Enquête sur la fortune des établissements de

l'ordre de St. Benoît en 1338. Paris, Klincksieck, 1910, 3 fr. —
Cette enquête faite par le savant membre de l'Institut, fait
connaître des documents dont on ne s'est guère occupé
jusqu'ici, et qui sont le pendant d'une grande importance pour
l'histoire économique du XIVs siècle, et notamment en ce qui
concerne la fortune du plus riche des ordres religieux en
France, à cette époque. Les réformes projetées par Benoît XII
reposaient ainsi sur une base très exacte. E. M.

* Labauche: Leçons de théologie dogmatique spéciale, T. I.
Paris, Bloud, in-8°, 5 fr. — L'auteur a basé son système
d'apologétique sur ce prétendu principe, qui est la négation de la
théologie scientifique, à savoir : „respecter toujours les définitions
et les décisions de l'Eglise qui sont dans cet ordre de questions
le guide indispensable". Selon l'auteur, „l'Eglise" c'est le pape.
Or les prétentions erronées et ridicules du pape sont connues.
Ce volume égaiera une fois de plus les modernistes, peut-être
même aussi les petits séminaristes, qui commencent à n'être
plus aussi crédules. On ne résout pas les difficultés, on les
escamote. E. M.

* Harold M. Wiener, M. A: The Origin of the Pentateuch.

London, Elliot Stork, 8°, 150 p. 1910. 1/— net. — Impossible
d'analyser ici ce livre rempli de détails, où sont indiquées non
seulement les difficultés à résoudre, mais encore les opinions
des principaux critiques. C'est une forêt. L'auteur donne plus
de place aux points de vue législatif et historique qu'au point
de vue philologique proprement dit. "In my view, dit il, it is
not primarily a piece of literature at all ; it is a piece of
statesmanship and must be judged as such Similarly with the
history. Here perhaps the most striking illustration is that
which has already been cited—the rehabilitation of Ezéchiel"
(p. 144—145). Etc. La table et les index sont détaillés et utiles.

E. M.

* Unter dem Titel „Rom und der orthodoxe Orient" hat
Seraphim (Albert) Lade, orthodoxer Priester, schon im Jahr 1909

in St. Petersburg eine Entgegnung auf die „Vorlesungen über



— 287 —

die orientalische Kirchenfrage" von Prinz Max veröffentlicht.
Der Verfasser, ein Sachse und früherer Lutheraner, wendet
sich mit grosser Schärfe gegen das Prinzip der Entwickelung
in der christlichen Lehre, welches ihm in der Haltung der
römischen Kirche von jeher verkörpert zu sein scheint. „Hier
die heilige orthodoxe Kirche, die Offenbarung des Gottes in
Jesu Christo, die treue Hüterin des Glaubens unserer Väter;
dort Rom — ein Kind menschlichen Stolzes und Irrtums." Die
Schrift wendet sich direkt an den Prinzen ; für die Allgemeinheit

möchte insofern nicht viel gewonnen sein, als bei solch
scharfer Gegenüberstellung nicht bloss Rom, sondern die ganze
abendländische Christenheit mitbetroffen wird. A. Th.

* Prof. Friedrich hat in München einen Vortrag über „Die
Erlasse Pius X. im Jahre 1910" gehalten und veröffentlicht
(Kempten 1911, Verlag des Reichsverbandes alt-katholischer
Jungmannschaften). Aus diesem mit der alten Frische geschriebenen

Schriftchen heben wir zwei Gedanken heraus: 1. Das
Maria-Empfängnisdogma von 1854 und die Papstdogmen von
1870 sind nur aus dem Prinzip des Modernismus aufrecht zu
erhalten und stempeln die vatikanische Kirche zu einer
modernistischen Institution (S. 23.) 2. In Rom ist es ziemlich gleichgültig,

ob man die Kinder mit 7 oder mit 14 Jahren zur
Kommunion nimmt, da sie infolge mangelhaften Schulwesens auch
in höherem Alter nur selten tiefere christliche Religionskenntnisse

erlangen. (S. 17, 18.) A. Th.

* Dr. Philipp Funk bringt im „Säemann", 1910 Heft 12

(Verlag Teubner, Berlin—Leipzig), einen Aufsatz über das päpstliche

Kin derkommuniondekret, der der religiösen Tendenz dieser
Massregel Gerechtigkeit widerfahren lässt. Objektiv würde das
Urteil Funks wohl wesentlich schärfer ausgefallen sein, wenn
es ihm vergönnt gewesen wäre, einige Jahre hindurch
pfarramtliche Praxis auszuüben. A. Th.

* Der Religionsunterricht in der Schule ist im Königreich
Sachsen neuerdings Gegenstand reifster Erwägungen auf seiten
aller Beteiligten geworden. Man lese darüber den „Säemann",
Dezemberheft 1910, und die „Sächsische Schulzeitung", 1910
Nr. 44—46. Neben den Schulmännern hat sich die Geistlichkeit

aller Richtungen in einer der Wichtigkeit der Sache ent-



— 288 —

sprechenden Gründlichkeit und Sachlichkeit der Frage
angenommen. Tief durchdachte 20 Thesen von Pfr. Lie. Rietschel
in Sachsendorf gehen im letzten Ziele Hand in Hand mit den
Ideen des alten liberalen Kämpen D. Sülze. Nicht die wohlfeile

Flucht der Kirche aus der Schule, nicht die Beseitigung
des Religionsunterrichts aus der Schule, sondern seine
zeitgemässe, aber gewissenhaft genommene Reform ist dieses Ziel.

A. Th.
* Konfirmations-Gedenkblätter versendet die Firma Fro-

renius-A. G. in Basel. Vor uns liegen sehr schön ausgeführte,
teils schwarzweisse, teils 2 und 4 farbige Kunstblätter nach
würdigen und charakteristischen Meisterbildern von Yelin und
Dürrwang. Die Blätter werden zu sehr massigen Preisen
abgegeben. - A. Th.

Eingegangene Bücher.
(Besprechung vorbehalten.)

Blau, P., Unser Glaube, 16 Predigten im Anschluss an das
apostolische Glaubensbekenntnis und Dr. M. Luthers Erklärung
dazu. Hamburg 1911, Agentur des Rauhen Hauses.

Blau, P., Lebensrätsel, 3 apologetische Abhandlungen über
Leid, Tod und Sünde. Hamburg 1910, Agentur des Rauhen
Hauses.

Antonius, Erzbischof von Wolhynien und Shitomir, Das Geheimnis

der hl. Dreieinigkeit. St. Petersburg 1907.

— Der sittliche Inhalt des Dogmas von der allerheiligsten
Dreieinigkeit. St. Petersburg 1908.

Vuilleumier, J., L'Empire Pontifical et la fin du monde. Genève,
Société internationale de Traités, 1908.

Der Modernisteneid. Karlsruhe i. B. Verlag des Banner der
Freiheit. (Das Banner der Freiheit. Monatsschrift von
Gottfried Schwarz. 180. Heft, Dezember 1910.)

Oud-Katholiek Jaarboekje voor 1911. Harmelen, J. J. de Raadt.

Druck von Stampili & Cie. in Bern.


	Bibliographie

