
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1 (1911)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


128

BIBLIOGRAPHIE.

Abraham a Sancta Clara. Blütenlese aus seinen Werken nebst
einer biographisch - literarischen Einleitung von Dr. Karl
Bertsohe, Gr. Prof. am Gymnasium in Lahr. Mit Bildnis und
Autogramm. Zweite Auflage. 8°. XIV u. 222 S. Freiburg i. B.
1910. Mk. 2, geb. in Leinwand Mk. 2. 80.

Sein 200. Todestag am 1. Dezember 1909 lenkte die
Aufmerksamkeit auf einen Mann, dessen Name zwar nie in
Vergessenheit geraten, von dem immer wieder einzelne Anekdoten
erzählt wurden, dessen Schriften aber, einst viel gelesen,
allmählich unbekannt geworden. Zweck der vorliegenden Sammlung

ist es nun, dazu beizutragen, dass dieses einst vielgefeierte,
dann aber mehr und mehr vergessene Redetalent von neuem
etwas zu Ehren kommt und seine von sonnigem und wonnigem
Humor gewürzten Schriften weiteren Kreisen wieder näher
gebracht wrerden. Die im Verhältnis zum Gesamtumfang des

Buches etwas ausführlich geratene Einleitung macht uns
zunächst mit Leben und Charakter P. Abrahams bekannt und

erörtert dann dessen literarische Stellung und Bedeutung. In
seinem Hauptteil enthält das Buch die erste systematisch
geordnete Auswahl geeignet erscheinender Stellen aus mehreren
Werken des bekanntlich äusserst fruchtbaren Schriftstellers.
Nicht bloss kulturhistorisch interessant ist Abraham, sondern
er hat auch uns Menschen des 20. Jahrhunderts manches zu

sagen. Etwas von seiner derben Hausmannskost schadet uns
in unsern verfeinerten Verhältnissen gar nichts. Die erste

Auflage des gut ausgestatteten und billigen Buches hat solchen

Anklang gefunden, dass sie innerhalb weniger Wochen
vergriffen war. Mn.



— 129 —

Jean d'ALMA: Phiion d'Alexandrie et le IV8 Evangile,
avec une préface de P. Saintyves. Paris, E. Nourry, in-12,
119 p., 1 fr. 50, 1910.

Certains esprits s'imaginent que, si le christianisme n'est

pas une religion toute nouvelle, une innovation radicale, opposée

en tout au paganisme et au judaïsme, il n'a plus rien de

divin; que c'en est alors fait du Christ, de la divinité du Christ
et de la révélation chrétienne tout entière. C'est une grosse
erreur. Plus on pénètre dans le vrai sens du paganisme et du

judaïsme, plus on y découvre des doctrines, des rites, ayant de

grandes ressemblances avec les doctrines et les rites chrétiens.
Le présent volume, par exemple, montre, textes sur table, la
part énorme que le IVe Evangile doit à Phiion.

Cela ruine-t-il la valeur du IVe Evangile? Nullement.
Cela prouve tout simplement que Phiion a été au courant

des idées religieuses des Juifs, des Grecs, des Egyptiens et des

Orientaux; que les esprits religieux de tous ces pays et de

toutes ces nations, avaient des conceptions plus ou moins
analogues sur Dieu, sur la création, sur la Providence, sur la
religion, sur l'application de la religion aux diverses circonstances
de la vie, sur le rôle plus ou moins providentiel de certains
hommes éminents (génies, héros, prophètes) auprès des foules,
etc. Cela prouve encore que l'auteur du IVe Evangile — disons
St. Jean l'apôtre — a connu les ouvrages de Phiion; qu'il y a

trouvé d'excellentes choses; qu'elles lui ont paru de nature à

expliquer la personne et l'œuvre du Christ.
Certes, ce n'est pas Phiion qui a inventé le Christ. Aucun

historien, aucun critique n'oserait le supposer.
Le Christ est une personnalité historique, que l'on a vue,

que l'on a entendue, que l'on a touchée, et dont l'œuvre, les
paroles et les actes ont été suffisamment recueillis par ses
contemporains pour que son historicité soit incontestable dans ses
traits essentiels. L'auteur du IV* Evangile a compris les
discours et les actions du Christ d'une certaine manière, qui
ressemble beaucoup, quant au fond, à celle de St. Paul ; et pour
exprimer sa pensée, il a beaucoup emprunté au langage de
Phiion.

Il aurait pu faire plus mal. Loin de l'en blâmer, il faut l'en
féliciter.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1911. 9



— 130 —

Mais, dit-on, son Evangile n'est que du philonisme. Erreur.
Le IVe Evangile expose les faits et les discours du Christ, tandis
que Phiion expose sa théorie sur Dieu, sur le Logos grec, etc.
Ceci n'est pas cela, et cela n'est pas ceci.

Mais le christianisme n'est plus qu'un système religieux
purement humain, sans aucun caractère divin. Erreur. Le
christianisme, tel qu'il apparaît dans le IVe Evangile et dans les
synoptiques, est une religion supérieure à toutes les religions
antérieures, plus claire, plus humaine, plus rationnelle, plus
sainte, si on la comprend bien. Que ce qu'il y a eu de vrai, et
de beau, et de bon, dans les religions antérieures, ait concouru
à préparer le christianisme, pourquoi pas? Là est l'action de la
Providence qui s'étend à tous les peuples et à toutes les époques,
et qui a ainsi préparé l'humanité entière à comprendre la
mission et l'œuvre divines du Christ.

Ce qui est de première importance, c'est de constater ce

que le Christ personnellement a enseigné et fait. Voilà le vrai
christianisme. Il n'y en a pas d'autre.

Quant à l'explication donnée par les apôtres, par Paul, par
Jean, elle n'est qu'une explication humaine, très vénérable, sans

doute, mais d'une forme philosophique ou littéraire, qui est
humaine, et qui reste distincte de l'essence même du christianisme.

Les infiltrations payennes dans la théologie chrétienne
ne sont pas le dogme chrétien. Celui-ci ne relève que du Christ
seul. Tel est l'esprit dans lequel il faut lire et utiliser ce livre.

E. M.

Ed. Cramatjssel: La philosophie religieuse de Schleiermacher.

Paris, Alcan, in-8°, 5 fr., 1909.

M. le professeur Cramaussel termine ainsi son étude : « Qu'il
s'agisse de notre propre conscience, de nos rapports avec nos

semblables, ou de l'éducation de nos enfants, nous ne serons
en paix avec la religion que si nous en faisons la philosophie.
Quand on est en présence d'un problème vital, pressant, difficile

comme celui-ci, le mieux n'est pas de le nier ou de

l'oublier, mais d'y. porter tout l'effort et toute la lumière de sa
raison» (p. 280).

C'est parler d'or et c'est très justement indiquer le but qu'a
poursuivi Schleiermacher. « Ma philosophie et ma dogmatique,



— 131 —

a-t-il dit, sont fermement décidées à ne pas se contredire »

(p. 10), non pas qu'il ait consenti à établir entre elles un
compromis où la science et la raison auraient fermé les yeux pour
assurer la prédominance de la foi, mais sa philosophie
religieuse a été une vue de raison indépendante ou plutôt de
sentiment personnel que la révélation chrétienne a confirmée.

Les recherches qu'il a faites dans ce but peuvent se résumer

et s'analyser ainsi:
« Il s'agira d'abord de distinguer, dans les faits religieux,

ce qu'il y a de secondaire et d'essentiel, de superficiel et de

profond; d'en étudier l'évolution; d'en déterminer le rapport
entre eux et avec les autres activités de l'esprit. Ce sera l'objet
d'une analyse psychologique. La religion n'est pas toute individuelle

; née dans une société, elle en prépare d'autres. On ne la
connaîtra bien, comme fait, que si on l'étudié au point de vue
sociologique. Individuelle ou sociale, l'activité religieuse doit se

rapporter à un type humain. Quand et comment est-elle ou
n'est-elle pas normale par rapport à ce type L'examen de

cette question appartient à YEthique. D'un autre point de vue,
la religion est un fait spirituel, dont il importe de déterminer
la place dans le développement de l'esprit. Pour cela, il faudra
recourir à la Dialectique (au sens où l'entendaient les anciens,
celui d'une reconstruction systématique de la pensée vivante)
Enfin, comme toute pensée, la religion doit avoir une certaine
relation avec l'être. Quelle est cette relation? La solution de ce
problème appartient à la Métaphysique» (p. 13).

Dans ce long développement, on peut distinguer trois
périodes. D'abord, Schleiermacher s'est efforcé de réveiller la
religion dans les âmes et de faire servir sa philosophie
religieuse à une œuvre àdapologie. Ensuite, la religion étant
victorieuse, il a voulu l'organiser dans les âmes et dans les institu
tions. Enfin, en présence de la science, il l'a soumise à une
élaboration nouvelle (p. 15).

Quoi qu'il en soit de l'ampleur de ces vues et malgré toutes
ses parfaites intentions, Schleiermacher a été un homme de
sentiment plutôt qu'un homme de raison, et son subjectivisme l'a
emporté sur le côté objectif des questions à résoudre. C'est la
faiblesse de son œuvre, qui restera toujours une œuvre plus
personnelle que générale et universelle. E. M.



— 132 —

Prof. J. A. Endres : Thomas von Aquin. Mainz, Kirchheim,
1910, 4 Mk.

Sujet toujours ancien et toujours nouveau, parce que
l'époque de la Scolastique et la Somme de Thomas d'Aquin devront
toujours être étudiées à nouveau. Les uns attaquent, les autres
défendent. M. Endres, naturellement, défend, dans l'esprit de la

papauté actuelle. Cette défense n'ajoute rien de neuf à ce qui
était déjà connu. Mais l'édition contient 64 illustrations, qui
peut-être seront plus considérées que le texte, lequel, quoique
imprimé avec soin, est fatigant pour les yeux. Est-il nécessaire

d'ajouter que tous les théologiens devraient connaître et
étudier toutes les questions soulevées dans ce volume? E. M.

Frommel, Emil, D.: Die zehn Gebote Gottes in Predigten.
7. verb. Aufl. Basel, Ernst Finckh. 1910. Mk. 3 (Fr. 3. 75),

fein geb. Mk. 4 (Fr. 5).

Sind Prediger und Predigten heute noch nötig? Solange
Menschenherzen unruhig schlagen und nach Gott fragen, sind

Prediger nötig. Die Zeiten sind böse. Die Sage weiss von
Menschen zu erzählen, die ihre Seele verloren haben. Wenn
das Ideal, wenn das Wahre, das im Menschen lag, entschwunden

ist, und nichts bleibt, als nackte Selbstsucht, dann ist die

Seele entschwunden. Solcher Seelenlosen kann man in unsern
Tagen viele umherlaufen sehen. Darum sind Prediger nötig.
Es ist nicht leicht, zu unsrer Zeit zu reden. Chrysostomus hat
in seiner Zeit Grosses gewirkt, Bossuet und Massillon in der

ihrigen. Wie soll der Prediger zu unserer Zeit reden? Darf
er von der „veritas evangelica et apostolica", wie die Kirchenväter

die geoffenbarte Wahrheit nennen, etwas preisgeben?
Nimmermehr. Noch J. M. Sailer betonte gegenüber der Predigtweise

seiner Zeit, dass die christliche Kanzel einzig der Lehre
von dem ewigen Leben geweiht sein müsse. Wohl aber kann
und soll der Prediger unsrer Zeit die christliche Wahrheit in
der Erkenntnisweise und in der Sprache der Zeit den Suchenden

und Hungernden vermitteln. Ein solcher Vermittler der
Wahrheit war auf evangelischer Seite u. a. Emil Frommel.
Sein Herz brannte für das Heil der Menschheit. Er hatte eine

reiche Lebenserfahrung hinter sich ; darum spricht er aus dem



— 133 —

Leben für das Leben. Und er hatte ein reiches Herzenserleben ;

darum geht auch sein Wort aus dem Herzen zum Herzen.
Ohne Pathos, ohne Effekthascherei, einfach, schlicht sind seine
Betrachtungen. Wie er hierin verfährt, das sagt sehr
bemerkenswert sein Biograph Pastor Gottlob Mayer: „Frommel ist
ein alter Arzt, der zugleich Hausfreund ist, er setzt sich neben
den Patienten, fühlt seinen Puls, lässt ihn sein Herz ausschütten
und verschreibt dann nicht bloss das rechte Pleilmittel, sondern
gibt es selber ein." Das merkt man auch den vorliegenden
Predigten an, dass sie das rechte Heilmittel sind. Man merkt
ihnen etwas von der christlich-ethischen Heilkraft an, welche z. B.
die Predigten Massillons auf König Ludwig XIV. übten, wie
dieser selbst bezeugt. „Mein lieber Vater", sprach der König
einst zu dem berühmten Prediger, „ich habe in meiner Kapelle
viele grosse Redner gehört und bin auch mit denselben sehr
wohl zufrieden gewesen; so oft ich aber Euch gehört habe,
bin ich mit mir selbst sehr schlecht zufrieden geioesen". Predigten,
welche diese Wirkung ausüben, haben ihren Zweck erfüllt-

Wilhelm Schirmer.

D. H. Hoffmann: Neutestamentliche Bibelstunden. V. Band,
1. Abteilung: Kolosser, Thessalonicher, Timotheus ; V. Band,
2. Abteilung: Titus, Philemon, 1. und 2. Petrus, 1. Johannis.
2. Aufl. Leipzig 1910. 2 Bde., 206 u. 202 S. Mk. 3. 80, bezw-
Mk. 3. 60.

Dass die in obigen Bänden herausgegebenen
neutestamentlichen Bibelstunden (ebenso wie die vorher behandelten
Apostelgeschichte, Römerbrief, 1. und 2. Korinther, Galater,
Epheser und Philipper) des bekannten Hallenser Kanzelredners
in 2. Auflage erscheinen, ist ein erfreuliches Zeichen für ihre
Brauchbarkeit und Beliebtheit. Entsprechend ihrem Zwecke
ist Diktion und Schrifterklärung in diesen Bibelstunden einfach
gehalten, doch stösst man Zeile um Zeile auf den wissenschaftlichen

Untergrund, auf dem sie aufgebaut sind. G. M.



134

E. Joyau: Epicure. Paris, Alcan, in-8°, 5 fr., 1910.

Ce volume fait partie de la collection des « Grands
philosophes», que dirige M. Clodius Piat. Il faudrait s'entendre sur
la signification du qualificatif «grand», si l'on voulait classer
Epicure parmi les grands philosophes. Le sujet en vaudrait la
peine. Qu'Epicure et surtout les épicuriens aient fait du bruit
dans le monde, cela est certain ; mais cela est-il une preuve de

grandeur en philosophie? Non. Qu'a donc inventé, dans le monde
des idées, ce brave Epicure, qui a cherché son plaisir, disons
son bien-être en toutes choses, beaucoup plus que la solution
des problèmes philosophiques Rien. Il a émis sur l'origine des

idées, sur la physique, sur les atomes, sur la morale, des
systèmes qui étaient plutôt de ses devanciers que les siens propres,
et dont aucun ne saurait satisfaire nos esprits, pas même celui
des atomes, quoi qu'en ait dit M. Hannequin (voir VHypothèse
des atomes). Rien de neuf, rien d'original, rien de profond, rien
de démontré. Et même, absence de tout idéal, très faible
sentiment du devoir, morale terre à terre, quoique prudente, au
fond consécration de l'égoïsme. Est-ce là, vraiment, de la «grandeur»

en philosophie? Non.

La seule qualité qu'on doive lui reconnaître, c'est la
modération. Certes, c'est un élément précieux dans la vie
pratique. On ne saurait assez l'apprécier, à la condition toutefois

que cette modération ne soit pas un palliatif de la faiblesse du

caractère, à fortiori de la lâcheté, de la couardise. Notre époque
abonde en esprits de cette trempe, heureux de se couvrir de ce

voile, la modération, pour se dispenser de toute grandeur d'âme
et d'esprit.

Qu'Epicure ait mieux valu que ses disciples, j'y consens;
mais ce n'est pas une justification. En somme, si l'on revisait
exactement le procès d'Epicure, on aboutirait, je crois, malgré
les quelques bonnes maximes qu'on pourrait ça et là recueillir
à son éloge, on aboutirait à ce que son nom fût rayé de la
liste des «grands philosophes», avec la même logique qu'on a

déjà rayé l'épicurisme de la « grande philosophie ». E. M.



— 135 —

Rev. T. A. Lacey : A Roman Diary and other Documents
relating to the papal Inquiry into english Ordinations,
1896. London, Longmans, Green and C°, 1910, 12 s.

Cet ouvrage contient la lettre de Léon XIII de ordinationibus

anglicanis, la réponse des archevêques anglicans, et la
réplique de Léon XIII à ces mêmes archevêques. On lira aussi

avec intérêt le Memorandum de Gladstone, adressé à l'archevêque

d'York en mai 1896 (p. 139-149), ainsi que le chapitre
relatif à la consécration de Barlow, puis les sources de la bulle
Apostolicce curœ et la théologie de cette bulle. Quoique
plusieurs documents aient été publiés depuis 1896 sur cette question,

ce livre n'en a pas moins sa valeur objective. E. M.

C. Latreille : Après le Concordat; L'opposition de 1803
à nos jours. Paris, Hachette, 1910, 3 fr. 50.

Les lecteurs connaissent déjà l'ouvrage de M. Latreille sur
Eopposition religieuse au Concordat ; je leur ai signalé de
nombreux détails fort intéressants et des aveux précieux. Ce
nouveau volume n'est pas moins digne d'attention, en ce qu'il
contient l'histoire curieuse de cette Petite Eglise, qui est née
des réclamations élevées par 38 évêques de France contre le
coup d'Etat de Napoléon Ier et de Pie VII, et que la dénonciation

récente du Concordat n'a pas rattachée à l'Eglise officielle.
L'étendue et la nature de cette opposition; les persécutions

subies par les dissidents sous le Consulat et l'Empire; la
tentative de dénonciation du Concordat de 1801 en 1817; le
suprême effort des anticoncordatistes auprès du concile du Vatican ;

en un mot l'histoire de la Petite Eglise à travers tout le XIXe siècle,
tel est l'objet de ce livre, écrit avec le secours de nombreux
documents.

Tant que l'auteur reste sur le terrain des faits, il y a profit
à le suivre. Mais dès qu'il s'érige en théologien et en prophète,
il s'égare d'autant plus qu'il ignore évidemment les Eglises dont
il parle. A l'en croire, l'Eglise d'Utrecht se meurt, les vieux-
catholiques sont morts, attendu qu'ils ne constituent qu'une Eglise
civile et politique. Mais l'Eglise romaine, avec son pape infaillible,

est de plus en plus «maîtresse» (p. 279).



— 136 —

C'est toujours le même rabâchage. L'auteur n'a lu aucun
des Rapports officiels, aucune des statistiques des Eglises qu'il
attaque. Parce qu'elles ne font pas de tapage, il les croit
évanouies. Parce qu'elles se soumettent aux lois du pays où elles
sont établies et qu'elles ne s'appliquent qu'à faire du bien et à

prêcher le vrai christianisme, il déclare qu'elles ne sont que
politiques Voilà comment M. L. écrit l'histoire. Il ne considère pas
que, si l'on peut adresser à une Eglise le reproche de faire de

la politique, c'est certes à l'Eglise romaine, dont le pape actuel
gouverne les évêques et le clergé, soit en choses ecclésiastiques,

soit en choses politiques et sociales. Et pourquoi l'Eglise
romaine est-elle la maîtresse? Est-ce à cause de son grand
nombre Mais ce n'est pas là un critérium de vérité religieuse ;

d'ailleurs toutes les autres Eglises réunies sont en majorité
contre elle. Aucune des paroles du Christ à Pierre ne confère

une maîtrise quelconque à l'évêque de Rome sur les autres
Eglises. M. Latreille répète des assertions erronées et mille
fois réfutées. Il dit expressément: «Pie X a réduit à l'obéissance

tous les réformateurs. » C'est le contraire qui est vrai ;

les réformateurs modernes et les modernistes désobéissent plus
que jamais à Pie X; les faits sont là. Il ose ajouter: «Les
vieux-catholiques paraîtront bientôt à tous les gens non
prévenus ce qu'ils sont réellement, mus par des considérations
politiques et non religieuses » Les adversaires qui vivent avec
nous, et qui sont témoins de la vie de nos paroisses à Berne,
à Bienne, à Bâle, à Zurich, à St-Gall, à Lucerne, etc., etc.,
seront les premiers à taxer d'erreur manifeste ces assertions
éhontées. E. M.

Dogmengeschichtliches Lesebuch, in Verbindung mit Pfarrer
Lie. Johannes Jüngst herausgegeben von Prof. Dr. Heinrich
Rinn. Tübingen 1910. Verlag von J. C. B. Mohr (Paul Siebeck).
XI u. 511 S. Geh. Mk. 10, geb. Mk. 12.

Ihrem kirchengeschichtlichen Lesebuche, das 1903 zum
erstenmal erschien, lassen die beiden Herausgeber nunmehr
ein dogmengeschichtliches zur Seite treten. Die Aufgaben, die
sich jenes für die Kirchengeschichte gestellt hat, soll dieses

für die Dogmengeschichte lösen : es will den, der
dogmengeschichtliche Studien treibt, in die Quellen einführen. Zum



— 137 —

bessern Verständnis dienen die den einzelnen Abschnitten
vorausgeschickten Überschriften und die Anmerkungen, wobei
gelegentlich der protestantisch-dogmatische Standpunkt der
Herausgeber hervortritt. Das von Lie. Jüngst mit Sorgfalt
verfasste Namen- und Sachregister erleichtert den Gebrauch des

Buches, dessen Studium sich als gründliche Einführung in das

betreffende Wissenserebiet herausstellt. Mn.

Prof. G. Pfeilschifter : Theodorich der Grosse. Mainz,
Kirchheim, 1910, 4 Mk.

La librairie Kirchheim continue avec zèle son Histoire
universelle illustrée (Weltgeschichte in Charakterbildern). Les noms
des directeurs de cette entreprise suffisent amplement à la
recommander. Ce nouveau volume sur Théodoric le Grand est
digne des précédents. Outre cent illustrations intéressantes,
l'intérêt des faits historiques ne manquera pas de lui procurer
des lecteurs. C'est toute l'histoire de la fin du Ve siècle et du
commencement du VI", en Italie, qui repasse sous les yeux.
C'est, à côté de ce prince intelligent et énergique, Cassiodore
et Boèce, qui se rappellent à notre souvenir. Que de leçons à
tirer, utiles encore pour nous E. M.

Lie. E. Pfennigsdorf: Der religiöse Wille. Ein Beitrag zur
Psychologie und Praxis der Religion. Leipzig 1910. 340 S.
Mk. 5. 80, geb. Mk. 6. 50.

Die Untersuchung will „den Bann des Intellektualismus,
der trotz der theoretischen Anerkennung der voluntaristischen
Psychologie und trotz des Wertlegens auf das Gefühl die
Religionswissenschaft und Theologie unserer Zeit immer noch
bedrückt, wirklich brechen und dem Willen die ihm gebührende
Stellung im religiösen Leben der Gegenwart erobern helfen".
Demgemäss wird gegenüber dem religiösen Erkennen und Fühlen
die Eigenart des religiösen Wollens nach seiner Motivation und
seinen Normen (analytisches und synthetisches Vorziehen)
festgestellt und in der Bedeutung des religiösen Wollens für das
religiöse Fühlen und Erkennen die Priorität des Wollens nach-



— 138 --

gewiesen. Höchst interessant ist die Frage des Willens bei
der Bekehrung, auch der scheinbar ungewollten, sowie bei der
nachfolgenden Heiligung. Besonders wichtig ist die Nachweisung

über den religiösen Willen bei Jesus Christus, und
demgemäss dessen Vorbildlichkeit für uns. Im letzten Teile des

Werkes werden die Folgerungen aus dem religiösen Wollen
für Predigt und Religionsunterricht gezogen : Seine Erweckung
muss hier wie dort die Hauptaufgabe sein, deren Erfüllung
wiederum im religiösen Wollen gefestigte Persönlichkeiten
voraussetzt.

Die mit ausserordentlicher Klarheit geschriebene
Untersuchung vollzieht sich in steter Auseinandersetzung mit der
modernen Psychologie, namentlich mit Wundt und den
amerikanischen Religionspsychologen James u. a. G. M.

P. Pisani : L'Eglise de Paris et la Révolution, T. III. Paris,
A. Picard, 1 vol. in-12, 1910, 3 fr. 50.

Le T. Ier de cet ouvrage va de 1789 à 1792; le IIe, de 1792

à 1796; le IIIe, de 1796 à 1799. Un IVe suivra. — Le contenu
du T. III peut être indiqué ainsi : Le Directoire et le clergé
assermenté en 1795. Les Constitutionnels en 1795. Le Directoire

et le pape de 1796 à 1797. Les polémiques de l'abbé de

Boulogne. Le Concile national de 1797. Les Théophilanthropes.
Royer, évêque de Paris. La persécution fructidorienne. Le culte
décadaire. La cathédrale et les églises de Paris sous le Directoire.

En étudiant tous ces faits et en les comparant à ceux qui

se passent de nos jours (car la Révolution continue et elle
continuera longtemps encore, sous des formes nouvelles), on est

frappé du peu de progrès que font les idées et combien les

hommes restent toujours les mêmes, avec les mêmes aberrations,

les mêmes étroitesses et les mêmes passions. D'un côté,

les hommes pacifiques qui voudraient pratiquer la religion en

restant en paix avec l'Etat, libre de son côté; tels étaient les

assermentés ou les constitutionnels. D'un autre côté, les papistes
nécessairement militants et insermentés, qui ne rêvent que
résistance contre l'Etat, et qui croient ainsi servir la cause du

Christ. Entre les deux, des hommes fatigués de ces disputes,



— 139 —

mais encore religieux, et qui, sous le nom de Théophilanthropes,
cherchent à satisfaire leur conscience d'honnêtes gens. De nos
jours, il y a encore de ces honnêtes gens, mais sans culte
positif. Et puis les masses indifférentes. Et enfin, les irreligieux.
Ce dernier parti a gagné du terrain. Quand ouvrira-t-on les

yeux?
Il est clair que M. le chanoine Pisani raconte les faits au

point de vue d'un brave chanoine. E. M.

Ernst Rolffs: Sterben wir, so sterben wir dem Herrn.
Begräbnisreden. Göttingen 1910. 114 S. Mk. 1.20, geb. Mk. 1. 80.

Dieses 4. Heft in der VIII. Reihe der „modernen
Predigtbibliothek" bringt nach Analogie der früher erschienenen und
wiederholt empfohlenen Bändchen 29 Grabreden, von 13
Verfassern bei den verschiedensten Anlässen gehalten (ausser Kinder-
begräbnissen, hierfür Heft 2 derselben Reihe). Neben der
Individualität der Verstorbenen, denen die Reden gelten, tritt
vor allem auch diejenige der Redner in charakteristischer und
für die Berufsgenossen äusserst lehrreicher Weise hervor: Man
hört nicht nur das gute Alte, an das man sich selbst im Amte
gewöhnt hat, man lernt auch manches Neue, wodurch man im
besten Sinne „moderner" werden kann. G. M.

Dr Rouby (d'Alger) : La vérité sur Lourdes. Paris, E. Nourry,
in-8», 320 p., 1910, 7 fr. 50.

L'auteur est un praticien eminent, directeur de deux importants

établissements médicaux. Il a étudié Lourdes, les faits qui
s'y sont passés, les assertions de MM. Boissarie et Bertrin. Il
est au courant du pour et du contre. Après avoir contrôlé, sa
conclusion est que tous les prétendus miracles de Lourdes
s'expliquent très naturellement par l'hystérie ou l'hystérose. Il cite
une quantité considérable de faits, de noms propres, de détails
minutieux. Rien ne lui échappe, ni ne lui résiste. C'est un
médecin qui parle médecine et qu'on ne réfute pas. Ni l'hystérie
de Bernadette, ni celles des prétendus miraculés, ne peuvent
éluder ses explications. Des faits analogues ont été accomplis



— 140 —

chez les payens, sur l'Asclépion d'Athènes, aux beaux temps
de la Grèce, et à la source d'Alise, en Bourgogne, à l'époque
gallo-romaine.

Tant que le Dr Rouby reste médecin et fait de la médecine,

il est très fort, et c'est là la valeur et l'intérêt de son
livre. Pourquoi, hélas ne s'est-il pas contenté de ce qui est de
sa compétence? Pourquoi a-t-il voulu faire de la philosophie?
Et quelle philosophie! Il a voulu, non pas démontrer, mais
simplement affirmer que Dieu n'est pas personnel. Lui, qui
demande des preuves des miracles, n'en fournit aucune (p. 273)

pour légitimer ses fantaisies prétendues philosophiques. Pas

n'était besoin de décocher une flèche contre le Dieu personnel.
Il pouvait si bien, sans cela, éclairer les hommes sérieux et
curieux sur les superstitions de Lourdes. C'est tout ce qu'on
lui demandait. Il a perdu là une belle occasion de rester dans
la science médicale et de ne pas s'aventurer sur un terrain
qu'il ne connaît pas. E. M.

Dr. A. Steinmann : Sklavenlos und alte Kirche. Eine
historischexegetische Studie über die soziale Frage im Urchristentum.
M.-Gladbach 1910. 78 S. Mk. 1. 20.

Die fieissige und anziehend geschriebene Studie schildert
das harte Los der Sklaven bei Juden, Griechen und Römern
(u. a. gegen Karl Jentsch: Die Sklaverei bei den antiken
Dichtern). Dann wird gezeigt, wie die Sklaven einen grossen
Bestandteil der christlichen Urgemeinden bildeten, und vor allem
an der Lehre des Paulus die Stellung des Christentums zur
Sklaverei dargelegt. Die vom „Volksverein für das katholische
Deutschland" herausgegebene Schrift enthält, wie das zum

grossen Teil durch den Gegenstand gegeben ist, nichts spezifisch
Römischkatholisches. Es ist im Gegenteil protestantische Literatur

sehr reichlich und anerkennend benutzt. Der apologetische
Zweck der Schrift (sie bildet das 8. Heft der vom Volksverein
verlegten „Apologetischen Tagesfragen") ist, besonders gegenüber

der Sozialdemokratie die Haltlosigkeit des Vorwurfes
darzutun, dass die alte Kirche dem Sklavenlos indifferent
gegenübergestanden habe. G. M.



141

Le Père G. Tyrrell : De Charybde à Scylla, Ancienne et
Nouvelle Théologie. Paris, E. Nourry, in-12, 319 p., 1910,
3 fr. 50.

Ce volume est très remarquable. C'est peut-être le meilleur,

le plus important de tous ceux qu'a écrits l'éminent
théologien que nous regrettons tous. Les lecteurs attentifs qui le

méditeront, y découvriront les bases mêmes de la saine théologie

catholique, et les principes qui doivent les guider à
travers les confusions de l'époque présente. Rome et ses théologiens

ont tout bouleversé, les notions capitales du dogme, de

la foi, de la révélation, de la tradition, du catholicisme. Tyrrell
le leur prouve avec un bon sens parfait et une foi de croyant
convaincu. Il a adopté avec clarté la distinction si importante,
si nécessaire, du dogme qui vient du Christ même, et de la
théologie qui n'est qu'une explication humaine, changeante, et

qui doit se régler sur les progrès des sciences. Rome ne
comprend plus rien à cela. Aussi quel gâchis gâchis dont le pape
profite pour imposer ce qui lui plaît. Les modernistes le voient
et commencent à regimber. Ils se soumettent extérieurement
par faiblesse de caractère (tant Rome a amoindri les consciences

par sa fausse discipline); mais, sous des pseudonymes sans
cesse nouveaux, ils recommencent sans cesse la lutte. Espérons

que le prétendu infaillible continuera la série noire dans
laquelle il s'est si ridiculement engagé, et qu'à la fin de ses
impasses il tombera là où il doit tomber. Quomodo ceciderunt
fortes! On rit déjà. Le Père Tyrrell n'était pas un rieur, mais
il a écrit de telle sorte que l'on peut dire, en marchant sur ses
traces : Rira bien qui rira le dernier

C'est dans ce volume qu'on aperçoit clairement toute la
vanité de l'Idole du Vatican et toute la faiblesse de sa prétendue
puissance. E. M.



— 142 —

Zbinden, H., Dr. : Briefe an einen jungen Mann. Eine
Wegleitung für junge Leute in der kritischen Periode ihrer
Entwicklung. Autorisierte Übersetzung aus dem Französischen
von Prof. Friedrich Maibach. Zürich, OrellFüssli. 128 S. Mk. 2,
eleg. geb. Mk. 2. 60.

Viele Wegweiser bieten sich der heranwachsenden Jugend
in unserer gährenden Zeit an. Zu ihnen gehört Dr. Zbinden.
Er nimmt es ernst mit seiner Aufgabe. Schreibt er doch für
seinen eigenen Sohn! „Ich möchte aus dir", sagt er zu ihm,
„einen Mann machen im wahren Sinne des Wortes, ich möchte
dich für das Leben vorbereiten und dir einen moralischen
Panzer geben, der dir erlauben wird, die Schwierigkeiten mutig
zu ertragen". Wer möchte an dem Ernst und der Ehrlichkeit
des Verfassers zweifeln? Und doch will es uns scheinen, als
ob das aus so edlen Motiven hervorgegangene Buch seinem
Zwecke nicht in vollem Umfange gerecht zu werden vermöchte.
Wir schüessen das aus dem deterministischen Standpunkt des

Verfassers. Nach ihm soll der Determinismus allein der Helfer
sein. Aber wir gehören nicht bloss einer Welt an, in welcher
es heisst: du musst, weil die Naturgesetze dich zwingen, son.
dem einer anderen auch, in welcher eine höhere Notwendigkeit

spricht, jene, die auf sittlicher Freiheit des Willens ruht.
Wir können uns beeinflussen lassen, aber wir müssen es nicht,
immer bleibt uns ein „Allerheiligstes, bis wohin der profane
Fuss des zwingenden „du musst" nicht vordringen kann". Wir
müssen darum dem Zürcher Professor Förster recht geben,
wenn er hier die Willenspädagogik in den Vordergrund stellt.
Selbstzucht und Selbstbeherrschung ist hier die wahre Hygiene.
Aber daneben auch Ablenkung durch geistige Ideale. Und
hier hat die Religion ihre besondere Bedeutung. „Der sicherste
Weg zum Lebensglück", sagt ein anderer hochgemuter Schweizer,

Prof. Hilty, „ist das wTahre, einfache Christentum". Hier
ist eine Führung, die „zuverlässiger ist als menschliche Klugheit".

Der Verfasser meint jedoch mit seinem Determinismus
aller religiösen Mithülfe entraten zu können. Wir bezweifeln,,
ob er zum Ziele kommt. W. Sch.



— 143 —

Kurze Notizen.
* Von Prinz Max, Herzog zu Sachsen (Prof. in Freiburg

in der Schweiz), ist in Westermanns Monatsheften, November
1910, S. 207—214, ein anziehender Aufsatz erschienen: „Der
Berg Athos in Mazedonien". Auf seinen Studienreisen im Morgenlande,

die hauptsächlich der Erforschung* orientalischer Liturgien

gewidmet sind, hatte der Verfasser Gelegenheit, eine Woche
in der berühmten Mönchskolonie zu verbringen, die ihm als
ein von allen späteren Überflutungen fast unberührt gebliebener
Rest rein christlichen Byzantinertums lebhaftes Interesse
erweckte und Anlass gibt, einen Blick in eine erhoffte
Wiederchristianisierung des Morgenlandes von diesem ehrwürdigen
Erdenfleck aus zu tun. A. Th.

* Wir haben uns gefreut, zu sehen, dass die gegenwärtige
vortreffliche Redaktion der Wochenschrift: „Das Neue
Jahrhundert" (Augsburg, bei Th. Lampart) den Ausdruck
„Modernismus", „Modernisten", der eine kurze Zeit sogar an der Spitze
des Blattes geprangt hatte, in einer der neuesten Nummern
energisch ablehnt als das, was es ist, als ein von römischer
Seite zugefügtes Schimpfwort, das zwar als kurze und bequeme
Bezeichnung sich einbürgern konnte, aber kein zutreffendes Wort
für den „religiösen Katholizismus" ist, dem man dienen will.

A. Th.

* (Mittig.) Bericht über den 8. Internationalen Altkatholiken-
Kongress in Wien. Im Verlage der Altkatholischen
Kirchengemeinde in Wien erschien der Bericht über den im September
1909 abgehaltenen 8. Internationalen Altkatholiken-Kongress,
welcher durch die ausführliche Darstellung der hierbei gepflogenen

Verhandlungen, sowie durch einen überaus sorgfältig
verfassten Rückblick über die bisherigen Kongresse nicht nur
in altkatholischen Kreisen besonderes Interesse erweckt, sondern
auch für alle fortschrittlichen Kreise eine willkommene
Aufklärungsschrift über die freiheitliche Ausbildung der altkatholischen

Kirche bildet. — Bezugspreis K. 3. — Mk. 2. 50.

Bestellungen sind an den Vorstand der Altkatholischen
Kirchengemeinde in Wien 1, Wipplingerstrasse 8, zu richten.



— 144 —

Eingegangene Bücher.

(Besprechung vorbehalten.)

Brepohl, F. W., Eduard von Hartmann und das Erlösungsproblem.

Eliahab, Die hundertjährige Religionskrisis im Judentum.

Festschrift zum 450jährigen Jubiläum der Universität Basel.

Kampers, Franz, Karl der Grosse.

Langmesser, A., Mose und Elia.

Marolles, V. de, Kardinal Manning. Autorisierte Übersetzung.

Müller-Lyer, F., Der Sinn des Lebens und die Wissenschaft.

Die Oden Salomos. Aus dem Syrischen übersetzt von A. Ungnad
und W. Stark.

Stöckius, H., Forschungen zur Lebensordnung der Gesellschaft
Jesu im 16. Jahrhundert. Erstes Stück. Ordensangehörige
und Externe.

Liturgische Texte. VI. Die klementinischen Liturgien aus den

Constit. Apost. VIII. nebst Anhängen, herausgegeben von H.
Lietzmann.

Vischer, Eberh., Die Universität Basel, 1460—1910.

Zeitschrift für Brüdergeschichte. 1910, Heft 2.

Druck von Stampili & Cie. in Bern.


	Bibliographie

