Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1(1911)
Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

s 108 -

BIBLIOGRAPHIE.

Abraham a Saneta Clara. Blitenlese aus seinen Werken nebst
einer biographisch - literarischen FEinleitung von Dr. Karl
BERTSCHE, Gr. Prof. am Gymnasium in Lahr. Mit Bildnis und
Autogramm. Zweite Auflage. 3°. XIV u. 222 S. Freiburg i. B.
1910. Mk. 2, geb. in Leinwand Mk. 2. 80.

Sein 200. Todestag am 1. Dezember 1909 lenkte die Auf-
merksamkeit auf einen Mann, dessen Name zwar nie in Ver-
gessenheit geraten, von dem immer wieder einzelne Anekdoten
erzihlt wurden, dessen Schriften aber, einst viel gelesen, all-
méhlich unbekannt geworden. Zweck der vorliegenden Samm-
lung ist es nun, dazu beizutragen, dass dieses einst vielgefeierte,
dann aber mehr und mehr vergessene Redetalent von neuem
etwas zu Ehren kommt und seine von sonnigem und wonnigem
Humor gewirzten Schriften weiteren Kreisen wieder néher
gebracht werden. Die im Verhiltnis zum Gesamtumfang des
Buches etwas ausfiihrlich geratene Einleitung macht uns zu-
niichst mit Leben und Charakter P. Abrahams bekannt und
erortert dann dessen literarische Stellung und Bedeutung. In
seinem Hauptteil enthilt das Buch die erste systematisch ge-
ordnete Auswahl geeignet erscheinender Stellen aus mehreren
Werken des bekanntlich #usserst fruchtbaren Schriftstellers.
Nicht bloss kulturhistorisch interessant ist Abraham, sondern
er hat auch uns Menschen des 20. Jahrhunderts manches zu
sagen. Etwas von seiner derben Hausmannskost schadet uns
in unsern verfeinerten Verhiltnissen gar nichts. Die erste
Auflage des gut ausgestatteten und billigen Buches hat solchen
Anklang gefunden, dass sie innerhalb weniger Wochen ver-
griffen war. MN.



— 129 —

Jean d’ArLMA: Philon d’Alexandrie et le IV® Evangile,
avec une préface de P. Saintyves. Paris, E. Nourry, in-12,
119 p., 1 fr. 50, 1910.

Certains esprits s'imaginent que, si le christianisme n'est
pas une religion toute nouvelle, une innovation radicale, oppo-
sée en tout au paganisme et au judaisme, il n’a plus rien de
divin; que c'en est alors fait du Christ, de la divinité du Christ
et de la révélation chrétienne tout entiere. C'est une grosse
erreur. Plus on péneétre dans le vrai sens du paganisme et du
judaisme, plus. on y découvre des doctrines, des rites, ayant de
grandes ressemblances avec les doctrines et les rites chrétiens.
Le présent volume, par exemple, montre, textes sur table, la
part énorme que le IV® Evangile doit a Philon.

Cela ruine-t-il 1la valeur du TV® Evangile? Nullement.

Cela prouve tout simplement que Philon a été au courant
des idées religieuses des Juifs, des Grecs, des Egyptiens et des
Orientaux; que les esprits religieux de tous ces pays et de
toutes ces nations, avaient des conceptions plus ou moins ana-
logues sur Dieu, sur la création, sur la Providence, sur la re-
ligion, sur l'application de la religion aux diverses circonstances
de la vie, sur le role plus ou moins providentiel de certains
hommes €minents (génies, héros, prophetes) aupres des foules,
etc. Cela prouve encore que l'auteur du IV® Evangile — disons
St. Jean 'apdtre — a connu les ouvrages de Philon; qu'il y a
trouvé d’excellentes choses; qu’elles lui ont paru de nature a
expliquer la personne et l'ceuvre du Christ.

Certes, ce n'est pas Philon qui a inventé le Christ. Aucun
historien, aucun critique n’oserait le supposer.

Le Christ est une personnalité historique, que l'on a vue,
que l'on a entendue, que Von a touchée, et dont l'ocuvre, les
paroles et les actes ont été suffisamment recueillis par ses con-
temporains pour que son historicité soit incontestable dans ses
traits essentiels. L'auteur du IV® Evangile a compris les dis-
cours et les actions du Christ d'une certaine maniere, qui res-
semble beaucoup, quant au fond, a celle de St.Paul; et pour
exprimer sa pensée, il a beaucoup emprunté au langage de
Philon.

Il aurait pu faire plus mal. Loin de I'en blamer, il faut 'en
féliciter. '

Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 1, 1911. 9



— 130 —

Mais, dit-on, son Evangile n’est que du philonisme. Erreur.
Le IV® Evangile expose les faits et les discours du Christ, tandis
que Philon expose sa théorie sur Dieu, sur le Logos grec, etc.
Ceci n'est pas cela, et cela n'est pas ceci.

Mais le christianisme n’est plus qu'un systeme religieux
purement humain, sans aucun caractére divin. Erreur. Le chris-
tianisme, tel qu’il apparait dans le IV® Evangile et dans les
synoptiques, est une religion supérieure a toutes les religions
antérieures, plus claire, plus humaine, plus rationnelle, plus
sainte, si on la comprend bien. Que ce qu’il y a eu de vrai, et
de beau, et de bon, dans les religions antérieureé, ait concouru
a préparer le christianisme, pourquoi pas? La est I'action de la
Providence qui s’étend a tous les peuples et & toutes les époques,
et qui a ainsi préparé 'humanité entieére a comprendre la mis-
sion et 'ceuvre divines du Christ.

Ce qui est de premiére importance, c’'est de constater ce
que le Christ personnellement a enseigné et fait. Voila le vrai
christianisme. Il n'y en a pas d’autre.

Quant a l'explication donnée par les apotres, par Paul, par
Jean, elle n’est qu'une explication humaine, trés vénérable, sans
doute, mais d'une forme philosophique ou littéraire, qui est hu-
maine, et qui reste distincte de 1'essence méme du christia-
nisme. Les infiltrations payennes dans la théologie chrétienne
ne sont pas le dogme chrétien. Celui-ci ne reléve que du Christ

seul. Tel est 'esprit dans lequel il faut lire et utiliser ce livre.
E. M.

Ed. CRAMAUSSEL: La philosophie religieuse de Schleier-
macher. Paris, Alcan, in-8°, 5 fr., 1909.

M. le professeur Cramaussel termine ainsi son étude: «Qu'il
s'agisse de notre propre conscience, de nos rapports avec nos
semblables, ou de l'éducation de nos enfants, nous ne serons
en paix avec la religion que si nowus en faisons la philosophie.
Quand on est en présence d'un probléme vital, pressant, diffi-
cile comme celui-ci, le mieux n’est pas de le nier ou de l'ou-
blier, mais d’y.porter tout 'effort et toute la lumiere de sa rai-
son» (p. 280).

Cest parler d'or et c'est trés justement indiquer le but qu'a
poursuivi Schleiermacher. «Ma philosophie et ma dogmatique,



— 131 —

a-til dit, sont fermement décidées & ne pas se contredire »
(p. 10), non pas qu'il ait consenti a établir entre elles un com-
promis ou la science et la raison auraient fermé les yeux pour
assurer la prédominance de la foi, mais sa philosophie reli-
gieuse a été une vue de raison indépendante ou plutot de sen-
timent personnel que la révélation chrétienne a confirmée.

Les recherches qu'il a faites dans ce but peuvent se résu-
mer et s'analyser ainsi:

«Il s'agira d’abord de distinguer, dans les faits religieux,
ce qu'il y a de secondaire et d’essentiel, de superficiel et de
profond; d’en étudier 1'évolution; d’'en déterminer le rapport
entre eux et avec les autres activités de l'esprit. Ce sera 'objet
d’'une analyse psychologique. La religion n’est pas toute indivi-
duelle; née dans une société, elle en prépare d’autres. On ne la
connaitra bien, comme fait, que si on I'étudie au point de vue
sociologique. Individuelle ou sociale, I'activité religieuse doit se
rapporter 4 un type humain. Quand et comment est-elle ou
n'est-elle pas normale par rapport a ce type? L’examen de
cette question appartient a 1'Ethique. D'un autre point de vue,
la religion est un fait spirituel, dont il importe de déterminer
la place dans le développement de l'esprit. Pour cela, il faudra
recourir a la Dialectique (au sens ol l'entendaient les anciens,
celui d'une reconstruction systématique de la pensée vivante)
Enfin, comme toute pensée, la religion doit avoir une certaine
relation avec l'étre. Quelle est cette relation? La solution de ce
probleme appartient & la Métaphysique» (p. 13).

Dans ce long développement, on peut distinguer trois pé-
riodes. D'abord, Schleiermacher s’est efforcé de réveiller la
~ religion dans les ames et de faire servir sa philosophie reli-
gieuse a une ceuvre d'apologre. Ensuite, la religion étant victo-
rieuse, il a voulu l'organiser dans les Ames et dans les institu-
tions. Enfin, en présence de la science, il I'a soumise & une
¢laboration nouvelle (p. 13).

Quoi qu'il en soit de 'ampleur de ces vues et malgré toutes
ses parfaites intentions, Schleiermacher a été un homme de sen-
timent plutdt qu'un homme de raison, et son subjectivisme I'a
emporté sur le coté objectif des questions a résoudre. Clest la
faiblesse de son ceuvre, qui restera toujours une ceuvre plus
personnelle que générale et universelle. E. M.



— By —

Prof. J. A. ENDREsS: Thomas von Aquin. Mainz, Kirchheim,
1910, 4 Mk.

Sujet toujours ancien et toujours nouveau, parce que 1'¢-
poque de la Scolastique et la Somme de Thomas d’Aquin devront
toyjours étre étudiées & nouveau. Les uns attaquent, les autres
défendent. M. Endres, naturellement, défend, dans l'esprit de la
papauté actuelle. Cette défense n'ajoute rien de neuf a ce qui
était déja connu. Mais 1'édition contient 64 illustrations, qui
peut-étre seront plus considérées que le texte, lequel, quoique
imprimé avec soin, est fatigant pour les yeux. Est-il nécessaire
d’ajouter que tous les théologiens devraient connaitre et étu-
dier toutes les questions soulevées dans ce volume? E.M.

FroMMEL, Emil, D.: Die zehn Gebote Gottes in Predigten.
7. verb. Aufl. Basel, Ernst Finckh. 1910. Mk. 3 (Fr. 3. 7)),
fein geb. Mk. 4 (Fr. 5).

Sind Prediger und Predigten heute noch nétig? Solange
Menschenherzen unruhig schlagen und nach Gott fragen, sind
Prediger notig. Die Zeiten sind bose. Die Sage weiss von
Menschen zu erzidhlen, die ihre Seele verloren haben. Wenn
das Ideal, wenn das Wahre, das im Menschen lag, entschwun-
den ist, und nichts bleibt, als nackte Selbstsucht, dann ist die
Seele entschwunden. Solcher Seelenlosen kann man in unsern
Tagen viele umherlaufen sehen. Darum sind Prediger notig.
Es ist nicht leicht, zu unsrer Zeit zu reden. Chrysostomus hat
in seiner Zeit Grosses gewirkt, Bossuet und Massillon in der
ihrigen. Wie soll der Prediger zu unserer Zeit reden? Darf
er von der ,veritas evangelica et apostolica¥, wie die Kirchen-
viiter die geoffenbarte Wahrheit nennen, etwas preisgeben?
Nimmermehr. Noch J. M. Sailer betonte gegeniiber der Predigt-
weise seiner Zeit, dass die christliche Kanzel einzig der Lehre
von dem ewigen Leben geweiht sein miisse. Wohl aber kann
und soll der Prediger unsrer Zeit die christliche Wahrheit in
der Erkenntnisweise und in der Sprache der Zeit den Suchen-
den und Hungernden vermitteln. Ein solcher Vermittler der
Wahrheit war auf evangelischer Seite u. a. Emil Frommel.
Sein Herz brannte fiir das Heil der Menschheit. Er hatte eine
reiche Lebenserfahrung hinter sich; darum spricht er aus dem



— 188 —

Leben fiir das Leben. Und er hatte ein reiches Herzenserleben ;
darum geht auch sein Wort aus dem Herzen zum Herzen.
Ohne Pathos, ohne Effekthascherei, einfach, schlicht sind seine
Betrachtungen. Wie er hierin verfdhrt, das sagt sehr bemer-
kenswert sein Biograph Pastor Gottlob Mayer: ,Frommel ist
ein alter Arzt, der zugleich Hausfreund ist, er setzt sich neben
den Patienten, fiihlt seinen Puls, lidsst ihn sein Herz ausschiitten
und verschreibt dann nicht bloss das rechte Heilmittel, sondern
gibt es selber ein.* Das merkt man auch den vorliegenden
Predigten an, dass sie das rechte Heilmittel sind. Man merkt
ihnen etwas von der christlich-ethischen Heilkraft an, welche z. B.
die Predigten Massillons auf Konig Ludwig XIV. {iibten, wie
dieser selbst bezeugt. ,Mein lieber Vater®, sprach der Konig
einst zu dem berithmten Prediger, ,ich habe in meiner Kapelle
viele grosse Redner gehort und bin auch mit denselben sehr
wohl zufrieden gewesen; so oft ich aber Euch gehort habe,
bin ich mit mir selbst sehr schlecht zufrieden gewesen“. Predigten,
welche diese Wirkung ausiiben, haben ihren Zweck erfiillt

Wilhelm SCHIRMER.

D. H. HorrMANN: Neutestamentliche Bibelstunden. V. Band,
1. Abteilung: Kolosser, Thessalonicher, Timotheus; V. Band,
2. Abteilung: Titus, Philemon, 1. und 2. Petrus, 1. Johannis.
2. Aufl. Leipzig 1910. 2 Bde., 206 u. 202 S. MkKk. 3. 80, bezw.
Mk. 3. 60.

Dass die in obigen Binden herausgegebenen neutesta-
mentlichen Bibelstunden (ebenso wie die vorher behandelten
Apostelgeschichte, Romerbrief, 1. und 2. Korinther, Galater,
Epheser und Philipper) des bekannten Hallenser Kanzelredners
in 2. Auflage erscheinen, ist ein erfreuliches Zeichen fiir ihre
Brauchbarkeit und Beliebtheit. Entsprechend ihrem Zwecke
ist Diktion und Schrifterkldrung in diesen Bibelstunden einfach
gehalten, doch stosst man Zeile um Zeile auf den wissenschaft-
lichen Untergrund, auf dem sie aufgebaut sind. G. M.



— 134 —

E. JovAau: Epicure. Paris, Alcan, in-8°, 5 fr., 1910.

Ce volume fait partie de la collection des «Grands philo-
sophes », que dirige M. Clodius Piat. 1l faudrait s’entendre sur
la signification du qualificatif «grand», si 'on voulait classer
Epicure parmi les grands philosophes. Le sujet en vaudrait la
peine. Qu'Epicure et surtout les épicuriens aient fait du bruit
dans le monde, cela est certain; mais cela est-il une preuve de
grandeur en philosophie? Non. Qu'a donc inventé, dans le monde
des idées, ce brave Epicure, qui a cherché son plaisir, disons
son bien-étre en toutes choses, beaucoup plus que la solution
des probleémes philosophiques? Rien. Il a émis sur 'origine des
idées, sur la physique, sur les atomes, sur la morale, des sys-
témes qui étaient plutot de ses devanciers que les siens propres,
et dont aucun ne saurait satisfaire nos esprits, pas méme celui
des atomes, quoi qu'en ait dit M. Hannequin (voir 1'Hypothese
des atomes). Rien de neuf, rien d'original, rien de profond, rien
de démontré. Et méme, absence de tout idéal, trés faible sen-
timent du devoir, morale terre a terre, quoique prudente, au
fond consécration de I'égoisme. Est-ce 1a, vraiment, de la «gran-
deur » en philosophie? Non.

La seule qualité qu'on doive lui reconnaitre, c’est la mo-
dération. Certes, c'est un élément précieux dans la vie pra-
tique. On ne saurait assez l'apprécier, a la condition toutefois
que cette modération ne soit pas un palliatif de la faiblesse du
caractére, a fortiori de la lacheté, de la couardise. Notre époque
abonde en esprits de cette trempe, heureux de se couvrir de ce
voile, la modération, pour se dispenser de toute grandeur d’ame
et d’esprit.

Qu'Epicure ait mieux valu que ses disciples, j'y consens;
mais ce n'est pas une justification. En somme, si I'on revisait
exactement le proces d’Epicure, on aboutirait, je crois, malgré
les quelques bonnes maximes qu'on pourrait ¢a et 1a recueillir
a son ¢€loge, on aboutirait 4 ce que son nom fit rayé de la
liste des «grands philosophes», avec la méme logique qu'on a
déja rayé 1'épicurisme de la « grande philosophie ». E. M.



— 138 ==

Rev. T. A. LACEY: A Roman Diary and other Documents
relating to the papal Inquiry into english Ordinations,
1896. London, Longmans, Green and C¢ 1910, 12 s.

Cet ouvrage contient la lettre de Léon XIII de ordinatio-
nibus anglicanis, la réponse des archevéques anglicans, et la
répliQue de Léon XIII & ces mémes archevéques. On lira aussi
avec intérét le Memorandum de Gladstone, adressé a l'arche-
véque d’York en mai 1896 (p. 139-149), ainsi que le chapitre
relatif & la consécration de Barlow, puis les sources de la bulle
Apostolice cure et la théologie de cette bulle. Quoique plu-
sieurs documents aient été publiés depuis 1896 sur cette ques-
tion, ce livre n'en a pas moins sa valeur objective. E. M.

C. LATREILLE : Aprés le Concordat; L'opposition de 1803
a nos jours. Paris, Hachette, 1910, 3 fr. 50.

Les lecteurs connaissent déja l'ouvrage de M. Latreille sur
L opposition religieuse an Concordat, je leur ai signalé de nom-
breux détails fort intéressants et des aveux précieux. Ce nou-
veau volume n’est pas moins digne d’attention, en ce qu'il
contient l'histoire curieuse de cette Petite Eglise, qui est née
des réclamations élevées par 38 évéques de France contre le
coup d'Etat de Napoléon I°f et de Pie VII, et que la dénoncia-
tion récente du Concordat n'a pas rattachée a P'Eglise officielle.

L’étendue et la nature de cette opposition; les persécutions
subies par les dissidents sous le Consulat et 'Empire; la ten-
tative de dénonciation du Concordat de 1801 en 1817; le su-
préme effort des anticoncordatistes aupres du concile du Vatican;
en un mot l'histoire de la Petite Eglise & travers toutle XIX*siacle,
tel est l'objet de ce livre, écrit avec le secours de nombreux
documents.

Tant que lauteur reste sur le terrain des faits, il y a profit
a le suivre. Mais des qu’il s’érige en théologien et en prophéte,
il s'égare d’autant plus qu’il ignore ¢videmment les Eglises dont
il parle. A l'en croire, I'Eglise d'Utrecht se meurt, les vieux-
catholiques sont morts, attendu qu'ils ne constituent qu'une Eglise
civile et politique. Mais 1'Eglise romaine, avec son pape infail-
lible, est de plus en plus «maitresse» (p. 279).



— 136 —

Cest toujours le méme rabachage. L’auteur n’a lu aucun
des Rapports officiels, aucune des statistiques des Eglises qu'il
attaque. Parce qu'elles ne font pas de tapage, il les croit éva-
nouies. Parce qu’elles se soumettent aux lois du pays ou elles
sont établies et qu'elles ne s’appliquent qu’a faire du bien et &
précher le vrai christianisme, il déclare qu’elles ne sont que poli-
tiques! Voilda comment M. L. écrit I’histoire. Il ne considere pas
que, si 'on peut adresser & une Eglise le reproche de faire de
la politique, c’est certes a I'Eglise romaine, dont le pape actuel
gouverne les évéques et le clergé, soit en choses ecclésias-
tiques, soit en choses politiques et sociales. Et pourquoi 'Eglise
romaine est-elle la maitresse? Est-ce a cause de son grand
nombre? Mais ce n'est pas 12 un critérium de vérité religieuse;
d’ailleurs toutes les autres Eglises réunies sont en majorité
contre elle. Aucune des paroles du Christ a Pierre ne con-
fere une maitrise quelconque a I'évéque de Rome sur les autres
Eglises. M. Latreille répéte des assertions erronées et mille
fois réfutées. Il dit expressément: «Pie X a réduit a l'obéis-
sance tous les réformateurs.» C'est le contraire qui est vrai,
les réformateurs modernes et les modernistes désobéissent plus
que jamais a Pie X; les faits sont 1a. Il ose ajouter: «lLes
vieux-catholiques paraitront bientdt () & tous les gens non pré-
venus (!) ce qu'ils sont réellement, mus par des considérations
politiques et non religieuses!» Les adversaires qui vivent avec
nous, et qui sont témoins de la vie de nos paroisses a Berne,
a Bienne, a Bale, & Zurich, a St-Gall, a Lucerne, etc., etc,
seront les premiers a taxer d’erreur manifeste ces assertions
éhontées. E. M.

Dogmengeschichtliches Lesebuch, in Verbindung mit Pfarrer
Lic. Johannes JiiNngsT herausgegeben von Prof. Dr. Heinrich
RINN. Tiibingen 1910. Verlag von J. C. B. Mohr (Paul Siebeck).
XI u. 511 S. Geh. Mk. 10, geb. Mk. 12.

Threm kirchengeschichtlichen Lesebuche, das 1903 zum
erstenmal erschien, lassen die beiden Herausgeber nunmehr
ein dogmengeschichtliches zur Seite treten. Die Aufgaben, die
sich jenes fiir die Kirchengeschichte gestellt hat, soll dieses
fir die Dogmengeschichte 1gsen: es will den, der dogmen-
geschichtliche Studien treibt, in die Quellen einfithren. Zum



— 137 —

bessern Verstindnis dienen die den einzelnen Abschnitten vor-
ausgeschickten Uberschriften und die Anmerkungen, wobei ge-
legentlich der protestantisch-dogmatische Standpunkt der Her-
ausgeber hervortritt. Das von Lic. Jiingst mit Sorgfalt ver-
fasste Namen- und Sachregister erleichtert den Gebrauch des
Buches, dessen Studium sich als griindliche Einfiihrung in das
betreffende Wissensgebiet herausstellt. Mn.

Prof. G. PFEILSCHIFTER : Theodorich der Grosse. Mainz,
Kirchheim, 1910, 4 Mk.

La librairie Kirchheim continue avec z&le son Histoire uni-
verselle illustrée (Weltgeschichte in Charakterbildern). Les noms
des directeurs de cette entreprise suffisent amplement a la re-
commander. Ce nouveau volume sur Théodoric le Grand est
digne des précédents. Outre cent illustrations intéressantes,
lintérét des faits historiques ne manquera pas de lui procurer
des lecteurs. C'est toute l'histoire de la fin du Ve siécle et du
commencement du VI°, en Italie, qui repasse sous les yeux.
C'est, a coté de ce prince intelligent et énergique, Cassiodore
et Boéce, qui se rappellent & notre souvenir. Que de legons a
tirer, utiles encore pour nous! E. M.

Lic. E. PFENNIGSDORF: Der religiose Wille. Ein Beitrag zur
Psychologie und Praxis der Religion. Leipzig 1910. 340 S.
Mk. 5. 80, geb. Mk. 6. 50.

Die Untersuchung will ,den Bann des Intellektualismus,
der trotz der theoretischen Anerkennung der voluntaristischen
Psychologie und trotz des Wertlegens auf das Gefiihl die Re-
ligionswissenschaft und Theologie unserer Zeit immer noch
bedriickt, wirklich brechen und dem Willen die ihm gebiihrende
Stellung im religiosen Leben der Gegenwart erobern helfen“.
Demgemaiss wird gegeniiber dem religiosen Erkennen und Fiihlen
die Eigenart des religiosen Wollens nach seiner Motivation und
seinen Normen (analytisches und synthetisches Vorziehen) fest-
gestellt und in der Bedeutung des religiosen Wollens fiir das
religiose Fiihlen und Erkennen die Prioritit des Wollens nach-



e 138 -

gewiesen. Hochst interessant ist die Frage des Willens bei
der Bekehrung, auch der scheinbar ungewollten, sowie bei der
nachfolgenden Heiligung. Besonders wichtig ist die Nachwei-
sung tber den religiosen Willen bei Jesus Christus, und dem-
gemiss dessen Vorbildlichkeit fiir uns. Im letzten Teile des
Werkes werden die Folgerungen aus dem religiosen Wollen
fiir Predigt und Religionsunterricht gezogen: Seine Erweckung
muss hier wie dort die Hauptaufgabe sein, deren Erfiillung
wiederum im religiosen Wollen gefestigte Personlichkeiten vor-
aussetzt.

Die mit ausserordentlicher Klarheit geschriebene Unter-
suchung vollzieht sich in steter Auseinandersetzung mit der
modernen Psychologie, namentlich mit Wundt und den ameri-
kanischen Religionspsychologen James u. a. G. M.

P. Pisani: L’Eglise de Paris et la Révolution, T, IIl. Paris,
A. Picard, 1 vol. in-12, 1910, 3 fr. 50.

Le T. I°r de cet ouvrage va de 1789 a 1792; le II°, de 1792
a 1796; le IlIIe, de 1796 a 1799. Un IV® suivra. — Le contenu
du T. IIl peut étre indiqué ainsi: Le Directoire et le clergé
assermenté en 1795. Les Constitutionnels en 1795. Le Direc-
toire et le pape de 1796 a 1797. Les polémiques de l'abbé de
Boulogne. Le Concile national de 1797. Les Théophilanthropes.
Royer, évéque de Paris. La persécution fructidorienne. Le culte
décadaire. La cathédrale et les églises de Paris sous le Direc-
toire.

En étudiant tous ces faits et en les comparant a ceux qui
se passent de nos jours (car la Révolution continue et elle con-
tinuera longtemps encore, sous des formes nouvelles), on est
frappé du peu de progrés que font les idées et combien les
hommes restent toujours les mémes, avec les mémes aberra-
tions, les mémes étroitesses et les mémes passions. D'un coté,
les hommes pacifiques qui voudraient pratiquer la religion €n
restant en paix avec 'Etat, libre de son coté; tels étajent les
assermentés ou les constitutionnels. D'un autre coté, les papistes
nécessairement militants et insermentés, qui ne révent que ré
sistance contre I'Etat, et qui croient ainsi servir la cause du
Christ. Entre les deux, des hommes fatigués de ces disputes,



— 139 —

mais encore religieux, et qui, sous le nom de Théophilanthropes,
cherchent & satisfaire leur conscience d’honnétes gens. De nos
jours, il y a encore de ces honnétes gens, mais sans culte po-
sitif. Et puis les masses indifférentes. Et enfin, les irreligieux.
Ce dernier parti a gagné du terrain. Quand ouvrira-t-on les
yeux?

Il est clair que M. le chanoine Pisani raconte les faits au
point de vue d'un brave chanoine. E. M.

Ernst RoLrrs: Sterbem wir, so sterben wir dem Herrn. Be-
grabnisreden. Gottingen 1910. 114 S. Mk. 1.20, geb, Mk. 1. 80.

Dieses 4. Heft in der VIII. Reihe der ,modernen Predigt-
bibliothek“ bringt nach Analogie der frither erschienenen und
wiederholt empfohlenen Bidndchen 29 Grabreden, von 13 Ver-
fassern bei den verschiedensten Anlédssen gehalten (ausser Kinder-
Begrétbnissen, hierfiir Heft 2 derselben Reihe). Neben der In-
dividualitit der Verstorbenen, denen die Reden gelten, tritt
vor allem auch diejenige der Redner in charakteristischer und
fir die Berufsgenossen #usserst lehrreicher Weise hervor: Man
hort nicht nur das gute Alte, an das man sich selbst im Amte
gewohnt hat, man lernt auch manches Neue, wodurch man im
besten Sinne ,moderner“ werden kann. G. M.

Dr RouBy (d’Alger): La vérité sur Lourdes. Paris, E. Nourry,
in-8°, 320 p., 1910, 7 fr. 50.

L’auteur est un praticien éminent, directeur de deux impor-
tants établissements médicaux. Il a étudi¢ Lourdes, les faits qui
s’y sont passés, les assertions de MM. Boissarie et Bertrin. 1l
est au courant du pour et du contre. Aprés avoir controlé, sa
conclusion est que tous les prétendus miracles de Lourdes s’ex-
pliquent trés naturellement par I'hystérie ou I'hystérose. Il cite
une quantité considérable de faits, de noms propres, de détails
minutieux. Rien ne lui échappe, ni ne lui résiste. C'est un mé-
decin qui parle médecine et qu'on ne réfute pas. Ni l'hystérie
de Bernadette, ni celles des prétendus miraculés, ne peuvent
€luder ses explications. Des faits analogues ont été accomplis



— 140 —

chez les payens, sur I’Asclépion d’Athénes, aux beaux temps
de la Grece, et a la source d’Alise, en Bourgogne, 4 'époque
gallo-romaine.

Tant que le D Rouby reste médecin et fait de la méde-
cine, il est treés fort, et c’est 1a la valeur et lintérét de son
livre. Pourquoi, hélas! ne s’est-il pas contenté de ce qui est de
sa compétence? Pourquoi a-t-il voulu faire de la philosophie?
Et quelle philosophie! Il a voulu, non pas démontrer, mais
simplement affirmer que Dieu n’est pas personnel. Lui, qui de-
mande des preuves des miracles, n'en fournit aucune (p. 273)
pour légitimer ses fantaisies prétendues philosophiques. Pas
n’était besoin de décocher une fleche contre le Dieu personnel.
I1 pouvait si bien, sans cela, éclairer les hommes sérieux et
curieux sur les superstitions de Lourdes. Clest tout ce qu'on
lui demandait. I1 a perdu 12 une belle occasion de rester dans
la science médicale et de ne pas s'aventurer sur un terrain
qu'il ne connait pas. E. M.

Dr. A. STEINMANN : Sklavenlos und alte Kirche. Eine historisch-
exegetische Studie iiber die soziale Frage im Urchristentum.
M.-Gladbach 1910. 78 S. Mk. 1. 20.

Die fleissige und anziehend geschriebene Studie schildert
das harte Los der Sklaven bei Juden, Griechen und Romern
(u. a. gegen Karl Jentsch: Die Sklaverei bei den antiken Dich-
tern). Dann wird gezeigt, wie die Sklaven einen grossen Be-
standteil der christlichen Urgemeinden bildeten, und vor allem
an der Lehre des Paulus die Stellung des Christentums zur
Sklaverei dargelegt. Die vom ,Volksverein fiir das katholische
Deutschland“ herausgegebene Schrift enthéilt, wie das zum
grossen Teil durch den Gegenstand gegeben ist, nichts spezifisch
Romischkatholisches. Es ist im Gegenteil protestantische Litera-
tur sehr reichlich und anerkennend benutzt. Der apologetische
Zweck der Schrift (sie bildet das 8. Heft der vom Volksverein
verlegten ,Apologetischen Tagesfragen®) ist, besonders gegen-
tiber der Sozialdemokratie die Haltlosigkeit des Vorwurfes dar-
zutun, dass die alte Kirche dem Sklavenlos indifferent gegen-
ibergestanden habe. G. M.



- B ==

Le Pere G. TvRRELL: De Charybde a Scylla, Ancienne et
Nouvelle Théologie. Paris, E. Nourry, in-12, 319 p., 1910,
3 fr. 50.

Ce volume est trés remarquable. C'est peut-étre le meil-
leur, le plus important de tous ceux qu'a écrits I'éminent théo-
logien que nous regrettons tous. Les lecteurs attentifs qui le
méditeront, y découvriront les bases mémes de la saine théo-
logie catholique, et les principes qui doivent les guider a tra-
vers les confusions de l'époque présente. Rome et ses théolo-
giens ont tout bouleversé, les notions capitales du dogme, de
la foi, de la révélation, de la tradition, du catholicisme. Tyrrell
le leur prouve avec un bon sens parfait et une foi de croyant
convaincu. Il a adopté avec clarté la distinction si importante,
si nécessaire, du dogme qui vient du Christ méme, et de la
théologie qui n'est qu'une explication humaine, changeante, et
qui doit se régler sur les progres des sciences. Rome ne com-
prend plus rien a cela. Aussi quel gachis! gachis dont le pape
profite pour imposer ce qui lui plait. LLes modernistes le voient
et commencent a regimber. Ils se soumettent extérieurement
par faiblesse de caractere (tant Rome a amoindri les consciences
par sa fausse discipline); mais, sous des pseudonymes sans
cesse nouveaux, ils recommencent sans cesse la lutte. Espé-
rons que le prétendu infaillible continuera la série noire dans
laquelle il s’est si ridiculement engagé, et qu'a la fin de ses
impasses il tombera 1a ot il doit tomber. Quomodo ceciderunt
Jortes! On rit déja. Le Pere Tyrrell n'était pas un rieur, mais
il a écrit de telle sorte que l'on peut dire, en marchant sur ses
traces : Rira bien qui rira le dernier!

C'est dans ce volume qu'on aperg¢oit clairement toute la
vanité de I'Idole du Vatican et toute la faiblesse de sa prétendue
puissance. E. M



— 142 —

ZBINDEN, H., Dr.: Briefe an einen jungen Mann. Eine Weg-
leitung fiir junge Leute in der Kritischen Periode ihrer Ent-
wicklung. Autorisierte Ubersetzung aus dem Franzosischen
von Prof. Friedrich Maibach. Ziirich, Orell Fussli. 128 S. MKk. 2,
eleg. geb. MKk. 2. 60.

Viele Wegweiser bieten sich der heranwachsenden Jugend
in unserer gihrenden Zeit an. Zu ihnen gehért Dr. Zbinden.
Er nimmt es ernst mit seiner Aufgabe. Schreibt er doch fir
seinen eigenen Sohn! ,Ich moéchte aus dir“, sagt er zu ihm,
»einen Mann machen im wahren Sinne des Wortes, ich mdochte
dich fiir das Leben vorbereiten und dir einen moralischen
Panzer geben, der dir erlauben wird, die Schwierigkeiten mutig
zu ertragen“. Wer mochte an dem Ernst und der Ehrlichkeit
des Verfassers zweifeln? Und doch will es uns scheinen, als
ob das aus so edlen Motiven hervorgegangene Buch seinem
Zwecke nicht in vollem Umfange gerecht zu werden vermdochte.
Wir schliessen das aus dem deterministischen Standpunkt des
Verfassers. Nach ihm soll der Determinismus allein der Helfer
sein. Aber wir gehoren nicht bloss einer Welt an, in welcher
es heisst: du musst, weil die Naturgesetze dich zwingen, son-
dern einer anderen auch, in welcher eine hoéhere Notwendig-
keit spricht, jene, die auf sittlicher Freiheit des Willens ruht.
Wir konnen uns beeinflussen lassen, aber wir miissen es nicht,
immer bleibt uns ein ,Allerheiligstes, bis wohin der profane
Fuss des zwingenden ,du musst* nicht vordringen kann“. Wir
miissen darum dem Ziircher Professor Forster recht geben,
wenn er hier die Willenspidagogik in den Vordergrund stellt.
Selbstzucht und Selbstbeherrschung ist hier die wahre Hygiene.
Aber daneben auch Ablenkung durch geistige Ideale. Und
hier hat die Religion ihre besondere Bedeutung. ,Der sicherste
Weg zum Lebensgliick“, sagt ein anderer hochgemuter Schwei-
zer, Prof. Hilty, ,ist das wahre, einfache Christentum“. Hier
ist eine Fihrung, die ,zuverlissiger ist als menschliche Klug-
heit“. Der Verfasser meint jedoch mit seinem Determinismus
aller religivsen Mithiilfe entraten zu konnen. Wir bezweifeln,
ob er zum Ziele kommt. W. ScH.



— 143 —

Kurze Notizen.

* Von Prinz Max, Herzog zu Sachsen (Prof. in Freiburg
in der Schweiz), ist in Westermanns Monatsheften, November
1910, S.207—214, ein anziehender Aufsatz erschienen: ,Der
Berg Athos in Mazedonien“. Auf seinen Studienreisen im Morgen-
lande, die hauptsichlich der Erforschung orientalischer Litur-
gien gewidmet sind, hatte der Verfasser Gelegenheit, eine Woche
in der beriihmten Monchskolonie zu verbringen, die ihm als
ein von allen spéteren Uberflutungen fast unberiihrt gebliebener
Rest rein christlichen Byzantinertums lebhaftes Interesse er-
weckte und Anlass gibt, einen Blick in eine erhoffte Wieder-
christianisierung des Morgenlandes von diesem ehrwiirdigen
Brdenfleck aus zu tun. A. Th.

* Wir haben uns gefreut, zu sehen, dass die gegenwértige
vortreffliche Redaktion der Wochenschrift: ,Das Neue Jahr-
hundert“ (Augsburg, bei Th. Lampart) den Ausdruck ,Moder-
nismus“, ,Modernisten¥, der eine kurze Zeit sogar an der Spitze
des Blattes geprangt hatte, in einer der neuesten Nummern
energisch ablehnt als das, was es ist, als ein von romischer
Seite zugetigtes Schimpfwort, das zwar als kurze und bequeme
Bezeichnung sich einbiirgern konnte, aber kein zutreffendes Wort
fiir den ,religiosen Katholizismus“ ist, dem man dienen will.

A. Th.

* (Mittlg.) Bericht iber den 8. Internationalen Altkatholiken-
Kongress in Wien. Im Verlage der Altkatholischen Kirchen-
gemeinde in Wien erschien der Bericht {iber den im September
1909 abgehaltenen 8. Internationalen Altkatholiken-Kongress,
welcher durch die ausfiihrliche Darstellung der hierbei gepflo-
genen Verhandlungen, sowie durch einen tberaus sorgfiltig
verfassten Riickblick iiber die bisherigen Kongresse nicht nur
in altkatholischen Kreisen besonderes Interesse erweckt, sondern
auch fiir alle fortschrittlichen Kreise eine willkommene Auf-
kldarungsschrift tiber die freiheitliche Ausbildung der altkatho-
lischen Kirche bildet. — Bezugspreis K. 3. — = Mk. 2. 50.
Bestellungen sind an den Vorstand der Altkatholischen Kirchen-
gemeinde in Wien 1, Wipplingerstrasse 8, zu richten.



144 —

Eingegangene Biicher.

(Besprechung vorbehalten.)

Brepohl, F. W., Eduard von Hartmann und das Erlésungsproblem.
Eliahab, Die hundertjihrige Religionskrisis im Judentum.
Festschrift zum 450jahrigen Jubilium der Universitiat Basel.
Kampers, Franz, Karl- der Grosse.

Langmesser, A., Mose und Elia.

Marolles, V. de, Kardinal Manning. Autorisierte Ubersetzung.
Miiller-Lyer, F., Der Sinn des Lebens und die Wissenschaft.

Die Oden Salomos. Aus dem Syrischen iibersetzt von 4. Ungnad
und W. Stark.

Stickius, H., Forschungen zur Lebensordnung der Gesellschaft
Jesu im 16. Jahrhundert. FErstes Stiick. Ordensangehorige
und Externe.

Liturgische Texte. VI. Die klementinischen Liturgien aus den
Constit. Apost. VIII. nebst Anhéingen, herausgegeben von H.
Lietzmann.

Vischer, Eberh., Die Universitit Basel, 1460—1910.
Zeitschrift fiir Bridergeschichte. 1910, Heft 2.

Druck von Stimpfli & Cie. in Bern.



	Bibliographie

