Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1(1911)

Heft: 4

Artikel: Die Unionsbestrebungen im Altkatholizismus [Schluss]
Autor: Steinwachs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403796

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403796
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 471 —

DIE UNIONSBESTREBUNGEN
IM ALTRATHOLIZISMUS.

(Schluss.)

»,Ohne Zweifel werden die Leute reden von Theologen,
die Konzil gespielt haben; in der Tat aber haben wir getan,
was seit Jahrhunderten keine Versammlung getan hat, — wir
haben nidmlich eine gemeinsame Lehrformel gefunden, die von
Orientalen wie Okzidentalen unterschrieben worden ist.“ Diese
Worte des anglikanischen Geistlichen in Diisseldorf, Rev. Broade,
im ,Guardian“ (siehe ,Deutscher Merkur 1875, Nr. 36, 4. Sep-
tember) geben in Kiirze das Resultat der zweiten Bonner Kon-
ferenz. Nachdem die erste nur ganz allgemein und vorberei-
tend eine Grundlage fiir die Verhandlungen mit den Angli-
kanern und Orthodoxen geschaffen, hatte nunmehr die zweite,
in den speziellen Teil eintretend, zunichst die wichtigste Diffe-
renz zwischen Abend- und Morgenland, die Frage vom Aus-
gang des heiligen Geistes, zu 16sen gesucht. Zuriickgehend auf
die Lehre des Johannes von Damaskus, hatte sie tatséichlich
eine Losung gefunden, die bei gutem Willen beide Teile der
Kirche befriedigen musste. Die vorgesehenen nichsten Kon-
ferenzen sollten dann die {iibrigen Differenzpunkte mit der
morgenlidndischen Kirche ebenso eingehend besprechen, um
dann auch mit der anglikanischen Kirchengemeinschaft in den
strittigen Punkten sich zu vergleichen.

Die Resultate der zweiten Unionskonferenz wurden noch
unterstrichen durch eine dogmengeschichtliche Untersuchung
(Dr. Joseph Langen, ., Die Trinitarische Lehrdifferenz zwischen
der abendlandischen und der morgenlédndischen Kirche“. Bonn
1876), in der Professor Langen in seiner klaren, leidenschafts-



— 472 —

losen Art die Lehre des Neuen Testamentes und die dogmen-
geschichtliche Entwicklung der Lehre vom hl. Geist bis auf
Karl den Grossen darlegt und aus beiden schliesst: , 1. Dogma
ist nur und kann nur sein, dass der hl. Geist sein Wesen
aus dem Vater hat und darum dasselbe Wesen besitzt mit
Vater und Sohn. Denn nur diese Lehre ist bestimmt im Neuen
Testament enthalten, wie auch von der tibereinstimmenden
(Glaubensiiberlieferung der morgen- und abendléndischen Kirche
bezeugt. 2. Ebenso iibereinstimmende theologische Uberlieferung
aber war es auch in der alten Kirche, und ging mitunter selbst
in Glaubensbekenntnisse {iber, dass infolge der Einheit des gott-
lichen Wesens der hl. Geist ausgehe aus dem Vater durch den
Sohn. 3. Die Formel ex Patre Filioque hatte anfangs noch
den Sinn der traditionellen Lehre: durch den Sohn. Durch
Augustinus aber erhielt sie den Gedanken, dass der hl. Geist
in gleicher Weise ausgehe vom Vater und Sohn, aber doch
mit der Beschrinkung, dass das Ausgehen aus dem Sohne auch
im Vater als dem einzigen Urgrunde des ganzen gottlichen
Lebens wurzele. Auf diese Weise war ein wesentlicher, die
Gotteslehre modifizierender Unterschied selbst zwischen dem
Augustinischen filioque und dem die zod vwov der Griechen nicht
vorhanden ... Durch den Zusatz filioque ist also keine hiire-
tische Lehre in das Symbolum aufgenommen worden, wohl aber
eine theologische Meinung, welche wegen dieser kurzen Fas-
sung dem Missverstindnisse Raum gab, als solle ein doppelter
Urgrund in der Gottheit angenommen werden... Es wire
darum wiinschenswert, dass die abendlindische Christenheit
den Zusatz wieder fallen liesse, ohne indes ihre jetzige theo-
logische Anschauungsweise iiber die Trinitéit zu dndern.“ Diesem
Wunsche hat die altkatholische Kirche Deutschlands insofern
entsprochen, als in dem von der Synodalrepriisentanz geneh-
migten Altarbuche bei dem nicénischen Glaubensbekenntnis
das ,und vom Sohne“ in Klammer gesetzt ist mit der Bemer-
kung: ,Zusatz der abendlandischen Kirche“. Die christkatho-
lische Kirche der Schweiz hat das filioque im Glaubensbekenntnis
einfach gestrichen und konsequenterweise auch im Katechismus
auf die Frage: ,Von wem geht der heilige Geist aus?“ die
Anwort folgen lassen: ,Der heilige Geist geht von Ewigkeit her
vom Vater aus und ist gleichen Wesens mit dem Vater und
dem Sohne.“ Die Schweizer Kirche hat auch als erste unter



e 473 =

den altkatholischen Kirchen als solche Stellung genommen zu
den Unionsbestrebungen und auf der Nationalsynode in Olten
vom Jahre 1876 zur Erleichterung der Vereinigung erklirt,
dass sie nur anerkenne: ,als einziges Haupt der Kirche Jesus
Christus, unter welchem dieselbe sich autonom regiert im Verein
mit ihrem Episkopat, Priestertum und Diakonat; — als ockume-
nische (allgemeine) Kirchenversammlungen nur die 7 als solche
von der ungeteilten Kirche des Morgen- und Abendlandes an-
erkannten Konzilien, und zwar nach dem authentischen Text
ihrer Beschliisse; — als katholische Moral nur die Moral des
Evangeliums, wie sie nach dem allgemeinen, bestindigen und
einmiitigen Zeugnis der christlichen Teilkirchen ausgelegt wird ; —
als katholische Disziplin und Liturgie nur die Disziplin und
Liturgie, wie sie von der ungeteilten allgemeinen Kirche aus-
gelibt worden“ (D. M. 1876, Nr. 25, 17. Juni). :

So war denn mit den Bonner Unionskonferenzen der An-
fang einer Verstindigung gemacht, die allenthalben das grosste
Interesse fand. In England und Amerika bildeten sich alsbald
eigene Komitees zur Unterstiitzung der altkatholischen Theo-
logiestudierenden. Bedeutende Teilnehmer an den Konferenzen,
wie der Sekretir der anglo-kontinentalen Gesellschaft Rev.
Meyrick und Rev. Dr. Perry, hielten in der Kathedrale von
Lincoln und in der Westminster-Abtei Predigten iiber die Unions-
frage, die auch im Druck erschienen (D. M. 1876, Nr.3, 15.Jan.).
Vor allem aber beschloss noch im November desselben Jahres
die anglo-kontinentale Gesellschaft die Vorlegung der Bonner
Beschliisse bei den Provinzialsynoden (Konvokationen) von
Canterbury und York. Demgemiiss legten Bischof Brown von
Winchester im Oberhaus und der Sprecher die 6 Bonner Re-
solutionen im Unterhaus der Konvokation von Canterbury vor
und baten beide Hiuser um ihre Meinungsiusserung. Im Ober-
haus hielten bei dieser Gelegenheit namentlich die Bischofe
von Winchester, Lincoln und Lichfield bedeutsame Reden und
empfahlen warm die Annahme, wihrend im Unterhaus nur
wenig dariiber gesprochen wurde. Die Resolutionen wurden
dann schliesslich dem im Unterhaus bereits bestehenden Komitee
fir Interkommunion mit den orthodoxen Kirchen des Orients
zur Berichterstattung tibergeben (D. M. 1876, Nr. 9, 26. Febr.).
In der Konvokation von York musste die Behandlung dieses
Gegenstandes verschoben werden, da die Antragsteller selbst



474 —

nicht geniigend mit dem Verlauf und Stand der Sache ver-
traut waren (D. M. 1876, Nr. 11, 11. Marz). Auf dem angli-
kanischen Kirchenkongress, der am 3. Oktober 1876 in Ply-
mouth eroffnet wurde, war gleich der erste Punkt der Tages-
ordnung ,die Bonner Konferenzund die altkatholische Bewegung*.
Hier gab der kurz darauf zum Bischof von Meath in Irland
ernannte Lord Plunkett wohl am getreuesten die Stimmung
wieder, die in weiten Kreisen der gebildeten Anglikaner vor-
herrscht. Das christliche Gemeingefiihl treibt sie hin zu den
Unionsbestrebungen, die Besorgnis dagegen, das mit so vielem
Nationalstolz abgeworfene romische Kirchentum konne sich
wieder einschleichen, hilt sie zuriick. Man fiirchtet zudem,
bei den Unionsversuchen mit den deutschen Altkatholiken und
den orthodoxen Orientalen sich auf eine Basis stellen zu miissen,
die wieder die Gemeinschaft mit den protestantischen Kirchen
des Kontinents und den Dissenters im eigenen Land gefihrden
wiirde. Doch ,wenn ich diese ganze Szene in Bonn mit all
ihren Beziehungen mir ins Gedéchtnis zuriickrufe“ — so bekennt
Lord Plunkett zum Schluss —, ,dann schwinden vor diesem Riick-
blick tausend sonst gewaltige Schwierigkeiten wie Spreu vor
dem Winde. Dann scheint mir die Eintrachtsschlacht schon
halb gewonnen; dann die Moglichkeit einer Einigung auf weiter
Basis, mit praktischen Resultaten, durch die unerbittliche Logik
der Tatsachen fast schon dargetan“ (D. M. 1876, Nr. 42, 14. Okt.).
— Eine Reihe von Adressen an Dollinger bekundete, welch
miéchtigen Widerhall die von ihm geleiteten Konferenzen inner-
halb der anglikanischen Kirchengemeinschaft gefunden (D. M.
1876, Nr. 31, 35 und 50). Rasch entstand eine ganze Literatur
in England. Der Bericht von Professor Reusch tiber die 2. Bonner
Unionskonferenz erschien in englischer Ubersetzung, die Reden
der Bischofe von Winchester und Lincoln wie des Sprechers
auf der letzten Konvokation von Canterbury erlebten — ein Be-
weis fiir das Interesse, das sie fanden — binnen kurzem die 2. Auf-
lage; unser 1876 erschienenes Rituale fand noch in demselben
Jahre eine von Warren besorgte Ubersetzung (The Offices of
the Old Catholic Prayer Book, done into English, and com-
pared with the Offices of the Roman and Old German Rituals,
Oxford, bei Parker & Comp., 1876), und in London wurde unter
Meyricks Leitung eine neue Quartalsschrift herausgegeben, ,The
Foreign Church Chronicle¥, die an der Spitze der ersten Nummer



— 475 —

einen Abriss der altkatholischen Bewegung gab und die Be-
forderung der Unionsbestrebungen als ihre vornehmste Aufgabe
ansah. ‘

Auch in Russland fand der Bericht von Prefessor Reusch
bald eine Ubersetzung. Besondere Berichte erstatteten Proto-
presbyter Janyschew und Professor Ossinin vor der ,Gesell-
schaft der Freunde geistlicher Aufklirung in St. Petersburg¥,
wobei Janyschew der Uberzeugung Ausdruck verlieh, dass die
Filioquefrage in der orientalischen Kirche von neuem, nament-
lich auch nach lateinischen Kirchenvitern, studiert werden
miisse (D. M. 1876, Nr. 35, 26. August). Um die Kenntnis des
Altkatholizismus in Russland zu férdern, tibersetzte Janyschew
den im Auftrag der altkatholischen Synode 1875 herausgege-
benen ,Katholischen Katechismus“ (erschienen im ,Kirchlichen
Boten“ 1876) und veroffentlichte eine von ihm durchgesehene
Ubersetzung des ,Leitfadens fiir den katholischen Religions-
unterricht an héheren Schulen“ (in der ,Christlichen Lektiire“
1876). Leider starb in Griechenland bald nach seiner Riickkehr
von Bonn Erzbischof Lykurgos, einer der edelsten Vertreter
der Unionsidee. Sein Tod machte sich bei den Schwierigkeiten,
mit denen das grosse Werk gerade in Griechenland zu kimpfen
hatte, in der Folgezeit recht fiihlbar.

In Rumdinien wurden die Mitteilungen des Bischofs Melchi-
sedek tliber die letzte Bonner Konferenz sehr sympathisch auf-
genommen und in der Presse kommentiert. Die im November
1875 zusammentretende Synode der autokephalen, orthodoxen,
ruménischen Kirche nahm die Berichte der Bischofe Melchisedek
und Gennadios mit grosser Freude entgegen und erhob ihren
Antrag einstimmig zum Beschluss, wonach der Bericht von
Reusch tibersetzt und vervielfiltigt werden sollte und der Me-
tropolit erméchtigt wurde, mit den Autoritidten der iibrigen
autokephalen orthodoxen Kirchen sich iiber die Schritte zu ver-
~stiéindigen, welche auch die ruménische Kirche behufs Vereini-
gung der Kirchen zu unternehmen haben werde (D.M. 1875,
Nr. 39, 25. Sept., und 1876, Nr. 7, 12. Febr.).

Auch in der orthodoxen Kirche serbischer Sprache, nament-
lich in Dalmatien, hegte man grosse Sympathie fiir das be-
gonnene Werk. Die Resultate der 2. Bonner Konferenz er-
schienen in serbischer Ubersetzung, und Professor Milas, einer
der Teilnehmer der Konferenz, verdsffentlichte einen eingehenden



e BB

Bericht iiber deren Verlauf und Resultate, sowie eine Uber-
setzung der bei dieser (telegenheit von Dollinger gehaltenen
Vortriage (D. M. 1876, Nr. 9, 26. Febr.).

Dieser freundlichen Beurteilung gegeniiber erhoben sich
aber auch einige gewichtige Stimmen, die den Weg tadelten,
auf dem die Bonner Konferenzen die Einigung suchten. In
England nahm einerseits die extrem protestantische Richtung
Anstoss an den Beschliissen der ersten Konferenz iiber die
Tradition, die Beichte und die Eucharistie, die ihr nicht pro-
testantiseh genug waren, anderseits, und das war noch bedeut-
samer, fand die entgegengesetzte Richtung Bedenken iiber das
Entgegenkommen, das auf der zweiten Konferenz den Orien-
talen in den Thesen vom Ausgang des hl. Geistes gezeigt
worden. In einem Briefe vom 27.Dezember 1875 an die ,Times*
ausserte sich Pusey in ungiinstiger Weise liber die letzteren.
Wohl schrinkte er auf die Erkliarungen seines Freundes und
Schiillers Dr. Liddon hin seinen Angriff ein (D. M. 1876, Nr. 3,
15. Jan., und Nr.9, 26. Febr.), doch blieb immerhin noch so
viel zuriick, dass sich von da an ein gewisses Misstrauen
gegen diese Unionsbestrebungen gerade in den Kreisen der
englischen Kirche zeigte, von denen man das grosste Entgegen-
kommen hétte erwarten sollen. Die manchmal romanisierenden
Tendenzen seiner Schiiller haben dann in der Folge dieses Miss-
trauen noch verschirft. — Nicht minder ungiinstig wirkte auf
die Verhandlungen die Agitation eines russischen Konvertiten,
des zu Cambridgetown wohnenden Dr. Overbeck, der seinen
Ultramontanismus aus der roémischen Kirche mit hiniiber-
genommen in die russische und nun jeden Gedanken an eine
Wiedervereinigung bekimpfte, sofern diese nicht in bedingungs-
loser Unterwerfung unter die orientalische Orthodoxie besteht
(siehe Overbeck, ,Die Bonner Unionskonferenzen, oder Alt-
katholizismus und Anglikanismus in ihrem Verhéltnis zur Or-
thodoxie. Eine Appellation an die Patriarchen und hl. Synoden
der orthodox katholischen Kirche“. Halle 1876). Zudem war
bei ihm der Gedanke, dass der Altkatholizismus bald in zwei
Parteien zerfallen werde, von denen die eine, die negative, zum
Protestantismus, die positive dagegen zur Orthodoxie fithren
werde, geradezu zur fixen Idee geworden (D. M. 1876, Nr. 29,
15. Juli, und Nr. 50, 9. Dez.).

Diese Opposition veranlasste Dollinger, in einem Briefe an



— 477 —

die anglo-kontinentale Gesellschaft mitzuteilen, dass fiir das
Jahr 1876 von der Abhaltung der in Aussicht genommenen
3. Unionskonferenz Abstand genommen werden solle. Haupt-
griinde fiir diesen Entschluss seien einerseits die grundsétzliche
Feindseligkeit, welche der zur russischen Kirche konvertierte
Dr. Overbeck gegen das Unionswerk im Schosse der russischen
Kirche zu wecken suche, anderseits das durch Dr. Pusey in
England gendhrte Misstrauen gegen die Konzessionen an die
Orientalen in der Filioquefrage. Erst miisse es gelingen, jene
Feindseligkeit und dieses Misstrauen zu beheben oder unschid-
lich zu machen, ehe von weiteren Schritten der Annédherung
Erfolg zu hoffen sei (D. M. 1876, Nr. 27, 1. Juli). Bei diesem
Entschluss wirkte wohl auch der in der deutschen altkatho-
lischen Kirche gerade damals immer unerquicklicher werdende
Kampf um die Aufhebung des Zolibats und die Unzufriedenheit
dariiber mit. Zu den bestehenden Hemmnissen trat dann noch
ein politisches, der russisch-tirkische Krieg, der einerseits das
Interesse aller Glieder der orthodoxen Kirche absorbierte,
anderseits aber, da die Sympathien Englands sich auf der
russenfeindlichen Seite befanden, eine Wiederaufnahme der
Unionskonferenzen unméglich machte, bei welchen gerade
die Russen als der einflussreichste Zweig der orientalischen
Kirche eine Hauptrolle zu iibernehmen gehabt hitten.
Trotzdem ging die Arbeit weiter, wenn auch fir fast
15 Jahre nur zwischen Anglikanern und Altkatholiken. Bedeu-
tungsvoll war vor allem die Sympathiekundgebung der 2. Lam-
bethkonferenz vom Jahre 1878 (Konferenz aller Bischife der
anglikanischen Kirchengemeinschaft, die sich 1867 zum ersten
Male im Lambethpalaste des Erzbischofs von Canterbury ver-
sammelte). Wichtiger noch als diese Kundgebung war der
Hauptsatz, auf den die Lambethkonferenz sich einigte und den
sie durch gemeinsame Kommunion aller bischoflichen Teil-
nehmer besiegelte: ,Jenes hl. Depositum, der Kirche anver-
traut als der Bewahrerin und Zeugin des Glaubens, welches
einmal den Heiligen tibergeben, in den Bekenntnissen des
Christentums niedergelegt, von den unbestrittenen General-
konzilien angenommen, durch die Ubereinstimmung der unge-
teilten Kirche in den Schriften der alten Viter festgehalten
und verteidigt wurde, — ist die herrliche Erbschaft von uns
allen und héilt uns zusammen in der Einmiitigkeit und Einheit



— 478 —

eines lebendigen Organismus“ (D. M. 1878, Nr. 34, 24. August).
Dieses Bekenntnis war um dessentwillen wichtig fiir das Eini-
gungswerk, weil damit die Lambethkonferenz auch ihrerseits
sich zu dem Grundsatz bekannt hatte, der allein eine sichere
Basis fir die Unionsverhandlungen bieten konnte.

Im folgenden Jahre (1879) tiberschritt bereits der Unions-
gedanke die Grenzen der Theorie, als die Bischife der Alt-
katholiken Deutschlands und der Schweiz, der schottische Bi-
schof Henry Cotteril von Edinburg und der altkatholische
Geistliche von Paris ihre religiose Gemeinschaft durch gemein-
same Kommunion in der Pfarrkirche zu Bern bekundeten und
Bischof Herzog den aus England und Frankreich anwesenden
Gésten die Hostie und Bischof Cotteril diesen den Keleh reichte.
Damit war das erste Beispiel einer, wenn auch noch nicht offi-
ziell von Kirche zu Kirche bestehenden Interkommunion ge-
geben (D. M. 1879, Nr. 34, 23. August). Im September 1880
folgte dann Bischof Herzog einer Einladung des présidierenden
Bischofs der amerikanischen Kirche und nahm an der alle
drei Jahre stattfindenden Generalsynode der bischoéflichen Kirche
Amerikas teil. Er fand dort die liebevollste Aufnahme. In
dieser Angelegenheit schienen alle Differenzen in der ameri-
kanischen Kirche nicht vorhanden zu sein. Er hat wiederholt
fungiert, gepredigt, gefirmt und das Abendmahl gespendet.
Man wiinschte, dass er sich jedesmal der eigenen bischéflichen
Gewinder bediente, damit es zum Ausdruck kéme, dass er als
Bischof einer anderen, aber ebenbiirtizen Schwesterkirche fun-
giere. In seiner 1881 (bei K. J. Wyss in Bern) erschienenen
Schrift: ,Gemeinschaft mit der anglo-amerikanischen Kirche*
bekennt er: ,Das Hauptergebnis (meiner Reise) ist das, dass
ich mit der bischoflichen Kirche Amerikas in vollige Kirchen-
gemeinschaft getreten bin.“ Auch verbreitete er sich in einem
eigenen Hirtenbriefe (vom Mirz 1881) iiber die Bezichungen
zwischen Altkatholiken und Anglikanern und namentlich tUber
seine Reise nach Amerika. — Diese Reise bewirkte, dass nun
auch seitens eines englischen Komitees in Verbindung mit der
anglo-kontinentalen Gesellschaft eine Einladung an Déllinger
und die Bischofe Reinkens und Herzog erging. .Ersterer musste
mit Riicksicht auf sein hohes Alter absagen, die beiden Bischofe
aber folgten Ende Oktober 1881 der Einladung. Die Rundreise
begann in Cambridge, wo sie zum Zeichen ihrer Gemeinschaft



— 79 =

mit der anglikanischen Kirche in der Allerheiligenkirche ge-
meinsam die Kommunion empfingen. Hier veranstalteten am
29. Oktober anglikanische Bischofe, Gelehrte und Parlaments-
mitglieder eine glinzende Versammlung, die unter anderen die
Resolution annahm: ,Diese Versammlung von Mitgliedern der
englischen Kirche sieht in der kirchlichen Verfassung der alt-
katholischen Kirchen Deutschlands und der Schweiz und in
ihrem Festhalten an den katholischen Symbolen die Kenn-
zeichen eines echten Zweiges der katholischen Kirche.* Eine
Reihe anderer Versammlungen folgte noch, unterbrochen von
Besuchen bei den Bischofen von Ely, Winchester und Lincoln
und bei dem Erzbischof von Canterbury (Account of the Visit
to England of the Old Catholic Bishops, Bishop Reinkens of
Germany and Bishop Herzog of Switzerland. ILondon, Riving-
tons, 1882). Nach seiner Riickkehr widmete Bischof Reinkens
diesem Geschehnis einen Hirtenbrief (vom 19. November 1881),
in dem er die Griisse der englischen Kirche tiberbrachte und
zur Orientierung fir weitere Kreise einen Riickblick auf die
Geschichte der Kirche von England warf. Doch muss betont
werden, was auch die Synodal-Repriisentanz bei der Heraus-
gabe der Hirtenbriefe (Hirtenbriefe von Dr. Joseph Hubert Rein-
kens, herausgegeben von der Synodal-Reprisentanz. Bonn 1897,
S. IX) bemerkt, ,dass es sich in der ganzen Sache lediglich
um einen rein personlichen Hoflichkeitsakt von seiten des Bi-
schofs Reinkens gehandelt hat, keineswegs aber um Ankniipfung
irgend welcher offizieller Beziehungen“.

In den Beziehungen zur anglikanischen Kirche inderte
auch der Beschluss der 8. deutschen Synode vom 16. Mai 1883
im wesentlichen nichts. Durch ihn wurde der Antrag von
Pfarrer Bergmann einstimmig angenommen: ,Die Synode wolle
gestatten, dass den Mitgliedern der englischen Kirche das hl.
Abendmahl unter beiden Gestalten gereicht werde.“ Im Kirchen-
blatt (Nr. 4 vom 20. Sept. 1883) erliess hierzu Bischof Reinkens
die Ausfithrungsverordnung. Eine formliche Interkommunion,
eine Abendmahlsgemeinschaft von Kirche und Kirche, das
wesentliche Charakteristikum der zu erstrebenden Union, ist
damit aber noch nicht gegeben, wie oft irrtiimlicherweise an-
genommen wird. Bemerkenswert hierzu ist eine FErklirung
des 2. Vorsitzenden der Synodal-Repridsentanz, Geheimrat von
Schulte, vom 10. Marz 1897: ,Die Altkatholiken haben keine



— 480 =

Kirchengemeinschaft mit der anglikanischen Kirche geschlossen.
‘Es besteht zwischen der altkatholischen deutschen und angli-
kanischen Kirche keinerlei formliche Verbindung. Denn eine
solche erfordert zunéchst die Zustimmung der Synodal-Repra-
sentanz, eine Vorlage an die Synode und deren Annahme durch
diese. Nie aber ist an die Synodal-Repriasentanz oder an die
Synode auch nur ein desfallsiger Antrag gestellt worden. Wenn
die 8. Synode gestattet hat, Anglikanern auf deren Verlangen
das hl. Abendmahl in beiden Gestalten zu reichen, die bischof-
liche Verordnung bezliglich dessen genaue Vorschriften gibt,
so bedeutet das weder eine Gemeinschaft, noch eine Union,
sondern hebt lediglich einen von einzelnen Geistlichen ange-
regten Zweifel. Man kann nicht bestreiten, dass darin eine
Briuderlichkeit, eine Anné&herung liegt, aber nicht mehr. Denn
hiermit ist nur gesagt, dass ein altkatholischer Geistlicher jenes
Liebeswerk verrichten darf, wenn es gewiinscht wird. Eine
Union, eine formliche Kirchengemeinschaft, setzt voraus Uber-
einstimmung in allen wesentlichen Punkten. Wenn es durch
grindliche Untersuchung festgestellt wird, dass zwischen der
altkatholischen und einer anderen Kirche diese Ubereinstim-
mung vorliegt, kann eine Union geschlossen werden. Eine
solche Untersuchung und Feststellung erfordert erstens den
darauf beziiglichen Wunsch einer jeden, zweitens die formellen
Erklarungen der beiden Kirchen selbst durch die nach deren
Verfassung massgebenden Organe (D. M. 1897, Nr. 12, 20. Marz).
— Wichtiger als der Beschluss der 8. Synode war die Mo-
tivierung, mit der die Synodal-Repréisentanz den Antrag Berg-
mann empfahl: ,Die englische Kirche ist, wie schon auf den
Unionskonferenzen festgestellt worden ist, als ein Teil der ka.
tholischen Kirche anzusehen, es sind ihre Bischdfe als katho-
lische Bischofe anzusehen, ihre Priester als Priester, also auch
sind dieselben in der Lage, das hl. Abendmahl als ein wirk-
liches Abendmahl zu feiern, und wir deshalb nicht in der Lage,
wenn ein Anglikaner das hl. Abendmahl begehrt, ihm dasselbe
zu verweigern“ (Verhandlungen der 8. Synode... Amtliche
Ausgabe. Bonn 1883, S. 63). Es enthilt deshalb dieser Synodal-
beschluss implicite die Anerkennung der englischen Kirche als
einer katholischen Kirche, sowie die Anerkennung ihrer Weihen.
Speziell die Weihen der anglikanischen Kirche wurden spéter
auch dadurch in der Praxis anerkannt, dass Bischof Reinkens



— 481 —

einen von dem Koadjutor des Bischofs von London, Bischof
Wilckinson, empfohlenen Geistlichen der bischéflich ameri-
kanischen Kirche, Heinrich Meissner, in den Seelsorgeklerus
aufnahm, ohne dass dessen Weihen wiederholt worden wiren
(bischofliches Dekret vom 1. Juli 1895).

Auch von seiten der englischen Unionsfreunde wurde eifrig
an dem grossen Werke weiter gearbeitet. Besonders verdienst-
voll war die Herausgabe eines ganzen Broschiirenzyklus iiber
die altkatholische Bewegung von Rev. Oldham und Kanonikus
Meyrick (,The Old Catholic reform Movement on the Conti-
nent“). Auf dem Kirchenkongress von Portsmouth 1886 kam
das Verhéiltnis der Altkatholiken zur anglikanischen Kirche
eingehend zur Sprache. Je zwei Vertreter der englischen und
amerikanischen Kirche brachten die Gefithle der Solidaritit
zum Ausdruck, wobei namentlich Kanonikus Meyrick bekannte,
dass die altkatholische Bewegung derselben Richtung folge,
die von der Kirche Englands eingeschlagen worden, ,ver-
werfend, was sie verwirft, bewahrend, was sie bewahrt, mit
ihr tbereinstimmend in allen wesentlichen Fragen der ILehre
und der Disziplin“. Mit grossem Freimut tadelte er dabei, dass
die englische Kirche als solche sich bis jetzt mit blossen Sym-
pathiekundgebungen begniigt habe: ,Die Konvokation von York
beriihrte die Frage kaum mit der Fingerspitze. Die Konvo-
kation von Canterbury bestellte ein Komitee, um die Thesen
der Bonner Konferenz zu beraten, und das Komitee stattete
einen Bericht ab, ausgezeichnet durch Gelehrsamkeit und rich-
tiges Urteil; aber die Konvokation besass nicht die Energie,
den Bericht ihres Komitees zum Ausgangspunkt fiir ein tat-
kriftices Vorgehen zu machen“ (D. M. 1886, Nr. 3, 16. Jan.).
Freilich war diese Vorsicht sehr begreiflich. Die englische
Kirche findet sich bei jeder Unionsverhandlung von vornherein
in einer schwierigen Lage, da sie in ihrem eigenen Organismus
recht verschiedenartige Richtungen vereint und vor allem doch
darauf sehen muss, dass sie sich nicht, wahrend sie sich mit einer
fremden Kirche eint, mit einem Teile der eigenen Kirche ent-
zweit. So hatte sie auch hier den geheimen Widerstand zweier
extremer Richtungen zu tiberwinden, und namentlich die Gegen-
stromung, die von extrem ritualistischer Seite ausging, wuchs
mit der Zunahme dieser Bewegung. Bezeichnend dafiir war
ein Vorkommnis in Bern. Dort hatte die altkatholische Ge-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1911, 31



— 482 —

meinde den Anglikanern, die die Miinsterkirche hatten verlassen
missen, ihre Kirche zum Gottesdienst angeboten. Seitdem blieb
ein Teil der anglikanischen Gemeinde, darunter auch der eng-
lische Gesandte, den Ultramontanen zuliebe dem Gottesdienst
fern, und der englische Gesandtschaftssekretir suchte dies Ver-
halten in den ,Church Times“ zu rechtfertigen (D. M. 1885,
Nr. 43, 24. Okt.). Auch die deutsche Kaiserin benutzte ihren
Einfluss in englischen Kreisen, um der Anndherung beider
Kirchen entgegenzuarbeiten. Als z. B. der uns sehr gewogene
Bischof Titcomb 1885 in der englischen Gemeinde in Koblenz
firmen wollte und, wie bei seiner letzten Firmung, den dortigen
altkatholischen Geistlichen einlud, ihm zu assistieren, liess die
Kaiserin der dortigen Gemeinde durch eine Palastdame direkt
mitteilen, Allerhéchsten Ortes wiinsche man das nicht, worauf-
hin es denn auch unterblieb (D. M. 1885, Nr. 47, 21. Nov.).

Es nahte sich nun die Zeit, da die 3. Lambethkonferenz zu-
sammentreten sollte. Da auf ihr auch das Verhiltnis zum Alt-
katholizismus zur Sprache kommen sollte, entsandte der Erz-
bischof von Canterbury die Bischofe Dr. Maglagan von Lichfield
und Dr. Wordsworth von Salisbury, um mit den Bischofen
Reinkens und Herzog zu verhandeln und sich genauer iiber
den Altkatholizismus zu orientieren. Auf einer Konferenz in
Bonn besprach man namentlich die Lehre von den Glaubens-
quellen, den 6kumenischen Konzilien und dem Trienter Konzil,
die anerkannten Glaubensbekenntnisse, auch die Lehre von
den Sakramenten und deren Verwaltung, namentlich das Ehe-
recht, die Heiligen- und Reliquienverehrung, Prozessionen, Feier-
tage, Organisation der Gemeinden und die Lage der altkatho-
lischen Kirche (D. M. 1887, Nr. 44, 29. Okt.). Trotzdem war der
Besuch dieser englischen Bischofe insofern ein Riickschritt, als sie
nicht, wie es seit 1879 fast bei jedem Zusammenkommen von
Bischofen beider Kirchen getibt worden, gemeinsam die Kom-
munion empfingen (Lias, Anglican and Continental Churches.
Internationale kirchliche Zeitschrift, Nr. 1, S. 33). Nun traten
auch auf Veranlassung des Erzbischofs von Canterbury die
Bischofe Wordsworth von Salisbury und Wilberforce von New-
castle mit den hollindischen Bischéfen in Unterhandlung, die
bis dahin an den Unionsverhandlungen nicht beteiligt waren.
Das Ergebnis der Besprechungen war, dass man sich in ver-
schiedenen gewichtigen Punkten nidher kam, in anderen da-



— 483 —

gegen vorldufig keine Einigung erzielen konnte. In der Frage
der Giiltigkeit der anglikanischen Weihen glaubten wohl einige
der holldndischen Teilnehmer dieser Besprechung in letzter
Zeit geniigende Beweise fiir deren Giiltigkeit gefunden zu haben,
sie schien aber noch nicht geklirt genug, um schon jetzt im
Namen der hollindischen Kirche ein klares Urteil abgeben zu
konnen. Erzbischof Heykamp versprach, diese Frage nach
vorheriger Untersuchung durch eine Kommission mit seinem
Klerus zu besprechen (D. M. 1888, Nr. 27, 7. Juli).

Die Lambethkonferenz vom Juli 1888, der diese Vor-
bereitungen galten und an deren hier in Betracht kommenden
Ausschusssitzungen Bischof Herzog und seitens der holléndischen
Kirche Pfarrer van Santen teilnahmen, hat dann ein gemein-
sames Rundschreiben erlassen, in dem iiber die Beziehungen zu
den Altkatholiken und anderen Gemeinschaften gesagt wird:
»,Obgleich wir meinen, dass die Zeit zu einer voélligen Vereini-
gung mit irgend einer dieser Gemeinschaften noch nicht ge-
kommen ist, und obgleich wir vor jeder iibereilten Handlung,
wodurch die Grundsitze der Kirche der ersten Jahrhunderte
und die kirchliche Gerichtsbarkeit verletzt werden konnten,
warnen, glauben wir doch, dass eine Anniherung ohne Auf-
opferung der genannten Giiter stattfinden kann, und hegen die
Hoffnung, dass die Zeit kommen wird, wo eine Einigung von
mehr amtlichem Charakter mit wenigstens einigen von diesen
Gemeinschaften moglich sein wird. Dem Rundschreiben sind
die amtlich gefassten Beschliisse beigefiigt, von denen der 15.
lautet: ,Die Konferenz erkennt die wiirdige und unabhéingige
Stellung der altkatholischen Kirche von Holland mit Dankbar-
keit an und hofft auf einen hiufigeren briiderlichen Verkehr mit
derselben, um viele von den Scheidewiinden, die uns jetzt noch
trennen, hinwegzuraumen. — Wir betrachten es als eine Pflicht,
freundschaftliche Beziehungen mit der altkatholischen Kirchen-
gemeinschaft in Deutschland und mit der christkatholischen
Kirche in der Schweiz zu unterhalten und zu férdern, und
zwar nicht nur aus Sympathie mit ihnen, sondern auch aus
Dankbarkeit gegen Gott, der sie gestdrkt hat, unter grossen
Hindernissen, Schwierigkeiten und Versuchungen fiir die Wahr-
heit zu leiden; und wir bieten ihnen hiermit die Rechte an,
welche der zu diesem Zweck erwihlte Ausschuss empfohlen
hat, unter der Voraussetzung, dass sie die in dem Berichte des



— 484 —

Ausschusses aufgezihlten Bedmgungen erfilllen. — Die Opfer,
welche von den Altkatholiken Osterreichs gebracht worden
sind, verdienen unsere Sympathien, und wir hoffen, eine mehr
amtliche Verbindung mit ihnen werde moglich sein, wenn ihre
Organisation einmal stichhaltiger und vollkommener geworden
ist.¥ Damit waren den Altkatholiken Deutschlands und der
Schweiz die von dem Ausschuss empfohlenen Rechte gewéhrt:
» Wir sehen keinen Grund, warum wir ihre Geistlichen und
gliubigen Laien nicht unter denselben Bedingungen wie unsere
eigenen Kommunikanten zur heiligen Kommunion zulassen
sollten, und wir erkennen die Bereitwilligkeit an, welche sie
gezeigt haben, Gliedern unserer Kirche kirchliche Rechte zu
gewihren. — Wir bedauern, dass Verschiedenheiten in unseren
Ehegesetzen, von denen wir glauben, dass sie von grosser
Wichtigkeit sind, uns zwingen, zu erkldren, dass wir jede Per-
sonlichkeit, die eine von den Gesetzen und kanonischen Vor-
schriften der anglikanischen Kirche nicht erlaubte Ehe ge-
schlossen haben sollte, von der hl. Kommunion ausschliessen
miussen. Auch konnen wir, um gerecht gegen die Altkatho-
liken zu sein, niemand zulassen, der von ihnen von der Kom-
munion ausgeschlossen worden sein sollte.“ (Das Rundschreiben
mit den beiden Beilagen ist abgedruckt im D. M. 1888, Nr. 40,
6. Okt. ff.,, und gleichzeitig als Broschiire erschienen unter dem
Titel: ,Konferenz der Bischife der anglikanischen Kirchen-
gemeinschaft®, ins Deutsche ibertragen von Friedrich von
Schmidt, Augsburg 1889.) Inhaltlich entspricht dieser Beschluss
der Lambethkonferenz ganz genau dem der 8. deutschen Sy-
node. Es gilt darum auch von ihm, was von diesem oben
gesagt ist. Auch diese nun von den Vertretern der anglika-
nischen und der altkatholischen Kirche Deutschlands gegen-
seitig gegebene Erklirung war noch keine Interkommunion,
keine Abendmahlsgemeinschaft zwischen Kirche und Kirche.
Sie gestattete nur den Geistlichen, dass sie, wenn sie von einem
Gliede der anderen Kirche um die hl. Kommunion gebeten
wiirden, dieses Liebeswerk verrichten diirfen. Auch das war
schon ein schoner Erfolg, wertvoll vor allem um dessentwillen,
weil er ein Bekenntnis gegenseitiger Achtung und briiderlicher
Gesinnung war.

Ungleich wichtiger aber war, was nun in unmittelbarem
Zusammenhang mit diesen Unionsbestrebungen mit der angli-



— 485 ==

kanischen Kirche unter den altkatholischen Kirchen selbst ge-
schah. Gerade die Verhandlungen, die zur Vorbereitung der
Lambethkonferenz von englischen Bischofen mit den Bischoéfen
Deutschlands und der Schweiz und dann mit denen der Utrechter
Kirche gepflogen wurden, hatten den Wunsch nach einer engeren
Vereinigung, nach einer vollkommenen Union zwischen den alt-
katholischen Kirchen selbst lebendig werden lassen. Wihrend
Bischof Reinkens in der Schweiz mit Bischof Herzog beriet, in
welcher Form sie den holldndischen Bischdfen ihren Wunsch
nach einer gemeinsamen Konferenz kundgeben sollten, hatten
diese mit ihrem Klerus die namliche Frage beraten und kamen
ihnen mit ihrem Anerbieten entgegen. Am 24. September 1889
fand dann in Utrecht diese erste altkatholische Bischofskonferenz
statt, die zu einem herrlichen Ergebnis fiihrte, zu einer voll-
kommenen Union. In dem ersten Punkt ihrer Vereinbarung
erklirten die finf Bischofe, denen sich alsbald der Bistumsver-
weser der altkatholischen Kirche von Osterreich fiir diese an-
schloss, ,dass die von ihnen reprisentierten und geleiteten
Kirchen in voller kirchlicher Gemeinschaft miteinander stehen®.
In einer beigefiigten ,Erklarung an die katholische Kirche*
bekunden sie feierlich: ,Wir halten fest an dem altkirchlichen
Grundsatze, welchen Vincentius von Lerinum in dem Satze
ausgesprochen hat: Id teneamus, quod ubique, quod semper,
quod ab omnibus creditum est; hoc est etenim vere proprieque
catholicum. Wir halten darum fest an dem Glauben der alten
Kirche, wie er in den okumenischen Symbolen und in den all-
gemein anerkannten dogmatischen Entscheidungen der okume-
nischen Synoden der ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends
ausgesprochen ist.“ Sie bekennen gleichzeitig auch ihren Wunsch
nach Wiedervereinigung der getrennten Christenheit, indem sie
die Hoffnung aussprechen, ,dass es den Bemiihungen der Theo-
logen gelingen wird, unter Festhaltung an dem Glauben der
ungeteilten Kirche eine Verstindigung iiber die seit den Kirchen-
spaltungen entstandenen Differenzen zu erzielen“, So war denn
die erste grosse Frucht der Unionsverhandlungen mit der
anglikanischen Kirche die Einheit der altkatholischen Kirchen
selbst.

Diese Einigung hatte dann wieder ihre Wechselwirkung,
indem sie die Unionsbestrebungen in der russischen Kirche von
neuem belebte. Hier war seit der Zeit des russisch-tiirkischen



— 486 —

Krieges keine Rede mehr von Verhandlungen mit den Alt-.
katholiken gewesen. Selbst Janyschew hatte fast 15 Jahre lang,
wie er selbst erklirt, keinerlei Verkehr mit ihnen (J. Janyschew,
,Uber das Verhiltnis der Altkatholiken zur Orthodoxie“. Wies-
baden 1891, S. 30). Da kam die Utrechter Erkliarung der finf
altkatholischen Bischofe, die von Professor Kedrow in russischer
Ubersetzung in dem russischen ,Kirchlichen Boten“ (1890,
Nr. 6) und der ,Christlichen Lektiire* (1890, Nr. 9 f.) veroffent-
licht wurde, und wie mit einem Male begannen die russischen
Blitter mit grossem Interesse wieder vom Altkatholizismus zu
reden (D. M. 1890, Nr. 24, 14. Juni). Namentlich Protopreshyter
Janyschew sprach es aus, dass diese Erkliarung ,der sprechendste
Ausdruck des Verhiiltnisses sei, in welchem die Altkatholiken
gegenwirtig zur Orthodoxie stehen“ und dass namentlich jenes
allgemeine Prinzip, das die Bischofe an die Spitze ihrer ,Er-
klarung an die katholische Kirche“ gestellt, vom orthodoxen
Gesichtspunkt aus am schwersten wiege. Damit haben sich die
Altkatholiken, so betont er, ,dasselbe Grundprinzip der Glau-
benslehre zu eigen gemacht, welches von jeher das leitende
Prinzip der orthodoxen Kirche und speziell der orthodoxen
‘Theologen ist“ (Janyschew a. o., S. 15 ff.).

Da nach erfolgter kirchlicher Einigung der altkatholischen
Kirchen die Kongresse fast ganz von selbst sich zu internatio-
nalen Kongressen auswuchsen, war deren Wirkung auf die
befreundeten Kirchen naturgemiss auch eine verstirkte. Na-
mentlich der 2. internationale Altkatholikenkongress in Luzern
(1892) iibte auf unser Verhiltnis zu den orthodoxen Kirchen
den gilinstigsten Einfluss aus. Die erste dort angenommene
These betonte den fiir das Unionswerk so wichtigen Gedanken
der Riickkehr zu der ,alten, einen und ungeteilten Kirche¥,
die 2. These die nicht minder wichtige Unterscheidung von
Dogma und theologischer Meinung (,, Verbindlich fiir den Christen
ist die Liehre Christi, nicht theologische oder sogenannte fromme
Meinungen. Als Lehre Christi aber, also als christliches Dogma,
nehmen wir an, was als solches durch die allgemeine, bestéin-
dige und einstimmige Uberlieferung der christlichen Einzel-
kirchen anerkannt worden ist, in Ubereinstimmung mit dem
Schreiben der altkatholischen Bischéfe von Holland, Deutsch-
land und der Schweiz, datiert Utrecht, den 24. September 1889%).
Von ausserordentlich praktischem Werte aber war die von



— 487 —

General Kirejew vertretene 6. These: ,Wiinschenswert ist die
Griindung einer internationalen theologischen Fakultit, sowie
einer internationalen theologischen Zeitschrift.“ Hierzu bean-
tragte er noch, ,die gegenwirtige katholische Fakultat der
Universitit Bern als eine internationale theologische Fakultit
zu betrachten, wo ausser den gegenwirtigen deutschen und
franzosischen Vortrigen noch andere, italienische, eventuell
auch slavische (tschechische), stattfinden“. Dieser Antrag
wurde namentlich von dem Legationsrat Dr. Janvier, dem
Vertreter des orthodox-apostolischen Bischofs Holly von Hafti,
unterstiitzt und von Professor Isaak aus Armenien, der selbst
an der Fakultit studiert und promoviert hatte. In die Kom-
mission, der die Ausfilhrung dieser These ubertragen wurde,
wurden ausser Altkatholiken Erzbischof Nikephoros Kalogeras
von Patras, General Kirejew, Bischof Wordsworth von Salis-
bury, Bischof Hale von Kairo (Amerika) und Legationsrat Dr.
Janvier von Haiti gewihlt. (Der zweite internationale Alt-
katholikenkongress in Luzern 1892, Stenographischer Bericht.
Luzern 1892.)

Man ging nun an die Ausfithrung dieser 6. These des Lu-
zerner Kongresses. Um die Berner Fakultiit zur internationalen
auszugestalten, wire es zun#dchst nétig gewesen, dass die ver-
schiedenen der altkatholischen Kirche befreundeten Kirchen
sich bereit erklarten, junge Theologen zur Ausbildung nach
Bern zu senden und zu erkliren, dass die dortige Studienzeit
fir den heimischen Kirchendienst angerechnet werde. Wohl
hatte der Vertreter des haitischen Nationalbischofs erklirt,
seine Regierung wolle gern jahrlich fiinf junge Theologen zur
Ausbildung nach Bern senden, das aber war auch das einzige,
und auch das geschah nicht. Es blieb also dieser erste Teil
der These 6 unausgefiihrt. Dagegen nahm die internationale
Zeitschrift, die ,Revue internationale de Théologie“, unter der
Leitung von Professor Michaud-Bern einen glinzenden Anfang
und wurde im Laufe der Jahre geradezu zu einem unentbehr-
lichen Faktor der Unionshewegung. Im Januar 1893 erschien
das erste Vierteljahrsheft, in dem sich Arbeiten von Bischof
Wordsworth, von Erzbischof Kalogeras, General Kirejew u. a.
befanden. ,

Besonders die heimgekehrten russischen Teilnehmer des
Luzerner Kongresses entfalteten zu Hause einen bewunderungs-



— 488 —

wiirdigen FEifer fiir das grosse Werk. ,Res tua agitur“, so
lautet der Titel einer Schrift, in der General Kirejew gleich
nach seiner Rickkehr nach Russland in seiner Kkurzen und
pragnanten Weise ein Mahnwort an seine Kirche richtete, ein
Mahnwort, das er seitdem bei jeder Gelegenheit wiederholt hat.
Protopresbyter Janyschew gab gleichzeitig Dollingers ,Briefe
und Erklirungen“ in russischer Ubersetzung mit einem eigenen
Vorwort heraus. In gleich beifalliger Weise schrieb der Pro-
fessor an der geistlichen Akademie zu Moskau Bjeljajew tiber
den ,Ursprung des Altkatholizismus“ (D. M. 1893, Nr. 1, 7. Jan.).
Auch der Oberprokurator des hl. Synod Pobedonoscew lieh
seinen Einfluss und verschickte an alle Bibliotheken der geist-
lichen Seminare in Russland unentgeltlich die ,Revue* (D. M.
1893, Nr. 17, 29. April).

Dieses treue Arbeiten lenkte die Aufmerksamkeit weiter
Kreise auf die Unionsfrage und veranlasste namentlich den hl.
Synod in St. Petersburg, eine eigene Kommission zu bestellen zur
Anbahnung einer Einigung des Altkatholizismus mit der Ortho-
doxie und zur Beratung der strittigen Punkte. Vorsitzender
dieser Kommission wurde Erzbischof Antonius von Finnland.
Unter ihren Gliedern ragten an Eifer fir das Werk und an
Weitherzigkeit namentlich Janyschew, Kirejew und Professor
Bolotoff hervor. Die Arbeit dieser Kommission war im No-
vember 1893 vorlidufig beendet. Die Protokolle ihrer Sitzungen
wurden dem hl. Synod vorgelegt, dort gepriift und samt dem
Beschluss an die orthodoxen Patriarchen des Orients und an
die altkatholischen Bischiéfe mitgeteilt (D. M. 1893, Nr. 5,
10. Febr., und 1894, Nr. 4, 27. Jan.).

Freilich waren auch Gegenstromungen zu tiberwinden, be-
sonders die, die von zwei Professoren in Athen ausgingen,
Zikos Rhosis und Mesoloras. Sie knlipften mit ihrer Polemik,
die von personlichen Motiven wohl nicht ganz frei war (siehe
D. M. 1897, Nr. 16, 17. April), an die zweite Luzerner These
an, als ob der Sinn derselben sei, man wolle nur jenes Minimum
von Glauben festhalten, welches allen moéglichen Einzelkirchen
noch gemeinsam sei, wihrend diese in Wahrheit nur eine andere
Fassung des bekannten Ausspruches von Vincens von Lerin
war. Ihre Angriffe erschienen im Organ des ihnen geneigten
Metropoliten Germanos Kalligas von Athen. Es gelang ihnen,
die offentliche Meinung eine Zeitlang vollig auf ihre Seite zu



— 48 —

bringen, wie denn selbst auch die griechische Synode vom
Jahre 1895 unter dem Einfluss ihrer Verdéichtigungen stand.
Doch sollte gerade dieser Angriff mithelfen, dass in Athen selbst
die hervorragendsten Professoren, namentlich der Rektor der
Universitiat, Diomedes Kyriakos, fiir den Altkatholizismus ein-
traten und der Offentlichkeit auch die Antworten von General
Kirejew und Professor Michaud zuginglich machten. Ihr Ein-
treten hatte den Erfolg, dass die offentliche Meinung sich be-
kehrte und unter ihrem Beifall auch die Synode vom Jahre
1896 die Fehler der vorjdhrigen wieder gut machte (D. M.
1895, Nr. 47, 23. Nov.; 1896, Nr. 9 und 24; 1897, Nr. 16, 17, 19
und 21). In wohltuendem Gegensatz zu den Auslassungen von
Professor Rhosis und Mesoloras in Athen steht ein Werk von
Professor Wladimir Keransky, in dem er die Geschichte und
innere Entwicklung des Altkatholizismus einer eingehenden
und wohlwollenden Betrachtung unterzieht (D. M. 1895, Nr. 30,
277 Juli).

Wider Willen half auch Papst Leo XIII. mit, das Interesse
des griechischen Teils der orthodoxen Kirche an der Unions-
frage etwas zu beleben. Der Blick, den er in seiner Enzy-
klika ,Praeclara gratulationis“, vom 20. Juni 1894, ,voll der
zértlichsten Liebe nach Osten“ gerichtet, hatte dort allenthalben
tiefen Eindruck gemacht und ganz von selbst die Sympathien
fir den Altkatholizismus, als Bundesgenossen im Kampf gegen
den gleichen Feind, gestirkt. Diese Wirkung der péapstlichen
Enzyklika wurde noch unterstrichen durch die treffliche Ant-
wort des Patriarchen Anthimos von Konstantinopel (Rund-
schreiben des o6kumenischen Patriarchen und der hl. Synode
des Patriarchates Konstantinopel ... als Antwort auf die Enzy-
klika des Papstes Leo XIII. iiber die Wiedervereinigung der
Kirchen, August 1895, tibersetzt in der ,Revue“ Nr., 13, Januar
1896), in der er des Altkatholizismus als einer Erhebung des
ychristlichen Gewissens gedenkt. Seine warme Zuneigung hat
der leider bald darauf abdankende Patriarch auch in einem
Briefe an Professor Michaud vom 15. Februar 1896 bekannt
und es als seine Hoffnung ausgesprochen, dass auf die alt-
katholische Kirche die Parabel vom Sauerteig passen werde,
durch den der Mehlteig des Abendlandes durchsiduert werde
(,Revue“ Nr. 14, April 1896, S. 342 f.).

Inzwischen hatte der dritte internationale Altkatholiken-



— 490 —

kongress in Rotterdam (1894) getagt und eine Kommission ein-
gesetzt, der als erste Aufgabe die Begutachtung des Berichtes
der St. Petersburger Synodalkommission zufiel. (Dieses Gut-
achten ist veroffentlicht in der ,Revue® Nr. 17, Januar 1897,
S. 1ff.) Funf Punkte waren der Gegenstand des Berichtes
und des Gutachtens. Von diesen schieden zwei sogleich aus,
da die Rotterdamer Kommission die russischen Wiinsche unbe-
denklich fand, drei Punkte dagegen blieben bestehen, das
Filioque, der strittige Ausdruck ,Transsubstantiation“ und die
Frage der Giiltigkeit der Weihen der holldndischen Kirche,
die die russische Kommission lediglich vom Standpunkt des
péapstlichen Kirchenrechts betrachtet hatte.

Dieses 1. Gutachten der altkatholischen Kommission fand
in Russland eine recht verschiedenartige Aufnahme. Nament-
lich Kirejew wirkte in russischen Zeitschriften dafiir, man moge
sich mit den Erklirungen iiber das Filiogue und Abendmahl
begniigen (,Revue“ Nr. 19, Juli 1897, S. 540 ff.). Noch bedeut-
samer waren die ,Thesen iiber das Filioque von einem rus-
sischen Theologen*, die aus der Feder eines der bedeutendsten
russischen Theologen, des Professor Bolotoff, stammten und
nachwiesen, dass das Filioque in alter Zeit die Interkommunion
nicht hinderte und dass es darum, wenn es nur als Privat-
meinung festgehalten wird, auch in der Gegenwart keinen Tren-
nungsgrund bilden kann (Thesen tiber das ,Filioque“, von
einem russischen Theologen. ,Revue“ Nr. 24, Oktober 1898).
Auf einem anderen Standpunkt standen die Professoren Ke-
rensky und Gusew, obwohl sie das Gutachten im allgemeinen
mit Wohlwollen aufnahmen (,Revue* Nr. 19, Juli 1897, S. 540 ff.).
Geeignet, Licht in den Streit um das Wort , Transsubstantiation“
zu bringen, war eine Erklirung von Bischof Weber (,Revue“
a. 0.). Er weist darin nach, wie der Streit eigentlich ein Streit
um Worte ist, da wir gewdohnt sind, dem Worte ,, Transsub-
stantiation“ eine Bedeutung zu geben, die die russische Kirche
gar nicht kennt.

Da die St. Petersburger Synodalkommission in ihrer Ant-
wort vom 11./23. August 1897 in den drei angefihrten Streit-
fragen im wesentlichen noch einmal ihren alten Standpunkt
vertrat, betont die altkatholische Kommission in ihrem 2. Gut-
achten zunichst, dass es sich hier nicht darum handelt, die
eigenen Spekulationen darzulegen, sondern einzig um die Fest-



— 91 =

stellung dessen, was der Glaube der alten ungeteilten Kirche
war. Uber das Wie des Ausganges des hl. Geistes vom Vater
besteht aber keine Ubereinstimmung bei den Vitern, sie haben
es vielmehr verschieden zu erkliren gesucht. .,Die Altkatho-
liken glauben, dass das, was die Viter gelehrt haben, noch
gelehrt werden kann, und indem sie diese oder jene von ge-
wissen Vitern gegebene Erkliarung mehr als die von anderen
gegebene lehren, beabsichtigen sie nicht, dadurch die von ihnen
gelehrte Erklirung als Dogma aufzuerlegen, noch diejenigen,
die sie nicht lehren, als Ketzer zu verdammen.“ Beziiglich
der Eucharistie hat die alte Kirche geglaubt, ,dass Jesus
Christus in dem geweihten Brote und Weine wahrhaft, wirk-
lich, wesentlich, geistig (mvevuarizdc), mystisch (uvorixws), sakra-
mentalisch (sacramentaliter), aber nicht materiell noch fieisch-
lich gegenwirtig ist“. Uber das Wie besteht auch hier keine
Ubereinstimmung und kein Dogma. Darum kann auch das
Wort , Transsubstantiation“ kein Hinderungsgrund fiir die Wieder-
vereinigung sein, zumal es sich auch in den liturgischen Biichern
der russischen Kirche nicht findet. In der Frage der Weihen
der holldndischen Kirche verweist sie auf eingehendere Werke
und bemerkt: ,Wenn die russischen Theologen den romischen
Bannfliichen, die wiederholt gegen die Patriarchen von Kon-
stantinopel und die orientalischen Patriarchen gerichtet waren,
keine allgemeine Rechtskraft beilegen, und das mit Grund;
wenn sie mit Grund die Beschuldigung des Schismas und der
Haresie, die Rom gegen ihre Kirche geschleudert hat, fir
nichtig halten, so miissen sie verniinftigerweise auch die von
Rom gegen die altkatholischen Bischife geschleuderten Bann-
fliiche fiir nichtig halten“ (Antwort der altkatholischen Kom-
mission von Rotterdam auf das Gutachten der Kommission von
St. Petersburg. ,Revue* Nr. 25, Januar 1899, S.1 ff.).

So weit waren die Verhandlungen gediehen, da wurde ein
neuer Streitapfel zwischen Orthodoxie und Altkatholizismus
geworfen, die Lehre von der Kirche. Schon 1898 hatte Propst
Maltzew in Berlin auf Grund seines Kirchenbegriffes in einer
lingeren, in dem fithrenden Zentrumsblatt ,Germania“ ver-
offentlichten Abhandlung iiber , Altkatholizismus und Orthodoxie®
die Unvereinbarkeit beider nachzuweisen versucht. Richtig
ist, dass eine Interkommunion nur bei vollstindiger Uberein-
stimmung im Dogma moglich ist. Da ihm aber die moderne



— 492 —

orthodox-orientalische Kirche die ,Eine, heilige, katholische
und apostolische Kirche“ des Glaubensbekenntnisses und nicht
etwa nur, wie der Altkatholizismus lehrt, ein Teil derselben
ist, so haben fiir ihn auch die modernen orthodoxen Bekenntnis-
schriften (die Confessio orthodoxa, die Grammata der orthodox-
orientalischen Patriarchen und der ausfiihrliche Katechismus
der orthodox-katholischen Kirche des Morgenlandes) dogma-
tischen Charakter. Wollen also die Altkatholiken mit den
Orthodoxen in Interkommunion treten, so miissen sie den Ge-
samtinhalt dieser dogmatischen Bekenntnisschriften annehmen,
sie miissen mit anderen Worten sich der ,unfehlbaren Lehr-
autoritiit der Kirche, die von der Hierarchie (der orthodoxen
Kirche) ausgeiibt wird“, bedingungslos unterwerfen (D. M. 1898,
Nr. 35, 27. August). Es ist das derselbe Kirchenbegriff, wie ihn
auch bereits Dr. Overbeck bekannt hatte, wie er nunmehr auch
von Professor Gussew in Kasan bekundet wurde. (Nochmals
zur Verstindigung. ,Revue“ Nr. 37, Januar 1902, S. 1 ff.) Am
schirfsten ist dann aber dieser Kirchenbegriff dem altkatho-
lischen von Bischof Sergy von Jamburg in einer Reihe von Auf-
sitzen im russischen ,Kirchenboten“ 1902 entgegengestellt
worden. Vor diesem einen neuen Streitpunkt treten in der
Tat alle anderen bis dahin behandelten Differenzen als ver-
haltnismissig geringfiigig zuriick. Hier handelt es sich um
nichts weniger als darum, ob die altkatholische Kirche iiber-
haupt ein Recht hat auf die Bezeichnung ,katholisch“. ,Eine
lokale (z. B. die altkatholische) Kirche,“ sagt Bischof Sergy,
ydie sich von der allgemeinen Kirche getrennt hat — sei es
auf Grund einer Hiresie oder einfach eines Schismas, das ist
indifferent —, kann nur zur Einheit zuriickgelangen, wenn sie
sich an die allgemeine (ndmlich die orthodoxe) Kirche wendet
und sich mit ihr verbindet, tatsidchlich, als zu einer lebendigen
kirchlichen Organisation® (M. I'évéque Serge, Qu’est-ce qui
nous sépare des anciens-catholiques? ,Revue“ Nr. 46, April
1904, S. 159 ff.). Merkwiirdigerweise fand Bischof Sergy auch
seitens eines Altkatholiken, des Professors Geetz in Bonn, vom
historischen Standpunkt aus Zustimmung, so dass nach ihm
die altkatholische Kirche ,um férmliche Aufnahme in die kirch-
liche Gemeinschaft mit dieser allgemeinen (orthodoxen) Kirche
nachsuchen“ miisste (,Altkatholisches Volksblatt* 1903, Nr. 4,
23. Januar). Doch ist das nur eine einzelne Stimme, und man



— 498 —

dart wohl behaupten, dass, wire tatséichlich der ultramontane
Kirchenbegriff von Propst Maltzew, Professor Gussew und Bischof
Sergy allgemeine Lehre der russischen Kirche, sich von alt-
katholischer Seite kein Finger mehr fir Einigungsbestrebungen
mit dieser rithren wiirde. Dass dieser ultramontane Kirchen-
begriff aber keineswegs die Lehre der orthodox-orientalischen
Kirche ist, zeigen die gegenteiligen Zeugnisse einiger der her-
vorragendsten Hierarchen der orthodoxen Kirche (Einige Do-
kumente tiber die Einigung der Kirchen. ,Revue“ Nr. 42, April
1903). Auch fanden diese Anschauungen sofort den energischsten
Widerspruch in Russland selbst. Namentlich Professor Svetloff
hat in ernsten Worten vor solchem Konfessionalismus gewarnt,
der seine grellste Form in der Anmassung finde, seine Einzel-
Kirche als die einzige zu betrachten, welche die Fiille der
Wahrheit der o6kumenischen Kirche hat, die einzige, welche
mit Ausschluss jeder anderen Kirche das Recht hat, die Tré-
gerin dieser gottlichen Wahrheit zu sein. Er beklagt den Ein-
fluss, den in dieser Hinsicht die romische Kirche auf die An-
schauungsweise mancher russischer Theologen ausgeilibt hat
(,Revue“ Nr. 51, Juli 1905, S. 401 ff.; siehe auch Kirejew in der
»,Revue* Nr. 28, 46 und 48).

Mehr noch als in der russischen Kirche scheint dieser
ultramontane Kirchenbegriff in der orthodoxen Kirche Griechen-
lands und der Tiirkei verbreitet zu sein. Bei Gelegenheit einiger
Artikel tiber die Vereinigung der Kirchen in der von Androutzo
in Konstantinopel herausgegebenen ,Kirchlichen Wahrheit* im
April 1905 (Réponse a quelques articles de la , Vérité ecclé-
siastique“. ,Revue* Nr. 51, Juli 1905, S. 547 ff.) schreibt Pro-
fessor Kyriakos-Athen an Professor Michaud: ,,Bei uns denken
alle konservativen Theologen — und sie bilden den grossten
Teil in unserer Kirche, in unserem Episkopat, in unseren Sy-
noden, in unseren theologischen Fakultiten — wie Androutzo.
Diese Ideen sind auch diejenigen des sehr verehrten Patriarchen
von Konstantinopel, Joachim, den ich sehr hoch achte... Die-
jenigen unter den orthodoxen Theologen, die anders denken,
sind Ausnahmen. Eine solche Ausnahme bin ich.“ (Une lettre
de M. le Prof. D. Kyriakos. ,Revue“ Nr. 52, Oktober 1905,
S. 725 ff.) Dass speziell der Patriarch Joachim von Konstan-
tinopel einer Einigung mit den Altkatholiken nicht so wohl-
wollend gegeniibersteht wie seine beiden Vorginger, hat er



— 494 —

auch in allerneuester Zeit einem italienischen Zeitungskorre-
spondenten gegeniiber bekundet (,Der Katholik® 1911, Nr. 4,
28. Januar).

Die St. Petersburger Kommission hat sich bemerkenswerter-
weise nicht auf den Standpunkt von Bischof Sergy gestellt.
Wenigstens hat sie diesen Punkt in ihrer neuerlichen Antwort,
die General Kirejew bei Gelegenheit des internationalen Alt-
katholikenkongresses im Haag, im September 1907, iiberreichte,
gar nicht beriithrt. Diese neuerliche Antwort enthielt eigent-
lich nur eine Anfrage, wie man sich zu den Ausserungen des
hl. Augustinus und des Bischofs Weber (in seiner Broschiire
,Trinitit und Weltschopfung*) stelle. Im Sinne ihrer friheren
Erklarungen betont die altkatholische Kommission in ihrem
3. Gutachten, dass jene Ausserungen nur als theologische Privat-
meinungen in Betracht kommen konnen, und spricht gleich-
zeitig ihre Freude aus tiber die Wiederaufnahme der Unions-
verhandlungen nach so langer Unterbrechung (Aufsatz von
Kirejew, D. M. 1909, Nr. 7, 2. April).

So sind denn in den Verhandlungen zwischen der russischen
und der altkatholischen Kommission eine Reihe von Differenz-
punkten geklirt und damit auch bereits zum grossten Teil be-
seitigt worden. Freilich, die Arbeit ging nur langsam voran,
viel zu langsam namentlich fiir den treuesten der Arbeiter,
General Kirejew. So mancher von den Freunden einer Union
mit dem Altkatholizismus in Russland war dahingegangen,
auch Professor Bolotoff und zuletzt Janyschew, die beide eben-
falls Glieder der Synodalkommission gewesen und deren Eifer
und Einsicht nun Kirejew mitzuersetzen suchen musste. Es
ist rithrend, von seiner Schwester zu horen, wie der zuletzt
erblindete und gebrechliche Greis bis zu seinem Tode in der
Arbeit fir das grosse Werk lebte und aufging, wie er noch
wenige Tage vorher, nachdem die Synodalkommission ihre Ar-
beiten wieder aufgenommen, zwei Sitzungen derselben anwohnt
und nach der letzten ihr klagt: ,Es war nutzlos, um solcher
Resultate willen sich zu versammeln; hat da einer bemerkt,
dass irgend ein Altkatholik eine Meinung ausgesprochen hat,
die nicht vollstindig orthodox war. Als ob die ganze griechisch-
orthodoxe Welt vollstindig eins wire® ... Die Erkenntnis, dass
dieser Weg nur langsam oder gar nicht zum Ziele fiihre, liess
ihn darum noch einen letzten Brief, der an den Prisidenten



— 495 —

der Kommission gerichtet ist und seinen klaren Blick wie seine
Energie bekundet, seiner Schwester in die Feder diktieren. . Es
scheint mir,“ sagt er darin, ,dass unsere Beziehungen zu der
Kommission von Rotterdam auf eine neue Basis gestellt werden
miissen: Wiirde es nicht, anstatt in den einzeln vorgenommenen
Schriften der Altkatholiken Formeln und Sitze zu suchen, um
ihre Lehre festzustellen (ich habe das gestern iiber die Frage des
Dogmas von der Eucharistie Berichtete im Auge), besser sein,
ihnen unsere eigene Formel zu schicken und sie um eine be-
stimmte Antwort zu bitten, ob sie diese annehmen oder nicht?
Ihre Antwort wird jeder Diskussion ein Ende setzen“ (Olga
Novikoff, ,Le général Alexandre Kireeff et l’ancien-catholi-
cisme“. Bern 1911, S. 253 ff.).

Durfte General Kirejew auch das Ziel seiner Lebensarbeit,
die Interkommunion zwischen Orthodoxie und Altkatholizismus,
nicht erleben, so durfte er doch, ehe er starb (26. Juli 1910),
eine grosse Frucht dieses Strebens sehen, die Vereinigung der
Mariaviten in Russisch-Polen mit den Altkatholiken. Jahrzehnte-
lang hat er keine Gelegenheit voribergehen lassen, weit-
schauenden Geistes die romischkatholischen Slaven, vor allem
die Polen (sieche z. B. seine Rede vom 11./23. Mai 1898 in
St. Petersburg; ,Revue“ Nr. 25, Januar 1899, S. 12 ff.), die
Tschechen und die Serben in Dalmatien und Bosnien, auf den
Altkatholizismus hinzuweisen. Bekannt ist, wie er auf dem
4. internationalen Altkatholikenkongress in Wien 1897 hierfiir
wirkte und welchen Anteil er an der darauf einsetzenden Pro-
paganda von Dr. Iska unter den Tschechen nahm. Wenig
Erfolg sah er hier, das Volk ist noch nicht reif zur Freiheit
von Rom. Doch zuletzt war es ihm vergonnt, in Russisch-Polen
sich entwickeln zu sehen, was er so lange schon vorausgesagt,
dass es so kommen miisse. In einer Zeit, da die gebildete
Welt von den Mariaviten noch nichts wusste, als nur die Liigen,
die Rom iiber sie verbreitete, wo auch wir noch nicht daran
dachten, dass wir in Zukunft einmal voéllig eins mit ihnen sein
wiirden, hat er sie erkannt, ist ihnen Freund geworden und hat
sie auf der Bischofskonferenz in Wien, im September 1909, ein-
gefiihrt. Mit Recht durfte er darum sagen: ,Das Zusammen-
kommen der Mariaviten mit den Altkatholiken ist mein Werk,
ein Werk, das Gott gefdllt. Nun also erfiillt sich mein alter
Traum: Der Altkatholizismus flutet in méchtigen Stromen in



— 496 —

den Organismus des russischen Reiches ein“ (O. Novikoff, a. o.
S. 269). Wie einst die Unionsbestrebungen zwischen uns und der
anglikanischen Kirche mitgewirkt haben, dass die altkatholischen
Kirchen von Holland, Deutschland, der Schweiz und Osterreich
vollig eins geworden sind, so haben nun auch die Unionsver-
handlungen mit den Kirchen des Ostens ihren grossen Lohn
in sich selbst getragen und uns eins werden lassen mit unseren
Briidern in Russisch-Polen.

In England war der Eifer fur eine Union mit den Altkatho-
liken bereits seit der Zeit jenes denkwilrdigen Besuches von
Bischof Reinkens und Bischof Herzog (1881) im Niedergang.
Namentlich hat das Aussterben der alten hochkirchlichen Schule,
die zur Zeit des Vatikanums blihte und einflussreich war und
ihre bedeutendsten Vertreter in dem uns unvergesslichen Bischof
Harold Browne von Winchester und dem gelehrten Bischof
Christopfer Wordsworth von Lincoln sah, viel dazu beige-
tragen. Durch das Verschwinden dieser Schule wurden die
Haupter der traktarianischen Bewegung Herren der Lage, und
unter ihnen waren teilweise die Hoffnungen auf eine Wieder-
vereinigung mit Rom stdrker als das Zutrauen zum Altkatho-
lizismus (Lias, ,Anglican and Continental Churches“. Intern.
kirchl. Zeitschrift Nr. 1, S. 31). Auch scheint gerade die Neu-
belebung der Unionsbestrebungen in der russischen Kirche un-
ginstig auf die der anglikanischen Kirche gewirkt und dort
vielfach den Verdacht erregt zu haben (so selbst bei Meyrick),
der russische Teil der orientalischen Kirche wolle ,die Altkatho-
liken absorbieren, um daraus eine blosse Reprisentation der
ostlichen Kirche im Westen zu machen“ (Kirejew, ,Réponse &
M. le Chanoine Meyrick“. ,Revue“ Nr. 4, Oktober 1893, S. 695).
Der Misserfolg der sogenannten Grindelwaldkonferenz in Lu-
zern, die, von einer Anzahl anglikanischer Geistlicher veran-
staltet, eine Kundgebung an die tbrigen Kirchen, die romische
mit eingeschlossen, erlassen hatte (D. M. 1894, Nr. 43, 27. Okt.),
mehr aber noch die Ungiiltigkeitserklirung der englischen
Weihen durch die pipstliche Bulle ,Apostolicae curae“, vom
13. September 1896, als Antwort auf die von Lord Halifax an-
geregten Unionsversuche mit Rom (D. M. 1896, Nr. 42, 17. Okt.)
hatten einerseits den Unionsgedanken wieder aktuell gemacht,
anderseits wieder vielen die Augen gedffnet dafir, dass eine
Union mit Rom nur bei volliger Selbstaufopferung moglich



— 4] —

ist. — Nun erfiillte auch die holldndische Kirche ihr Ver-
sprechen, das sie durch den Mund des Erzbischofs von Utrecht
1888 den vom Erzbischof von Canterbury abgesandten Bischiofen
gegeben. Eine Kommission hatte bereits 1889 einer Versamm-
lung des hollindischen Klerus die Resultate ihrer Untersuchung
tiber die Giiltigkeit der englischen Weihe vorgelegt. Die Ausse-
rung dieser Versammlung wurde dem um das Unionswerk sehr
verdienten Bischof Wordsworth von Salisbury mitgeteilt, der
in ,De successione Episcoporum in Ecclesia anglicana“ (London
1890) antwortete. Diese Antwort veranlasste die hollindische
Kommission zu einer neuen Untersuchung der Frage. In dem
historischen Teil ihres Gutachtens kam sie dann zu einem be-
jahenden Resultat und schloss sich dem Urteil Meyricks voll-
kommen an: ,Kurz, wir haben alle Arten von Beweisen, die es
in solchen Fillen iiberhaupt geben kann.“ Dagegen kam sie
bei der Betrachtung der theologischen Seite der Frage zu einem
ungiinstigen Resultat, da in dem Formular Eduards VI. ein
wesentlicher Bestandteil, némlich die Erw#hnung der vor-
nehmsten Vollmacht des Priesters und Bischofs, die Vollmacht
zur Darbringung des Messopfers, fehle, und zwar absichtlich
infolge der veridnderten Lehre. Trotzdem vermeidet sie ein
definitives Urteil, und schliesst: ,Da aber nun dieser Teil
der Frage vielleicht ein griindlicheres Studium noch verlangt,
hat die Kommission ihren Beschluss als eine Frage an die
Geistlichkeit gestellt, auf welche eine definitive Antwort sicher-
lich sehr wiinschenswert wire.“ (Das Gutachten ist verdffent-
licht in: ,De Apostolische Opvolging in de Anglikansch Kerk.“
Amsterdam 1824, Verslag der Kommisse, aangewezen tot het
onderzoeken van bovengenoemd vraagpunt.) Diesen Bedenken
traten sofort Bischof Reinkens und Professor Friedrich in der
,Revue* (Nr. 9, Januar 1895, S. 1 ff.) entgegen. Namentlich
Professor Friedrich wies scharf nach, dass die Amtsbezeichnung
allein bei der Weihe geniligt und die Hervorhebung der ein-
zelnen Vollmachten unnétig ist. Ja er zeigt, dass die angli-
kanische Ordinationsformel vollstindiger und, wenn es iiber-
haupt auf die Aufzéhlung spezieller Funktionen ankime, emp-
fehlenswerter als die katholische ist. Eine scharfe, gelehrte
Antwort gab auch Bischof Wordsworth in ,De validitate ordi-
num Anglicanorum, responsio ad Batavos“ (siehe auch Lias,
»The validity of Anglican Orders“, ,Revue“ Nr. 9, Januar

Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 4, 1911, 32



— 498 —

1895, S. 30 ff., und Professor Ince in der ,Revue“ Nr. 10, April
1895).

Die Beziehungen zwischen beiden Kirchen suchten unter
den Bischoéfen vor allem Bischof Wordsworth von Salisbury,
der verschiedenen Kongressen beiwohnte, und Bischof Herzog,
der 1895 einer Einladung zu dem englischen Kirchenkongress
in Norwich folgte, zu fordern. Unter den Geistlichen und Ge-
lehrten der englischen Kirche ragt namentlich Professor J. J.
Lias durch seine eifrige Mitarbeit an der ,Revue“ im Dienste
des Unionswerkes hervor.

Auch die Lambethkonferenz vom Jahre 1897 beschiiftigte
sich wieder mit der Unionsfrage und regte die Wiederaufnahme
der Unionskonferenzen an. Als Vertreter des Erzbischofs von
Canterbury gab Rev. H. J. White dem 4. internationalen Alt-
katholikenkongress in Wien 1897 Kenntnis von diesem Wunsche,
worauf der Kongress eine Kommission unter dem Vorsitz von
Bischof Weber ernannte und diese Kommission ersuchte, die
Konferenzen in Bonn wenn moglich schon im nédchsten Jahr
zu eroffnen. Einen inhaltlich gleichlautenden Antrag hatten
gleichzeitig die offiziellen Vertreter der bischoflichen Kirche
Amerikas beim Kongresse, Bischof Seymour von Springfield
und Bischof Hale von Kairo, eingereicht (Bericht iiber den vierten
internationalen Altkatholikenkongress in Wien. Bern 1898), doch
ist von der Titigkeit dieser Kommission nichts in die Offent-
lichkeit gedrungen.

Diese Beschliisse der Lambethkonferenz und des Wiener
Kongresses vermochten jedoch keine wesentliche Besserung der
Beziehungen zwischen beiden Kirchen zu bewirken. Nach wie
vor litten sie vielmehr unter geheimen Gegenstromungen, die
sich nach Meyricks Tode selbst auch in der anglo-kontinen-
talen Gesellschaft bemerkbar machten (Michaud, ,Réponse aux
auteurs du Rapport de la Société anglo-continentale année 1903“.
,Revue* Nr. 53, Januar 1906, S. 135 ff., und Michaud, ,Chez les
Anglicans“. ,Revue“ Nr. 72, Oktober 1910, S. 850). Dazu kam
dann 1908 die Errichtung eines altkatholischen Bistums in Eng-
land, oder richtiger gesagt, die Weihe des Herrn Mathew zum
altkatholischen Bischof, denn zum Bistum gehéren vor allem
Gemeinden, und die waren, wie erst nachtréiglich sich heraus-
stellte, gar nicht vorhanden. Diese Weihe vergrosserte die
bereits bestehende Spannung, da sie von der englischen Kirche,



— 499 —

und das kann man wohl verstehen, als ein schweres Unrecht
ihr gegeniiber angesehen wurde. Diese Verstimmung brachte
auch die Lambethkonferenz vom Jahre 1908 zum Ausdruck,
jedoch mit Betonung ihres Wunsches nach Erhaltung und Be-
festigung der freundschaftlichen Beziehungen mit den altkatho-
lischen Kirchen (,Altkatholisches Volksblatt® 1908, Nr. 36,
4. September). Der auf beiden Seiten vorhandene gute Wille,
die Spannung zu beseitigen, fihrte dann, zur Griindung des
» Willibrord-Bundes“ (1908), der sich die Erneuerung freund-
schaftlicher Beziehungen, Pflege gegenseitiger Kenntnis und An-
bahnung einer engeren kirchlichen Gemeinschaft zur Aufgabe
machte. Protektor dieses Bundes ist der Erzbischof von Ut-
recht, Priisidenten der anglikanische Lordbischof von Gibraltar
und der Bischof von Haarlem, Sekretir ist Rev. Barber in
London, der als solcher dem letzten internationalen Kongresse
beiwohnte. Nachdem sich Bischof Mathew im vergangenen
Jahre selbst von der altkatholischen Kirchengemeinschaft ge-
trennt, ist diese Klippe, an der leicht unser grosses Werk hiitte
scheitern koénnen, gliicklich beseitigt.

Gar manches Hindernis, das bergeshoch und schier un-
iberwindlich zwischen der Kirche des Abend- und des Morgen-
landes gelegen, ist vor dem ehrlichen Willen nach Einigung
zum grossten Teil schon geschwunden. — Wie fiir alle Zeiten
schien es beschlossen, dass eine tiefe, immer grosser werdende
Kluft uns trenne von der Kirche des méichtigen Inselreichs,
doch seit Roms Herrschsucht uns von sich gewiesen, ist es
kein torichter Traum mehr, sondern ein sicheres Hoffen, dass
einst der Tag kommen werde, da diese Kluft nicht mehr be-
steht. — Freilich, was jahrhundertelang geschieden war, das
vermag eine einzige Generation nicht zu vereinen. Die erste
Generation ist dahingegangen, nur wenige von denen, die einst
an den grundlegenden Arbeiten mitgeholfen, weilen noch hoch-
verehrt unter uns. Ein newes Geschlecht ist herangewachsen;
moge es nicht vergessen, was unserer Viter Glaube war, dass
unserer Kirche eine heilige Mission gegeben, — die Mission,
ein Bote des Friedens zu sein fiir alle Kirchen, die da Friede
wollen. Dr. STEINWACHS.

.




	Die Unionsbestrebungen im Altkatholizismus [Schluss]

