
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1 (1911)

Heft: 4

Artikel: Die Unionsbestrebungen im Altkatholizismus [Schluss]

Autor: Steinwachs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403796

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403796
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


471

DIE UNIONSBESTREBUNGEN

IM ÄLTKÄTHOLIZISMUS.
(Schiusa.)

„Ohne Zweifel werden die Leute reden von Theologen,
die Konzil gespielt haben; in der Tat aber haben wir getan,
was seit Jahrhunderten keine Versammlung getan hat, — wir
haben nämlich eine gemeinsame Lehrformel gefunden, die von
Orientalen wie Okzidentalen unterschrieben worden ist." Diese
Worte des anglikanischen Geistlichen in Düsseldorf, Rev. Broade,
im „Guardian" (siehe „Deutscher Merkur 1875, Nr. 36, 4.

September) geben in Kürze das Resultat der zweiten Bonner
Konferenz. Nachdem die erste nur ganz allgemein und vorbereitend

eine Grundlage für die Verhandlungen mit den
Anglikanern und Orthodoxen geschaffen, hatte nunmehr die zweite,
in den speziellen Teil eintretend, zunächst die wichtigste Differenz

zwischen Abend- und Morgenland, die Frage vom
Ausgang des heiligen Geistes, zu lösen gesucht. Zurückgehend auf
die Lehre des Johannes von Damaskus, hatte sie tatsächlich
eine Lösung gefunden, die bei gutem Willen beide Teile der
Kirche befriedigen musste. Die vorgesehenen nächsten
Konferenzen sollten dann die übrigen Differenzpunkte mit der
morgenländischen Kirche ebenso eingehend besprechen, um
dann auch mit der anglikanischen Kirchengemeinschaft in den

strittigen Punkten sich zu vergleichen.
Die Resultate der zweiten Unionskonferenz wurden noch

unterstrichen durch eine dogmengeschichtliche Untersuchung
(Dr. Joseph Langen, „Die Trinitarische Lehrdifferenz zwischen
der abendländischen und der morgenländischen Kirche". Bonn
1876), in der Professor Langen in seiner klaren, leidenschafts-



— 472 -
losen Art die Lehre des Neuen Testamentes und die
dogmengeschichtliche Entwicklung der Lehre vom hl. Geist bis auf
Karl den Grossen darlegt und aus beiden schliesst: „1. Dogma
ist nur und kann nur sein, dass der hl. Geist sein Wesen
aus dem Vater hat und darum dasselbe Wesen besitzt mit
Vater und Sohn. Denn nur diese Lehre ist bestimmt im Neuen
Testament enthalten, wie auch von der übereinstimmenden
Glaubensüberlieferung der morgen- und abendländischen Kirche
bezeugt. 2. Ebenso übereinstimmende theologische Überlieferung
aber war es auch in der alten Kirche, und ging mitunter selbst
in Glaubensbekenntnisse über, dass infolge der Einheit des
göttlichen Wesens der hl. Geist ausgehe aus dem Vater durch den
Sohn. 3. Die Formel ex Patre Filioque hatte anfangs noch
den Sinn der traditionellen Lehre: durch den Sohn. Durch
Augustinus aber erhielt sie den Gedanken, dass der hl. Geist
in gleicher Weise ausgehe vom Vater und Sohn, aber doch
mit der Beschränkung, dass das Ausgehen aus dem Sohne auch
im Vater als dem einzigen Urgründe des ganzen göttlichen
Lebens wurzele. Auf diese Weise war ein wesentlicher, die
Gotteslehre modifizierender Unterschied selbst zwischen dem
Augustinischen filioque und dem dia xov viov der Griechen nicht
vorhanden... Durch den Zusatz filioque ist also keine
häretische Lehre in das Symbolum aufgenommen worden, wohl aber
eine theologische Meinung, welche wegen dieser kurzen
Fassung dem Missverständnisse Raum gab, als solle ein doppelter
Urgrund in der Gottheit angenommen werden... Es wäre
darum wünschenswert, dass die abendländische Christenheit
den Zusatz wieder fallen liesse, ohne indes ihre jetzige
theologische Anschauungsweise über die Trinität zu ändern." Diesem
Wunsche hat die altkatholische Kirche Deutschlands insofern
entsprochen, als in dem von der Synodalrepräsentanz
genehmigten Altarbuche bei dem nicänischen Glaubensbekenntnis
das „und vom Sohne" in Klammer gesetzt ist mit der Bemerkung:

„Zusatz der abendländischen Kirche". Die christkatholische

Kirche der Schweiz hat das filioque im Glaubensbekenntnis
einfach gestrichen und konsequenterweise auch im Katechismus
auf die Frage: „Von wem geht der heilige Geist aus?" die
Anwort folgen lassen : „Der heilige Geist geht von Ewigkeit her
vom Vater aus und ist gleichen Wesens mit dem Vater und
dem Sohne." Die Schweizer Kirche hat auch als erste unter



— 473 —

den altkatholischen Kirchen als solche Stellung genommen zu
den Unionsbestrebungen und auf der Nationalsynode in Ölten
vom Jahre 1876 zur Erleichterung der Vereinigung erklärt,
dass sie nur anerkenne: „als einziges Haupt der Kirche Jesus
Christus, unter welchem dieselbe sich autonom regiert im Verein
mit ihrem Episkopat, Priestertum und Diakonat ; — als ökumenische

(allgemeine) Kirchenversammlungen nur die 7 als solche
von der ungeteilten Kirche des Morgen- und Abendlandes
anerkannten Konzilien, und zwar nach dem authentischen Text
ihrer Beschlüsse; — als katholische Moral nur die Moral des

Evangeliums, wie sie nach dem allgemeinen, beständigen und
einmütigen Zeugnis der christlichen Teilkirchen ausgelegtwird;—
als katholische Disziplin und Liturgie nur die Disziplin und
Liturgie, wie sie von der ungeteilten allgemeinen Kirche
ausgeübt worden" (D. M. 1876, Nr. 25, 17. Juni).

So war denn mit den Bonner Unionskonferenzen der
Anfang einer Verständigung gemacht, die allenthalben das grösste
Interesse fand. In England und Amerika bildeten sich alsbald
eigene Komitees zur Unterstützung der altkatholischen
Theologiestudierenden. Bedeutende Teilnehmer an den Konferenzen,
wie der Sekretär der anglo-kontinentalen Gesellschaft Rev.
Meyrick und Rev. Dr. Perry, hielten in der Kathedrale von
Lincoln und in der Westminster-Abtei Predigten über die Unionsfrage,

die auch im Druck erschienen (D. M. 1876, Nr. 3,15. Jan.).
Vor allem aber beschloss noch im November desselben Jahres
die anglo-kontinentale Gesellschaft die Vorlegung der Bonner
Beschlüsse bei den Provinzialsynoden (Konvokationen) von
Canterbury und York. Demgemäss legten Bischof Brown von
Winchester im Oberhaus und der Sprecher die 6 Bonner
Resolutionen im Unterhaus der Konvokation von Canterbury vor
und baten beide Häuser um ihre Meinungsäusserung. Im Oberhaus

hielten bei dieser Gelegenheit namentlich die Bischöfe
von Winchester, Lincoln und Lichfield bedeutsame Reden und
empfahlen warm die Annahme, während im Unterhaus nur
wenig darüber gesprochen wurde. Die Resolutionen wurden
dann schliesslich dem im Unterhaus bereits bestehenden Komitee
für Interkommunion mit den orthodoxen Kirchen des Orients
zur Berichterstattung übergeben (D. M. 1876, Nr. 9, 26. Febr.).
In der Konvokation von York musste die Behandlung dieses

Gegenstandes verschoben werden, da die Antragsteller selbst



— 474 —

nicht genügend mit dem Verlauf und Stand der Sache
vertraut waren (D. M. 1876, Nr. 11, 11. März). Auf dem
anglikanischen Kirchenkongress, der am 3. Oktober 1876 in
Plymouth eröffnet wurde, war gleich der erste Punkt der
Tagesordnung „dieBonnerKonferenz und die altkatholische Bewegung".
Hier gab der kurz darauf zum Bischof von Meath in Irland
ernannte Lord Plunkett wohl am getreuesten die Stimmung
wieder, die in weiten Kreisen der gebildeten Anglikaner
vorherrscht. Das christliche Gemeingefühl treibt sie hin zu den

Unionsbestrebungen, die Besorgnis dagegen, das mit so vielem
Nationalstolz abgeworfene römische Kirchentum könne sich
wieder einschleichen, hält sie zurück. Man fürchtet zudem,
bei den Unionsversuchen mit den deutschen Altkatholiken und
den orthodoxen Orientalen sich auf eine Basis stellen zu müssen,
die wieder die Gemeinschaft mit den protestantischen Kirchen
des Kontinents und den Dissenters im eigenen Land gefährden
würde. Doch „wenn ich diese ganze Szene in Bonn mit all
ihren Beziehungen mir ins Gedächtnis zurückrufe"— so bekennt
Lord Plunkett zum Schluss —, „dann schwinden vor diesem Rückblick

tausend sonst gewaltige Schwierigkeiten wie Spreu vor
dem Winde. Dann scheint mir die Eintrachtsschlacht schon
halb gewonnen ; dann die Möglichkeit einer Einigung auf weiter
Basis, mit praktischen Resultaten, durch die unerbittliche Logik
der Tatsachen fast schon dargetan" (D. M. 1876, Nr. 42, 14. Okt.).
— Eine Reihe von Adressen an Döllinger bekundete, welch
mächtigen Widerhall die von ihm geleiteten Konferenzen innerhalb

der anglikanischen Kirchengemeinschaft gefunden (D. M.

1876, Nr. 31, 35 und 50). Rasch entstand eine ganze Literatur
in England. Der Bericht von Professor Reusch über die 2. Bonner
Unionskonferenz erschien in englischer Übersetzung, die Reden
der Bischöfe von Winchester und Lincoln wie des Sprechers
auf der letzten Konvokation von Canterbury erlebten — ein
Beweis für das Interesse, das sie fanden — binnen kurzem die 2.

Auflage; unser 1876 erschienenes Rituale fand noch in demselben
Jahre eine von Warren besorgte Übersetzung (The Offices of
the Old Catholic Prayer Book, done into English, and
compared with the Offices of the Roman and Old German Rituals,
Oxford, bei Parker & Comp., 1876), und in London wurde unter
Meyricks Leitung* eine neue Quartalsschrift herausgegeben, „The
Foreign Church Chronicle", die an der Spitze der ersten Nummer



— 475 —

einen Abriss der altkatholischen Bewegung gab und die
Beförderung der Unionsbestrebungen als ihre vornehmste Aufgabe
ansah.

Auch in Russland fand der Bericht von Professor Reusch
bald eine Übersetzung. Besondere Berichte erstatteten
Protopresbyter Janyschew und Professor Ossinin vor der „Gesellschaft

der Freunde geistlicher Aufklärung in St. Petersburg",
wobei Janyschew der Überzeugung Ausdruck verlieh, dass die
Filioquefrage in der orientalischen Kirche von neuem, namentlich

auch nach lateinischen Kirchenvätern, studiert werden
müsse (D. M. 1876, Nr. 35, 26. August). Um die Kenntnis des
Altkatholizismus in Russland zu fördern, übersetzte Janyschew
den im Auftrag der altkatholischen Synode 1875 herausgegebenen

„Katholischen Katechismus" (erschienen im „Kirchlichen
Boten" 1876) und veröffentlichte eine von ihm durchgesehene
Übersetzung des „Leitfadens für den katholischen
Religionsunterricht an höheren Schulen" (in der „Christlichen Lektüre"
1876). Leider starb in Griechenland bald nach seiner Rückkehr
von Bonn Erzbischof Lykurgos, einer der edelsten Vertreter
der Unionsidee. Sein Tod machte sich bei den Schwierigkeiten,
mit denen das grosse Werk gerade in Griechenland zu kämpfen
hatte, in der Folgezeit recht fühlbar.

In Rumänien wurden die Mitteilungen des Bischofs Melchi-
sedek über die letzte Bonner Konferenz sehr sympathisch
aufgenommen und in der Presse kommentiert. Die im November
1875 zusammentretende Synode der autokephalen, orthodoxen,
rumänischen Kirche nahm die Berichte der Bischöfe Melchisedek
und Gennadios mit grosser Freude entgegen und erhob ihren
Antrag einstimmig zum Beschluss, wonach der Bericht von
Reusch übersetzt und vervielfältigt werden sollte und der
Metropolit ermächtigt wurde, mit den Autoritäten der übrigen
autokephalen orthodoxen Kirchen sich über die Schritte zu
verständigen, welche auch die rumänische Kirche behufs Vereinigung*

der Kirchen zu unternehmen haben werde (D. M. 1875,
Nr. 39, 25. Sept., und 1876, Nr. 7, 12. Febr.).

Auch in der orthodoxen Kirche serbischer Sprache, namentlich

in Dalmatien, hegte man grosse Sympathie für das

begonnene Werk. Die Resultate der 2. Bonner Konferenz
erschienen in serbischer Übersetzung, und Professor Milas, einer
der Teilnehmer der Konferenz, veröffentlichte einen eingehenden



— 476 —

Bericht über deren Verlauf und Resultate, sowie eine
Übersetzung der bei dieser Gelegenheit von Döllinger gehaltenen
Vorträge (D. M. 1876, Nr. 9, 26. Febr.).

Dieser freundlichen Beurteilung gegenüber erhoben sich
aber auch einige gewichtige Stimmen, die den Weg tadelten,
auf dem die Bonner Konferenzen die Einigung suchten. In
England nahm einerseits die extrem protestantische Richtung
Anstoss an den Beschlüssen der ersten Konferenz über die
Tradition, die Beichte und die Eucharistie, die ihr nicht
protestantisch genug waren, anderseits, und das war noch bedeutsamer,

fand die entgegengesetzte Richtung Bedenken über das
Entgegenkommen, das auf der zweiten Konferenz den Orientalen

in den Thesen vom Ausgang des hl. Geistes gezeigt
worden. In einem Briefe vom 27.Dezember 1875 an die „Times"
äusserte sich Pusey in ungünstiger Weise über die letzteren.
Wohl schränkte er auf die Erklärungen seines Freundes und
Schülers Dr. Liddon hin seinen Angriff ein (D. M. 1876, Nr. 3,
15. Jan., und Nr. 9, 26. Febr.), doch blieb immerhin noch so

viel zurück, dass sich von da an ein gewisses Misstrauen
gegen diese Unionsbestrebungen gerade in den Kreisen der
englischen Kirche zeigte, von denen man das grösste Entgegenkommen

hätte erwarten sollen. Die manchmal romanisierenden
Tendenzen seiner Schüler haben dann in der Folge dieses
Misstrauen noch verschärft. —¦ Nicht minder ungünstig wirkte auf
die Verhandlungen die Agitation eines russischen Konvertiten,
des zu Cambridgetown wohnenden Dr. Overbeck, der seinen
Ultramontanismus aus der römischen Kirche mit
hinübergenommen in die russische und nun jeden Gedanken an eine
Wiedervereinigung bekämpfte, sofern diese nicht in bedingungsloser

Unterwerfung unter die orientalische Orthodoxie besteht
(siehe Overbeck, „Die Bonner Unionskonferenzen, oder
Altkatholizismus und Anglikanismus in ihrem Verhältnis zur
Orthodoxie. Eine Appellation an die Patriarchen und hl. Synoden
der orthodox katholischen Kirche". Halle 1876). Zudem war
bei ihm der Gedanke, dass der Altkatholizismus bald in zwei
Parteien zerfallen werde, von denen die eine, die negative, zum
Protestantismus, die positive dagegen zur Orthodoxie führen
werde, geradezu zur fixen Idee geworden (D. M. 1876, Nr. 29,
15. Juli, und Nr. 50, 9. Dez.).

Diese Opposition veranlasste Döllinger, in einem Briefe an



— 477 —

die anglo-kontinentale Gesellschaft mitzuteilen, dass für das
Jahr 1876 von der Abhaltung der in Aussicht genommenen
3. Unionskonferenz Abstand genommen werden solle.
Hauptgründe für diesen Entschluss seien einerseits die grundsätzliche
Feindseligkeit, welche der zur russischen Kirche konvertierte
Dr. Overbeck gegen das Unionswerk im Schosse der russischen
Kirche zu wecken suche, anderseits das durch Dr. Pusey in
England genährte Misstrauen gegen die Konzessionen an die
Orientalen in der Filioquefrage. Erst müsse es gelingen, jene
Feindseligkeit und dieses Misstrauen zu beheben oder unschädlich

zu machen, ehe von weiteren Schritten der Annäherung
Erfolg zu hoffen sei (D. M. 1876, Nr. 27, 1. Juli). Bei diesem
Entschluss wirkte wohl auch der in der deutschen altkatholischen

Kirche gerade damals immer unerquicklicher werdende
Kampf um die Aufhebung des Zölibats und die Unzufriedenheit
darüber mit. Zu den bestehenden Hemmnissen trat dann noch
ein politisches, der russisch-türkische Krieg, der einerseits das
Interesse aller Glieder der orthodoxen Kirche absorbierte,
anderseits aber, da die Sympathien Englands sich auf der
russenfeindlichen Seite befanden, eine Wiederaufnahme der
Unionskonferenzen unmöglich machte, bei welchen gerade
die Russen als der einflussreichste Zweig der orientalischen
Kirche eine Hauptrolle zu übernehmen gehabt hätten.

Trotzdem ging die Arbeit weiter, wenn auch für fast
15 Jahre nur zwischen Anglikanern und Altkatholiken.
Bedeutungsvoll war vor allem die Sympathiekundgebung der 2. Lam-
bethkonferenz vom Jahre 1878 (Konferenz aller Bischöfe der
anglikanischen Kirchengemeinschaft, die sich 1867 zum ersten
Male im Lambethpalaste des Erzbischofs von Canterbury
versammelte). Wichtiger noch als diese Kundgebung war der
Hauptsatz, auf den die Lambethkonferenz sich einigte und den
sie durch gemeinsame Kommunion aller bischöflichen
Teilnehmer besiegelte: „Jenes hl. Depositum, der Kirche anvertraut

als der Bewahrerin und Zeugin des Glaubens, welches
einmal den Heiligen übergeben, in den Bekenntnissen des

Christentums niedergelegt, von den unbestrittenen
Generalkonzilien angenommen, durch die Übereinstimmung der
ungeteilten Kirche in den Schriften der alten Väter festgehalten
und verteidigt wurde, — ist die herrliche Erbschaft von uns
allen und hält uns zusammen in der Einmütigkeit und Einheit



— 478 —

eines lebendigen Organismus" (D. M. 1878, Nr. 34, 24. August).
Dieses Bekenntnis war um dessentwillen wichtig für das
Einigungswerk, weil damit die Lambethkonferenz auch ihrerseits
sich zu dem Grundsatz bekannt hatte, der allein eine sichere
Basis für die Unionsverhandlungen bieten konnte.

Im folgenden Jahre (1879) überschritt bereits der
Unionsgedanke die Grenzen der Theorie, als die Bischöfe der
Altkatholiken Deutschlands und der Schweiz, der schottische
Bischof Henry Cotteril von Edinburg* und der altkatholische
Geistliche von Paris ihre religiöse Gemeinschaft durch gemeinsame

Kommunion in der Pfarrkirche zu Bern bekundeten und
Bischof Herzog den aus England und Frankreich anwesenden
Gästen die Hostie und Bischof Cotteril diesen den Kelch reichte.
Damit war das erste Beispiel einer, wenn auch noch nicht
offiziell von Kirche zu Kirche bestehenden Interkommunion
gegeben (D. M. 1879, Nr. 34, 23. August). Im September 1880

folgte dann Bischof Herzog einer Einladung des präsidierenden
Bischofs der amerikanischen Kirche und nahm an der alle
drei Jahre stattfindenden Generalsynode der bischöflichen Kirche
Amerikas teil. Er fand dort die liebevollste Aufnahme. In
dieser Angelegenheit schienen alle Differenzen in der
amerikanischen Kirche nicht vorhanden zu sein. Er hat wiederholt
fungiert, gepredigt, gefirmt und das Abendmahl gespendet.
Man wünschte, dass er sich jedesmal der eigenen bischöflichen
Gewänder bediente, damit es zum Ausdruck käme, dass er als
Bischof einer anderen, aber ebenbürtigen Schwesterkirche
fungiere. In seiner 1881 (bei K. J. Wyss in Bern) erschienenen
Schrift: „Gemeinschaft mit der anglo-amerikanischen Kirche"
bekennt er: „Das Hauptergebnis (meiner Reise) ist das, dass

ich mit der bischöflichen Kirche Amerikas in völlige
Kirchengemeinschaft getreten bin." Auch verbreitete er sich in einem

eigenen Hirtenbriefe (vom März 1881) über die Beziehungen
zwischen Altkatholiken und Anglikanern und namentlich über
seine Reise nach Amerika. — Diese Reise bewirkte, dass nun
auch seitens eines englischen Komitees in Verbindung mit der
anglo-kontinentalen Gesellschaft eine Einladung an Döllinger
und die Bischöfe Reinkens und Herzog erging. .Ersterer musste
mit Rücksicht auf sein hohes Alter absagen, die beiden Bischöfe
aber folgten Ende Oktober 1881 der Einladung. Die Rundreise
begann in Cambridge, wo sie zum Zeichen ihrer Gemeinschaft



— 479 —

mit der anglikanischen Kirche in der Allerheiligenkirche
gemeinsam die Kommunion empfingen. Hier veranstalteten am
29. Oktober anglikanische Bischöfe, Gelehrte und Parlamentsmitglieder

eine glänzende Versammlung, die unter anderen die
Resolution annahm: „Diese Versammlung von Mitgliedern der
englischen Kirche sieht in der kirchlichen Verfassung der
altkatholischen Kirchen Deutschlands und der Schweiz und in
ihrem Festhalten an den katholischen Symbolen die
Kennzeichen eines echten Zweiges der katholischen Kirche." Eine
Reihe anderer Versammlungen folgte noch, unterbrochen von
Besuchen bei den Bischöfen von Ely, Winchester und Lincoln
und bei dem Erzbischof von Canterbury (Account of the Visit
to England of the Old Catholic Bishops, Bishop Reinkens of
Germany and Bishop Herzog of Switzerland. London, Riving-
tons, 1882). Nach seiner Rückkehr widmete Bischof Reinkens
diesem Geschehnis einen Hirtenbrief (vom 19. November 1881),
in dem er die Grüsse der englischen Kirche überbrachte und
zur Orientierung für weitere Kreise einen Rückblick auf die
Geschichte der Kirche von England warf. Doch muss betont
werden, was auch die Synodal-Repräsentanz bei der Herausgabe

der Hirtenbriefe (Hirtenbriefe von Dr. Joseph Hubert Reinkens,

herausgegeben von der Synodal-Repräsentanz. Bonn 1897,
S. IX) bemerkt, „dass es sich in der ganzen Sache lediglich
um einen rein persönlichen Höflichkeitsakt von seiten des
Bischofs Reinkens gehandelt hat, keineswegs aber um Anknüpfung
irgend welcher offizieller Beziehungen".

In den Beziehungen zur anglikanischen Kirche änderte
auch der Beschluss der 8. deutschen Synode vom 16. Mai 1883

im wesentlichen nichts. Durch ihn wurde der Antrag von
Pfarrer Bergmann einstimmig angenommen: „Die Synode wolle
gestatten, dass den Mitgliedern der englischen Kirche das hl.
Abendmahl unter beiden Gestalten gereicht werde." Im Kirchenblatt

(Nr. 4 vom 20. Sept. 1883) erliess hierzu Bischof Reinkens
die Ausführungsverordnung. Eine förmliche Interkommunion,
eine Abendmahlsgemeinschaft von Kirche und Kirche, das
wesentliche Charakteristikum der zu erstrebenden Union, ist
damit aber noch nicht gegeben, wie oft irrtümlicherweise
angenommen wird. Bemerkenswert hierzu ist eine Erklärung
des 2. Vorsitzenden der Synodal-Repräsentanz, Geheimrat von
Schulte, vom 10. März 1897: „Die Altkatholiken haben keine



— 480 —

Kirchengemeinschaft mit der anglikanischen Kirche geschlossen.
Es besteht zwischen der altkatholischen deutschen und
anglikanischen Kirche keinerlei förmliche Verbindung. Denn eine
solche erfordert zunächst die Zustimmung der Synodal-Repräsentanz,

eine Vorlage an die Synode und deren Annahme durch
diese. Nie aber ist an die Synodal-Repräsentanz oder an die
Synode auch nur ein desfallsiger Antrag gestellt worden. Wenn
die 8. Synode gestattet hat, Anglikanern auf deren Verlangen
das hl. Abendmahl in beiden Gestalten zu reichen, die bischöfliche

Verordnung bezüglich dessen genaue Vorschriften gibt,
so bedeutet das weder eine Gemeinschaft, noch eine Union,
sondern hebt lediglich einen von einzelnen Geistlichen
angeregten Zweifel. Man kann nicht bestreiten, dass darin eine
Brüderlichkeit, eine Annäherung liegt, aber nicht mehr. Denn
hiermit ist nur gesagt, dass ein altkatholischer Geistlicher jenes
Liebeswerk verrichten darf, wenn es gewünscht wird. Eine
Union, eine förmliche Kirchengemeinschaft, setzt voraus
Übereinstimmung in allen wesentlichen Punkten. Wenn es durch
gründliche Untersuchung festgestellt wird, dass zwischen der
altkatholischen und einer anderen Kirche diese Übereinstimmung

vorliegt, kann eine Union geschlossen werden. Eine
solche Untersuchung und Feststellung erfordert erstens den
darauf bezüglichen Wunsch einer jeden, zweitens die formellen
Erklärungen der beiden Kirchen selbst durch die nach deren
Verfassung massgebenden Organe" (D. M. 1897, Nr. 12, 20. März).
— Wichtiger als der Beschluss der 8. Synode war die
Motivierung, mit der die Synodal-Repräsentanz den Antrag
Bergmann empfahl: „Die englische Kirche ist, wie schon auf den
Unionskonferenzen festgestellt worden ist, als ein Teil der ka.
tholischen Kirche anzusehen, es sind ihre Bischöfe als katholische

Bischöfe anzusehen, ihre Priester als Priester, also auch
sind dieselben in der Lage, das hl. Abendmahl als ein
wirkliches Abendmahl zu feiern, und wir deshalb nicht in der Lage,
wenn ein Anglikaner das hl. Abendmahl begehrt, ihm dasselbe

zu verweigern" (Verhandlungen der 8. Synode. Amtliche
Ausgabe. Bonn 1883, S. 63). Es enthält deshalb dieser Synodal-
beschluss implicite die Anerkennung der englischen Kirche als

einer katholischen Kirche, sowie die Anerkennung ihrer Weihen.
Speziell die Weihen der anglikanischen Kirche wurden später
auch dadurch in der Praxis anerkannt, dass Bischof Reinkens



— 481 —

einen von dem Koadjutor des Bischofs von London, Bischof
Wilckinson, empfohlenen Geistlichen der bischöflich
amerikanischen Kirche, Heinrich Meissner, in den Seelsorgeklerus
aufnahm, ohne dass dessen Weihen wiederholt worden wären
(bischöfliches Dekret vom 1. Juli 1895).

Auch von seiten der englischen Unionsfreunde wurde eifrig
an dem grossen Werke weiter gearbeitet. Besonders verdienstvoll

war die Herausgabe eines ganzen Broschürenzyklus über
die altkatholische Bewegung von Rev. Oldham und Kanonikus
Meyrick („The Old Catholic reform Movement on the
Continent"). Auf dem Kirchenkongress von Portsmouth 1886 kam
das Verhältnis der Altkatholiken zur anglikanischen Kirche
eingehend zur Sprache. Je zwei Vertreter der englischen und
amerikanischen Kirche brachten die Gefühle der Solidarität
zum Ausdruck, wobei namentlich Kanonikus Meyrick bekannte,
dass die altkatholische Bewegung derselben Richtung folge,
die von der Kirche Englands eingeschlagen worden,
„verwerfend, was sie verwirft, bewahrend, was sie bewahrt, mit
ihr übereinstimmend in allen wesentlichen Fragen der Lehre
und der Disziplin". Mit grossem Freimut tadelte er dabei, dass
die englische Kirche als solche sich bis jetzt mit blossen
Sympathiekundgebungen begnügt habe: „Die Konvokation von York
berührte die Frage kaum mit der Fingerspitze. Die Konvokation

von Canterbury bestellte ein Komitee, um die Thesen
der Bonner Konferenz zu beraten, und das Komitee stattete
einen Bericht ab, ausgezeichnet durch Gelehrsamkeit und
richtiges Urteil; aber die Konvokation besass nicht die Energie,
den Bericht ihres Komitees zum Ausgangspunkt für ein
tatkräftiges Vorgehen zu machen" (D. M. 1886, Nr. 3, 16. Jan.).
Freilich war diese Vorsicht sehr begreiflich. Die englische
Kirche findet sich bei jeder Unionsverhandlung von vornherein
in einer schwierigen Lage, da sie in ihrem eigenen Organismus
recht verschiedenartige Richtungen vereint und vor allem doch
darauf sehen muss, dass sie sich nicht, während sie sich mit einer
fremden Kirche eint, mit einem Teile der eigenen Kirche
entzweit. So hatte sie auch hier den geheimen Widerstand zweier
extremer Richtungen zu überwinden, und namentlich die
Gegenströmung, die von extrem ritualistischer Seite ausging, wuchs
mit der Zunahme dieser Bewegung. Bezeichnend dafür war
ein Vorkommnis in Bern. Dort hatte die altkatholische Ge-

Internat. kirchl. Zeitschrift, neft t, 1911. 31



— 482 —

meinde den Anglikanern, die die Münsterkirche hatten verlassen
müssen, ihre Kirche zum Gottesdienst angeboten. Seitdem blieb
ein Teil der anglikanischen Gemeinde, darunter auch der
englische Gesandte, den Ultramontanen zuliebe dem Gottesdienst
fern, und der englische Gesandtschaftssekretär suchte dies
Verhalten in den „Church Times" zu rechtfertigen (D. M. 1885,
Nr. 43, 24. Okt.). Auch die deutsche Kaiserin benutzte ihren
Einfluss in englischen Kreisen, um der Annäherung beider
Kirchen entgegenzuarbeiten. Als z. B. der uns sehr gewogene
Bischof Titcomb 1885 in der englischen Gemeinde in Koblenz
Armen wollte und, wie bei seiner letzten Firmung, den dortigen
altkatholischen Geistlichen einlud, ihm zu assistieren, liess die
Kaiserin der dortigen Gemeinde durch eine Palastdame direkt
mitteilen, Allerhöchsten Ortes wünsche man das nicht, woraufhin

es denn auch unterblieb (D. M. 1885, Nr. 47, 21. Nov.).
Es nahte sich nun die Zeit, da die 3. Lambethkonferenz

zusammentreten sollte. Da auf ihr auch das Verhältnis zum
Altkatholizismus zur Sprache kommen sollte, entsandte der
Erzbischof von Canterbury die Bischöfe Dr. Maglagan von Lichfield
und Dr. Wordsworth von Salisbury, um mit den Bischöfen
Reinkens und Herzog zu verhandeln und sich genauer über
den Altkatholizismus zu orientieren. Auf einer Konferenz in
Bonn besprach man namentlich die Lehre von den Glaubensquellen,

den ökumenischen Konzilien und dem Trienter Konzil,
die anerkannten Glaubensbekenntnisse, auch die Lehre von
den Sakramenten und deren Verwaltung, namentlich das
Eherecht, die Heiligen- und Reliquienverehrung, Prozessionen, Feiertage,

Organisation der Gemeinden und die Lage der altkatholischen

Kirche (D. M. 1887, Nr. 44, 29. Okt.). Trotzdem war der
Besuch dieser englischen Bischöfe insofern ein Rückschritt, als sie

nicht, wie es seit 1879 fast bei jedem Zusammenkommen von
Bischöfen beider Kirchen geübt worden, gemeinsam die
Kommunion empfingen (Lias, Anglican and Continental Churches.
Internationale kirchliche Zeitschrift, Nr. 1, S. 33). Nun traten
auch auf Veranlassung des Erzbischofs von Canterbury die
Bischöfe Wordsworth von Salisbury und Wilberforce von
Newcastle mit den holländischen Bischöfen in Unterhandlung, die
bis dahin an den Unionsverhandlungen nicht beteiligt wTaren.

Das Ergebnis der Besprechungen war, dass man sich in
verschiedenen gewichtigen Punkten näher kam, in anderen da-



— 483 —

gegen vorläufig keine Einigung erzielen konnte. In der Frage
der Gültigkeit der anglikanischen Weihen glaubten wohl einige
der holländischen Teilnehmer dieser Besprechung in letzter
Zeit genügende Beweise für deren Gültigkeit gefunden zu haben,
sie schien aber noch nicht geklärt genug, um schon jetzt im
Namen der holländischen Kirche ein klares Urteil abgeben zu
können. Erzbischof Heykamp versprach, diese Frage nach
vorheriger Untersuchung durch eine Kommission mit seinem
Klerus zu besprechen (D. M. 1888, Nr. 27, 7. Juli).

Die Lambethkonferenz vom Juli 1888, der diese
Vorbereitungen galten und an deren hier in Betracht kommenden
Ausschusssitzungen Bischof Herzog und seitens der holländischen
Kirche Pfarrer van Santen teilnahmen, hat dann ein gemeinsames

Rundschreiben erlassen, in dem über die Beziehungen zu
den Altkatholiken und anderen Gemeinschaften gesagt wird:
„Obgleich wir meinen, dass die Zeit zu einer völligen Vereinigung

mit irgend einer dieser Gemeinschaften noch nicht
gekommen ist, und obgleich wir vor jeder übereilten Handlung,
wodurch die Grundsätze der Kirche der ersten Jahrhunderte
und die kirchliche Gerichtsbarkeit verletzt werden könnten,
warnen, glauben wir doch, dass eine Annäherung ohne
Aufopferung der genannten Güter stattfinden kann, und hegen die
Hoffnung, dass die Zeit kommen wird, wo eine Einigung von
mehr amtlichem Charakter mit wenigstens einigen von diesen
Gemeinschaften möglich sein wird." Dem Rundschreiben sind
die amtlich gefassten Beschlüsse beigefügt, von denen der 15.

lautet: „Die Konferenz erkennt die würdige und unabhängige
Stellung der altkatholischen Kirche von Holland mit Dankbarkeit

an und hofft auf einen häufigeren brüderlichen Verkehr mit
derselben, um viele von den Scheidewänden, die uns jetzt noch
trennen, hinwegzuräumen. — Wir betrachten es als eine Pflicht,
freundschaftliche Beziehungen mit der altkatholischen
Kirchengemeinschaft in Deutschland und mit der christkatholischen
Kirche in der Schweiz zu unterhalten und zu fördern, und

zwar nicht nur aus Sympathie mit ihnen, sondern auch aus
Dankbarkeit gegen Gott, der sie gestärkt hat, unter grossen
Hindernissen, Schwierigkeiten und Versuchungen für die Wahrheit

zu leiden; und wir bieten ihnen hiermit die Rechte an,
welche der zu diesem Zweck erwählte Ausschuss empfohlen
hat, unter der Voraussetzung, dass sie die in dem Berichte des



— 484 —

Ausschusses aufgezählten Bedingungen erfüllen. — Die Opfer,
welche von den Altkatholiken Österreichs gebracht worden
sind, verdienen unsere Sympathien, und wir hoffen, eine mehr
amtliche Verbindung mit ihnen werde möglich sein, wenn ihre
Organisation einmal stichhaltiger und vollkommener geworden
ist." Damit waren den Altkatholiken Deutschlands und der
Schweiz die von dem Ausschuss empfohlenen Rechte gewährt :

„Wir sehen keinen Grund, warum wir ihre Geistlichen und
gläubigen Laien nicht unter denselben Bedingungen wie unsere
eigenen Kommunikanten zur heiligen Kommunion zulassen
sollten, und wir erkennen die Bereitwilligkeit an, welche sie

gezeigt haben, Gliedern unserer Kirche kirchliche Rechte zu
gewähren. — Wir bedauern, dass Verschiedenheiten in unseren
Ehegesetzen, von denen wir glauben, dass sie von grosser
Wichtigkeit sind, uns zwingen, zu erklären, dass wir jede
Persönlichkeit, die eine von den Gesetzen und kanonischen
Vorschriften der anglikanischen Kirche nicht erlaubte Ehe
geschlossen haben sollte, von der hl. Kommunion ausschliessen
müssen. Auch können wir, um gerecht gegen die Altkatholiken

zu sein, niemand zulassen, der von ihnen von der
Kommunion ausgeschlossen worden sein sollte." (Das Rundschreiben
mit den beiden Beilagen ist abgedruckt im D. M. 1888, Nr. 40,
6. Okt. ff., und gleichzeitig als Broschüre erschienen unter dem

Titel: „Konferenz der Bischöfe der anglikanischen
Kirchengemeinschaft", ins Deutsche übertragen von Friedrich von
Schmidt, Augsburg 1889.) Inhaltlich entspricht dieser Beschluss
der Lambethkonferenz ganz genau dem der 8. deutschen
Synode. Es gilt darum auch von ihm, was von diesem oben

gesagt ist. Auch diese nun von den Vertretern der anglikanischen

und der altkatholischen Kirche Deutschlands gegenseitig

gegebene Erklärung war noch keine Interkommunion,
keine Abendmahlsgemeinschaft zwischen Kirche und Kirche.
Sie gestattete nur den Geistlichen, dass sie, wenn sie von einem
Gliede der anderen Kirche um die hl. Kommunion gebeten
würden, dieses Liebeswerk verrichten dürfen. Auch das war
schon ein schöner Erfolg, wertvoll vor allem um dessentwillen,
weil er ein Bekenntnis gegenseitiger Achtung und brüderlicher
Gesinnung war.

Ungleich wichtiger aber war, was nun in unmittelbarem
Zusammenhang mit diesen Unionsbestrebungen mit der angli-



— 485 —

kanischen Kirche unter den altkatholischen Kirchen selbst
geschah. Gerade die Verhandlungen, die zur Vorbereitung* der
Lambethkonferenz von englischen Bischöfen mit den Bischöfen
Deutschlands und der Schweiz und dann mit denen der Utrechter
Kirche gepflogen wurden, hatten den Wunsch nach einer engeren
Vereinigung, nach einer vollkommenen Union zwischen den
altkatholischen Kirchen selbst lebendig werden lassen. Während
Bischof Reinkens in der Schweiz mit Bischof Herzog beriet, in
welcher Form sie den holländischen Bischöfen ihren Wunsch
nach einer gemeinsamen Konferenz kundgeben sollten, hatten
diese mit ihrem Klerus die nämliche Frage beraten und kamen
ihnen mit ihrem Anerbieten entgegen. Am 24. September 1889

fand dann in Utrecht diese erste altkatholische Bischofskonferenz
statt, die zu einem herrlichen Ergebnis führte, zu einer
vollkommenen Union. In dem ersten Punkt ihrer Vereinbarung
erklärten die fünf Bischöfe, denen sich alsbald der Bistumsverweser

der altkatholischen Kirche von Österreich für diese an-
schloss, „dass die von ihnen repräsentierten und geleiteten
Kirchen in voller kirchlicher Gemeinschaft miteinander stehen".
In einer beigefügten „Erklärung an die katholische Kirche"
bekunden sie feierlich : „Wir halten fest an dem altkirchlichen
Grundsatze, welchen Vincentius von Lerinum in dem Satze

ausgesprochen hat : Id teneamus, quod ubique, quod semper,
quod ab omnibus creditum est ; hoc est etenim vere proprieque
catholicum. Wir halten darum fest an dem Glauben der alten
Kirche, wie er in den ökumenischen Symbolen und in den
allgemein anerkannten dogmatischen Entscheidungen der
ökumenischen Synoden der ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends
ausgesprochen ist." Sie bekennen gleichzeitig* auch ihren Wunsch
nach Wiedervereinigung* der getrennten Christenheit, indem sie
die Hoffnung aussprechen, „dass es den Bemühungen der Theologen

gelingen wird, unter Festhaltung an dem Glauben der
ungeteilten Kirche eine Verständigung über die seit den
Kirchenspaltungen entstandenen Differenzen zu erzielen". So war denn
die erste grosse Frucht der Unionsverhandlungen mit der
anglikanischen Kirche die Einheit der altkatholischen Kirchen
selbst.

Diese Einigung hatte dann wieder ihre Wechselwirkung,
indem sie die Unionsbestrebungen in der russischen Kirche von
neuem belebte. Hier war seit der Zeit des russisch-türkischen



— 486 —

Krieges keine Rede mehr von Verhandlungen mit den
Altkatholiken gewesen. Selbst Janyschew hatte fast 15 Jahre lang,
wie er selbst erklärt, keinerlei Verkehr mit ihnen (J. Janyschew,
„Über das Verhältnis der Altkatholiken zur Orthodoxie".
Wiesbaden 1891, S. 30). Da kam die Utrechter Erklärung der fünf
altkatholischen Bischöfe, die von Professor Kedrow in russischer
Übersetzung in dem russischen „Kirchlichen Boten" (1890,
Nr. 6) und der „Christlichen Lektüre" (1890, Nr. 9 f.) veröffentlicht

wurde, und wie mit einem Male begannen die russischen
Blätter mit grossem Interesse wieder vom Altkatholizismus zu
reden (D. M. 1890, Nr. 24, 14. Juni). Namentlich Protopresbyter
Janyschew sprach es aus, dass diese Erklärung „der sprechendste
Ausdruck des Verhältnisses sei, in welchem die Altkatholiken
gegenwärtig zur Orthodoxie stehen", und dass namentlich jenes
allgemeine Prinzip, das die Bischöfe an die Spitze ihrer
„Erklärung* an die katholische Kirche" gestellt, vom orthodoxen
Gesichtspunkt aus am schwersten wiege. Damit haben sich die
Altkatholiken, so betont er, „dasselbe Grundprinzip der
Glaubenslehre zu eigen gemacht, welches von jeher das leitende
Prinzip der orthodoxen Kirche und speziell der orthodoxen
Theologen ist" (Janyschew a. o., S. 15 ff.).

Da nach erfolgter kirchlicher Einigung der altkatholischen
Kirchen die Kongresse fast ganz von selbst sich zu internationalen

Kongressen auswuchsen, war deren Wirkung* auf die
befreundeten Kirchen naturgemäss auch eine verstärkte.
Namentlich der 2. internationale Altkatholikenkongress in Luzern
(1892) übte auf unser Verhältnis zu den orthodoxen Kirchen
den günstigsten Einfluss aus. Die erste dort angenommene
These betonte den für das Unionswerk so wichtigen Gedanken
der Rückkehr zu der „alten, einen und ungeteilten Kirche",
die 2. These die nicht minder wichtige Unterscheidung- von
Dogma und theologischer Meinung („Verbindlich für den Christen
ist die Lehre Christi, nicht theologische oder sogenannte fromme
Meinungen. Als Lehre Christi aber, also als christliches Dogma,
nehmen wir an, was als solches durch die allgemeine, beständige

und einstimmige Überlieferung der christlichen
Einzelkirchen anerkannt worden ist, in Übereinstimmung mit dem
Schreiben der altkatholischen Bischöfe von Holland, Deutschland

und der Schweiz, datiert Utrecht, den 24. September 1889").
Von ausserordentlich praktischem Werte aber war die von



— 487 —

General Kirejew vertretene 6. These : „Wünschenswert ist die
Gründung einer internationalen theologischen Fakultät, sowie
einer internationalen theologischen Zeitschrift." Hierzu
beantragte er noch, „die gegenwärtige katholische Fakultät der
Universität Bern als eine internationale theologische Fakultät
zu betrachten, wo ausser den gegenwärtigen deutschen und
französischen Vorträgen noch andere, italienische, eventuell
auch slavische (tschechische), stattfinden". Dieser Antrag
wurde namentlich von dem Legationsrat Dr. Janvier, dem
Vertreter des orthodox-apostolischen Bischofs Holly von Haïti,
unterstützt und von Professor Isaak aus Armenien, der selbst
an der Fakultät studiert und promoviert hatte. In die
Kommission, der die Ausführung dieser These übertragen wurde,
wurden ausser Altkatholiken Erzbischof Nikephoros Kalogeras
von Patras, General Kirejew, Bischof Wordsworth von Salisbury,

Bischof Haie von Kairo (Amerika) und Legationsrat Dr.
Janvier von Haiti gewählt. (Der zweite internationale
Altkatholikenkongress in Luzern 1892. Stenographischer Bericht.
Luzern 1892.)

Man ging nun an die Ausführung dieser 6. These des

Luzerner Kongresses. Um die Berner Fakultät zur internationalen
auszugestalten, wäre es zunächst nötig gewesen, dass die
verschiedenen der altkatholischen Kirche befreundeten Kirchen
sich bereit erklärten, junge Theologen zur Ausbildung nach
Bern zu senden und zu erklären, dass die dortige Studienzeit
für den heimischen Kirchendienst angerechnet werde. Wohl
hatte der Vertreter des haitischen Nationalbischofs erklärt,
seine Regierung wolle gern jährlich fünf junge Theologen zur
Ausbildung nach Bern senden, das aber war auch das einzige,
und auch das geschah nicht. Es blieb also dieser erste Teil
der These 6 unausgeführt. Dagegen nahm die internationale
Zeitschrift, die „Revue internationale de Théologie", unter der
Leitung von Professor Michaud-Bern einen glänzenden Anfang
und wurde im Laufe der Jahre geradezu zu einem unentbehrlichen

Faktor der Unionsbewegung. Im Januar 1893 erschien
das erste Vierteljahrsheft, in dem sich Arbeiten von Bischof
Wordsworth, von Erzbischof Kalogeras, General Kirejew u. a.
befanden.

Besonders die heimgekehrten russischen Teilnehmer des

Luzerner Kongresses entfalteten zu Hause einen bewunderungs-



— 488 —

würdigen Eifer für das grosse Werk. „Res tua agitur", so
lautet der Titel einer Schrift, in der General Kirejew gleich
nach seiner Rückkehr nach Russland in seiner kurzen und
prägnanten Weise ein Mahnwort an seine Kirche richtete, ein
Mahnwort, das er seitdem bei jeder Gelegenheit wiederholt hat.
Protopresbyter Janyschew gab gleichzeitig Döllingers „Briefe
und Erklärungen" in russischer Übersetzung mit einem eigenen
Vorwort heraus. In gleich beifälliger Weise schrieb der
Professor an der geistlichen Akademie zu Moskau Bjeljajew über
den „Ursprung des Altkatholizismus" (D. M. 1893, Nr. 1, 7. Jan.).
Auch der Oberprokurator des hl. Synod Pobedonoscew lieh
seinen Einfluss und verschickte an alle Bibliotheken der
geistlichen Seminare in Russland unentgeltlich die „Revue" (D. M.
1893, Nr. 17, 29. April).

Dieses treue Arbeiten lenkte die Aufmerksamkeit weiter
Kreise auf die Unionsfrage und veranlasste namentlich den hl.
Synod in St. Petersburg, eine eigene Kommission zu bestellen zur
Anbahnung einer Einigung des Altkatholizismus mit der Orthodoxie

und zur Beratung der strittigen Punkte. Vorsitzender
dieser Kommission wurde Erzbischof Antonius von Finnland.
Unter ihren Gliedern ragten an Eifer für^ das Werk und an
Weitherzigkeit namentlich Janyschew, Kirejew und Professor
Bolotoff hervor. Die Arbeit dieser Kommission war im
November 1893 vorläufig beendet. Die Protokolle ihrer Sitzungen
wurden dem hl. Synod vorgelegt, dort geprüft und samt dem
Beschluss an die orthodoxen Patriarchen des Orients und an
die altkatholischen Bischöfe mitgeteilt (D. M. 1893, Nr. 5,
10. Febr., und 1894, Nr. 4, 27. Jan.).

Freilich waren auch Gegenströmungen zu überwinden,
besonders die, die von zwei Professoren in Athen ausgingen,
Zikos Rhosis und Mesoloras. Sie knüpften mit ihrer Polemik,
die von persönlichen Motiven wohl nicht ganz frei war (siehe
D. M. 1897, Nr. 16, 17. April), an die zweite Luzerner These

an, als ob der Sinn derselben sei, man wolle nur jenes Minimum
von Glauben festhalten, welches allen möglichen Einzelkirchen
noch gemeinsam sei, während diese in Wahrheit nur eine andere
Fassung des bekannten Ausspruches von Vincens von Lerin
war. Ihre Angriffe erschienen im Organ des ihnen geneigten
Metropoliten Germanos Kalligas von Athen. Es gelang ihnen,
die öffentliche Meinung eine Zeitlang völlig auf ihre Seite zu



— 489 —

bringen, wie denn selbst auch die griechische Synode vom
Jahre 1895 unter dem Einfluss ihrer Verdächtigungen stand.
Doch sollte gerade dieser Angriff mithelfen, dass in Athen selbst
die hervorragendsten Professoren, namentlich der Rektor der
Universität, Diomedes Kyriakos, für den Altkatholizismus
eintraten und der Öffentlichkeit auch die Antworten von General
Kirejew und Professor Michaud zugänglich machten. Ihr
Eintreten hatte den Erfolg, dass die öffentliche Meinung sich
bekehrte und unter ihrem Beifall auch die Synode vom Jahre
1896 die Fehler der vorjährigen wieder gut machte (D. M.
1895, Nr. 47, 23. Nov.; 1896, Nr. 9 und 24; 1897, Nr. 16, 17, 19

und 21). In wohltuendem Gegensatz zu den Auslassungen von
Professor Rhosis und Mesoloras in Athen steht ein Werk von
Professor Wladimir Keransky, in dem er die Geschichte und
innere Entwicklung des Altkatholizismus einer eingehenden
und wohlwollenden Betrachtung unterzieht (D. M. 1895, Nr. 30,
27?Juli).

Wider Willen half auch Papst Leo XIII. mit, das Interesse
des griechischen Teils der orthodoxen Kirche an der Unionsfrage

etwas zu beleben. Der Blick, den er in seiner Enzyklika

„Praeclara gratulationis", vom 20. Juni 1894, „voll der
zärtlichsten Liebe nach Osten" gerichtet, hatte dort allenthalben
tiefen Eindruck gemacht und ganz von selbst die Sympathien
für den Altkatholizismus, als Bundesgenossen im Kampf gegen
den gleichen Feind, gestärkt. Diese Wirkung der päpstlichen
Enzyklika wurde noch unterstrichen durch die treffliche
Antwort des Patriarchen Anthimos von Konstantinopel
(Rundschreiben des ökumenischen Patriarchen und der hl. Synode
des Patriarchates Konstantinopel... als Antwort auf die Enzyklika

des Papstes Leo XIIL über die Wiedervereinigung* der
Kirchen, August 1895, übersetzt in der „Revue" Nr. 13, Januar
1896), in der er des Altkatholizismus als einer Erhebung des

„christlichen Gewissens" gedenkt. Seine warme Zuneigung hat
der leider bald darauf abdankende Patriarch auch in einem
Briefe an Professor Michaud vom 15. Februar 1896 bekannt
und es als seine Hoffnung ausgesprochen, dass auf die
altkatholische Kirche die Parabel vom Sauerteig passen werde,
durch den der Mehlteig des Abendlandes durchsäuert werde
(„Revue" Nr. 14, April 1896, S. 342 f.).

Inzwischen hatte der dritte internationale Altkatholiken-



— 490 —

kongress in Rotterdam (1894) getagt und eine Kommission
eingesetzt, der als erste Aufgabe die Begutachtung des Berichtes
der St. Petersburger Synodalkommission zufiel. (Dieses
Gutachten ist veröffentlicht in der „Revue" Nr. 17, Januar 1897,
S. 1 ff.) Fünf Punkte waren der Gegenstand des Berichtes
und des Gutachtens. Von diesen schieden zwei sogleich aus,
da die Rotterdamer Kommission die russischen Wünsche
unbedenklich fand, drei Punkte dagegen blieben bestehen, das

Filioque, der strittige Ausdruck „Transsubstantiation" und die
Frage der Gültigkeit der Weihen der holländischen Kirche,
die die russische Kommission lediglich vom Standpunkt des

päpstlichen Kirchenrechts betrachtet hatte.
Dieses 1. Gutachten der altkatholischen Kommission fand

in Russland eine recht verschiedenartige Aufnahme. Namentlich

Kirejew wirkte in russischen Zeitschriften dafür, man möge
sich mit den Erklärungen über das Filioque und Abendmahl
begnügen („Revue" Nr. 19, Juli 1897, S. 540 ff.). Noch bedeutsamer

waren die „Thesen über das Filioque von einem
russischen Theologen", die aus der Feder eines der bedeutendsten
russischen Theologen, des Professor Bolotoff, stammten und
nachwiesen, dass das Filioque in alter Zeit die Interkommunion
nicht hinderte und dass es darum, wenn es nur als
Privatmeinung festgehalten wird, auch in der Gegenwart keinen
Trennungsgrund bilden kann (Thesen über das „Filioque", von
einem russischen Theologen. „Revue" Nr. 24, Oktober 1898).
Auf einem anderen Standpunkt standen die Professoren
Kérensky und Gusew, obwohl sie das Gutachten im allgemeinen
mit Wohlwollen aufnahmen („Revue" Nr. 19, Juli 1897, S. 540 ff.).
Geeignet, Licht in den Streit um das Wort „Transsubstantiation"
zu bringen, war eine Erklärung von Bischof Weber („Revue"
a. o.). Er weist darin nach, wie der Streit eigentlich ein Streit
um Worte ist, da wir gewöhnt sind, dem Worte
„Transsubstantiation" eine Bedeutung zu geben, die die russische Kirche
gar nicht kennt.

Da die St. Petersburger Synodalkommission in ihrer
Antwort vom 11./23. August 1897 in den drei angeführten
Streitfragen im wesentlichen noch einmal ihren alten Standpunkt
vertrat, betont die altkatholische Kommission in ihrem 2.

Gutachten zunächst, dass es sich hier nicht darum handelt, die

eigenen Spekulationen darzulegen, sondern einzig um die Fest-



— 491 -
Stellung dessen, was der Glaube der alten ungeteilten Kirche
war. Über das Wie des Ausganges des hl. Geistes vom Vater
besteht aber keine Übereinstimmung bei den Vätern, sie haben
es vielmehr verschieden zu erklären gesucht. „Die Altkatholiken

glauben, dass das, was die Väter gelehrt haben, noch
gelehrt werden kann, und indem sie diese oder jene von
gewissen Vätern gegebene Erklärung mehr als die von anderen
gegebene lehren, beabsichtigen sie nicht, dadurch die von ihnen
gelehrte Erklärung als Dogma aufzuerlegen, noch diejenigen,
die sie nicht lehren, als Ketzer zu verdammen." Bezüglich
der Eucharistie hat die alte Kirche geglaubt, „dass Jesus
Christus in dem geweihten Brote und Weine wahrhaft, wirklich,

wesentlich, geistig (nvsvfiaTixtàç), mystisch ([ivgtixwç),
sakramentalisch (sacramentaliter), aber nicht materiell noch fleischlich

gegenwärtig ist". Über das Wie besteht auch hier keine
Übereinstimmung und kein Dogma. Darum kann auch das
Wort „Transsubstantiation" kein Hinderungsgrund für die
Wiedervereinigung sein, zumal es sich auch in den liturgischen Büchern
der russischen Kirche nicht findet. In der Frage der Weihen
der holländischen Kirche verweist sie auf eingehendere Werke
und bemerkt : „Wenn die russischen Theologen den römischen
Bannflüchen, die wiederholt gegen die Patriarchen von
Konstantinopel und die orientalischen Patriarchen gerichtet waren,
keine allgemeine Rechtskraft beilegen, und das mit Grund;
wenn sie mit Grund die Beschuldigung des Schismas und der
Häresie, die Rom gegen ihre Kirche geschleudert hat, für
nichtig halten, so müssen sie vernünftigerweise auch die von
Rom gegen die altkatholischen Bischöfe geschleuderten
Bannflüche für nichtig halten" (Antwort der altkatholischen
Kommission von Rotterdam auf das Gutachten der Kommission von
St. Petersburg. „Revue" Nr. 25, Januar 1899, S. 1 ff.).

So weit waren die Verhandlungen gediehen, da wurde ein

neuer Streitapfel zwischen Orthodoxie und Altkatholizismus
geworfen, die Lehre von der Kirche. Schon 1898 hatte Propst
Maltzew in Berlin auf Grund seines Kirchenbegriffes in einer
längeren, in dem führenden Zentrumsblatt „Germania"
veröffentlichten Abhandlung über „Altkatholizismus und Orthodoxie"
die Unvereinbarkeit beider nachzuweisen versucht. Richtig
ist, dass eine Interkommunion nur bei vollständiger
Übereinstimmung im Dogma möglich ist. Da ihm aber die moderne



— 492 —

orthodox-orientalische Kirche die „Eine, heilige, katholische
und apostolische Kirche" des Glaubensbekenntnisses und nicht
etwa nur, wie der Altkatholizismus lehrt, ein Teil derselben
ist, so haben für ihn auch die modernen orthodoxen Bekenntnisschriften

(die Confessio orthodoxa, die Grammata der orthodox-
orientalischen Patriarchen und der ausführliche Katechismus
der orthodox-katholischen Kirche des Morgenlandes) dogmatischen

Charakter. Wollen also die Altkatholiken mit den
Orthodoxen in Interkommunion treten, so müssen sie den
Gesamtinhalt dieser dogmatischen Bekenntnisschriften annehmen,
sie müssen mit anderen Worten sich der „unfehlbaren
Lehrautorität der Kirche, die von der Hierarchie (der orthodoxen
Kirche) ausgeübt wird", bedingungslos unterwerfen (D. M. 1898,
Nr. 35, 27. August). Es ist das derselbe Kirchenbegriff, wie ihn
auch bereits Dr. Overbeck bekannt hatte, wie er nunmehr auch
von Professor Gussew in Kasan bekundet wurde. (Nochmals
zur Verständigung. „Revue" Nr. 37, Januar 1902, S. 1 ff.) Am
schärfsten ist dann aber dieser Kirchenbegriff dem altkatholischen

von Bischof Sergy von Jamburg in einer Reihe von
Aufsätzen im russischen „Kirchenboten" 1902 entgegengestellt
worden. Vor diesem einen neuen Streitpunkt treten in der
Tat alle anderen bis dahin behandelten Differenzen als
verhältnismässig geringfügig zurück. Hier handelt es sich um
nichts weniger als darum, ob die altkatholische Kirche
überhaupt ein Recht hat auf die Bezeichnung „katholisch". „Eine
lokale (z. B. die altkatholische) Kirche," sagt Bischof Sergy,
„die sich von der allgemeinen Kirche getrennt hat — sei es

auf Grund einer Häresie oder einfach eines Schismas, das ist
indifferent —, kann nur zur Einheit zurückgelangen, wenn sie
sich an die allgemeine (nämlich die orthodoxe) Kirche wendet
und sich mit ihr verbindet, tatsächlich, als zu einer lebendigen
kirchlichen Organisation" (M. Leveque Serge, Qu'est-ce qui
nous sépare des anciens-catholiques? „Revue" Nr. 46, April
1904, S. 159 ff.). Merkwürdigerweise fand Bischof Sergy auch
seitens eines Altkatholiken, des Professors Gœtz in Bonn, vom
historischen Standpunkt aus Zustimmung, so dass nach ihm
die altkatholische Kirche „um förmliche Aufnahme in die kirchliche

Gemeinschaft mit dieser allgemeinen (orthodoxen) Kirche
nachsuchen" musste („Altkatholisches Volksblatt" 1903, Nr. 4,
23. Januar). Doch ist das nur eine einzelne Stimme, und man



— 493 —

darf wohl behaupten, dass, wäre tatsächlich der ultramontane
Kirchenbegriff von Propst Maltzew, Professor Gussew und Bischof
Sergy allgemeine Lehre der russischen Kirche, sich von
altkatholischer Seite kein Finger mehr für Einigungsbestrebungen
mit dieser rühren würde. Dass dieser ultramontane Kirchenbegriff

aber keineswegs die Lehre der orthodox-orientalischen
Kirche ist, zeigen die gegenteiligen Zeugnisse einiger der
hervorragendsten Hierarchen der orthodoxen Kirche (Einige
Dokumente über die Einigung der Kirchen. „Revue" Nr. 42, April
1903). Auch fanden diese Anschauungen sofort den energischsten
Widerspruch in Russland selbst. Namentlich Professor Svetloff
hat in ernsten Worten vor solchem Konfessionalismus gewarnt,
der seine grellste Form in der Anmassung finde, seine Einzel-
Kirche als die einzige zu betrachten, welche die Fülle der
Wahrheit der ökumenischen Kirche hat, die einzige, welche
mit Ausschluss jeder anderen Kirche das Recht hat, die
Trägerin dieser göttlichen Wahrheit zu sein. Er beklagt den
Einfluss, den in dieser Hinsicht die römische Kirche auf die
Anschauungsweise mancher russischer Theologen ausgeübt hat
(„Revue" Nr. 51, Juli 1905, S. 401 ff. ; siehe auch Kirejew in der
„Revue" Nr. 28, 46 und 48).

Mehr noch als in der russischen Kirche scheint dieser
ultramontane Kirchenbegriff in der orthodoxen Kirche Griechenlands

und der Türkei verbreitet zu sein. Bei Gelegenheit einiger
Artikel über die Vereinigung der Kirchen in der von Androutzo
in Konstantinopel herausgegebenen „Kirchlichen Wahrheit" im
April 1905 (Réponse à quelques articles de la „Vérité
ecclésiastique". „Revue" Nr. 51, Juli 1905, S. 547 ff.) schreibt
Professor Kyriakos-Athen an Professor Michaud : „Bei uns denken
alle konservativen Theologen — und sie bilden den grössten
Teil in unserer Kirche, in unserem Episkopat, in unseren
Synoden, in unseren theologischen Fakultäten — wie Androutzo.
Diese Ideen sind auch diejenigen des sehr verehrten Patriarchen
von Konstantinopel, Joachim, den ich sehr hoch achte
Diejenigen unter den orthodoxen Theologen, die anders denken,
sind Ausnahmen. Eine solche Ausnahme bin ich." (Une lettre
de M. le Prof. D. Kyriakos. „Revue" Nr. 52, Oktober 1905,
S. 725 ff.) Dass speziell der Patriarch Joachim von Konstantinopel

einer Einigung mit den Altkatholiken nicht so

wohlwollend gegenübersteht wie seine beiden Vorgänger, hat er



— 494 —

auch in allerneuester Zeit einem italienischen Zeitungskorrespondenten

gegenüber bekundet („Der Katholik" 1911, Nr. 4,
28. Januar).

Die St. Petersburger Kommission hat sich bemerkenswerterweise

nicht auf den Standpunkt von Bischof Sergy gestellt.
Wenigstens hat sie diesen Punkt in ihrer neuerlichen Antwort,
die General Kirejew bei Gelegenheit des internationalen
Altkatholikenkongresses im Haag, im September 1907, überreichte,
gar nicht berührt. Diese neuerliche Antwort enthielt eigentlich

nur eine Anfrage, wie man sich zu den Äusserungen des
hl. Augustinus und des Bischofs Weber (in seiner Broschüre
„Trinität und Weltschöpfung") stelle. Im Sinne ihrer früheren
Erklärungen betont die altkatholische Kommission in ihrem
3. Gutachten, dass jene Äusserungen nur als theologische
Privatmeinungen in Betracht kommen können, und spricht gleichzeitig

ihre Freude aus über die Wiederaufnahme der
Unionsverhandlungen nach so langer Unterbrechung (Aufsatz von
Kirejew, D. M. 1909, Nr. 7, 2. April).

So sind denn in den Verhandlungen zwischen der russischen
und der altkatholischen Kommission eine Reihe von Differenzpunkten

geklärt und damit auch bereits zum grössten Teil
beseitigt worden. Freilich, die Arbeit ging nur langsam voran,
viel zu langsam namentlich für den treuesten der Arbeiter,
General Kirejew. So mancher von den Freunden einer Union
mit dem Altkatholizismus in Russland war dahingegangen,
auch Professor Bolotoff und zuletzt Janyschew, die beide ebenfalls

Glieder der Synodalkommission gewesen und deren Eifer
und Einsicht nun Kirejew mitzuersetzen suchen musste. Es

ist rührend, von seiner Schwester zu hören, wie der zuletzt
erblindete und gebrechliche Greis bis zu seinem Tode in der
Arbeit für das grosse Werk lebte und aufging, wie er noch

wenige Tage vorher, nachdem die Synodalkommission ihre
Arbeiten wieder aufgenommen, zwei Sitzungen derselben anwohnt
und nach der letzten ihr klagt: „Es war nutzlos, um solcher
Resultate willen sich zu versammeln; hat da einer bemerkt,
dass irgend ein Altkatholik eine Meinung ausgesprochen hat,
die nicht vollständig* orthodox war. Als ob die ganze griechischorthodoxe

Welt vollständig eins wäre" Die Erkenntnis, dass

dieser Weg nur langsam oder gar nicht zum Ziele führe, liess

ihn darum noch einen letzten Brief, der an den Präsidenten



— 495 —

der Kommission gerichtet ist und seinen klaren Blick wie seine
Energie bekundet, seiner Schwester in die Feder diktieren. „Es
scheint mir," sagt er darin, „dass unsere Beziehungen zu der
Kommission von Rotterdam auf eine neue Basis gestellt werden
müssen : Würde es nicht, anstatt in den einzeln vorgenommenen
Schriften der Altkatholiken Formeln und Sätze zu suchen, um
ihre Lehre festzustellen (ich habe das gestern über die Frage des

Dogmas von der Eucharistie Berichtete im Auge), besser sein,
ihnen unsere eigene Formel zu schicken und sie um eine
bestimmte Antwort zu bitten, ob sie diese annehmen oder nicht
Ihre Antwort wird jeder Diskussion ein Ende setzen" (Olga
Novikoff, „Le général Alexandre Kiréeff et l'ancien-catholicisme".

Bern 1911, S. 253 ff.).
Durfte General Kirejew auch das Ziel seiner Lebensarbeit,

die Interkommunion zwischen Orthodoxie und Altkatholizismus,
nicht erleben, so durfte er doch, ehe er starb (26. Juli 1910),
eine grosse Frucht dieses Strebens sehen, die Vereinigung der
Mariaviten in Russisch-Polen mit den Altkatholiken. Jahrzehntelang

hat er keine Gelegenheit vorübergehen lassen,
weitschauenden Geistes die römischkatholischen Slaven, vor allem
die Polen (siehe z.B. seine Rede vom 11./23. Mai 1898 in
St. Petersburg; „Revue" Nr. 25, Januar 1899, S. 12 ff.), die
Tschechen und die Serben in Dalmatien und Bosnien, auf den
Altkatholizismus hinzuweisen. Bekannt ist, wie er auf dem
4. internationalen Altkatholikenkongress in Wien 1897 hierfür
wirkte und welchen Anteil er an der darauf einsetzenden
Propaganda von Dr. Iska unter den Tschechen nahm. Wenig
Erfolg sah er hier, das Volk ist noch nicht reif zur Freiheit
von Rom. Doch zuletzt war es ihm vergönnt, in Russisch-Polen
sich entwickeln zu sehen, was er so lange schon vorausgesagt,
dass es so kommen müsse. In einer Zeit, da die gebildete
Welt von den Mariaviten noch nichts wusste, als nur die Lügen,
die Rom über sie verbreitete, wo auch wir noch nicht daran
dachten, dass wir in Zukunft einmal völlig eins mit ihnen sein

würden, hat er sie erkannt, ist ihnen Freund geworden und hat
sie auf der Bischofskonferenz in Wien, im September 1909,
eingeführt. Mit Recht durfte er darum sagen: „Das Zusammenkommen

der Mariaviten mit den Altkatholiken ist mein Werk,
ein Werk, das Gott gefällt. Nun also erfüllt sich mein alter
Traum: Der Altkatholizismus flutet in mächtigen Strömen in



_ 496 —

den Organismus des russischen Reiches ein" (0. Novikoff, a. o.
S. 259). Wie einst die Unionsbestrebungen zwischen uns und der
anglikanischen Kirche mitgewirkt haben, dass die altkatholischen
Kirchen von Holland, Deutschland, der Schweiz und Österreich
völlig eins geworden sind, so haben nun auch die
Unionsverhandlungen mit den Kirchen des Ostens ihren grossen Lohn
in sich selbst getragen und uns eins werden lassen mit unseren
Brüdern in Russisch-Polen.

In England war der Eifer für eine Union mit den Altkatholiken

bereits seit der Zeit jenes denkwürdigen Besuches von
Bischof Reinkens und Bischof Herzog (1881) im Niedergang.
Namentlich hat das Aussterben der alten hochkirchlichen Schule,
die zur Zeit des Vatikanums blühte und einflussreich war und
ihre bedeutendsten Vertreter in dem uns unvergesslichen Bischof
Harold Browne von Winchester und dem gelehrten Bischof
Christopfer Wordsworth von Lincoln sah, viel dazu
beigetragen. Durch das Verschwinden dieser Schule wurden die
Häupter der traktarianischen Bewegung Herren der Lage, und
unter ihnen waren teilweise die Hoffnungen auf eine
Wiedervereinigung mit Rom stärker als das Zutrauen zum Altkatholizismus

(Lias, „Anglican and Continental Churches". Intern,
kirchl. Zeitschrift Nr. 1, S. 31). Auch scheint gerade die
Neubelebung der Unionsbestrebungen in der russischen Kirche
ungünstig auf die der anglikanischen Kirche gewirkt und dort
vielfach den Verdacht erregt zu haben (so selbst bei Meyrick),
der russische Teil der orientalischen Kirche wolle „die Altkatholiken

absorbieren, um daraus eine blosse Repräsentation der
östlichen Kirche im Westen zu machen" (Kirejew, „Réponse à

M. le Chanoine Meyrick". „Revue" Nr. 4, Oktober 1893, S. 695).
Der Misserfolg der sogenannten Grindelwaldkonferenz in
Luzern, die, von einer Anzahl anglikanischer Geistlicher
veranstaltet, eine Kundgebung an die übrigen Kirchen, die römische
mit eingeschlossen, erlassen hatte (D. M. 1894, Nr. 43, 27. Okt.),
mehr aber noch die Ungültigkeitserklärung der englischen
Weihen durch die päpstliche Bulle „Apostolicae curae", vom
13. September 1896, als Antwort auf die von Lord Halifax
angeregten Unionsversuche mit Rom (D. M. 1896, Nr. 42, 17. Okt.)
hatten einerseits den Unionsgedanken wieder aktuell gemacht,
anderseits wieder vielen die Augen geöffnet dafür, dass eine

Union mit Rom nur bei völliger Selbstaufopferung möglich



— 497 —

ist. — Nun erfüllte auch die holländische Kirche ihr
Versprechen, das sie durch den Mund des Erzbischofs von Utrecht
1888 den vom Erzbischof von Canterbury abgesandten Bischöfen
gegeben. Eine Kommission hatte bereits 1889 einer Versammlung

des holländischen Klerus die Resultate ihrer Untersuchung
über die Gültigkeit der englischen Weihe vorgelegt. Die Äusserung

dieser Versammlung wurde dem um das Unionswerk sehr
verdienten Bischof Wordsworth von Salisbury mitgeteilt, der
in „De successione Episcoporum in Ecclesia anglicana" (London
1890) antwortete. Diese Antwort veranlasste die holländische
Kommission zu einer neuen Untersuchung der Frage. In dem
historischen Teil ihres Gutachtens kam sie dann zu einem
bejahenden Resultat und schloss sich dem Urteil Meyricks
vollkommen an : „Kurz, wir haben alle Arten von Beweisen, die es
in solchen Fällen überhaupt geben kann." Dagegen kam sie
bei der Betrachtung der theologischen Seite der Frage zu einem
ungünstigen Resultat, da in dem Formular Eduards VI. ein
wesentlicher Bestandteil, nämlich die Erwähnung der
vornehmsten Vollmacht des Priesters und Bischofs, die Vollmacht
zur Darbringung des Messopfers, fehle, und zwar absichtlich
infolge der veränderten Lehre. Trotzdem vermeidet sie ein
definitives Urteil, und schliesst: „Da aber nun dieser Teil
der Frage vielleicht ein gründlicheres Studium noch verlangt,
hat die Kommission ihren Beschluss als eine Frage an die
Geistlichkeit gestellt, auf welche eine definitive Antwort sicherlich

sehr wünschenswert wäre." (Das Gutachten ist veröffentlicht

in: „De Apostolische Opvolging in de Anglikansch Kerk."
Amsterdam 1894, Verslag der Kommisse, aangewezen tot het
onderzoeken van bovengenoemd vraagpunt.) Diesen Bedenken
traten sofort Bischof Reinkens und Professor Friedrich in der
„Revue" (Nr. 9, Januar 1895, S. 1 ff.) entgegen. Namentlich
Professor Friedrich wies scharf nach, dass die Amtsbezeichnung
allein bei der Weihe genügt und die Hervorhebung der
einzelnen Vollmachten unnötig ist. Ja er zeigt, dass die
anglikanische Ordinationsformel vollständiger und, wenn es

überhaupt auf die Aufzählung spezieller Funktionen ankäme,
empfehlenswerter als die katholische ist. Eine scharfe, gelehrte
Antwort gab auch Bischof Wordsworth in „De validitate ordi-
num Anglicanorum, responsio ad Batavos" (siehe auch Lias,
„The validity of Anglican Orders", „Revue" Nr. 9, Januar

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1911. 32



— 498 —

1895, S. 30 ff., und Professor Ince in der „Revue" Nr. 10, April
1895).

Die Beziehungen zwischen beiden Kirchen suchten unter
den Bischöfen vor allem Bischof Wordsworth von Salisbury,
der verschiedenen Kongressen beiwohnte, und Bischof Herzog,
der 1895 einer Einladung zu dem englischen Kirchenkongress
in Norwich folgte, zu fördern. Unter den Geistlichen und
Gelehrten der englischen Kirche ragt namentlich Professor J. J.
Lias durch seine eifrige Mitarbeit an der „Revue" im Dienste
des Unionswerkes hervor.

Auch die Lambethkonferenz vom Jahre 1897 beschäftigte
sich wieder mit der Unionsfrage und regte die Wiederaufnahme
der Unionskonferenzen an. Als Vertreter des Erzbischofs von
Canterbury gab Rev. H. J. White dem 4. internationalen Alt-
katholikenkongress in Wien 1897 Kenntnis von diesem Wunsche,
worauf der Kongress eine Kommission unter dem Vorsitz von
Bischof Weber ernannte und diese Kommission ersuchte, die
Konferenzen in Bonn wenn möglich schon im nächsten Jahr
zu eröffnen. Einen inhaltlich gleichlautenden Antrag hatten
gleichzeitig die offiziellen Vertreter der bischöflichen Kirche
Amerikas beim Kongresse, Bischof Seymour von Springfield
und Bischof Haie von Kairo, eingereicht (Bericht über den vierten
internationalen Altkatholikenkongress in Wien. Bern 1898), doch
ist von der Tätigkeit dieser Kommission nichts in die
Öffentlichkeit gedrungen.

Diese Beschlüsse der Lambethkonferenz und des Wiener
Kongresses vermochten jedoch keine wesentliche Besserung der
Beziehungen zwischen beiden Kirchen zu bewirken. Nach wie
vor litten sie vielmehr unter geheimen Gegenströmungen, die
sich nach Meyricks Tode selbst auch in der anglo-kontinen-
talen Gesellschaft bemerkbar machten (Michaud, „Réponse aux
auteurs du Rapport de la Société anglo-continentale année 1903".

„Revue" Nr. 53, Januar 1906, S. 135 ff, und Michaud, „Chez les
Anglicans". „Revue" Nr. 72, Oktober 1910, S. 850). Dazu kam
dann 1908 die Errichtung eines altkatholischen Bistums in
England, oder richtiger gesagt, die Weihe des Herrn Mathew zum
altkatholischen Bischof, denn zum Bistum gehören vor allem
Gemeinden, und die waren, wie erst nachträglich sich herausstellte,

gar nicht vorhanden. Diese Weihe vergrösserte die
bereits bestehende Spannung, da sie von der englischen Kirche,



— 499 —

und das kann man wohl verstehen, als ein schweres Unrecht
ihr gegenüber angesehen wurde. Diese Verstimmung brachte
auch die Lambethkonferenz vom Jahre 1908 zum Ausdruck,
jedoch mit Betonung ihres Wunsches nach Erhaltung und
Befestigung der freundschaftlichen Beziehungen mit den altkatholischen

Kirchen („Altkatholisches Volksblatt" 1908, Nr. 36,
4. September). Der auf beiden Seiten vorhandene gute Wille,
die Spannung zu beseitigen, führte dann% zur Gründung des

„Willibrord-Bundes" (1908), der sich die Erneuerung
freundschaftlicher Beziehungen, Pflege gegenseitiger Kenntnis und
Anbahnung einer engeren kirchlichen Gemeinschaft zur Aufgabe
machte. Protektor dieses Bundes ist der Erzbischof von
Utrecht, Präsidenten der anglikanische Lordbischof von Gibraltar
und der Bischof von Haarlem, Sekretär ist Rev. Barber in
London, der als solcher dem letzten internationalen Kongresse
beiwohnte. Nachdem sich Bischof Mathew im vergangenen
Jahre selbst von der altkatholischen Kirchengemeinschaft
getrennt, ist diese Klippe, an der leicht unser grosses Werk hätte
scheitern können, glücklich beseitigt.

Gar manches Hindernis, das bergeshoch und schier
unüberwindlich zwischen der Kirche des Abend- und des Morgenlandes

gelegen, ist vor dem ehrlichen Willen nach Einigung
zum grössten Teil schon geschwunden. — Wie für alle Zeiten
schien es beschlossen, dass eine tiefe, immer grösser werdende
Kluft uns trenne von der Kirche des mächtigen Inselreichs,
doch seit Roms Herrschsucht uns von sich gewiesen, ist es

kein törichter Traum mehr, sondern ein sicheres Hoffen, dass

einst der Tag kommen werde, da diese Kluft nicht mehr
besteht. — Freilich, was jahrhundertelang geschieden war, das

vermag eine einzige Generation nicht zu vereinen. Die erste
Generation ist dahingegangen, nur wenige von denen, die einst
an den grundlegenden Arbeiten mitgeholfen, weilen noch
hochverehrt unter uns. Ein neues Geschlecht ist herangewachsen;
möge es nicht vergessen, was unserer Väter Glaube war, dass

unserer Kirche eine heilige Mission gegeben, — die Mission,
ein Bote des Friedens zu sein für alle Kirchen, die da Friede
wollen. Dr. Steinwachs.


	Die Unionsbestrebungen im Altkatholizismus [Schluss]

