Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1(1911)

Heft: 4

Artikel: Andreas Menzel (1818-1886)

Autor: Menn

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403795

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403795
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

444 —

ANDREAS MENZEL.
(1815—1886.)

In unserer raschlebigen, vergesslichen Zeit mag es leicht
geschehen, dass auch ilteren Lesern dieser Zeitschrift der in
der Uberschrift stehende Name aus dem Gedichtnisse ent-
schwunden ist. Und doch verdient es der Triger desselben,
dass wir uns seiner aus Anlass des 25. Gedichtnisses seines
Todestages wieder besonders erinnern und uns sein Bild, auch
zu Nutz und Frommen der jiingeren Generation, noch einmal
vergegenwirtigen. Es soll dies im folgenden geschehen unter
gelegentlicher Zugrundelegung verschiedener Mitteilungen, die
anldsslich seines Todes damals im ,Deutschen Merkur® er-
schienen.

Andreas Menzel wurde geboren am 25. November 1815 in
dem ostpreussischen Stiddtchen Mehlsack. Er hatte keine frohe
Jugend. Die Eltern lebten in diirftigen Verhiltnissen; der Vater
starb frih, und der Stiefvater ersetzte ihn nicht. Gern und oft
erinnerte er sich der Liebe der Mutter und ibrer Sorgen und
Bekiimmernisse. Die Eindricke des ersten bewussten Lebens
ibten einen bestimmenden Einfluss auf das empfingliche und
empfindsame Gemiit des Kindes, die Erlebnisse des Mannes
taten das tibrige, und noch der Greis zeigte ein verschiichtertes
Wesen. Da der Knabe eine ungewdoéhnliche Begabung verriet,
sollte er sich in Braunsberg zum Lehrer ausbilden. Infolge
von zufillig erscheinenden Umstinden kam er statt in die be-
treffende Vorbildungsschule an das Gymnasium und entschloss
sich nun bald, Geistlicher zu werden. Nach Vollendung seiner
Studien am Gymnasium und am Lyceum Hosianum wurde er
am 1. August 1841 zum Priester geweiht und Vikar in Brauns-
berg. Er hatte sich wihrend seiner Studien so ausgezeichnet,
dass seine geistlichen Oberen ihn fiir eine Verwendung im Lehr-



45—

amte in Aussicht nahmen. Er wurde daher im Spitherbst des-
selben Jahres zur Fortsetzung seiner Studien an die Universitit
Breslau gesandt, woselbst er um Ostern 1843 Lic. theol. wurde.
Aus diesem Anlass stellte er theses theologicae auf; eine ge-
druckte Dissertation ist nicht erschienen. Den Sommer brachte
er als Hospitant in Berlin zu. Nachdem er wieder kurze Zeit
Vikar in Braunsberg gewesen, begab er sich, im Genusse der
Preuckschen Stiftung, an Ostern 1844 fiir 18 Monate nach Rom.
Von dort zuriickgekehrt, war er einige Jahre Subregens im
Klerikalseminar zu Braunsberg.

Schon als jungem Geistlichen kam ihm zum Bewusstsein,
dass bei den enge gezogenen kirchlichen Schranken die Stellung
eines dogmatischen Lehrers und Schriftstellers sich schwierig
gestalten miisse, und er hatte darum den Entschluss gefasst,
in der Seelsorge tétig zu bleiben, ferne vom Schauplatze auf-
regender, fruchtloser Kiampfe. Wieder spielte der schein-
bare Zufall eine Rolle in seinem Leben. Sein bei aller Zuriick-
haltung nicht zu verbergendes Talent, wie der Umstand, dass
er bei Erledigung einer Professur am Lyceum sich als Abge-
ordneter in Berlin befand, fithrten 1850 seine Ernennung zum
ausserordentlichen Professor der systematischen Theologie an
dieser Anstalt herbei. Drei Jahre spiter wurde er Ordinarius.
Im Januar 1857 erhielt er von Breslau die theologische Doktor-
wiirde. Er fiihrte das Rektorat von 1865—66. Gelegentlich
der Jubelfeier des Lyceums 1868 wurde er Ritter des Roten
Adlerordens 3. Klasse, nachdem er schon frither die 4. Klasse
desselben Ordens erhalten hatte. Menzel war 1849—50, dann
1862 und 1863 Mitglied der 2. Kammer. Um sich ungeteilt dem
Lehramte zu widmen, lehnte er eine Wiederwahl ab.

Zwanzig Jahre lang hat unser Gelehrter sein Amt zwar
ohne Stérung von aussen mit grossem Erfolge verwaltet; aber
die schon lange gehegten Befirchtungen trafen immer mehr
zu, und innere Kéampfe blieben ihm nicht erspart. Es wurde
ihm sehr schwer, sich mit der Verkiindigung des neuen Marien-
dogmas vom Jahre 1854, mit der drei Jahre spiter erfolgten
Verurteilung der Schriften A. Giinthers in Wien und mit der
Publikation des Syllabus im Jahre 1864 abzufinden. Eine Zeit-
lang trug er sich sogar mit dem Gedanken an Resignation und
wollte sich auf eine Landpfarrei zurtickziehen.

Das angebliche Dogma von der unbefleckten Empfingnis



— M6 —

zeigte ihm das verhiingnisvolle Beginnen, Schrift und Tradition
nicht mehr als alleinige Erkenntnisquellen des Glaubens gelten
zu lassen. Von seinem katholischen Standpunkte aus konnie
er allerdings eine derartige pépstliche Proklamierung nicht als
verbindlich ansehen und darum schweigend dariiber hinweg-
gehen. Mit der Giintherschen Philosophie war er niher be-
kannt geworden durch seinen Lehrer, den Braunsberger Pro-
fessor Schwann, einen fritheren Hermesianer, den Bruder des
beriihmten Physiologen. Er schitzte die Originalitit und den
Ideenreichtum des ,letzten katholischen Philosophen“ mit Recht
ausserordentlich hoch und wusste dessen Gedanken fiir die
Ausbildung seiner eigenen Anschauungen zu verwerten. Die
Verurteilung machte auf ihn den niederschlagendsten Eindruck,
weil sie ihm ein Beweis dafiir sein musste, dass keine freiere
Bewegung auf dem Gebiete der Spekulation dem Katholiken
mehr erlaubt werde, und weil anderseits durch diese Massnahme
eine der schirfsten Waffen gegen den modernen Unglauben
zerstort wurde. Wie eine Vorbedeutung war es, dass eine Rhein-
reise in den Herbstferien 1857 dem verzweifelnden Ermlédnder
Theologen neuen Lebensmut verlieh. Allein kaum hatte er
diesen Schmerz durch die in der Gegend, wo er spéiter dauernd
weilen sollte, empfangenen Eindricke halbwegs tiberwunden,
da erschien das beriichtigte Manifest von 1864 und zeigte ihm,
wie wenig Aussicht seine Hoffnung auf Versohnung der Kkirch-
lichen Anspriiche mit den berechtigten Forderungen der Zeit
hatte.

Nicht bloss in seinen jiingeren Jahren, sondern — und
das gereicht ihm gewiss nicht zur Unehre — noch im reiferen
Alter konnte man somit an Menzel ungefihr eine Wahrnehmung
machen, die ein geistreicher Schriftsteller des vorigen Jahr-
hunderts in die Worte kleidet: ,An einem jungen Menschen
ist es, in intellektueller und auch in moralischer Hinsicht, ein
schlechtes Zeichen, wenn er im Tun und Treiben der Menschen
sich recht frith zurechtzufinden weiss, sogleich darin zu Hause
ist, und, wie vorbereitet, in dasselbe eintritt: es kiindigt Ge-
meinheit an. Hingegen deutet, in solcher Beziehung, ein be-
fremdetes, stutziges, ungeschicktes und verkehrtes Benehmen
auf eine Natur edlerer Art.“

Immerhin konnte er noch hoffen. Wegwerfen, pflegte er
zu sagen, ist leicht, verstehen ist besser. Er gab die Hoffnung



— e

nicht auf, dass der Katholizismus doch noch eine Zukunft habe,
und er vertraute darauf, dass namentlich der Genius des
deutschen Volkes eine Erneuerung und Verjiingung des wissen-
schaftlichen und kirchlichen Lebens in die Wege leiten werde.
Das geschichtlich Gewordene, mit seinem Reichtum an Wahr-
heit, Ideen und Poesie, umfasste er in liebender Sorgfalt und
suchte es fir die Gegenwart fruchtbar zu machen. Dement-
sprechend richtete er seine Tétigkeit als Professor ein. Gerade
seine Positivitiit und Besonnenheit hielt ihn, im Hinblick auf
grosse Vorbilder, davon ab, alle in ihm aufsteigenden Bedenken
sofort und unvermittelt seinen erst in der Entwicklung begrif-
fenen Zuhorern mitzuteilen. Indem er vermied, was missver-
standen oder missdeutet werden konnte, war seine Lehrtitig-
keit eine segensreiche und allgemein anerkannte, weil er
besonders als Personlichkeit, nicht nur als Lehrer und Ge-
lehrter, sondern auch als vorbildlicher Priester auf die Stu-
denten wirkte.

Alles in allem war seine Lage ertréiglich, wenn auch nicht
in jeder Beziehung angenehm. Das sollte anders werden durch
das vatikanische Konzil. Ehe wir aber sein weiteres Geschick
verfolgen, wollen wir einen Blick werfen auf seine bisherige
schriftstellerische Tatigkeit. Umfangreiche Werke hat er nicht
verfasst; es sind Gelegenheitsschriften, die hier in Betracht
kommen.

Im Jahre 1849 tibernahm Menzel auf den Wunsch des da-
maligen Bischofs Geritz die Bearbeitung eines Gesangbuches
fir die Diézese Ermland. Der Bischof sagt in einem amtlichen
Schreiben vom 8. Marz 1855: ,Da nun dieses unter grossen
Miithen zustande gekommene Werk der Herausgabe zueilt, so
erachte ich es fir meine Pflicht, E. H. meinen innigen und tief
gefiihlten Dank auszusprechen fiir die grosse Sorgfalt und miihe-
volle Ausdauer, die Sie der Bearbeitung des Gesangbuches zu-
gewendet haben. Sie haben sich dadurch um die Dibzese
hoch verdient gemacht, und der Dank wird Ihnen fiir alle Zeit
bleiben.“

Aus Anlass seiner Ernennung zum ausserordentlichen Pro-
fessor schrieb er eine Habilitationsabhandlung ,,De natura con-
scientiae* und verbreitete damit Licht iiber einen jedermann
bekannten und doch in mehrfacher Beziehung schwierigen
Gegenstand. Die grosse Unklarheit und Verschiedenheit der



— 48 —

Ansichten in betreff des Gewissens hat nicht allein in der
Dunkelheit des Gegenstandes, sondern ebensosehr in der mangel-
haften sprachlichen Bezeichnung desselben ihren Grund. So
bezeichnen namentlich ovve/dyoic und conscientia nicht bloss,
was wir Gewissen nennen, sondern Bewusstsein tiberhaupt,
d. h. Wissen von unserem gesamten inneren Geistesleben. Der
deutsche Ausdruck Gewissen ist insofern schon bestimmter, als
er immer nur in sittlicher Beziehung vorkommt und in das
Bewusstsein fallende sittliche Vorginge zum Gegenstande hat.
Die Argumentation des Verfassers, der eine genaue Kenntnis
der Moraltheologie (Alphons von Liguori und namentlich Thomas
von Aquin), aber auch der Philosophie (Kant und A. Gilinther
mit seiner Schule) zeigt, geht nun darauf hinaus, dass er die
in der Regel konfundierten Funktionen des Gewissens und der
praktischen Vernunft, die beide in der Tat in der innigsten Ver-
bindung miteinander auftreten, genau zu sondern bestrebt ist.
Zu diesem Zwecke betrachtet er das Gewissen nach seinem
‘Wesen und seinen Funktionen im Verhéltnis zur praktischen
Vernunft und deren Funktionen. Die ,praktische Vernunft“
ist das Vermogen des Menschen, den géttlichen Willen teils
aus sich selbst, teils mit Hiilfe der Offenbarung zu erkennen.
Erst wenn aus dem Wissen des Gesetzes und der Reflexion
iiber dasselbe heraus im konkreten Falle zum Wollen und
Handeln fortgeschritten werden soll, tritt, wie allgemein zu-
gegeben wird, das ,Gewissen® mit seinen eigentiimlichen Funk-
tionen hervor. Worin bestehen diese? Nach der Meinung
dlterer Moralisten (Liguori, Busenbaum) darin, dass das ,Ge-
wissen® das Geschift der ,praktischen Vernunft“ nun fortsetzt,
dass es das von dieser vermittelte allgemeine Gesetz nach dem
vorliegenden einzelnen Falle besondert, weshalb (z. B. von
Martin, ,Lehrbuch der katholischen Moral%, Mainz 1850, S.80 ft,
Martin, ,Lehrbuch der katholischen Religion“, I Teil, Mainz
1848, S. 194, im Anschluss an Liguori und Thomas von Aquin)
das Gewissen geradezu als die ,spezialisierende praktische Ver-
nunft* bezeichnet wird.

Wiire diese Auffassung, die fiir die Moraltheologie aller-
dings sich als brauchbar erweist, richtig, dann koénnte man,
da unsere Vernunft in der Tat unvollkommen ist, mit Recht
von einem richtigen, irrenden, zweifelnden, &ngstlichen usw.
Gewissen reden. Indessen wire dann die unbedingte, alle



== 4§ s

menschliche Autoritét ausschliessende Autoritit des Gewissens,
dieser ,Stimme Gottes“, nicht zu erkldren. Zudem wire dann
die Tatigkeit der Kasuisten, die im voraus die Forderungen
des Gesetzes in einzelnen Fillen und unter diesen und jenen
besondern Umstéinden vermittelt, dem Gewissen als der spezia-
lisierenden praktischen Vernunft zuzuschreiben. Niemand aber
wird jene Téatigkeit der Kasuisten dem Gewissen beilegen wollen.
Die Funktion des Gewissens im eigentlichen Sinne muss dem-
nach von allen Funktionen der praktischen Vernunft ver-
schieden sein. Unter kritischer Bezugnahme auf die einschli-
gigen Ausserungen Kants und auf Grund einer berichtigenden
Darlegung der Lehre des Thomas beschreibt nun Menzel das
Gewissen folgendermassen: Die Funktion des Gewissens, die
vor, wiahrend und nach jedem Wollen und Handeln hervortritt,
ist die psychologische Tatsache, dass das Wollen und Handeln
wie durch eine hohere Notwendigkeit an die erkannten Forde-
rungen des gottlichen Willens gekniipft erscheint. Diese Be-
titigung des Gewissens, diese Tatsache des Gebundenseins, ist
das Gewissen im subjektiven Sinne; die bindende, verpflich-
tende Macht selbst ist das Gewissen im objektiven Sinne.
Wenn nun das Gewissen im engeren Sinne nach Wesen
und Wirkung von der praktischen Vernunft verschieden ist,
ist es dann vielleicht ein menschliches Vermégen neben der
Vernunft? Menzel antwortet: Dem Menschen gehort das Ge-
wissen nur insofern an, als es sich betétigt; als Prinzip dieser
Betitigung oder nach seinem Wesen geht es iiber die mensch-
liche Natur hinaus, es beherrscht dieselbe mit unwiderstehlicher
Gewalt, die der von ihm beherrschte Mensch iiberall als heilig
und gerecht verehren muss. Nichts liegt nédher, als die An-
nahme, dass diese Macht Gott selber ist, der sich auf diese
Weise dem erschaffenen Geiste fortwihrend als Schopfer und
Herrn kundgibt. Das Gewissen hat sein Prinzip in Gott, seine
Wirkung tritt in unserem Bewusstsein hervor, es ist also das
Band, wodurch Schoépfer und Geschépf zusammenhangen., Das
Gewissen als objektives und natiirliches, das Geschopf notigen-
falls zur Anerkennung des Schoépfers zwingendes Band wird
allerdings als solches nicht empfunden, wenn das Geschdpf
durch das subjektive und iibernatiirliche Band der Liebe, deren
Prinzip der hl. Geist ist, an den Schopfer hingegeben ist. Wenn
aber im Geschopfe die Liebe erkaltet, oder die heiligmachende

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1911. 29



— 450 —

Gnade oder der hl. Geist ihm verloren gegangen, dann bleibt
ihm doch noch das Gewissen als der ewige Mahner, dass Gott
sein Schopfer und Herr, und dass der Wille Gottes das Gesetz
seines Lebens ist. Der heilige Mensch aber erfiillt Gottes Gebote,
nicht so sehr durch das Gewissen geleitet und weil er soll,
sondern aus Liebe gegen Gott, seinen Schopfer und seinen
hochsten Lohn. —

Im Index Lectionum fiir das Wintersemester 1851/52 er-
schien von ihm eine Abhandlung iiber den Begriff der Dogmen-
geschichte. Diese Studie ist nicht nur als Beleg fiir die katho-
lische Auffassung vor 1870 interessant, sondern zeigt auch, wie
ihr Autor im Jahre 1870 nur konsequent gehandelt hat. Die
Dogmengeschichte ist ihm nicht nach protestantischer Auffas-
sung ,die historische Darstellung der Verinderungen, welche
der dogmatische Teil der christlichen Religionslehre von ihrem
Ursprunge an bis auf die gegenwirtige Zeit erfahren hat“,
sondern er betont nachdriicklich: Der Substarnz nach ist die
Offenbarung durch Christus und die Apostel abgeschlossen; die
Kirche hat die Aufgabe, die geoffenbarten Lehren bis zum Ende
der Zeiten zu bewahren und allen Menschen mitzuteilen. Im
Anschlusse an das Commonitorium des Vineentius Lerinensis
wird dann der Begriff der Dogmengeschichte dahin bestimmt:
Est progressus (seu amplificatio s. profectus), non vero permu-
tatio ... si quidem ad profectum pertinet, ut in semetipsam una-
queeque res amplificetur, ad permutationem vero, ut aliquid
ex alio in aliud transvertatur. Die Kirche — nur von dieser
ist die Rede — erklirt, definiert, hebt hervor, je nach den
Erfordernissen der Zeit, die einzelnen Lehren, ohne sie jedoch
zu verdndern; und die wissenschaftliche Darstellung dieser
Tatigkeit kann mit Recht Dogmengeschichte genannt werden.
So angesehen und gehandhabt, ist diese Disziplin nicht nur
nicht bedenklich, sondern fiir das theologische Studium von
grossem Nutzen.

Eine solche Auffassung konnte damals noch unangefochten
vorgetragen werden, sie galt vielmehr auf katholischer Seite
als selbstverstindlich. Pius IX. hat durch das neue Marien-
dogma von 1854 und namentlich durech sein Verfahren auf dem
vatikanischen Konzil einen ganz anderen Weg eingeschlagen,
gerade den, den sein gegenwiirtiger Nachfolger als moderni-
stischen Irrtum bezeichnet hat. —



— 451 —

Einen verwandten Gegenstand behandelte Menzel im Vor-
lesungsverzeichnis fiir das Sommersemester 1854. Hatte er
friher die Dogmengeschichte, welche den innersten Kern der
Universalkirchengeschichte ausmacht, betrachtet und empfohlen,
so entwickelt er nun, unter kritischer Bezugnahme auf die pro-
testantische Auffassungsweise, den Begriff der biblischen Dog-
matik, welche die Resultate der exegetischen Theologie zu-
sammenfasst und sich somit als die wissenschaftliche und syste-
matische Darstellung der gesamten gottlich geoffenbarten Lehre
ergibt, die in den Biichern der hl. Schrift zerstreut enthalten
ist, ohne die weitere Entwicklung, die in der Kirche geschicht-
lich vor sich geht. Oder genauer gesagt: die biblische Theo-
logie ist die wissenschaftliche Zusammenfassung und genetisch-
historische Beschreibung der gesamten im Alten und Neuen
Testament enthaltenen Glaubenslehre. Dem Alten Testament
schreibt er eine allméhlich fortschreitende Lehrmitteilung zu,
fur das Neue Testament weist er sie ab unter Bezugnahme auf
die schonen Worte J. A. B. Lutterbecks, ,Die neutestamentlichen
Lehrbegriffe“ etec. II, 300: ,Blicken wir auf den in seinen
Einzelheiten ebenso mannigfaltigen, als in seinen wesentlichen
Bestimmungen durchaus mit sich einigen Ausdruck des alle
Apostel durchdringenden religiosen Bewusstseins zuriick, so
diirfen wir die Gesamtlehre derselben wohl am passendsten
mit einem musikalischen Kunstwerk oder Konzert vergleichen,
welches, das Thema: ,Jesus ist Christus der Sohn Gottes“ be-
handelnd, von den neun Verfassern des Neuen Testamentes
in der Art ausgefithrt wurde, dass dabei dem Matthaus die
tiefste Stimme oder der Bass, dem Paulus der kriftige und
volle Tenor, dem Johannes der héchste Sopran und den iibrigen
die mannigfach einfallenden Mittelstimmen zugefallen waren,
und dann beim Vortrage selbst eine der Welt ungekannte und
ungeahnte himmlische Harmonie das Ganze durchtonte. Trite
an die Stelle dieser Harmonie ein Unisono oder eine Dissonanz,
so wire das Kunstwerk zerstort; und liesseé sich im aposto-
lischen Lehrkreis eine erstarrende Einheit oder eine zersetzende
Verschiedenheit wahrnehmen, fehlte dem petrinischen Element
das paulinische oder diesem jenes oder beiden das johanneische
und umgekehrt: so wire das Ganze nicht ganz, d. h. nicht
wahrhaft katholisch. — '

1856 veroffentlichte er eine, wie auch die drei vorhin ge-



= B8 ==

nannten, in schulgerechtem Latein abgefasste theologische Ab-
handlung iiber das Thema: I'raducianismus an Creatianismus?
Diese damals namentlich durch Klee, Frohschammer und Lotze
neu in Fluss gebrachte Frage ist auch heute noch von Interesse,
weshalb hier wenigstens das Wichtigste aus jener Schrift mit-
geteilt werden soll. Er macht den Leser zuerst mit den ver-
schiedenen Ansichten bekannt, die {iber den Ursprung der ein-
zelnen Seelen hervorgetreten sind. Nach dem Prdexistentianis-
mus haben die menschlichen Seelen schon vor der Entstehung
des menschlichen Leibes existiert, sei es als Emanationen des
Absoluten (Plato), sei es als Geschopfe Gottes (Origenes). Diese
Lehre, mit der Origenes noch seine irrige Ansicht von dem
vor Erschaffung der Welt geschehenen Falle der Geister
verband, findet in der Offenbarung keinen Anhalt. Abgesehen
von seiner rohesten Form, die dem ménnlichen Samen Kraft
und Fahigkeit zuschreibt, Leib und Seele des Kindes im Mutter-
schosse in gleicher Weise hervorzubringen, wird der T'raducia-
nismus, welcher die Seelen durch Zeugung entstehen lé4sst, von
Tertullian in zwei Formen vorgetragen, als Transfusianismus,
oder Traducianismus im engeren Sinne, und als Generatianismus.

Der Transfusianismus ldsst die Seelen des ganzen mensch-
lichen Geschlechtes schon in Adams Seele enthalten sein, aus
der sie im Akte der Zeugung portionsweise, also durch Partial-
emanation, auf die Nachkommen iibergehen. Der Generatia-
nismus, der damals und auch heute noch allein in Betracht
kommt, nimmt an, dass die Seelen der Eltern die Seele des
Kindes zeugen, gerade so, wie ihre Leiber den Leib des Kindes
hervorbringen. Der Creatianismus endlich lisst bei Erzeugung
des Leibes durch die Eltern die Seele jedesmal unmittelbar
von Gott eingeschaffen werden infolge des einen, allumfassenden,
an sich tiber Zeit und Raum erhabenen Schopferwillens.

Im 2. Kapitel wird die Lehre der hl. Schrift gepriift. Diese
letztere spricht sich tiber den Ursprung der menschlichen Seelen
nicht direkt und ausdriicklich aus — weil die Frage eben nicht
populir ist und es fiir den Glauben geniigt, zu wissen, dass
der Mensch eine vom Korper verschiedene, unsterbliche Seele
habe. Wenn aber auch der Creatianismus, welcher der Lehre
tiber die Natur und Wiirde der menschlichen Seele, die nicht
blosses Produkt eines Naturaktes sein kann, einzig entspricht,
nicht durch klare Schriftstellen direkt zu erweisen ist, so wird



s 453 =

er doch durch manche biblische Ausdrucksweisen begiinstigt,
durch keine aber ausgeschlossen. -

Ein ahnliches Resulsat hat die Priifung der Tradition. Eine
apostolische Tradition besteht nicht. Durchweg wurde der Crea-
tianismus angenommen. Aus der Tradition kann der Genera-
tianismus, den spater Luther wieder aufgriff, ausser Tertullian
fast nur noch den Macarius Aegyptius, der im 4. Jahrhundert
lebte, anfiihren. Der hl. Augustinus verwarf ihn nur darum
nicht geradezu, weil er ihm den Ubergang der Erbsiinde, die
er gerade damals gegen Pelagius zu verteidigen hatte, begreif-
lich zu machen schien.

Bei dieser Sachlage kommt es auf eine Priifung der spe-
kulativen Griinde an, die Menzel im 4. Kapitel vornimmt, nach-
dem er den Gegenstand schon frither im 1. Kapitel ausfihrlich
besprochen. Hier verbinden wir beide Darlegungen mitein-
ander. Er weist auf die schon oben angedeutete Rangstellung
und Unsterblichkeit der Seelen hin, welche die Creation for-
dern. Fasst der Generatianismus mit Klee die Seelenzeugung
als wirkliche Zeugung auf, so liegen Irrtiimer in betreff der
rein geistigen Natur der Seele ihm nicht ferne und fiihrt er
jedenfalls auf eine Konsubstantialitit aller Seelen, wodurch die
Unsterblichkeit der einzelnen Seelen aufgehoben wiirde. Will
er aber, wie Frohschammer im Anschluss an Lotze, die Zeu-
gung der Seelen durch Seelen als ,sekundéire Schopfung“ ver-
stehen, so legt er dem endlichen Wesen eine gottliche Préro-
gative bei und vernichtet sich selbst im Begriff, indem er
Generation und Creation konfundiert.

Beziiglich der Ansicht des hl. Augustinus verweist Menzel
auf ein Werk, das auch heute noch aller Beachtung wert ist:
Gangauf, Metaphysische Psychologie des hl. Augustinus. Augs-
burg 1852, Dem Vater der abendlédndischen Theologie machte
von den gegen die Creation erhobenen Einwendungen nur die
eine Frage viel zu schaffen, wie namlich die einzelnen Menschen-
seelen von Adams Schuld befleckt sein kénnten, wenn sie nicht
von Adams Seele abstammten. Darin liegt der Grund, warum
er iiber das vorliegende Problem nie zur vollen Entscheidung
gekommen ist. Die besondere Schwierigkeit, die in betreff der
Vererbung der adamitischen Schuld der von den Theologen
durchgéngig angenommene Creatianismus als Vervielfiltigungs-
weise der menschlichen Seelen bietet, 16st Menzel im Anschluss



— 454 —

an A. Gunther und seine Schiiler (Vorschule der spekulativen
Theologie II, 144 ff., ,Sid- und Nordlichter*, 222 ff.; Pabst, ,Der
Mensch und seine Geschichte, 71 ff.; Baltzer, .De modo
.propagationis animarum“. Bonnae 1833, S. 33 ff.) und beant-
wortet die Frage: Wenn die Seelen der Nachkommen Adams
nicht von Adam herkommen, sondern unmittelbar aus Gottes
‘Schopferhand hervorgehen, wie konnen sie dann teilhaben an
Adams Siindenschuld? folgendermassen: Eine dem Dogma ent-
sprechende Loésung der Schwierigkeit wird gewonnen, wenn
man das Verhédltnis erwigt, in- welchem der Schoépfer zum
menschlichen Geschlechte steht. Nicht durch besondere, in
bestimmte Zeitpunkte fallende einzelne Willensakte des Schop-
fers werden die menschlichen Seelen geschaffen, sondern es ist
in der Idee Gottes begriindet, dass das Menschengeschlecht
sich aus einem Stammpaare entwickele, so zwar, dass die ein-
zelnen Seelen, nach dem ein fiir allemal vom Schépfer geord-
neten Gesetz, immer dann ins Dasein treten, wenn sie durch
die Zeugung der Leiber postuliert werden. Natiirlich treten
die einzelnen Menschenseelen nicht bloss in der Zeit, sondern
auch unter den tibrigen Bedingungen ins Dasein, wie sie vom Ge-
schlechte verlangt werden. Durch den Fall Adams, des Stamm-
vaters und Reprisentanten des Geschlechts, war das ganze
Geschlecht ein schuldbeladenes geworden und konnte sich nur
als solches entwickeln. FErfolg des ewigen Schopferwillens ist
daher, dass tiberall, wo ein neuer Leib gezeugt wird, auch die
Seele fiir denselben entsteht. Dass aber diese Seele mit Schuld
und Strafe belastet ist, kommt von der Gesamtlage des Ge-
schlechtes her, die durch Adams Tat bestimmt ist. Warum
aber verfillt Adam nicht dem angedrohten Tode, warum lésst
Gott das unter dem Gesetz der Siinde und Strafe stehende
Menschengeschlecht sich entwickeln? Gott tut dies mit Riick-
sicht auf den Erloser, weil er imstande ist, auch noch die siin-
dige Menschheit dem héchsten Ziele der Schopfung entgegen-
zuftthren, von dem der Apostel sagt: ,Kein Auge hat es gesehen,
kein Ohr hat es geho¢rt, und in keines Menschen Herz ist es
gedrungen, was Gott denen bereitet hat, die ihn lieben“
(1. Kor. 2, 9)Y), — —

1) Beildufig sei bemerkt, dass der hier beriihrte Gegenstand in licht-
voller und erschopfender Weise zugunsten des Creatianismus abgehandelt
worden ist von dem + Bischofe Dr. Th. H. Weber in seiner Metaphysik,
Bd. I, S. 388 ff., 401 ff.



= G5B e

Menzel hatte die Braunsberger Zustimmungsadresse an
Dollinger wegen dessen in der ,Allgemeinen Zeitung“ 1870,
Nr. 21, veroffentlichten Artikels: ,Einige Worte iiber die Un-
fehlbarkeitsadresse“ nicht mitunterzeichnet. In einem Schreiben
vom 15. Marz 1870 an den in Rom auf dem Konzil weilenden
Bischof Krementz (den spiteren Erzbischof von Kéln) entwickelte
unser Gelehrter seine Griinde fiir diese Unterlassung, liess aber
tiber seine Stellung nicht den geringsten Zweifel und legte
»als ein vom Gewissen abgerungenes Zeugnis“ das Bekenntnis
ab, dass die ,dogmatische Feststellung“ der pépstlichen Un-
fehlbarkeit ,durch okumenischen Beschluss mir noch heute als
rein unmoéglich erscheint‘.

In seinen Bemerkungen zu dem Infallibilitdtsschema (Fried-
rich, Documenta II, 271) erklirte Krementz sich entschieden
gegen die beabsichtigte Neuerung und bemerkte u. a.: ,Durch
das Zeugnis vieler Bischofe steht es fest, dass in verschiedenen
Diozesen von Deutschland, Frankreich, Bohmen, Ungarn, Sieben-
birgen und anderen Léndern diese Lehre dem katholischen
Volke nicht einmal dem Namen nach bekannt ist. Ich kann
hier auch nicht verschweigen, dass in der Ermlédnder Ditzese
die fragliche Lehre in Katechesen und Predigten niemals vor-
getragen und in den theologischen Vorlesungen seit langer Zeit
nicht bertihrt wird.“ In diesen Worten liegt zugleich ein klares
Zeugnis fir die Tétigkeit Menzels (und seiner Vorgénger) auf
dem Lehrstuhle der Dogmatik, Am 14. Juni sprach der Bischof
in der Konzilsaula gegen die Infallibilitit; am 13. Juli stimmte
er mit Nein, am 17. Juli unterzeichnete er mit 54 andern Bi-
schiofen das bekannte Schreiben an Pius IX., worin sie ihr
Non placet energisch wiederholen; er nahm an der entschei-
denden Schlusssitzung nicht teil. In welchem Licht erscheint
unter diesen Umstédnden das spitere Verhalten dieses Mannes
insbesondere durch den Kontrast, wenn man an den schiich-
ternen Menzel denkt! Krementz tat alles, um das nach seiner
eigenen Aussage bisher unbekannte Dogma einzufiihren! Er
nahm teil an der Konferenz in Fulda, unterzeichnete den
Fuldaer Hirtenbrief, verkiindete am 8. September die Konstitution
und suchte sie durch zwei Hirtenbriefe plausibel zu machen.
Er beteiligte sich an den Verfolgungen gegen die im alten
Glauben verharrenden Katholiken.

Am 8. Dezember forderte er Menzel als den Dekan der



wns A5 =

theologischen Fakultit auf, von sdmtlichen Mitgliedern der-
selben spitestens bis Weihnachten eine das Vatikanum aner-
kennende Erklirung einzureichen. Menzel war der einzige
unter den Theologen, welcher diese Aufforderung, die ihm noch
zweimal wiederholt wurde, jeweils mit einer ausfiihrlichen Dar-
legung seiner Griinde entschieden ablehnte. Leider gestattet
der zur Verfiigung stehende Raum nicht, alle seine Ausserungen,
die sich durch ruhige Sachlichkeit und wissenschaftliche Schérfe
auszeichnen, uns zugleich aber auch einen Blick tun lassen in
sein tiefes Gemiitsleben, hier zum Abdruck zu bringen. Seine
echt priesterlichen Worte sind auch heute noch und immerdar
ein vernichtendes Zeugnis gegen das Vatikanum und gegen
die, die seiner Irrlehre wider besseres Wissen zur vorliufigen
Durchsetzung verhalfen. Wir miissen uns hier auf die Wieder-
gabe des vom Weihnachtstage 1870 datierten und als Manuskript
gedruckten Schreibens beschrinken:

Hochwiirdigster Bischof,
Gnddiger Herr!

Ew. bischofliche Gnaden haben durch ein unterm 8. d. M.
an mich als z. Dekan der theologischen Fakultit des Lycei
Hosiani gerichtetes hohes Sehreiben simtliche Mitglieder zu der
bis spétestens Weihnachten abzugebenden Erkldrung aufge-
fordert,

ndass sie alle durch das allgemeine vatikanische Konzil
gefassten und verkiindigten Beschliisse, besonders jene
uber die Gewalt und das unfehlbare Lehramt des Papstes,
gliubig und riickhaltslos in dem Sinne annehmen, welchen
die Synode im Auge gehabt hat.“

Da diese Angelegenheit keine formell geschiftliche ge-
meinsame Behandlung leidet, indem sie nicht bloss die dussere
Existenz, sondern das intellektuelle, sittliche, religiése Leben jedes
Einzelnen im tiefsten Grunde beriihrt, so habe ich hier nur
in meinem eigenen Namen als Christ, Priester und Lehrer der
Dogmatik vor Ew. bischoflichen Gnaden Rede zu stehen und
Zeugnis abzulegen. Ich koénnte mich sehr kurz fassen; ich
konnte einfach erkliren, dass ich unentwegt bei dem stehen
bleiben miisse, was ich schon in dem unterm 15. Marz c. an
Ew. bischofliche Gnaden nach Rom gerichteten gehorsamsten
Schreiben ausgesprochen, was ich dann im August in Form



— 457 —

jener Kkleinen Broschiire!), gleichsam als Glaubenszeugnis, dem
Klerus von Ermland unterbreitet, und was ich noch am 8. Sep-
tember, nach Ihrer Ruckkehr von Fulda, Hochdenselben miind-
lich vorzutragen mich verpflichtet hielt; ich brauchte nur hin-
zuzufiigen, dass alles, was ich seitdem in betreff der fraglichen
Lehre und deren Durchsetzung gelesen, erfahren, in néchster
Nahe beobachtet, in Geist und Gemiit erwogen, nur dazu ge-
dient habe, meine Uberzeugungen von neuem zu bestitigen.
Die immense Wichtigkeit jedoch, welche die Sache fiir den
Rest meines schon so grausam zerbrochenen Lebens hat, sowie
die Befiirchtung, Ew. bischofliche Gnaden mochten das am
8. September Thnen miindlich Vorgetragene nicht als so vollig
ernst und wahr aufgefasst und gewiirdigt haben, wie mein
Reden stets gemeint ist: diese Umstinde lassen es mir réatlich
erscheinen, meinen Standpunkt nochmals so klar und bestimmt
darzulegen, als es bei der erforderlichen Kiirze moglich sein
wird.

1. Ew. bischéfliche Gnaden verlangen die gliubige An-
nahme des vatikanischen Beschlusses tiiber die Unfehlbarkeit
des Papstes — dies ist wohl der Hauptpunkt — in dem Sinne,
welchen die Synode im Auge gehabt hat. Wenn es erlaubt wiire,
in einer so ernsten Sache Ausfliichte zu suchen, so wiirde ich
antworten, dass ich mich vorldufig nicht entscheiden konnte,
weil der Sinn des vatikanischen Dekrets zweifelhaft wéire,
indem sehr verschiedene Interpretationen desselben vorldgen,
darunter keine authentische; oder ich wiirde, wie manche anti-
infallibilistisch Denkende tun, mich der zwolf Thesen, welche
dem Kapitel tiber die Unfehlbarkeit im Extrablatt zu Nr. 9 des
Pastoralblatts als FErlduterung angehidngt sind, geradezu als
eines Schildes gegen den romischen Text bedienen. Der Sinn
dieses massgebenden Textes erscheint mir nun keineswegs zwei-
felhaft: ich werde ihn aber nicht aus den nicht leicht zu reimen-
den Erliuterungen einiger dem Beschluss nachtriaglich beige-
tretenen Bischéfe der Konzilsminderheit schépfen diirfen, welche
auf die Fassung desselben wenig Einfluss gehabt und ihn durch
ihr Non placet abgelehnt haben, sondern vielmehr aus den
hinlénglich bekannten Anschauungen und Intentionen der Haupter
der Konzilsmehrheit, des hl. Vaters selbst und jener theologi-

1) Uber das Subjekt der kirchlichen Unfehlbarkeit.



— 458 .—

schen Schule, welche die Lehre von der pépstlichen Unfehl-
barkeit ex cathedra hauptsichlich ausgebildet und verbreitet,
auch an der Vorbereitung und Durchbringung des betreffenden
vatikanischen Dekrets wesentlichen Anteil gehabt hat. Hiernach
kann es keinem Zweifel unterliegen, dass das 4. Kapitel der
constitutio de ecclesia Christi der Person des Papstes, d. h. dem
Papste fur sich allein, ohne ihn an das Urteil des Episkopats
zu binden, wenn er ex cathedra spricht, jene Unfehlbarkeit
beilegt, mit welcher der géttliche Heiland seine Kirche aus-
riisten wollte.

II. Dass diese personliche Unfehlbarkeit der Nachfolger
Petri zur Bewahrung und Erklidrung des depositum fidei nicht
erforderlich sei; dass von ihr in der hl. Schrift nichts stehe;
dass sie von der &ltesten Tradition, der Konzilien- und selbst
der Papstgeschichte trotz aller Beméantelungen geradezu wider-
legt werde; dass sie nur zu einer Zeit habe aufkommen kénnen,
wo der Primat sich zur weltherrschenden Papstmacht entwickelt
hatte, die Erinnerung an die ersten Jahrhunderte der Kirche
bei dem Mangel geschichtlicher Wissenschaft verdunkelt und
das Urteil der gefeiertsten Theologen und Kanonisten durch
untergeschobene oder verstiimmelte Texte irre geleitet war,
dass sie auch heute, wo nicht mit den ganz stumpf gewordenen
alten Waffen, nur durch salbungsvolle Rhetorik, sophistische
Dialektik und erst spit ersonnene spitzfindige Ausdeutungen
weniger Bibel- und Viterstellen, die im Zusammenhang der Rede
und in den individuellen Umstinden, welchen sie entstammen,
ihr Verstiandnis finden, verteidigt werde: das alles brauche ich
hier um so weniger auszufithren, als ich mich auf die schon
erwihnte gedruckte Abhandlung berufen kann.

ITI. Aber ist die Streitfrage nicht durch ¢kumenischen Kon-
zilsbeschluss unfehlbar und endgiltig entschieden? Sie wiirde
es fir den Katholiken gewiss sein, wenn die Legitimitat des
Vatikanum, insbesondere des Beschlusses iiber die Unfehlbar-
keit des Papstes, unanfechtbar und tiber jeden Zweifel erhaben
ware. Die Unfassbarkeit der Idee personlicher Unfehlbarkeit
selbst, die mir fur ihren Tréiger allerdings zu bestehen scheint,
bildet kein theologisches Moment gegen die Wahrheit und
Okumenizitit des betreffenden Glaubensdekrets; denn wir glauben
auf Grund gottlicher Autoritit auch anderes, das wir nicht be-
greifen koénnen, Wenn mir aber vom Konzil eine Lehre zu



e BH ==

glauben vorgestellt wird, welche die Christenheit 1800 Jahre
lang nicht zu glauben verpflichtet war, welche ich nach meinem
besten Wissen und Forschen als in Schrift und Tradition, den
Quellen goéttlicher Offenbarung, worauf auch die Autoritit der
Konzilien ruht, begriindet nicht finden konnte, dann muss ich
stutzig werden und genauer zusehen, ob ich in der Tat einen
legitimen Konzilsbeschluss vor mir habe. Zu dieser Priifung
werden mich, den Priester, den Professor der Theologie, Beruf
und Gewissen auf das allerstrengste verpflichten, wenn noch
weitere Griinde des Zweifels sich mit aufdriangen. Das letztere
ist nun aber in Beziehung auf das concilium Vaticanum, nament-
lich das Dekret tiber die Unfehlbarkeit des Papstes, in einem
ganz ausserordentlichen Masse der Fall. Die Dinge sind unge-
achtet des secretum Pontificium zu weltkundig und zu viel be-
sprochen, ich darf mich in diesem Betracht, was die Tatsachen
betriftft, zu sicher auf Ew. bischéflichen Gnaden eigenes Wissen
und Gewissen berufen, als dass es geboten sein sollte, mein
gehorsamstes Schreiben durch Aufzihlung von Einzelheiten
tiber Gebiihr auszudehnen. Ich fasse daher mein Urteil, von
den Bedenken hinsichtlich der Zusammensetzung des Konzils
absehend, in folgenden Sitzen zusammen:

A. Es hat keine erschopfende Diskussion der Frage auf
Grund von Schrift und Tradition stattgefunden, unter den ob-
waltenden Umstéinden nieht stattfinden konnen.

B. Die Freiheit der Konzilsmitglieder ist, wo nicht schon
durch ihre abhiingige Stellung, so durch den mit allen Mitteln
von oben her geilibten Druck und Einfluss beeintrichtigt ge-
wesen.

C. Die Hauptfrage der Unfehlbarkeit ist gegen eine sehr
grosse und gewichtige Minoritat durch den heiligen Vater ent-
schieden worden.

D. Aus den angefiihrten drei Satzen folgt, dass das vati-
kanische Dekret iiber die Unfehlbarkeit des Papstes, nach den
stets in der Kirche festgehaltenen, auch in der Natur der Sache
liegenden Grundsitzen, kein 6kumenisches, das katholische Ge-
wissen bindendes Dekret ist.

IV. Nur iiber den Punkt C, wo, wenigstens fiir den grossen
Haufen, das fasslichste Kriterium der Okumenizitiat liegt, und
welchen auch Ew. bischofliche Gnaden im Hirtenbriefe vom



— 460 —

11. November c. besonders beriicksichtigen, wollen Hochdie-
selben mir gestatten, noch einige Bemerkungen zu machen.

Es erregt einigermassen meine Verwunderung, wenn der
Hirtenbrief S. 22 geflissentlich hervorhebt, dass in der ,end-
giltigen Sitzung“ vom 18. Juli ein ,fast einstimmiger Beschluss*
gefasst worden sei; es erweckt geradezu mein Erstaunen, wenn
S. 21 ausgefiihrt wird, dass die Erklarung der Minorititsbischofe
vom 17. Juli, dass sie ihr Votum vom 13. aufrecht hielten und
bestitigten (renovare et confirmare declaramus), von ihnen
selbst von Anfang an als ein nichtiger Akt betrachtet worden
sei. So grosse diplomatische Feinheit, durch welche mit mir
wohl viele einfiiltig ehrliche Leute getiuscht werden mussten,
vermag ich wohl einzelnen, nimmermehr allen Unterzeichnern
jener Erklirung zuzutrauen. Die Erfolglosigkeit des Schrittes
allerdings, wenigstens fiir die nichste Zeit, durfte man sich
kaum verbergen; denn da der heilige Vater auch nach der
Abstimmung vom 13. Juli sich entschlossen zeigte, seine Un-
fehlbarkeit zu proklamieren, sogar nach einer durch einen
Zusatz verschirften Formel, so war es klar, dass er selbst tiber
das Non placet der vollzdhlig im Konzil anwesenden, ja einer
verstirkten Minoritit, wie sie wegen jener Verschirfung er-
wartet werden konnte, hinwegschreiten wiirde. Ubrigens ver-
mogen wir, die wir nicht von Hause aus im Zirkel des Infalli-
bilitdtsglaubens uns befinden, fiir die es sich also nicht um
eine blosse Form- oder dussere Rechtsfrage, sondern um eine
grundwichtige Glaubens- und Gewissensfrage handelt, die wahr-
haftige Sinnesmeinung der Konzilsviiter iiber die Unfehlbarkeit
des Papstes nicht in der Abstimmung vom 18., sondern nur in
der vom 13. Juli zu erblicken, wo sie noch relativ frei, noch
nicht so durch den Tumult des nahenden Endes und der Ab-
reise zerstreut, von der Furcht vor dem ausbrechenden Kriege
befangen, durch das drohende Gespenst eines moglichen Schisma
erschreckt waren.

Es wird nun freilich behauptet, es hitten sich dem Beschluss
vom 18. Juli nachtriaglich wohl alle Bischofe der katholischen
Welt, auch die der Minoritit, ausdriicklich oder stillschweigend
angeschlossen, und dadurch sei derselbe allgemein verbindlich
geworden (Hirtenbrief S. 13). Was zuerst den Schluss aus dem
Qui tacet betrifft, welchen der vielgewandte Verfasser des Auf-



— 461

satzes iiber die ermléindische Tradition beziiglich der Unfehl-
barkeit (Pastoralblatt Nr. 12) noch apodiktischer zieht, so diirfte
seine Berechtigung in unserm Falle doch noch manchem Zweifel
unterliegen, zumal die noch schweigenden Bischiéfe durch das
Breve des Papstes an die Unterzeichner des Fuldaer Hirten-
schreibens deutlich genug gemahnt sind, ihren Beitritt aus-
driicklich zu erklidren. Jedenfalls wiirde ein dhnlicher Schluss
nicht bloss in betreff sehr vieler Laien, sondern heute auch
noch in betreff vieler Geistlichen, wie ich’s bestimmt weiss,
irrig sein. Ich sage nicht ohne Grund: heute; denn ich bin
leider Zeuge der Umwandlung, welche mit vielen ermlindi-
schen Geistlichen, die frither mit wenigen Ausnahmen Anti-
infallibilisten waren, allm#hlich vor sich geht, seit sie den
Hochwiirdigsten Ordinarius am Werke wissen, das vatikanische
Dekret mit den ,Mitteln der Moral und des kanonischen Rechts“
durchzufithren: sie unterliegen meistens dem Druck von oben
 und unten, von innen und aussen. Es widerstrebt mir, hieriiber
Spezielleres niederzuschreiben; auch erinnere ich mich, liber
diese traurige Materie am 8. September deutlich und erschopfend
genug mich gegen Ew. bischofliche Gnaden ge#ussert und selbst
auf das Urteil hingewiesen zu haben, welches die Welt iiber
die nachtriagliche Unterwerfung der Minderheitsbischofe fillen
werde. Es wiirde ein Mangel an Aufrichtigkeit meinerseits
sein, wenn ich hinzuzusetzen unterliesse, dass ich Anhalt habe,
die teilweise Gerechtigheit jenes Urteils anzuerkennen.

Ich glaube also noch hinlidnglichen Grund zu haben, die
Legitimitdt des Unfehlbarkeitsbeschlusses auch darum zu be-
anstanden, weil die notwendige Einstimmigkeit des Episkopats
in betreff desselben nicht konstatiert ist und, wie ich hoffe,
nicht konstatiert werden wird. Wenn im dussersten Falle dieses
dennoch geschéhe, so wiirde ich noch immer einwenden konnen,
dass zu einem legitimen 6kumenischen Beschlusse, der das Ge-
wissen bindet, die bloss faktische Beistimmung der Bischofe
nicht geniige, sondern dass auch die oben (unter III. A und B)
bezeichneten iibrigen Kriterien vorhanden sein miissten. Den
diese Theorie bestitigenden kirchengeschichtlichen Prizedenzfall
brauche ich nur von ferne anzudeuten.

V. Mit Darstellung der gewissen schlimmen Folgen des
vatikanischen Konzils, das uns als ein Werk des Friedens und



— 462 —

der Versohnung, ein Werk zum Heile der Seelen und zur Er-
hohung der Ehre Gottes und seiner Kirche angekiindigt war,
darf ich Ew. bischoflichen Gnaden schon zu sehr in Anspruch
genommene Geduld nicht linger ermiiden, nachdem ich auch
dariiber Hochihnen das Hauptséchlichste bereits miindlich vor-
getragen habe; ich erlaube mir nur noch dieses hinzuzufiigen,
dass ich in dem schon so sichtbaren Hereinbrechen jener Folgen,
sowie in dem gleichzeitigen Sturz der weltlichen Herrschaft
eine Zulassung oder Filigung Gottes erblicke, um die katholische
Welt recht bald zur Erkenntnis zu bringen, dass falsche Schritte
getan worden sind, die um jeden Preis wieder gut gemacht
werden miissen. Wie letzteres geschehen kénne, mogen die-
jenigen zusehen, welche die Lage geschaffen und die Verant-
wortung dafir zu tragen haben. Meinerseits vertraue ich ge-
méss der Verheissung Christi unerschiitterlich auf den Fort-
bestand seines herrlichen Reiches, in welchem wir mit IThm
und untereinander in Wahrheit und Liebe, Glauben und Gnade
innerlich vereinigt bleiben, wenn auch, wie schon sonst vorge-
kommen, der &ussere Zusammenhang durch die Hierarchie,
welche ich mit der Kirche nicht, wie oft geschieht, schlechthin
identifiziere, fiir einige Zeit gestort ist.

Hochwiirdigster Bischof,
Gnddiger Herr!

In vorstehendem habe ich mich bemiiht, meine durch ernstes
Nachdenken, Forschen und Studieren ausgebildeten und be-
festigten tatsichlichen Uberzeugungen riicksichtlich des vatikani-
schen Konzils, besonders des Beschlusses iiber die Unfehlbar-
keit des Papstes, so bestimmt als moglich darzulegen. Auch
die beigefiigten Motivierungen wollen weniger als eigentliche
Beweise, denn als weitere Erliauterungen meiner Auffassung
angesehen werden. Ob nun bei so bewandten Umstinden fiir
mich die Moglichkeit vorhanden sei, ohne Verzicht auf Vernunft
und Gewissen, ohne Untergrabung meines ganzen sittlichen
Wesens, ohne vollige Vernichtung meiner Ehre vor Gott, meines
einzigen stets bewahrten Hortes, Ew. bischéflichen Gnaden Auf-
forderung beziiglich des Unfehlbarkeitsbeschlusses in der ge-
wiinschten Weise zu entsprechen, das moge Hochderen Urteil
selbst entscheiden.



— 463 —

Indem ich alles Weitere Gott befehle, habe ich die Ehre,
mit gebiihrendem Respekt zu verharren

Braunsberg, den 25. Dezember 1870.
Ew. bischoflichen Gnaden untertinig gehorsamster

Dr. A. MENZEL,
Professor.
Sr. Gnaden dem Hochwiirdigsten Bischof von Ermland
Herrn Dr. Krementz, Ritter etc. zu Frauenburg.

Nach gleich entschiedener Ablehnung zweier weiteren Auf-
forderungen zur Unterwerfung erfolgte zum 1. April 1871 die
Suspension ab ordine et jurisdictione. Menzels damalige Seelen-
stimmung spiegeln die Eintrdge in seinem Tagebuch wider.
Er schreibt:

31. Mérz. So habe ich denn heute, am schmerzhaften Frei-
tag, zum letzten Male zelebriert. Die vorangegangene schlaf-
lose Nacht hat leider offenbart, dass ich tiber allen Gram doch
noch nicht hinaus bin. Gottlob, dass wenigstens ein Déllinger
sich als Mann bewéhrt. Es wird doch Friihling werden!

1. April. Das ist nun der erste Tag im neuen Leben. Ich
klage nicht mehr. Das Licht iberwiegt den Schatten in hohem
Grade. Ich darf hoffen, dass ich bis ans Ende ein Klarer,
reiner, freier, ehrenwerter Mann bleibe. Also getrost in Gott!

6. April. Von allen Geistlichen Ermlands bin ich heute,
am Grindonnerstag, allein vom Altare ausgeschlossen. Warum?
Weil ich mich vor der Welt, vor mir selbst, vor Gott schéime,
die klar erkannte Wahrheit zu verleugnen. So wird denn Gott
allweg mein Licht und meine Stéirke sein.

Der Versuch des Bischofes, ihn aus der Fakultit zu ver-
drangen, scheiterte an der Festigkeit der Staatsbehorde.

Die Konzilswirren veranlassten unsern Gelehrten, in seinen
Vorlesungen tiber Apologetik den Abschnitt tiber die in Be-
tracht kommende Frage ohne Verleugnung des friher Vorge-
tragenen nach dem Bedirfnis der Zeit zu vervollstindigen.
Abfassung und Vortrag des betreffenden Stiickes fiel in die
erste Hilfte des Juli 1870 und erschien im August gedruckt
unter dem Titel: Uber das Subjekt der kirchlichen Unfehlbarkeit.
Braunsberg 1870. Im ersten Abschnitt entwickelt er die Theorie
der allgemeinen Konzilien, wie sie vor dem Vatikanum {blich



— 464 —

war'). Das zweite Kapitel priift der Reihe nach die fiir die
neue Lehre angefiihrten Schriftstellen (Matth. 16, 18—19;
Joh. 21, 15—17; Luk. 22, 32), die geltend gemachten Ausspriiche
der Viter und Lehrer des ersten Jahrtausends, das als Beweis
dienen sollende Verfahren der allgemeinen Konzilien, endlich
die Behauptung, die Papste hitten in amtlichen Glaubensent-
scheidungen niemals geirrt; alles mit negativem Erfolge. Nach-
dem er so gezeigt, wie wenig die entscheidenden positiven
Quellen der Theologie der infallibilistischen Ansicht gilinstig
sind, brauchte er auf die tibrigen Argumente nicht einzugehen,
die durchweg auf leicht zu erkennende Sophismen und eine
unklare Vermengung der Begriffe von Primat und Unfehlbarkeit,
Inappellabilitdt und objektiver Wahrheit, Glaube und Gehorsam,
Lehrautoritat und Disziplinargewalt hinauslaufen. Dazu kommt,
dass das neue, so schweren Bedenken unterliegende Dogma
gar nicht notig ist. ,Nicht wenig“, so endet die Darlegung,
»Spricht schliesslich gegen die Wahrheit der neuen Lehre, dass,
wie sie aus einer durch Falschungen und &dussere Ursachen
herbeigefithrten Uberspannung des Primates entsprungen ist,
sie gegenwirtig in einer allem kirchlichen Herkommen zuwider-
laufenden und durch unanstossige Worte gar nicht qualifizier-
baren Weise auf dem Vatikanum durchgesetzt werden will.

yJeder irgend vorziigliche Mensch“, so sagt der schon er-
wiahnte Schriftsteller, ,wird, nach dem vierzigsten Jahre, von
einem gewissen Anfluge von Misanthropie schwerlich freibleiben.
Denn er hatte, wie es natiirlich ist, von sich auf andere ge-
schlossen und ist allmihlich enttiuscht worden, hat eingesehen,
dass sie entweder von der Seite des Kopfes, oder des Herzens,
meistens sogar beider, ihm in Riuckstand bleiben und nicht
quitt mit ihm werden .. .% Solche Erfahrungen machte M. jetzt
vollauf; aber sein tiefes Gemiit nicht nur, sondern auch sein
felsenfester christlicher Glaube behiitete ihn vor zu weitgehender
Misanthropie. Sein Bischof wurde iiber Nacht Infallibilist, seine
geistlichen Kollegen am Hosianum — mit einer Ausnahme —
verleugneten keck ihre Uberzeugung; einer von ihnen, Thiel,
der spiter sogar Bischof wurde, hatte an einem besseren Tage
tir das unbegreifliche Verhalten der Bischofe das Wort ge-

1) Zur Sache vgl. @en in dieser Zeitschrift, 65. Bd., 1909, S. 54 ff,
erschienenen Aufsatz: ,Uber das Subjekt der kirchlichen Unfehlbarkeit®.



— 465 —

prigt: ,Ein gewohnlicher Biirgersmann soll z. B. fiir seine
religisse Uberzeugung freudig Gut und Blut hingeben; sie, die
Bischofe, wagen dafiir nicht einmal den ungnidigen Blick des
Herrschers im Vatikan zu ertragen: o edelste Hoflingsnatur!*
Sehr bald sah M, auch im Klerus eine Saat aufgehen, die er
nicht ausgestreut. Mit sehr wenigen Ausnahmen unterlagen
die Geistlichen dem auf sie ausgeiibten Druck. M., der lange
Zeit eine der geachtetsten und einflussreichsten Personlichkeiten
in seiner Heimat gewesen, war jetzt so vereinsamt, dass er in
seinem Studierzimmer mitunter laut las, um sich nicht ganz
des Klanges der menschlichen Stimme zu entwohnen. Unge-
zogenheiten, Schméhungen und Verfolgungen brachen iiber ihn
herein — unser Bekenner blieb standhaft. Es war ihm in dieser
Triibsal ein grosser Trost, dass Professor Reusch, der ihm damals
personlich noch unbekannt war, spéiter aber in Bonn sein fiir-
sorglicher Freund wurde, sich mit einem Trost- und Ermun-
terungsbriefe an ihn wandte.

In Braunsberg, wo er so lange, so segensreich gewirkt,
konnte er unter den gegebenen Verhiltnissen nicht bleiben.
Seine Versetzung an die katholisch -theologische Fakultit zu
Bonn im Herbste 1874 brachte ihn wenigstens in eine sym-
pathischere Umgebung und ermoglichte ihm, wenn auch in sehr
bescheidenem Rahmen, die Fortsetzung seiner erspriesslichen,
mit gewissenhafter Treue geiibten Lehrtitigkeit. Er las hier
regelmissig tiber Einleitung in das Studium der Theologie,
Apologetik, Dogmatik und Moral. Die alteren Mitglieder unseres
Klerus, soweit sie seine Schiiler waren, werden sich seiner stets
mit Hochachtung und Dankbarkeit erinnern, denn auch in Bonn
wirkte er nicht allein als Lehrer, sondern als Vorbild, bis die
todliche Krankheit ihn auf das Schmerzenslager legte.

Die Ubersiedelung im vorgeriickten Alter, so notwendig
sie durch die Umstéinde war, ist fir den alternden Gelehrten
ein schwerer Entschluss gewesen. Ein Baum, der aus einem
Boden, in dem er lange gewurzelt hat, in einen anderen ver-
setzt wird, pflegt nicht mehr recht zu gedeihen. Menzel hatte
mit geringen Unterbrechungen tber ein halbes Jahrhundert im
Ermland gelebt und ein Vierteljahrhundert dort segensreich
gewirkt., Wie sehr er an seiner Heimat hing, zeigt auch die
Tatsache, dass er bis in die letzte Zeit seines Lebens wieder-
holt einen Teil seiner Ferien dort zubrachte, wiewohl er dann

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1911, 30



— 466 —

nur sehr wenige seiner fritheren Freunde und Bekannten sah
und Braunsberg, die Stéitte seiner langjihrigen Wirksamkeit,
kaum einmal betrat, sonst nur vom Ostseestrande, wo er sich
aufhielt, die Ttirme von ferne erblickt hat. Er war, als er
nach Bonn kam, noch kein Greis an Jahren, aber ein gebrochener
Mann. Er vermisste die gewohnte Lebensweise, die Freunde
seiner Jugend, die Behaglichkeit seines fritheren Daseins. Dennoch
erblickte er in seiner Versetzung nach Bonn eine grosse Wohl-
tat. Er fand hier doch einige Gesinnungs- und weniger nieder-
gedriickte Leidensgenossen, manche, mit denen er freundschaft-
lich verkehren konnte, und auch Fernerstehende, namentlich
die Kollegen von der Universitit, begegneten dem schwer ge-
priiften Manne mit achtungsvollem Wohlwollen. Insbesondere
verkehrte er gerne im Hause des Professor Reusch, dessen
Nachbar er war, und dessen milde, aber doch energische Per-
sonlichkeit ihm eine willkommene Stiitze bot.

Zur Wiirdigung seines Bekennermutes ist folgendes zu be-
achten notig. Er besass weniger starke Nerven, ein weicheres
Gemiit und eine geringere Energie und Widerstandskraft, als
ihm zu wiinschen gewesen wire. Dazu kam, dass er beziiglich
der altkatholischen Opposition gegen das Vatikanum sich kaum
einer grossen Hoffnung hingab, nachdem er das schmihliche
Schauspiel gesehen, das die Bischofe und die meisten Gelehrten
auffiihrten. Um so hoher ist seine Festigkeit anzuschlagen.
Wie der Soldat der todlichen Kugel trotzt, so hielt er stand
ohne Zittern und Zagen, um so heldenmiitiger, als er glaubte,
Ansehen vor den Menschen, Behaglichkeit des gewohnten Lebens,
Freunde und Genossen, alles, was ihm bis dahin lieb gewesen,
zu verlieren ohne Erfolg und ohne Zweck. Nur zum Liigner
werden mochte er nicht; und darum liess er sich abschlachten,
wehrlos und ohne Hoffhung.

Es ist nicht unbekannt, dass M. mit dem Verlauf der alt-
katholischen Bewegung nicht in allem einverstanden war, sich
von der offentlichen und téitigen Beteiligung daran zuriickzog
und sich auf das Abhalten seiner Vorlesungen beschrinkte.
Es beunruhigte ihn das ungestiime Dringen nach Reformen,
von deren Durchfiihrung er eine bleibende Separation von der
tibrigen katholischen Kirche befiirchtete. Fiir reformbediirftig
hielt auch er die Kirche. Aber eine Zeit, in welcher es Not
kostete, in den Augen des Volkes, wie der Gebildeten, selbst



467 —

der Staatsminner und Parlamentarier, sich die Anerkennung
der Katholizitit zu bewahren. trotz Opposition gegen Papst,
Episkopat und Geistlichkeit, schien ihm nicht geeignet, am
grinen Tisch fiir einen kleinen Kreis Reformen zu entwerfen.
Seiner Meinung nach sollte erst das Vordringen freierer An-
schauungen in der katholischen Kirche abgewartet werden —
wozu nun freilich vor der Hand gar keine Aussicht war —
ehe man mit solchen Plinen sich beschiiftigte.

Die Aufhebung des Priesterzolibats war in seinen Augen
das auffallendste Merkmal dieser von ihm nicht gebilligten
- Entwicklung. Dem Priesterzolibat war er — selbst ein Priester
von makellosem Wandel — personlich abgeneigt. Aber etwas
anderes war es ihm, eine Einrichtung zu missbilligen und ihre
Beseitigung vorzubereiten, und etwas anderes, sie vorzeitig fir
wenige aufzuheben, — um, wie er glaubte, sie auf der Gegen-
seite um so stidrker zu befestigen. Er tibersah dabei, dass es
doch von Bedeutung ist, vielfach als wiinschenswert bezeichnete
Reformen zunéchst einmal in einem Kkleineren Kreise auf ihren
Wert, ihre Wirkung, die Art und Weise ihrer Durchfiihrung
zu prifen.

Noch weniger behagte ihm die damals angebahnte Ver-
bindung mit der anglikanischen Kirche. Wenn er auch nicht
die Giiltigkeit ihrer Bischofsweihen bestritt, so konnte er das
offizielle Glaubensbekenntnis dieser Kirche nicht als katholisch
anerkennen, Er gab zu, dass eine Partei der Anglikaner das-
selbe katholisierend deute, wenn auch, wie er meinte, gezwungen
und gegen den klaren Wortlaut des Textes. Aber er pflegte
darauf hinzuweisen, dass ein grosser Teil der Anglikaner weder
von dieser Auffassung, noch von einer Verbindung mit den
Altkatholiken etwas wissen wolle. Dann hob er auch hervor,
dass die anglikanische Kirche in der ganzen Welt fiir vollig
oder doch wenigstens halb protestantisch gelte, und dass darum
der um die Anerkennung seiner Katholizitit kémpfende Alt-
katholizismus sich durch diesen neuen Schritt nur neue Schwierig-
keiten bereite, Dass ein Mann mit diesen Anschauungen dem
offiziellen Altkatholizismus mit Zurickhaltung gegeniiberstand,
wird man nicht auffallend oder unverstindlich finden. Immerhin
bleibt es zu bedauern, dass er sich génzlich und definitiv
zuriickzog und nicht dem Beispiele folgte, das sein Freund
Reusch gab.



— 468 —

So energisch sein Widerspruch gegen das Vatikanum war,
so fest war sein preussisch-deutscher Patriotismus. Die traurigen
Erfahrungen, die er auch personlich an der preussischen Re-
gierung machte, vermochten doch seinen Patriotismus ihm nicht
zu nehmen. Wenn er uber die unerhoérte Art sprach, wie der
sogenannte Kulturkampf beendet wurde, und Preussen sich an
den Triumphwagen des unfehlbaren Papstes spannte, dann
seufzte er wohl und meinte: es wird einem schwer gemacht,
patriotisch zu bleiben. Lautere Vaterlandsliebe war es auch,
die ihm die Feder in die Hand driickte zu einem am 12. April
1875 von Bonn aus an den Bischof Krementz gerichteten Briefe,
der sich im Nachlasse vorfand und im ,Deutschen Merkur*,
Jahrgang 1886, Seite 395 f., abgedruckt ist, worin er mit herz-
lichen Worten zum Frieden mahnte unter Hinweis auf die fir
beide Teile verheerenden Wirkungen des sogenannten Kultur-
kampfes. Er sagt selbst darin, er habe den Brief ohne Vor-
wissen irgend eines Menschen geschrieben, und derselbe wiirde
von seiner jetzigen Umgebung nicht gebilligt werden, denn er
sei gegen das Interesse der antivatikanischen Bewegung, auch
gegen sein personliches Interesse. ,Aber mein personliches
Interesse gilt mir gar nichts, da ich fiir diese Welt doch schon
zugrunde gerichtet bin, und fiir den Sieg der Wahrheit, die so
sonnenklar, und der Religion, die Gottes Sache, ist mir nicht
bange, wenn dieser Sieg auch erst spéit eintritt und auf anderem
Wege, als durch den Altkatholizismus, der mir nur als Uber-
gang und Notbehelf wihrend dieser Zeit der Wirren gilt.“

Diese Zuversicht hat ihn auch spéter nicht verlassen. Kurz
vor seinem Tode sprach er sich im Wintersemester 1884/85 in
seinen Vorlesungen tiber Apologetik bei einer Erorterung iiber
,die Kennzeichen der Kirche Christi“ also aus: ,Relativ wir-
den trotz aller Menschlichkeiten die Kennzeichen der wahren
Kirche der abendlindisch-katholischen Kirche beizulegen sein,
wenn nicht das Haupt dieser Kirche, seine Stellung vergessend,
indem es die dem Episkopate von Christus tibergebenen Voll-
machten ihm entzog, die Idee der Kirche als Reich Gottes nicht
von dieser Welt, zugrunde gerichtet hiitte. Dennoch diirfen wir
der Zuversicht leben, dass der gittliche Stifter die Mittel bereit
hat, auch dieses Attentat zum Guten zu wenden und die Sehnsucht
nach Wiederherstellung der von Christo gewollten, einigen, heiligen,
alle wmfassenden, apostolischen Kirche endlich zu befriedigen.* Mit
dieser Hoffnung ist er ins Grab gestiegen.



— 469 —

Gegen Ende seines Lebens, als seine Krankheit begann,
ausserte er: ,Ich wiinschte, es ginge mit mir zu Ende; ob ich
noch hier so umhergehe, das ist ja doch ohne allen Zweck.*
Das war freilich eine Unterschitzung seiner selbst. Sein blosses
Dasein hatte einen hohen idealen Zweck: es war ein lebendiges
Zeugnis wider die Liige.

Als er schwer leidend auf dem Krankenbette lag, nahte
sich ihm die réomische Versuchung. Fest und standhaft hat er
sie zuriickgewiesen, da es ihm unmoglich sei, mit einer Unwahr-
heit auf dem Gewissen vor Gott zu treten. Als ein Professor
der neukatholischen Theologie — es war Simar, der spitere
Erzbischof von Koéln — der einschmeichelnd und gleissnerisch
seine Ziele zu erreichen gewohnt, ihm auf seinem Schmerzens-
lager Grisse von dem Erzbischof Krementz iiberbrachte, der
ihn so sehr bedauere, dass er in diese Lage gebracht worden
sei, gab er ihm einfach, aber beschimend zur Antwort: ,Mein
Altkatholizismus besteht darin, dass ich nicht liigen will, und meine
Lage ist die, dass, nachdem die Hierarchie mich aus diesem Grunde
verstossen, ich mich unmittelbar an Gott selbst gewendet habe, und
diese Lage mdchte ich mit keiner anderen wertauschen.* Und als
dann der romische Dogmatiker entgegnete: Aber wir sind doch
alle Menschen und konnen darum irren, erhielt der Beschrinkte
die naheliegende Antwort: Eben darum, der Papst ist ja auch
ein Mensch. — Die lauterste Wahrheitsliecbe war es, die dem
sonst schwachen Manne in den Tagen der Gesundheit und der
Krankheit Heldenmut verlieh.

Am 4. August 1886 starb er eines gottseligen Todes. Drei
Tage spiter bewegte sich der bescheidene Leichenzug des
Wahrheitsbekenners durch die Ehrenpforten und unter den
Fahnen her, mit denen gerade der Mann geehrt werden sollte,
der nach Verleugnung der katholischen Wahrheit Menzel sus-
pendiert hatte und nun sogar Erzbischof von Koln geworden!
Welch ein Gegensatz! Mit von Trénen erstickter Stimme hielt
Professor Reusch als einer der wenigen, die ihm im Leben
nédher gestanden, den Nachruf und zeichnete ein Bild des Ent-
schlafenen, um es, wie er sagte, nicht in eine giinstigere, aber
in eine klarere Beleuchtung zu riicken. Tiefe Ergriffenheit er-
fasste die Versammlung, als er von alle dem berichtete, was
im Laufe der Jahre das sanfte Gemiit des Freundes gelitten
habe und wie er standhaft gebliebén sei bis zum seligen Ende.



oo A0 —

Derselbe Freund liess spiter als sein Testamentsvollstrecker
auf seinen Grabstein die Worte 2. Tim. 4, 7 setzen, die unsern
Menzel und sein Handeln treffend charakterisieren: Fidem
servavi.

Andreas Menzel war ein vielseitig gebildeter Mann, nicht
nur in seiner Fachwissenschaft bewandert, sondern auch philo-
sophischen und philologischen Studien ergeben und sich dichterisch
betiatigend, ein hochachtbarer Charakter, allem Unwahren und
Unedlen feind, ein treuer Freund, ein frommer Christ, gegen
jedermann wohlwollend und gegen Hilfsbediirftige in der Stille
wohltéitig. Er hatte ein tiefes Gemiitsleben, von dem allerdings
in der letzten Periode nur noch Trimmer und Bruchstiicke in
die Erscheinung traten. Moge das Andenken dieses vorbild-
lichen Priesters von lauterster Frommigkeit, dieses treuen Be-
kenners und Dulders allezeit im Segen und zum Segen unter
uns lebendig bleiben.

Siehe, wir preisen selig, die erduldet haben,
Denn ob der Leib gleich stirbt,
Doch wird die Seele leben.
MENN.




	Andreas Menzel (1818-1886)

