
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1 (1911)

Heft: 4

Artikel: Andreas Menzel (1818-1886)

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403795

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403795
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


444 —

ANDREAS MENZEL.
(1815—1886.)

In unserer raschlebigen, vergesslichen Zeit mag es leicht
geschehen, dass auch älteren Lesern dieser Zeitschrift der in
der Überschrift stehende Name aus dem Gedächtnisse
entschwunden ist. Und doch verdient es der Träger desselben,
dass wir uns seiner aus Anlass des 25. Gedächtnisses seines

Todestages wieder besonders erinnern und uns sein Bild, auch
zu Nutz und Frommen der jüngeren Generation, noch einmal
vergegenwärtigen. Es soll dies im folgenden geschehen unter
gelegentlicher Zugrundelegung verschiedener Mitteilungen, die
anlässlich seines Todes damals im „Deutschen Merkur"
erschienen.

Andreas Menzel wurde geboren am 25. November 1815 in
dem ostpreussischen Städtchen Mehlsack. Er hatte keine frohe
Jugend. Die Eltern lebten in dürftigen Verhältnissen ; der Vater
starb früh, und der Stiefvater ersetzte ihn nicht. Gern und oft
erinnerte er sich der Liebe der Mutter und ihrer Sorgen und
Bekümmernisse. Die Eindrücke des ersten bewussten Lebens
übten einen bestimmenden Einfluss auf das empfängliche und

empfindsame Gemüt des Kindes, die Erlebnisse des Mannes
taten das übrige, und noch der Greis zeigte ein verschüchtertes
Wesen. Da der Knabe eine ungewöhnliche Begabung verriet,
sollte er sich in Braunsberg zum Lehrer ausbilden. Infolge
von zufällig erscheinenden Umständen kam er statt in die
betreffende Vorbildungsschule an das Gymnasium und entschloss
sich nun bald, Geistlicher zu werden. Nach Vollendung seiner
Studien am Gymnasium und am Lyceum Hosianum wurde er

am 1. August 1841 zum Priester geweiht und Vikar in Brauns-
berg. Er hatte sich während seiner Studien so ausgezeichnet,
dass seine geistlichen Oberen ihn für eine Verwendung im Lehr-



— 445 —

amte in Aussicht nahmen. Er wurde daher im Spätherbst
desselben Jahres zur Fortsetzung seiner Studien an die Universität
Breslau gesandt, woselbst er um Ostern 1843 Lie. theol. wurde.
Aus diesem Anlass stellte er theses theologicae auf; eine
gedruckte Dissertation ist nicht erschienen. Den Sommer brachte
er als Hospitant in Berlin zu. Nachdem er wieder kurze Zeit
Vikar in Braunsberg gewesen, begab er sich, im Genüsse der
Preuckschen Stiftung, an Ostern 1844 für 18 Monate nach Rom.
Von dort zurückgekehrt, war er einige Jahre Subregens im
Klerikalseminar zu Braunsberg.

Schon als jungem Geistlichen kam ihm zum Bewusstsein,
dass bei den enge gezogenen kirchlichen Schranken die Stellung
eines dogmatischen Lehrers und Schriftstellers sich schwierig
gestalten müsse, und er hatte darum den Entschluss gefasst,
in der Seelsorge tätig zu bleiben, ferne vom Schauplatze
aufregender, fruchtloser Kämpfe. Wieder spielte der scheinbare

Zufall eine Rolle in seinem Leben. Sein bei aller Zurückhaltung

nicht zu verbergendes Talent, wie der Umstand, dass

er bei Erledigung einer Professur am Lyceum sich als
Abgeordneter in Berlin befand, führten 1850 seine Ernennung zum
ausserordentlichen Professor der systematischen Theologie an
dieser Anstalt herbei. Drei Jahre später wurde er Ordinarius.
Im Januar 1857 erhielt er von Breslau die theologische Doktorwürde.

Er führte das Rektorat von 1865—66. Gelegentlich
der Jubelfeier des Lyceums 1868 wurde er Ritter des Roten
Adlerordens 3. Klasse, nachdem er schon früher die 4. Klasse
desselben Ordens erhalten hatte. Menzel war 1849—50, dann
1862 und 1863 Mitglied der 2. Kammer. Um sich ungeteilt dem
Lehramte zu widmen, lehnte er eine Wiederwahl ab.

Zwanzig Jahre lang hat unser Gelehrter sein Amt zwar
ohne Störung von aussen mit grossem Erfolge verwaltet ; aber
die schon lange gehegten Befürchtungen trafen immer mehr

zu, und innere Kämpfe blieben ihm nicht erspart. Es wurde
ihm sehr schwer, sich mit der Verkündigung des neuen Mariendogmas

vom Jahre 1854, mit der drei Jahre später erfolgten
Verurteilung* der Schriften A. Günthers in Wien und mit der
Publikation des Syllabus im Jahre 1864 abzufinden. Eine Zeitlang

trug er sich sogar mit dem Gedanken an Resignation und
wollte sich auf eine Landpfarrei zurückziehen.

Das angebliche Dogma von der unbefleckten Empfängnis



— 446 —

zeigte ihm das verhängnisvolle Beginnen, Schrift und Tradition
nicht mehr als alleinige Erkenntnisquellen des Glaubens gelten
zu lassen. Von seinem katholischen Standpunkte aus konnte
er allerdings eine derartige päpstliche Proklamierung nicht als
verbindlich ansehen und darum schweigend darüber hinweggehen.

Mit der Güntherschen Philosophie war er näher
bekannt geworden durch seinen Lehrer, den Braunsberger
Professor Schwann, einen früheren Hermesianer, den Bruder des
berühmten Physiologen. Er schätzte die Originalität und den
Ideenreichtum des „letzten katholischen Philosophen" mit Recht
ausserordentlich hoch und wusste dessen Gedanken für die
Ausbildung seiner eigenen Anschauungen zu verwerten. Die
Verurteilung machte auf ihn den niederschlagendsten Eindruck,
weil sie ihm ein Beweis dafür sein musste, dass keine freiere
Bewegung auf dem Gebiete der Spekulation dem Katholiken
mehr erlaubt werde, und weil anderseits durch diese Massnahme
eine der schärfsten Waffen gegen den modernen Unglauben
zerstört wurde. Wie eine Vorbedeutung war es, dass eine Rheinreise

in den Herbstferien 1857 dem verzweifelnden Ermländer
Theologen neuen Lebensmut verlieh. Allein kaum hatte er
diesen Schmerz durch die in der Gegend, wo er später dauernd
weilen sollte, empfangenen Eindrücke halbwegs überwunden,
da erschien das berüchtigte Manifest von 1864 und zeigte ihm,
wie wenig Aussicht seine Hoffnung auf Versöhnung der
kirchlichen Ansprüche mit den berechtigten Forderungen der Zeit
hatte.

Nicht bloss in seinen jüngeren Jahren, sondern — und
das gereicht ihm gewiss nicht zur Unehre — noch im reiferen
Alter konnte man somit an Menzel ungefähr eine Wahrnehmung*
machen, die ein geistreicher Schriftsteller des vorigen
Jahrhunderts in die Worte kleidet: „An einem jungen Menschen
ist es, in intellektueller und auch in moralischer Hinsicht, ein
schlechtes Zeichen, wenn er im Tun und Treiben der Menschen
sich recht früh zurechtzufinden weiss, sogleich darin zu Hause

ist, und, wie vorbereitet, in dasselbe eintritt: es kündigt
Gemeinheit an. Hingegen deutet, in solcher Beziehung, ein

befremdetes, stutziges, ungeschicktes und verkehrtes Benehmen
auf eine Natur edlerer Art."

Immerhin konnte er noch hoffen. Wegwerfen, pflegte er
zu sagen, ist leicht, verstehen ist besser. Er gab die Hoffnung



— 447 —

nicht auf, dass der Katholizismus doch noch eine Zukunft habe,
und er vertraute darauf, dass namentlich der Genius des
deutschen Volkes eine Erneuerung und Verjüngung des
wissenschaftlichen und kirchlichen Lebens in die Wege leiten werde.
Das geschichtlich Gewordene, mit seinem Reichtum an Wahrheit,

Ideen und Poesie, umfasste er in liebender Sorgfalt und
suchte es für die Gegenwart fruchtbar zu machen.
Dementsprechend richtete er seine Tätigkeit als Professor ein. Gerade
seine Positivität und Besonnenheit hielt ihn, im Hinblick auf
grosse Vorbilder, davon ab, alle in ihm aufsteigenden Bedenken
sofort und unvermittelt seinen erst in der Entwicklung begriffenen

Zuhörern mitzuteilen. Indem er vermied, was missverstanden

oder missdeutet werden konnte, war seine Lehrtätigkeit
eine segensreiche und allgemein anerkannte, weil er

besonders als Persönlichkeit, nicht nur als Lehrer und
Gelehrter, sondern auch als vorbildlicher Priester auf die
Studenten wirkte.

Alles in allem war seine Lage erträglich, wenn auch nicht
in jeder Beziehung angenehm. Das sollte anders werden durch
das vatikanische Konzil. Ehe wir aber sein weiteres Geschick
verfolgen, wollen wir einen Blick werfen auf seine bisherige
schriftstellerische Tätigkeit. Umfangreiche Werke hat er nicht
verfasst; es sind Gelegenheitsschriften, die hier in Betracht
kommen.

Im Jahre 1849 übernahm Menzel auf den Wunsch des

damaligen Bischofs Geritz die Bearbeitung eines Gesangbuches
für die Diözese Ermland. Der Bischof sagt in einem amtlichen
Schreiben vom 8. März 1855: „Da nun dieses unter grossen
Mühen zustande gekommene Werk der Herausgabe zueilt, so
erachte ich es für meine Pflicht, E. H. meinen innigen und tief
gefühlten Dank auszusprechen für die grosse Sorgfalt und mühevolle

Ausdauer, die Sie der Bearbeitung des Gesangbuches
zugewendet haben. Sie haben sich dadurch um die Diözese
hoch verdient gemacht, und der Dank wird Ihnen für alle Zeit
bleiben."

Aus Anlass seiner Ernennung zum ausserordentlichen
Professor schrieb er eine Habilitationsabhandlung „De natura con-
scientiae" und verbreitete damit Licht über einen jedermann
bekannten und doch in mehrfacher Beziehung schwierigen
Gegenstand. Die grosse Unklarheit und Verschiedenheit der



— 448 —

Ansichten in betreff des Gewissens hat nicht allein in der
Dunkelheit des Gegenstandes, sondern ebensosehr in der mangelhaften

sprachlichen Bezeichnung desselben ihren Grund. So

bezeichnen namentlich ovveiôrfiiç und conscientia nicht bloss,
was wir Gewissen nennen, sondern Bewusstsein überhaupt,
d. h. Wissen von unserem gesamten inneren Geistesleben. Der
deutsche Ausdruck Gewissen ist insofern schon bestimmter, als
er immer nur in sittlicher Beziehung vorkommt und in das
Bewusstsein fallende sittliche Vorgänge zum Gegenstande hat.
Die Argumentation des Verfassers, der eine genaue Kenntnis
der Moraltheologie (Alphons von Liguori und namentlich Thomas
von Aquin), aber auch der Philosophie (Kant und A. Günther
mit seiner Schule) zeigt, geht nun darauf hinaus, dass er die
in der Regel konfundierten Funktionen des Gewissens und der
praktischen Vernunft, die beide in der Tat in der innigsten
Verbindung miteinander auftreten, genau zu sondern bestrebt ist.
Zu diesem Zwecke betrachtet er das Gewissen nach seinem
Wesen und seinen Funktionen im Verhältnis zur praktischen
Vernunft und deren Funktionen. Die „praktische Vernunft"
ist das Vermögen des Menschen, den göttlichen Willen teils
aus sich selbst, teils mit Hülfe der Offenbarung zu erkennen.
Erst wenn aus dem Wissen des Gesetzes und der Reflexion
über dasselbe heraus im konkreten Falle zum Wollen und
Handeln fortgeschritten werden soll, tritt, wie allgemein
zugegeben wird, das „Gewissen" mit seinen eigentümlichen
Funktionen hervor. Worin bestehen diese? Nach der Meinung
älterer Moralisten (Liguori, Busenbaum) darin, dass das
„Gewissen" das Geschäft der „praktischen Vernunft" nun fortsetzt,
dass es das von dieser vermittelte allgemeine Gesetz nach dem

vorliegenden einzelnen Falle besondert, weshalb (z. B. von

Martin, „Lehrbuch der katholischen Moral", Mainz 1850, S.80ff-,
Martin, „Lehrbuch der katholischen Religion", IL Teil, Mainz

1848, S. 194, im Anschluss an Liguori und Thomas von Aquin)
das Gewissen geradezu als die „spezialisierende praktische
Vernunft" bezeichnet wird.

Wäre diese Auffassung, die für die Moraltheologie
allerdings sich als brauchbar erweist, richtig, dann könnte man,
da unsere Vernunft in der Tat unvollkommen ist, mit Recht

von einem richtigen, irrenden, zweifelnden, ängstlichen usw.

Gewissen reden. Indessen wäre dann die unbedingte, alle



— 449 —

menschliche Autorität ausschliessende Autorität des Gewissens,
dieser „Stimme Gottes", nicht zu erklären. Zudem wäre dann
die Tätigkeit der Kasuisten, die im voraus die Forderungen
des Gesetzes in einzelnen Fällen und unter diesen und jenen
besondern Umständen vermittelt, dem Gewissen als der
spezialisierenden praktischen Vernunft zuzuschreiben. Niemand aber
wird jene Tätigkeit der Kasuisten dem Gewissen beilegen wollen.
Die Funktion des Gewissens im eigentlichen Sinne muss
demnach von allen Funktionen der praktischen Vernunft
verschieden sein. Unter kritischer Bezugnahme auf die einschlägigen

Äusserungen Kants und auf Grund einer berichtigenden
Darlegung der Lehre des Thomas beschreibt nun Menzel das
Gewissen folgendermassen: Die Funktion des Gewissens, die

vor, während und nach jedem Wollen und Handeln hervortritt,
ist die psychologische Tatsache, dass das Wollen und Handeln
wie durch eine höhere Notwendigkeit an die erkannten
Forderungen des göttlichen Willens geknüpft erscheint. Diese
Betätigung des Gewissens, diese Tatsache des Gebundenseins, ist
das Gewissen im subjektiven Sinne; die bindende, verpflichtende

Macht selbst ist das Gewissen im objektiven Sinne.
Wenn nun das Gewissen im engeren Sinne nach Wesen

und Wirkung von der praktischen Vernunft verschieden ist,
ist es dann vielleicht ein menschliches Vermögen neben der
Vernunft? Menzel antwortet: Dem Menschen gehört das
Gewissen nur insofern an, als es sich betätigt ; als Prinzip dieser
Betätigung oder nach seinem Wesen geht es über die menschliche

Natur hinaus, es beherrscht dieselbe mit unwiderstehlicher
Gewalt, die der von ihm beherrschte Mensch überall als heilig
und gerecht verehren muss. Nichts liegt näher, als die
Annahme, dass diese Macht Gott selber ist, der sich auf diese
Weise dem erschaffenen Geiste fortwährend als Schöpfer und
Herrn kundgibt. Das Gewissen hat sein Prinzip in Gott, seine

Wirkung tritt in unserem Bewusstsein hervor, es ist also das

Band, wodurch Schöpfer und Geschöpf zusammenhangen. Das
Gewissen als objektives und natürliches, das Geschöpf nötigenfalls

zur Anerkennung des Schöpfers zwingendes Band wird
allerdings als solches nicht empfunden, wenn das Geschöpf
durch das subjektive und übernatürliche Band der Liebe, deren

Prinzip der hl. Geist ist, an den Schöpfer hingegeben ist. Wenn
aber im Geschöpfe die Liebe erkaltet, oder die heiligmachende

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1911. 29



— 450 —

Gnade oder der hl. Geist ihm verloren gegangen, dann bleibt
ihm doch noch das Gewissen als der ewige Mahner, dass Gott
sein Schöpfer und Herr, und dass der Wille Gottes das Gesetz
seines Lebens ist. Der heilige Mensch aber erfüllt Gottes Gebote,
nicht so sehr durch das Gewissen geleitet und weil er soll,
sondern aus Liebe gegen Gott, seinen Schöpfer und seinen
höchsten Lohn. —

Im Index Lectionum für das Wintersemester 1851/52
erschien von ihm eine Abhandlung über den Begriff der
Dogmengeschichte. Diese Studie ist nicht nur als Beleg für die katholische

Auffassung vor 1870 interessant, sondern zeigt auch, wie
ihr Autor im Jahre 1870 nur konsequent gehandelt hat. Die
Dogmengeschichte ist ihm nicht nach protestantischer Auffassung

„die historische Darstellung der Veränderungen, welche
der dogmatische Teil der christlichen Religionslehre von ihrem
Ursprünge an bis auf die gegenwärtige Zeit erfahren hat",
sondern er betont nachdrücklich : Der Substanz nach ist die
Offenbarung durch Christus und die Apostel abgeschlossen ; die
Kirche hat die Aufgabe, die geoffenbarten Lehren bis zum Ende
der Zeiten zu bewahren und allen Menschen mitzuteilen. Im
Anschlüsse an das Commonitorium des Vincentius Lerinensis
wird dann der Begriff der Dogmengeschichte dahin bestimmt:
Est progressus (seu ampliflcatio s. profectus), non vero permutarlo

si quidem ad profectum pertinet, ut in semetipsam una-
quseque res amplificetur, ad permutationem vero, ut aliquid
ex alio in aliud transvertatur. Die Kirche — nur von dieser
ist die Rede — erklärt, definiert, hebt hervor, je nach den
Erfordernissen der Zeit, die einzelnen Lehren, ohne sie jedoch
zu verändern; und die wissenschaftliche Darstellung dieser
Tätigkeit kann mit Recht Dogmengeschichte genannt werden.
So angesehen und gehandhabt, ist diese Disziplin nicht nur
nicht bedenklich, sondern für das theologische Studium von
grossem Nutzen.

Eine solche Auffassung konnte damals noch unangefochten
vorgetragen werden, sie galt vielmehr auf katholischer Seite
als selbstverständlich. Pius IX. hat durch das neue Mariendogma

von 1854 und namentlich durch sein Verfahren auf dem
vatikanischen Konzil einen ganz anderen Weg eingeschlagen,
gerade den, den sein gegenwärtiger Nachfolger als modernistischen

Irrtum bezeichnet hat. —



— 451 —

Einen verwandten Gegenstand behandelte Menzel im
Vorlesungsverzeichnis für das Sommersemester 1854. Hatte er
früher die Dogmengeschichte, welche den innersten Kern der
Universalkirchengeschichte ausmacht, betrachtet und empfohlen,
so entwickelt er nun, unter kritischer Bezugnahme auf die
protestantische Auffassungsweise, den Begriff der biblischen
Dogmatik, welche die Resultate der exegetischen Theologie zu-
sammenfasst und sich somit als die wissenschaftliche und
systematische Darstellung der gesamten göttlich geoffenbarten Lehre
ergibt, die in den Büchern der hl. Schrift zerstreut enthalten
ist, ohne die weitere Entwicklung, die in der Kirche geschichtlich

vor sich geht. Oder genauer gesagt: die biblische Theologie

ist die wissenschaftliche Zusammenfassung und genetisch-
historische Beschreibung der gesamten im Alten und Neuen
Testament enthaltenen Glaubenslehre. Dem Alten Testament
schreibt er eine allmählich fortschreitende Lehrmitteilung zu,
für das Neue Testament weist er sie ab unter Bezugnahme auf
die schönen Worte J. A.B. Lutterbecks, „Die neutestamentlichen
Lehrbegriffe" etc. II, 300: „Blicken wir auf den in seinen
Einzelheiten ebenso mannigfaltigen, als in seinen wesentlichen
Bestimmungen durchaus mit sich einigen Ausdruck des alle
Apostel durchdringenden religiösen Bewusstseins zurück, so
dürfen wir die Gesamtlehre derselben wohl am passendsten
mit einem musikalischen Kunstwerk oder Konzert vergleichen,
welches, das Thema: „Jesus ist Christus der Sohn Gottes"
behandelnd, von den neun Verfassern des Neuen Testamentes
in der Art ausgeführt wurde, dass dabei dem Matthäus die
tiefste Stimme oder der Bass, dem Paulus der kräftige und
volle Tenor, dem Johannes der höchste Sopran und den übrigen
die mannigfach einfallenden Mittelstimmen zugefallen waren,
und dann beim Vortrage selbst eine der Welt ungekannte und
ungeahnte himmlische Harmonie das Ganze durchtönte. Träte
an die Stelle dieser Harmonie ein Unisono oder eine Dissonanz,
so wäre das Kunstwerk zerstört; und liesse sich im apostolischen

Lehrkreis eine erstarrende Einheit oder eine zersetzende
Verschiedenheit wahrnehmen, fehlte dem petrinischen Element
das paulinische oder diesem jenes oder beiden das johanneische
und umgekehrt: so wäre das Ganze nicht ganz, d. h. nicht
wahrhaft katholisch. —

1856 veröffentlichte er eine, wie auch die drei vorhin ge-



— 452 —

nannten, in schulgerechtem Latein abgefasste theologische
Abhandlung über das Thema: Traducianismus an Creatianismus?
Diese damals namentlich durch Klee, Frohschammer und Lotze
neu in Fluss gebrachte Frage ist auch heute noch von Interesse,
weshalb hier wenigstens das Wichtigste aus jener Schrift
mitgeteilt werden soll. Er macht den Leser zuerst mit den
verschiedenen Ansichten bekannt, die über den Ursprung der
einzelnen Seelen hervorgetreten sind. Nach dem Präexistentianis-
mus haben die menschlichen Seelen schon vor der Entstehung
des menschlichen Leibes existiert, sei es als Emanationen des

Absoluten (Plato), sei es als Geschöpfe Gottes (Origenes). Diese

Lehre, mit der Origenes noch seine irrige Ansicht von dem

vor Erschaffung der Welt geschehenen Falle der Geister
verband, findet in der Offenbarung keinen Anhalt. Abgesehen
von seiner rohesten Form, die dem männlichen Samen Kraft
und Fähigkeit zuschreibt, Leib und Seele des Kindes im
Mutterschosse in gleicherweise hervorzubringen, wird der Traducianismus,

welcher die Seelen durch Zeugung entstehen lässt, von
Tertullian in zwei Formen vorgetragen, als Transfusianismus,
oder Traducianismus im engeren Sinne, und als Generatianismus.

Der Transfusianismus lässt die Seelen des ganzen menschlichen

Geschlechtes schon in Adams Seele enthalten sein, aus
der sie im Akte der Zeugung portionsweise, also durch Partial-
emanation, auf die Nachkommen übergehen. Der Generatianismus,

der damals und auch heute noch allein in Betracht
kommt, nimmt an, dass die Seelen der Eltern die Seele des

Kindes zeugen, gerade so, wie ihre Leiber den Leib des Kindes
hervorbringen. Der Creatianismus endlich lässt bei Erzeugung
des Leibes durch die Eltern die Seele jedesmal unmittelbar
von Gott eingeschaffen werden infolge des einen, allumfassenden,
an sich über Zeit und Raum erhabenen Schöpferwillens.

Im 2. Kapitel wird die Lehre der hl. Schrift geprüft. Diese

letztere spricht sich über den Ursprung der menschlichen Seelen

nicht direkt und ausdrücklich aus — weil die Frage eben nicht
populär ist und es für den Glauben genügt, zu wissen, dass

der Mensch eine vom Körper verschiedene, unsterbliche Seele

habe. Wenn aber auch der Creatianismus, welcher der Lehre
über die Natur und Würde der menschlichen Seele, die nicht
blosses Produkt eines Naturaktes sein kann, einzig entspricht,
nicht durch klare Schriftstellen direkt zu erweisen ist, so wird



— 453 —

er doch durch manche biblische Ausdrucksweisen begünstigt,
durch keine aber ausgeschlossen.

Ein ähnliches Resulsat hat die Prüfung der Tradition. Eine
apostolische Tradition besteht nicht. Durchweg wurde der
Creatianismus angenommen. Aus der Tradition kann der Genera-
tianismus, den später Luther wieder aufgriff, ausser Tertullian
fast nur noch den Macarius Aegyptius, der im 4. Jahrhundert
lebte, anführen. Der hl. Augustinus verwarf ihn nur darum
nicht geradezu, weil er ihm den Übergang der Erbsünde, die
er gerade damals gegen Pelagius zu verteidigen hatte, begreiflich

zu machen schien.
Bei dieser Sachlage kommt es auf eine Prüfung der

spekulativen Gründe an, die Menzel im 4. Kapitel vornimmt, nachdem

er den Gegenstand schon früher im 1. Kapitel ausführlich
besprochen. Hier verbinden wir beide Darlegungen miteinander.

Er weist auf die schon oben angedeutete Rangstellung*
und Unsterblichkeit der Seelen hin, welche die Creation
fordern. Fasst der Generatianismus mit Klee die Seelenzeugung
als wirkliche Zeugung auf, so liegen Irrtümer in betreff der
rein geistigen Natur der Seele ihm nicht ferne und führt er
jedenfalls auf eine Konsubstantialität aller Seelen, wodurch die
Unsterblichkeit der einzelnen Seelen aufgehoben würde. Will
er aber, wie Frohschammer im Anschluss an Lotze, die
Zeugung der Seelen durch Seelen als „sekundäre Schöpfung"
verstehen, so legt er dem endlichen Wesen eine göttliche Prärogative

bei und vernichtet sich selbst im Begriff, indem er
Generation und Creation konfundiert.

Bezüglich der Ansicht des hl. Augustinus verweist Menzel
auf ein Werk, das auch heute noch aller Beachtung wert ist:
Gangauf, Metaphysische Psychologie des hl. Augustinus. Augsburg

1852. Dem Vater der abendländischen Theologie machte
von den gegen die Creation erhobenen Einwendungen nur die
eine Frage viel zu schaffen, wie nämlich die einzelnen Menschenseelen

von Adams Schuld befleckt sein könnten, wenn sie nicht
von Adams Seele abstammten. Darin liegt der Grund, warum
er über das vorliegende Problem nie zur vollen Entscheidung
gekommen ist. Die besondere Schwierigkeit, die in betreff der
Vererbung der adamitischen Schuld der von den Theologen
durchgängig angenommene Creatianismus als Vervielfältigungsweise

der menschlichen Seelen bietet, löst Menzel im Anschluss



— 454 —

an A. Günther und seine Schüler (Vorschule der spekulativen
Theologie II, 144 ff., „Süd- und Nordlichter", 222 ff.; Pabst, „Der
Mensch und seine Geschichte", 71 ff. ; Baltzer, „De modo
propagations animarum". Bonnae 1833, S. 33 ff.) und
beantwortet die Frage: Wenn die Seelen der Nachkommen Adams
nicht von Adam herkommen, sondern unmittelbar aus Gottes
Schöpferhand hervorgehen, wie können sie dann teilhaben an
Adams Sündenschuld? folgendermassen: Eine dem Dogma
entsprechende Lösung der Schwierigkeit wird gewonnen, wenn
man das Verhältnis erwägt, in welchem der Schöpfer zum
menschlichen Geschlechte steht. Nicht durch besondere, in
bestimmte Zeitpunkte fallende einzelne Willensakte des Schöpfers

werden die menschlichen Seelen geschaffen, sondern es ist
in der Idee Gottes begründet, dass das Menschengeschlecht
sich aus einem Stammpaare entwickele, so zwar, dass die
einzelnen Seelen, nach dem ein für allemal vom Schöpfer geordneten

Gesetz, immer dann ins Dasein treten, wenn sie durch
die Zeugung der Leiber postuliert werden. Natürlich treten
die einzelnen Menschenseelen nicht bloss in der Zeit, sondern
auch unter den übrigen Bedingungen ins Dasein, wie sie vom
Geschlechte verlangt werden. Durch den Fall Adams, des Stammvaters

und Repräsentanten des Geschlechts, war das ganze
Geschlecht ein schuldbeladenes geworden und konnte sich nur
als solches entwickeln. Erfolg des ewigen Schöpferwillens ist
daher, dass überall, wo ein neuer Leib gezeugt wird, auch die
Seele für denselben entsteht. Dass aber diese Seele mit Schuld
und Strafe belastet ist, kommt von der Gesamtlage des
Geschlechtes her, die durch Adams Tat bestimmt ist. Warum
aber verfällt Adam nicht dem angedrohten Tode, warum lässt
Gott das unter dem Gesetz der Sünde und Strafe stehende

Menschengeschlecht sich entwickeln? Gott tut dies mit Rücksicht

auf den Erlöser, weil er imstande ist, auch noch die
sündige Menschheit dem höchsten Ziele der Schöpfung entgegenzuführen,

von dem der Apostel sagt : „Kein Auge hat es gesehen,
kein Ohr hat es gehört, und in keines Menschen Herz ist es

gedrungen, was Gott denen bereitet hat, die ihn lieben"
(1. Kor. 2, 9)1).

*) Beiläufig sei bemerkt, dass der hier berührte Gegenstand in
lichtvoller und erschöpfender Weise zugunsten des Creatianismus abgehandelt
worden ist von dem f Bischöfe Dr. Th. H. Weber in seiner Metaphysik,
Bd. I, S. 388 ff., 401 ff.



— 455 —

Menzel hatte die Braunsberger Zustimmungsadresse an
Döllinger wegen dessen in der „Allgemeinen Zeitung" 1870,
Nr. 21, veröffentlichten Artikels: „Einige Worte über die
Unfehlbarkeitsadresse" nicht mitunterzeichnet. In einem Schreiben
vom 15. März 1870 an den in Rom auf dem Konzil weilenden
Bischof Krementz (den späteren Erzbischof von Köln) entwickelte
unser Gelehrter seine Gründe für diese Unterlassung, liess aber
über seine Stellung nicht den geringsten Zweifel und legte
„als ein vom Gewissen abgerungenes Zeugnis" das Bekenntnis
ab, dass die „dogmatische Feststellung" der päpstlichen
Unfehlbarkeit „durch ökumenischen Beschluss mir noch heute als
rein unmöglich erscheint".

In seinen Bemerkungen zu dem Infallibilitätsschema (Friedrich,

Documenta II, 271) erklärte Krementz sich entschieden

gegen die beabsichtigte Neuerung und bemerkte u. a. : „Durch
das Zeugnis vieler Bischöfe steht es fest, dass in verschiedenen
Diözesen von Deutschland, Frankreich, Böhmen, Ungarn, Siebenbürgen

und anderen Ländern diese Lehre dem katholischen
Volke nicht einmal dem Namen nach bekannt ist. Ich kann
hier auch nicht verschweigen, dass in der Ermländer Diözese
die fragliche Lehre in Katechesen und Predigten niemals
vorgetragen und in den theologischen Vorlesungen seit langer Zeit
nicht berührt wird." In diesen Worten liegt zugleich ein klares
Zeugnis für die Tätigkeit Menzels (und seiner Vorgänger) auf
dem Lehrstuhle der Dogmatik. Am 14. Juni sprach der Bischof
in der Konzilsaula gegen die Infallibilität; am 13. Juli stimmte
er mit Nein, am 17. Juli unterzeichnete er mit 54 andern
Bischöfen das bekannte Schreiben an Pius IX., worin sie ihr
Non placet energisch wiederholen; er nahm an der entscheidenden

Schlusssitzung* nicht teil. In welchem Licht erscheint
unter diesen Umständen das spätere Verhalten dieses Mannes
insbesondere durch den Kontrast, wenn man an den schüchternen

Menzel denkt Krementz tat alles, um das nach seiner
eigenen Aussage bisher unbekannte Dogma einzuführen! Er
nahm teil an der Konferenz in Fulda, unterzeichnete den
Fuldaer Hirtenbrief, verkündete am 8. September die Konstitution
und suchte sie durch zwei Hirtenbriefe plausibel zu machen.
Er beteiligte sich an den Verfolgungen gegen die im alten
Glauben verharrenden Katholiken.

Am 8. Dezember forderte er Menzel als den Dekan der



— 456 —

theologischen Fakultät auf, von sämtlichen Mitgliedern
derselben spätestens bis Weihnachten eine das Vatikanum
anerkennende Erklärung einzureichen. Menzel war der einzige
unter den Theologen, welcher diese Aufforderung, die ihm noch
zweimal wiederholt wurde, jeweils mit einer ausführlichen
Darlegung seiner Gründe entschieden ablehnte. Leider gestattet
der zur Verfügung stehende Raum nicht, alle seine Äusserungen,
die sich durch ruhige Sachlichkeit und wissenschaftliche Schärfe
auszeichnen, uns zugleich aber auch einen Blick tun lassen in
sein tiefes Gemütsleben, hier zum Abdruck zu bringen. Seine
echt priesterlichen Worte sind auch heute noch und immerdar
ein vernichtendes Zeugnis gegen das Vatikanum und gegen
die, die seiner Irrlehre wider besseres Wissen zur vorläufigen
Durchsetzung verhalfen. Wir müssen uns hier auf die Wiedergabe

des vom Weihnachtstage 1870 datierten und als Manuskript
gedruckten Schreibens beschränken:

Hochwürdigster Bischof,
Gnädiger Herr!

Ew. bischöfliche Gnaden haben durch ein unterm 8. d. M.
an mich als z. Dekan der theologischen Fakultät des Lycei
Hosiani gerichtetes hohes Schreiben sämtliche Mitglieder zu der
bis spätestens Weihnachten abzugebenden Erklärung
aufgefordert,

„dass sie alle durch das allgemeine vatikanische Konzil
gefassten und verkündigten Beschlüsse, besonders jene
über die Gewalt und das unfehlbare Lehramt des Papstes,
gläubig und rückhaltslos in dem Sinne annehmen, welchen
die Synode im Auge gehabt hat."

Da diese Angelegenheit keine formell geschäftliche
gemeinsame Behandlung leidet, indem sie nicht bloss die äussere
Existenz, sondern das intellektuelle, sittliche, religiöse Leben jedes
Einzelnen im tiefsten Grunde berührt, so habe ich hier nur
in meinem eigenen Namen als Christ, Priester und Lehrer der
Dogmatik vor Ew. bischöflichen Gnaden Rede zu stehen und
Zeugnis abzulegen. Ich könnte mich sehr kurz fassen; ich
könnte einfach erklären, dass ich unentwegt bei dem stehen
bleiben müsse, was ich schon in dem unterm 15. März c. an
Ew. bischöfliche Gnaden nach Rom gerichteten gehorsamsten
Schreiben ausgesprochen, was ich dann im August in Form



— 457 —

jener kleinen Broschüre*), gleichsam als Glaubenszeugnis, dem
Klerus von Ermland unterbreitet, und was ich noch am 8.

September, nach Ihrer Rückkehr von Fulda, Hochdenselben mündlich

vorzutragen mich verpflichtet hielt ; ich brauchte nur
hinzuzufügen, dass alles, was ich seitdem in betreff der fraglichen
Lehre und deren Durchsetzung gelesen, erfahren, in nächster
Nähe beobachtet, in Geist und Gemüt erwogen, nur dazu
gedient habe, meine Überzeugungen von neuem zu bestätigen.
Die immense Wichtigkeit jedoch, welche die Sache für den
Rest meines schon so grausam zerbrochenen Lebens hat, sowie
die Befürchtung, Ew. bischöfliche Gnaden möchten das am
8. September Ihnen mündlich Vorgetragene nicht als so völlig
ernst und wahr aufgefasst und gewürdigt haben, wie mein
Reden stets gemeint ist : diese Umstände lassen es mir rätlich
erscheinen, meinen Standpunkt nochmals so klar und bestimmt
darzulegen, als es bei der erforderlichen Kürze möglich sein
wird.

1. Ew. bisehöfliche Gnaden verlangen die gläubige
Annahme des vatikanischen Beschlusses über die Unfehlbarkeit
des Papstes — dies ist wohl der Hauptpunkt — in dem Sinne,
welchen die Synode im Auge gehabt hat. Wenn es erlaubt wäre,
in einer so ernsten Sache Ausflüchte zu suchen, so würde ich
antworten, dass ich mich vorläufig nicht entscheiden könnte,
weil der Sinn des vatikanischen Dekrets zweifelhaft wäre,
indem sehr verschiedene Interpretationen desselben vorlägen,
darunter keine authentische ; oder ich würde, wie manche anti-
infallibilistisch Denkende tun, mich der zwölf Thesen, welche
dem Kapitel über die Unfehlbarkeit im Extrablatt zu Nr. 9 des

Pastoralblatts als Erläuterung angehängt sind, geradezu als
eines Schildes gegen den römischen Text bedienen. Der Sinn
dieses massgebenden Textes erscheint mir nun keineswegs
zweifelhaft : ich werde ihn aber nicht aus den nicht leicht zu reimenden

Erläuterungen einiger dem Beschluss nachträglich
beigetretenen Bischöfe der Konzilsminderheit schöpfen dürfen, welche
auf die Fassung desselben wenig Einfluss gehabt und ihn durch
ihr Non placet abgelehnt haben, sondern vielmehr aus den

hinlänglich bekannten Anschauungen und Intentionen der Häupter
der Konzilsmehrheit, des hl. Vaters selbst und jener theologi-

') Über das Subjekt der kirchlichen Unfehlbarkeit.



— 458 —

sehen Schule, welche die Lehre von der päpstlichen Unfehlbarkeit

ex cathedra hauptsächlich ausgebildet und verbreitet,
auch an der Vorbereitung und Durchbringung des betreffenden
vatikanischen Dekrets wesentlichen Anteil gehabt hat. Hiernach
kann es keinem Zweifel unterliegen, dass das 4. Kapitel der
constitutio de ecclesia Christi der Person des Papstes, d. h. dem
Papste für sich allein, ohne ihn an das Urteil des Episkopats
zu binden, wenn er ex cathedra spricht, jene Unfehlbarkeit
beilegt, mit welcher der göttliche Heiland seine Kirche
ausrüsten wollte.

IL Dass diese persönliche Unfehlbarkeit der Nachfolger
Petri zur Bewahrung und Erklärung des depositum fidei nicht
erforderlich sei; dass von ihr in der hl. Schrift nichts stehe;
dass sie von der ältesten Tradition, der Konzilien- und selbst
der Papstgeschichte trotz aller Bemäntelungen geradezu widerlegt

werde ; dass sie nur zu einer Zeit habe aufkommen können,
wo der Primat sich zur weltherrschenden Papstmacht entwickelt
hatte, die Erinnerung an die ersten Jahrhunderte der Kirche
bei dem Mangel geschichtlicher Wissenschaft verdunkelt und
das Urteil der gefeiertsten Theologen und Kanonisten durch
untergeschobene oder verstümmelte Texte irre geleitet war;
dass sie auch heute, wo nicht mit den ganz stumpf gewordenen
alten Waffen, nur durch salbungsvolle Rhetorik, sophistische
Dialektik und erst spät ersonnene spitzfindige Ausdeutungen
weniger Bibel- und Väterstellen, die im Zusammenhang der Rede
und in den individuellen Umständen, welchen sie entstammen,
ihr Verständnis finden, verteidigt werde : das alles brauche ich
hier um so weniger auszuführen, als ich mich auf die schon
erwähnte gedruckte Abhandlung berufen kann.

III. Aber ist die Streitfrage nicht durch ökumenischen Kon-
zilsbeschluss unfehlbar und endgültig entschieden? Sie würde
es für den Katholiken gewiss sein, wenn die Legitimität des

Vatikanum, insbesondere des Beschlusses über die Unfehlbarkeit

des Papstes, unanfechtbar und über jeden Zweifel erhaben
wäre. Die Unfassbarkeit der Idee persönlicher Unfehlbarkeit
selbst, die mir für ihren Träger allerdings zu bestehen scheint,
bildet kein theologisches Moment gegen die Wahrheit und
Ökumenizität des betreffenden Glaubensdekrets ; denn wir glauben
auf Grund göttlicher Autorität auch anderes, das wir nicht
begreifen können. Wenn mir aber vom Konzil eine Lehre zu



— 459 —

glauben vorgestellt wird, welche die Christenheit 1800 Jahre
lang nicht zu glauben verpflichtet war, welche ich nach meinem
besten Wissen und Forschen als in Schrift und Tradition, den
Quellen göttlicher Offenbarung, worauf auch die Autorität der
Konzilien ruht, begründet nicht finden konnte, dann muss ich
stutzig werden und genauer zusehen, ob ich in der Tat einen
legitimen Konzilsbeschluss vor mir habe. Zu dieser Prüfung
werden mich, den Priester, den Professor der Theologie, Beruf
und Gewissen auf das allerstrengste verpflichten, wenn noch
weitere Gründe des Zweifels sich mit aufdrängen. Das letztere
ist nun aber in Beziehung auf das concilium Vaticanum, namentlich

das Dekret über die Unfehlbarkeit des Papstes, in einem

ganz ausserordentlichen Masse der Fall. Die Dinge sind
ungeachtet des secretimi Pontificium zu weltkundig und zu viel
besprochen, ich darf mich in diesem Betracht, was die Tatsachen
betrifft, zu sicher auf Ew. bischöflichen Gnaden eigenes Wissen
und Gewissen berufen, als dass es geboten sein sollte, mein
gehorsamstes Schreiben durch Aufzählung von Einzelheiten
über Gebühr auszudehnen. Ich fasse daher mein Urteil, von
den Bedenken hinsichtlich der Zusammensetzung des Konzils
absehend, in folgenden Sätzen zusammen:

A. Es hat keine erschöpfende Diskussion der Frage auf
Grund von Schrift und Tradition stattgefunden, unter den
obwaltenden Umständen nicht stattfinden können.

B. Die Freiheit der Konzilsmitglieder ist, wo nicht schon
durch ihre abhängige Stellung, so durch den mit allen Mitteln
von oben her geübten Druck und Einfluss beeinträchtigt
gewesen.

C. Die Hauptfrage der Unfehlbarkeit ist gegen eine sehr

grosse und gewichtige Minorität durch den heiligen Vater
entschieden worden.

D. Aus den angeführten drei Sätzen folgt, dass das
vatikanische Dekret über die Unfehlbarkeit des Papstes, nach den

stets in der Kirche festgehaltenen, auch in der Natur der Sache

liegenden Grundsätzen, kein ökumenisches, das katholische
Gewissen bindendes Dekret ist.

IV. Nur über den Punkt C, wo, wenigstens für den grossen
Haufen, das fasslichste Kriterium der Ökumenizität liegt, und
welchen auch Ew. bischöfliche Gnaden im Hirtenbriefe vom



— 460 —

11. November c. besonders berücksichtigen, wollen Hochdieselben

mir gestatten, noch einige Bemerkungen zu machen.

Es erregt einigermassen meine Verwunderung, wenn der
Hirtenbrief S. 22 geflissentlich hervorhebt, dass in der
„endgültigen Sitzung" vom 18. Juli ein „fast einstimmiger Beschluss"
gefasst worden sei ; es erweckt geradezu mein Erstaunen, wenn
S. 21 ausgeführt wird, dass die Erklärung der Minoritätsbischöfe
vom 17. Juli, dass sie ihr Votum vom 13. aufrecht hielten und
bestätigten (renovare et confirmare declaramus), von ihnen
selbst von Anfang an als ein nichtiger Akt betrachtet worden
sei. So grosse diplomatische Feinheit, durch welche mit mir
wohl viele einfältig ehrliche Leute getäuscht werden mussten,
vermag ich wohl einzelnen, nimmermehr allen Unterzeichnern
jener Erklärung zuzutrauen. Die Erfolglosigkeit des Schrittes
allerdings, wenigstens für die nächste Zeit, durfte man sich
kaum verbergen; denn da der heilige Vater auch nach der
Abstimmung vom 13. Juli sich entschlossen zeigte, seine
Unfehlbarkeit zu proklamieren, sogar nach einer durch einen
Zusatz verschärften Formel, so war es klar, dass er selbst über
das Non placet der vollzählig im Konzil anwesenden, ja einer
verstärkten Minorität, wie sie wegen jener Verschärfung
erwartet werden konnte, hinwegschreiten würde. Übrigens
vermögen wir, die wir nicht von Hause aus im Zirkel des Infalli-
bilitätsglaubens uns befinden, für die es sich also nicht um
eine blosse Form- oder äussere Rechtsfrage, sondern um eine

grundwichtige Glaubens- und Gewissensfrage handelt, die
wahrhaftige Sinnesmeinung der Konzilsväter über die Unfehlbarkeit
des Papstes nicht in der Abstimmung vom 18., sondern nur in
der vom 13. Juli zu erblicken, wo sie noch relativ frei, noch
nicht so durch den Tumult des nahenden Endes und der
Abreise zerstreut, von der Furcht vor dem ausbrechenden Kriege
befangen, durch das drohende Gespenst eines möglichen Schisma
erschreckt waren.

Es wird nun freilich behauptet, es hätten sich dem Beschluss

vom 18. Juli nachträglich wohl alle Bischöfe der katholischen
Welt, auch die der Minorität, ausdrücklich oder stillschweigend
angeschlossen, und dadurch sei derselbe allgemein verbindlich
geworden (Hirtenbrief S. 13). Was zuerst den Schluss aus dem

Qui tacet betrifft, welchen der vielgewandte Verfasser des Auf-



— 461

satzes über die ermländische Tradition bezüglich der Unfehlbarkeit

(Pastoralblatt Nr. 12) noch apodiktischer zieht, so dürfte
seine Berechtigung in unserm Falle doch noch manchem Zweifel
unterliegen, zumal die noch schweigenden Bischöfe durch das
Breve des Papstes an die Unterzeichner des Fuldaer
Hirtenschreibens deutlich genug gemahnt sind, ihren Beitritt
ausdrücklich zu erklären. Jedenfalls würde ein ähnlicher Schluss
nicht bloss in betreff sehr vieler Laien, sondern heute auch
noch in betreff vieler Geistlichen, wie ich's bestimmt weiss,
irrig sein. Ich sage nicht ohne Grund: heute; denn ich bin
leider Zeuge der Umwandlung, welche mit vielen ermländi-
schen Geistlichen, die früher mit wenigen Ausnahmen Anti-
infallibilisten waren, allmählich vor sich geht, seit sie den
Hochwürdigsten Ordinarius am Werke wissen, das vatikanische
Dekret mit den „Mitteln der Moral und des kanonischen Rechts"
durchzuführen: sie unterliegen meistens dem Druck von oben
und unten, von innen und aussen. Es widerstrebt mir, hierüber
Spezielleres niederzuschreiben; auch erinnere ich mich, über
diese traurige Materie am 8. September deutlich und erschöpfend
genug mich gegen Ew. bischöfliche Gnaden geäussert und selbst
auf das Urteil hingewiesen zu haben, welches die Welt über
die nachträgliche Unterwerfung der Minderheitsbischöfe fällen
werde. Es würde ein Mangel an Aufrichtigkeit meinerseits
sein, wenn ich hinzuzusetzen unterliesse, dass ich Anhalt habe,
die teilweise Gerechtigheit jenes Urteils anzuerkennen.

Ich glaube also noch hinlänglichen Grund zu haben, die
Legitimität des Unfehlbarkeitsbeschlusses auch darum zu
beanstanden, weil die notwendige Einstimmigkeit des Episkopats
in betreff desselben nicht konstatiert ist und, wie ich hoffe,
nicht konstatiert werden wird. Wenn im äussersten Falle dieses

dennoch geschähe, so würde ich noch immer einwenden können,
dass zu einem legitimen ökumenischen Beschlüsse, der das
Gewissen bindet, die bloss faktische Beistimmung der Bischöfe
nicht genüge, sondern dass auch die oben (unter III. A und B)
bezeichneten übrigen Kriterien vorhanden sein mussten. Den
diese Theorie bestätigenden kirchengeschichtlichen Präzedenzfall
brauche ich nur von ferne anzudeuten.

V. Mit Darstellung der gewissen schlimmen Folgen des

vatikanischen Konzils, das uns als ein Werk des Friedens und



— 462 —

der Versöhnung, ein Werk zum Heile der Seelen und zur
Erhöhung der Ehre Gottes und seiner Kirche angekündigt war,,
darf ich Ew. bischöflichen Gnaden schon zu sehr in Anspruch
genommene Geduld nicht länger ermüden, nachdem ich auch
darüber Hochihnen das Hauptsächlichste bereits mündlich
vorgetragen habe; ich erlaube mir nur noch dieses hinzuzufügen,
dass ich in dem schon so sichtbaren Hereinbrechen jener Folgen,
sowie in dem gleichzeitigen Sturz der weltlichen Herrschaft
eine Zulassung oder Fügung Gottes erblicke, um die katholische
Welt recht bald zur Erkenntnis zu bringen, dass fälsche Schritte
getan worden sind, die um jeden Preis wieder gut gemacht
werden müssen. Wie letzteres geschehen könne, mögen
diejenigen zusehen, welche die Lage geschaffen und die
Verantwortung dafür zu tragen haben. Meinerseits vertraue ich
gemäss der Verheissung Christi unerschütterlich auf den
Fortbestand seines herrlichen Reiches, in welchem wir mit Ihm
und untereinander in Wahrheit und Liebe, Glauben und Gnade
innerlich vereinigt bleiben, wenn auch, wie schon sonst
vorgekommen, der äussere Zusammenhang durch die Hierarchie,
welche ich mit der Kirche nicht, wie oft geschieht, schlechthin
identifiziere, für einige Zeit gestört ist.

Hochwürdigster Bischof,

Gnädiger Herr!
In vorstehendem habe ich mich bemüht, meine durch ernstes

Nachdenken, Forschen und Studieren ausgebildeten und
befestigten tatsächlichen Überzeugungen rücksichtlich des vatikanischen

Konzils, besonders des Beschlusses über die Unfehlbarkeit

des Papstes, so bestimmt als möglich darzulegen. Auch
die beigefügten Motivierungen wollen weniger als eigentliche
Beweise, denn als weitere Erläuterungen meiner Auffassung-
angesehen werden. Ob nun bei so bewandten Umständen für
mich die Möglichkeit vorhanden sei, ohne Verzicht auf Vernunft
und Gewissen, ohne Untergrabung meines ganzen sittlichen
Wesens, ohne völlige Vernichtung meiner Ehre vor Gott, meines
einzigen stets bewahrten Hortes, Ew. bischöflichen Gnaden
Aufforderung bezüglich des Unfehlbarkeitsbeschlusses in der
gewünschten Weise zu entsprechen, das möge Hochderen Urteil
selbst entscheiden.



— 463 —

Indem ich alles Weitere Gott befehle, habe ich die Ehre,
mit gebührendem Respekt zu verharren

Braunsberg, den 25. Dezember 1870.

Ew. bischöflichen Gnaden untertänig gehorsamster
Dr. A. Menzel,

Professor.

Sr. Gnaden dem Hochwürdigsten Bischof von Ermland
Herrn Dr. Krementz, Ritter etc. zu Frauenburg.

Nach gleich entschiedener Ablehnung zweier weiteren
Aufforderungen zur Unterwerfung erfolgte zum 1. April 1871 die
Suspension ab ordine et jurisdictione. Menzels damalige
Seelenstimmung spiegeln die Einträge in seinem Tagebuch wider.
Er schreibt:

31. März. So habe ich denn heute, am schmerzhaften Freitag,

zum letzten Male zelebriert. Die vorangegangene schlaflose

Nacht hat leider offenbart, dass ich über allen Gram doch
noch nicht hinaus bin. Gottlob, dass wenigstens ein Döllinger
sich als Mann bewährt. Es wird doch Frühling werden!

1. April. Das ist nun der erste Tag im neuen Leben. Ich
klage nicht mehr. Das Licht überwiegt den Schatten in hohem
Grade. Ich darf hoffen, dass ich bis ans Ende ein klarer,
reiner, freier, ehrenwerter Mann bleibe. Also getrost in Gott!

6. April. Von allen Geistlichen Ermlands bin ich heute,
am Gründonnerstag, allein vom Altare ausgeschlossen. Warum?
Weil ich mich vor der Welt, vor mir selbst, vor Gott schäme,
die klar erkannte Wahrheit zu verleugnen. So wird denn Gott
allweg mein Licht und meine Stärke sein.

Der Versuch des Bischofes, ihn aus der Fakultät zu
verdrängen, scheiterte an der Festigkeit der Staatsbehörde.

Die Konzilswirren veranlassten unsern Gelehrten, in seinen
Vorlesungen über Apologetik den Abschnitt über die in
Betracht kommende Frage ohne Verleugnung des früher
Vorgetragenen nach dem Bedürfnis der Zeit zu vervollständigen.
Abfassung und Vortrag des betreffenden Stückes fiel in die
erste Hälfte des Juli 1870 und erschien im August gedruckt
unter dem Titel: Über das Subjekt der kirchlichen Unfehlbarkeit.
Braunsberg 1870. Im ersten Abschnitt entwickelt er die Theorie
der allgemeinen Konzilien, wie sie vor dem Vatikanum üblich



— 464 —

war1). Das zweite Kapitel prüft der Reihe nach die für die
neue Lehre angeführten Schriftstellen (Matth. 16, 18 —19;
Joh. 21, 15—17; Luk. 22, 32), die geltend gemachten Aussprüche
der Väter und Lehrer des ersten Jahrtausends, das als Beweis
dienen sollende Verfahren der allgemeinen Konzilien, endlich
die Behauptung, die Päpste hätten in amtlichen Glaubensentscheidungen

niemals geirrt ; alles mit negativem Erfolge. Nachdem

er so gezeigt, wie wenig die entscheidenden positiven
Quellen der Theologie der infallibilistischen Ansicht günstig
sind, brauchte er auf die übrigen Argumente nicht einzugehen,
die durchweg auf leicht zu erkennende Sophismen und eine
unklare Vermengung der Begriffe von Primat und Unfehlbarkeit,
Inappellabilität und objektiver Wahrheit, Glaube und Gehorsam,
Lehrautorität und Disziplinargewalt hinauslaufen. Dazu kommt,
dass das neue, so schweren Bedenken unterliegende Dogma
gar nicht nötig ist. „Nicht w*enig", so endet die Darlegung,
„spricht schliesslich gegen die Wahrheit der neuen Lehre, dass,
wie sie aus einer durch Fälschungen und äussere Ursachen
herbeigeführten Überspannung des Primates entsprungen ist,
sie gegenwärtig in einer allem kirchlichen Herkommen
zuwiderlaufenden und durch unanstössige Worte gar nicht qualifizierbaren

Weise auf dem Vatikanum durchgesetzt werden will."
„Jeder irgend vorzügliche Mensch", so sagt der schon

erwähnte Schriftsteller, „wird, nach dem vierzigsten Jahre, von
einem gewissen Anfluge von Misanthropie schwerlich freibleiben.
Denn er hatte, wie es natürlich ist, von sich auf andere
geschlossen und ist allmählich enttäuscht worden, hat eingesehen,
dass sie entweder von der Seite des Kopfes, oder des Herzens,
meistens sogar beider, ihm in Rückstand bleiben und nicht
quitt mit ihm werden ." Solche Erfahrungen machte M. jetzt
vollauf; aber sein tiefes Gemüt nicht nur, sondern auch sein
felsenfester christlicher Glaube behütete ihn vor zu weitgehender
Misanthropie. Sein Bischof wurde über Nacht Infallibilist, seine

geistlichen Kollegen am Hosianum — mit einer Ausnahme —

verleugneten keck ihre Überzeugung; einer von ihnen, Thiel,
der später sogar Bischof wurde, hatte an einem besseren Tage
für das unbegreifliche Verhalten der Bischöfe das Wort ge-

') Zur Sache vgl. den in dieser Zeitschrift, 65. Bd., 1909, S. 54 ff.,
erschienenen Aufsatz: „Über das Subjekt der kirchlichen Unfehlbarkeit".



— 465 —

prägt : „Ein gewöhnlicher Bürgersmann soll z. B. für seine
religiöse Überzeugung freudig Gut und Blut hingeben; sie, die
Bischöfe, wagen dafür nicht einmal den ungnädigen Blick des
Herrschers im Vatikan zu ertragen: o edelste Höflingsnatur!"
Sehr bald sah M. auch im Klerus eine Saat aufgehen, die er
nicht ausgestreut. Mit sehr wenigen Ausnahmen unterlagen
die Geistlichen dem auf sie ausgeübten Druck. M., der lange
Zeit eine der geachtetsten und einflussreichsten Persönlichkeiten
in seiner Heimat gewesen, wrar jetzt so vereinsamt, dass er in
seinem Studierzimmer mitunter laut las, um sich nicht ganz
des Klanges der menschlichen Stimme zu entwöhnen.
Ungezogenheiten, Schmähungen und Verfolgungen brachen über ihn
herein — unser Bekenner blieb standhaft. Es war ihm in dieser
Trübsal ein grosser Trost, dass Professor Reusch, der ihm damals
persönlich noch unbekannt war, später aber in Bonn sein
fürsorglicher Freund wurde, sich mit einem Trost- und
Ermunterungsbriefe an ihn wandte.

In Braunsberg, wo er so lange, so segensreich gewirkt,
konnte er unter den gegebenen Verhältnissen nicht bleiben.
Seine Versetzung an die katholisch - theologische Fakultät zu
Bonn im Herbste 1874 brachte ihn wenigstens in eine
sympathischere Umgebung und ermöglichte ihm, wenn auch in sehr
bescheidenem Rahmen, die Fortsetzung seiner erspriesslichen,
mit gewissenhafter Treue geübten Lehrtätigkeit. Er las hier
regelmässig über Einleitung in das Studium der Theologie,
Apologetik, Dogmatik und Moral. Die älteren Mitglieder unseres
Klerus, soweit sie seine Schüler waren, werden sich seiner stets
mit Hochachtung und Dankbarkeit erinnern, denn auch in Bonn
wirkte er nicht allein als Lehrer, sondern als Vorbild, bis die
tödliche Krankheit ihn auf das Schmerzenslager legte.

Die Übersiedelung im vorgerückten Alter, so notwendig
sie durch die Umstände war, ist für den alternden Gelehrten
ein schwerer Entschluss gewesen. Ein Baum, der aus einem
Boden, in dem er lange gewurzelt hat, in einen anderen
versetzt wird, pflegt nicht mehr recht zu gedeihen. Menzel hatte
mit geringen Unterbrechungen über ein halbes Jahrhundert im
Ermlaüd gelebt und ein Vierteljahrhundert dort segensreich
gewirkt. Wie sehr er an seiner Heimat hing, zeigt auch die
Tatsache, dass er bis in die letzte Zeit seines Lebens wiederholt

einen Teil seiner Ferien dort zubrachte, wiewohl er dann
Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1911. 30



— 466 —

nur sehr wenige seiner früheren Freunde und Bekannten sah
und Braunsberg, die Stätte seiner langjährigen Wirksamkeit,
kaum einmal betrat, sonst nur vom Ostseestrande, wo er sich
aufhielt, die Türme von ferne erblickt hat. Er war, als er
nach Bonn kam, noch kein Greis an Jahren, aber ein gebrochener
Mann. Er vermisste die gewohnte Lebensweise, die Freunde
seiner Jugend, die Behaglichkeit seines früheren Daseins. Dennoch
erblickte er in seiner Versetzung nach Bonn eine grosse Wohltat.

Er fand hier doch einige Gesinnungs- und weniger
niedergedrückte Leidensgenossen, manche, mit denen er freundschaftlich

verkehren konnte, und auch Fernerstehende, namentlich
die Kollegen von der Universität, begegneten dem schwer
geprüften Manne mit achtungsvollem Wohlwollen. Insbesondere
verkehrte er gerne im Hause des Professor Reusch, dessen
Nachbar er war, und dessen milde, aber doch energische
Persönlichkeit ihm eine willkommene Stütze bot.

Zur Würdigung seines Bekennermutes ist folgendes zu
beachten nötig. Er besass weniger starke Nerven, ein weicheres
Gemüt und eine geringere Energie und Widerstandskraft, als
ihm zu wünschen gewesen wäre. Dazu kam, dass er bezüglich
der altkatholischen Opposition gegen das Vatikanum sich kaum
einer grossen Hoffnung hingab, nachdem er das schmähliche
Schauspiel gesehen, das die Bischöfe und die meisten Gelehrten
aufführten. Um so höher ist seine Festigkeit anzuschlagen.
Wie der Soldat der tödlichen Kugel trotzt, so hielt er stand
ohne Zittern und Zagen, um so heldenmütiger, als er glaubte,
Ansehen vor den Menschen, Behaglichkeit des gewohnten Lebens,
Freunde und Genossen, alles, was ihm bis dahin lieb gewesen,
zu verlieren ohne Erfolg und ohne Zweck. Nur zum Lügner
werden mochte er nicht ; und darum liess er sich abschlachten,
wehrlos und ohne Hoffnung.

Es ist nicht unbekannt, dass M. mit dem Verlauf der
altkatholischen Bewegung nicht in allem einverstanden war, sich

von der öffentlichen und tätigen Beteiligung daran zurückzog*
und sich auf das Abhalten seiner Vorlesungen beschränkte.
Es beunruhigte ihn das ungestüme Drängen nach Reformen,
von deren Durchführung er eine bleibende Separation von der

übrigen katholischen Kirche befürchtete. Für reformbedürftig
hielt auch er die Kirche. Aber eine Zeit, in welcher es Not
kostete, in den Augen des Volkes, wie der Gebildeten, selbst



— 467 —

der Staatsmänner und Parlamentarier, sich die Anerkennung
der Katholizität zu bewahren. trotz Opposition gegen Papst,
Episkopat und Geistlichkeit, schien ihm nicht geeignet, am
grünen Tisch für einen kleinen Kreis Reformen zu entwerfen.
Seiner Meinung nach sollte erst das Vordringen freierer
Anschauungen in der katholischen Kirche abgewartet werden —
wozu nun freilich vor der Hand gar keine Aussicht war —
ehe man mit solchen Plänen sich beschäftigte.

Die Aufhebung des Priesterzölibats war in seinen Augen
das auffallendste Merkmal dieser von ihm nicht gebilligten
Entwicklung. Dem Priesterzölibat war er — selbst ein Priester
von makellosem Wandel — persönlich abgeneigt. Aber etwas
anderes war es ihm, eine Einrichtung zu missbilligen und ihre
Beseitigung vorzubereiten, und etwas anderes, sie vorzeitig für
wenige aufzuheben, — um, wie er glaubte, sie auf der Gegenseite

um so stärker zu befestigen. Er übersah dabei, dass es
doch von Bedeutung ist, vielfach als wünschenswert bezeichnete
Reformen zunächst einmal in einem kleineren Kreise auf ihren
Wert, ihre Wirkung, die Art und Weise ihrer Durchführung
zu prüfen.

Noch weniger behagte ihm die damals angebahnte
Verbindung mit der anglikanischen Kirche. Wenn er auch nicht
die Gültigkeit ihrer Bischofsweihen bestritt, so konnte er das
offizielle Glaubensbekenntnis dieser Kirche nicht als katholisch
anerkennen. Er gab zu, dass eine Partei der Anglikaner
dasselbe katholisierend deute, wenn auch, wie er meinte, gezwungen
und gegen den klaren Wortlaut des Textes. Aber er pflegte
darauf hinzuweisen, dass ein grosser Teil der Anglikaner weder
von dieser Auffassung, noch von einer Verbindung mit den
Altkatholiken etwas wissen wolle. Dann hob er auch hervor,
dass die anglikanische Kirche in der ganzen Welt für völlig
oder doch wenigstens halb protestantisch gelte, und dass darum
der um die Anerkennung seiner Katholizität kämpfende
Altkatholizismus sich durch diesen neuen Schritt nur neue Schwierigkeiten

bereite. Dass ein Mann mit diesen Anschauungen dem
offiziellen Altkatholizismus mit Zurückhaltung gegenüberstand,
wird man nicht auffallend oder unverständlich finden. Immerhin
bleibt es zu bedauern, dass er sich gänzlich und definitiv
zurückzog und nicht dem Beispiele folgte, das sein Freund
Reusch gab.



— 468 —

So energisch sein Widerspruch gegen das Vatikanum war,
so fest war sein preussisch-deutscher Patriotismus. Die traurigen
Erfahrungen, die er auch persönlich an der preussischen
Regierung machte, vermochten doch seinen Patriotismus ihm nicht
Zu nehmen. Wenn er über die unerhörte Art sprach, wie der
sogenannte Kulturkampf beendet wurde, und Preussen sich an
den Triumphwagen des unfehlbaren Papstes spannte, dann
seufzte er wohl und meinte: es wird einem schwer gemacht,
patriotisch zu bleiben. Lautere Vaterlandsliebe war es auch,
die ihm die Feder in die Hand drückte zu einem am 12. April
1875 von Bonn aus an den Bischof Krementz gerichteten Briefe,
der sich im Nachlasse vorfand und im „Deutschen Merkur",
Jahrgang 1886, Seite 395 f., abgedruckt ist, worin er mit
herzlichen Worten zum Frieden mahnte unter Hinweis auf die für
beide Teile verheerenden Wirkungen des sogenannten
Kulturkampfes. Er sagt selbst darin, er habe den Brief ohne
Vorwissen irgend eines Menschen geschrieben, und derselbe würde
von seiner jetzigen Umgebung nicht gebilligt werden, denn er
sei gegen das Interesse der antivatikanischen Bewegung, auch

gegen sein persönliches Interesse. „Aber mein persönliches
Interesse gilt mir gar nichts, da ich für diese Welt doch schon

zugrunde gerichtet bin, und für den Sieg der Wahrheit, die so

sonnenklar, und der Religion, die Gottes Sache, ist mir nicht
bange, wenn dieser Sieg auch erst spät eintritt und auf anderem
Wege, als durch den Altkatholizismus, der mir nur als Übergang

und Notbehelf während dieser Zeit der Wirren gilt."
Diese Zuversicht hat ihn auch später nicht verlassen. Kurz

vor seinem Tode sprach er sich im Wintersemester 1884/85 in
seinen Vorlesungen über Apologetik bei einer Erörterung über

„die Kennzeichen der Kirche Christi" also aus: „Relativ würden

trotz aller Menschlichkeiten die Kennzeichen der wahren
Kirche der abendländisch-katholischen Kirche beizulegen sein,

wenn nicht das Haupt dieser Kirche, seine Stellung vergessend,
indem es die dem Episkopate von Christus übergebenen
Vollmachten ihm entzog, die Idee der Kirche als Reich Gottes nicht
von dieser Welt, zugrunde gerichtet hätte. Dennoch dürfen wir
der Zuversicht leben, dass der göttliche Stifter die Mittel bereit

hat, auch dieses Attentat zum Guten zu wenden und die Sehnsucht

nach Wiederherstellung der von Christo gewollten, einigen, heiligen,
alle umfassenden, apostolischen Kirche endlich zu befriedigen." Mit
dieser Hoffnung ist er ins Grab gestiegen.



— 469 —

Gegen Ende seines Lebens, als seine Krankheit begann,
äusserte er : „Ich wünschte, es ginge mit mir zu Ende ; ob ich
noch hier so umhergehe, das ist ja doch ohne allen Zweck."
Das war freilich eine Unterschätzung seiner selbst. Sein blosses
Dasein hatte einen hohen idealen Zweck : es war ein lebendiges
Zeugnis wider die Lüge.

Als er schwer leidend auf dem Krankenbette lag, nahte
sich ihm die römische Versuchung. Fest und standhaft hat er
sie zurückgewiesen, da es ihm unmöglich sei, mit einer Unwahrheit

auf dem Gewissen vor Gott zu treten. Als ein Professor
der neukatholischen Theologie — es war Simar, der spätere
Erzbischof von Köln — der einschmeichelnd und gleissnerisch
seine Ziele zu erreichen gewöhnt, ihm auf seinem Schmerzenslager

Grüsse von dem Erzbischof Krementz überbrachte, der
ihn so sehr bedauere, dass er in diese Lage gebracht worden
sei, gab er ihm einfach, aber beschämend zur Antwort: „Mein
Altkatholizismus besteht darin, dass ich nicht lügen will, und meine

Lage ist die, dass, nachdem die Hierarchie mich aus diesem Grunde
Verstössen, ich mich unmittelbar an Gott selbst gewendet habe, und
diese Lage möchte ich mit keiner anderen vertauschen." Und als
dann der römische Dogmatiker entgegnete : Aber wir sind doch
alle Menschen und können darum irren, erhielt der Beschränkte
die naheliegende Antwort : Eben darum, der Papst ist ja auch
ein Mensch. — Die lauterste Wahrheitsliebe war es, die dem
sonst schwachen Manne in den Tagen der Gesundheit und der
Krankheit Heldenmut verlieh.

Am 4. August 1886 starb er eines gottseligen Todes. Drei
Tage später bewegte sich der bescheidene Leichenzug des

Wahrheitsbekenners durch die Ehrenpforten und unter den
Fahnen her, mit denen gerade der Mann geehrt werden sollte,
der nach Verleugnung der katholischen Wahrheit Menzel
suspendiert hatte und nun sogar Erzbischof von Köln geworden!
Welch ein Gegensatz Mit von Tränen erstickter Stimme hielt
Professor Reusch als einer der wenigen, die ihm im Leben
näher gestanden, den Nachruf und zeichnete ein Bild des

Entschlafenen, um es, wie er sagte, nicht in eine günstigere, aber
in eine klarere Beleuchtung zu rücken. Tiefe Ergriffenheit er-
fasste die Versammlung, als er von alle dem berichtete, was
im Laufe der Jahre das sanfte Gemüt des Freundes gelitten
habe und wie er standhaft geblieben sei bis zum seligen Ende.



— 470 —

Derselbe Freund liess später als sein Testamentsvollstrecker
auf seinen Grabstein die Worte 2. Tim. 4, 7 setzen, die unsern
Menzel und sein Handeln treffend charakterisieren : Fidem
servavi.

Andreas Menzel war ein vielseitig gebildeter Mann, nicht
nur in seiner Fachwissenschaft bewandert, sondern auch
philosophischen und philologischen Studien ergeben und sich dichterisch
betätigend, ein hochachtbarer Charakter, allem Unwahren und
Unedlen feind, ein treuer Freund, ein frommer Christ, gegen
jedermann wohlwollend und gegen Hülfsbedürftige in der Stille
wohltätig. Er hatte ein tiefes Gemütsleben, von dem allerdings
in der letzten Periode nur noch Trümmer und Bruchstücke in
die Erscheinung traten. Möge das Andenken dieses vorbildlichen

Priesters von lauterster Frömmigkeit, dieses treuen Be-
kenners und Dulders allezeit im Segen und zum Segen unter
uns lebendig bleiben.

Siehe, wir preisen selig, die erduldet haben,
Denn ob der Leib gleich stirbt,
Doch wird die Seele leben.

Menn.


	Andreas Menzel (1818-1886)

