Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1(1911)

Heft: 4

Artikel: Ein Lutherbild

Autor: E.H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403794

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403794
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 433 —

EIN LUTHERBILD.

»Luther“, von Hartmann Grisar, S. J., I. Bd., Luthers Werden, Grundlegung
der Spaltung bis 1530. Freiburg i. B., Herdersche Verlagsbuchhandlung,
1911, (Lexikonformat, XXXV u. 656 S., Preis M 12. —, geb. M 18. 60.)

P. Grisar erklart in der Vorrede (S. IX), dass es ihm sehr
ferne lag, protestantische Leser, die Luther hochschitzen, ,auch
nur mit einem Worte zu verletzen“; es gebe zahllose Personen,
die ,innerhalb des Protestantismus eine ehrlich gemeinte Reli-
giositat pflegen“; dass ,zwischen den Konfessionen Achtung
und Liebe wachsen mogen®, sei der sehnlichste Wunsch des
Verfassers (S. XII). Das sind gewinnende Ausserungen; aber
sie wecken den Verdacht, der protestantische Leser miisse sich
darauf gefasst machen, im Buche selbst recht unangenehme
Dinge zu finden. Indessen nimmt Grisar ausdriicklich das
Zeugnis fir sich in Anspruch, dass er Luthers Bild ,mit Ob-
jektivitit“ zeichne und ihn auftreten lasse, wie er ist, ,ohne den
berechtigten Gefiihlen der Protestanten in irgend einer Weise
zu nahe zu treten*. Es scheint mir, dass ein moderner Histo-
riker als selbstverstindlich voraussetzen sollte, der urteilstdhige
Leser traue ihm solche Objektivitit zu.

Es ist jedoch sofort einleuchtend, dass P. Grisar seinen
Gegenstand in einer Weise behandelt, die dem subjektiven Er-
messen weiten Raum lasst. Er will, wie er freimiitig gesteht,
nicht eine neue Lutherbiographie liefern, keine Reformations-
geschichte schreiben, auch nicht ,von den weltgeschichtlichen
Folgen des Werkes Luthers“ reden (S. X) und sogar das theo-
logische Element ,nur in zweiter Linie“ beriicksichtigen, sich
also auf keine eigentliche Kritik der protestantischen oder
speziell lutherischen Dogmatik einlassen. Und nun doch dieses
aus drei dicken Binden bestehende Werk! Was will denn der
Verfasser eigentlich darstellen? Er deutet es auf dem Titel-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1911. 28



e QU4 e

blatt des vorliegenden ersten Bandes mit den Worten an:
,Luthers Werden“. Er geht, wie er sagt, ,auf eine historische
und psychologische Charakteristik der ... ritselhaften Person
Luthers aus“; er befasst sich mit der ,Erforschung seiner Seele,
seiner intellektuellen und moralischen Triebfeder, sowie der
geistigen Riickwirkung®, die Luther von seinem Lebensunter-
nehmen erfuhr; er will ,das psychologische Bild* des Refor-
mators und zwar ,vorwiegend mit Verwebung von Luthers
eigenen Worten in die Darstellung® entwerfen.

Das war in gewisser Hinsicht eine verhiiltnisméssig leichte
Aufgabe. Es gibt wohl kaum eine andere namhafte historische
Personlichkeit, die das eigene Fiithlen und Denken vor den
Augen der Leser und Horer so ungeschminkt ausbreitet wie
der impulsive Martin Luther. Wer darauf ausgeht, darzustellen,
wie Luther gesinnt und gestimmt war, wie er mit sich selbst
und mit Freunden und Feinden gerungen hat, was er glaubte,
hoffte, fiirchtete, der findet in Luthers Schriften eine solche
Fiille von Stoff, dass er nach Belieben ein Dutzend Béinde
filllen und das ,psychologische Bild* — je nach der Auswahl
des Stoffes — so oder anders gestalten kann, ohne in einem
bestimmten Moment den wirklichen Luther anders darzustellen,
als er sich in jenem Momente gegeben hat. Aber nicht ganz
leicht ist es, die ,Seele“ eines bedeutenden Mannes, seine ,intel-
lektuellen und moralischen Triebfedern“ zu erforschen und so
darzustellen, dass der Geschilderte selbst bekennen miisste: ja,
das bin ich. In die Seele eines andern schaut man mit den
Augen der eigenen Seele, und es ist schwer, das Geschaute so
darzustellen, dass das Bild der wirklichen Person und nicht
vielmehr der eigenen vorgefassten Meinung entspricht (vgl.
1. Kor. 2, 11). Im vorliegenden Fall ist aber eine richtige
»Dsychologische Charakteristik“ von besonderer Wichtigkeit.
Wenn sich nimlich Grisar auch nicht auf eine eigentliche
Priifung der Lehre und Haltung Luthers und eine Kritik seines
Werkes einlassen will, so wird man doch annehmen diirfen,
er rede von den ,intellektuellen und moralischen Triebfedern®,
um seinen Lesern deutlich zu machen, in welchem Geiste das
lutherische Reformationswerk seinen Ursprung habe. Es ist
ja nicht ein Jesuit, sondern ein unendlich Hoherer, der das
Gesetz verkindet hat: ,Der gute Mensch bringt aus dem guten
Schatz seines Herzens das Gute hervor, und der bose bringt



— 435 —

das Bose hervor aus dem bosen; denn wessen das Herz voll
ist, des gehet der Mund tiber* (Luk. 6, 45).

Pater Grisar wiirde natiirlich den Vorwurf, dass er mit
,vorgefasster Meinung“ an sein Werk gegangen sei, sehr ent-
schieden ablehnen, was ich ihm gar nicht tibelnehme. Aber
mit viel grosserer Entriistung wiirde er sich zweifellos gegen
den Verdacht wehren, er glaube nicht daran, dass der romische
Papst schon zu Luthers Zeiten die ganze Fille der direkten
Jurisdiktionsgewalt in allen Sachen des Glaubens, der Sitten,
der Disziplin und Kirchenregierung iiber alle Kirchen und alle
Glaubigen besessen habe, und dass der romische Papst schon
damals unfehlbar gewesen sei, wenn er in Sachen des Glaubens
und der Sitten ex cathedra einen Ausspruch tat. Vielmehr
steht fiir den Jesuiten dogmatisch fest, dass diese Anschauung
schon zu Luthers Zeiten genau so richtig gewesen ist wie seit
dem 18. Juli 1870. Das ist die ,vorgefasste Meinung“, die man
dem Verfasser des vorliegenden Werkes mit Recht zum Vor-
wurf machen oder — wenn man lieber will — zur Auszeichnung
anrechnen darf. Und nach dieser ,vorgefassten Meinung* blickt
er nun selbstverstindlich in Luthers Seele. Daher kann Grisar
schildern, wie Luther fiir den ,Abfall“ reif wird und den ,Ab-
fall“ vollzieht, ohne vorerst erkldren zu miissen, was man denn
eigentlich unter dem hésslichen Wort ,Abfall* zu verstehen
habe. Katholische Leser wissen, dass, ,wer dem Kephas ins
Angesicht widersteht“ (Gal. 2, 11), abgefallen ist, und dass sich
mit dem Begriff ,Abfall“ immer auch der der pravitas hwretica
verbindet, Da nun Luther zweifellos vom Papst ,abgefallen®
ist, handelt es sich bei der Darstellung seines ,Werdens*
wesentlich darum, die Anfinge und Fortschritte der ,pravitas“
nachzuweisen. Das ist, einfach und offen gesagt, die Aufgabe,

die sich Pater Grisar in dem vorliegenden dicken Bande ge-
stellt hat. '

Corruptio optimi pessima. Es geht nicht an, an einem Luther
keinen guten Faden zu lassen; wire er nicht eben doch in
gewisser Hinsicht ein optimus gewesen, so hiitte er nicht so
schlimm werden und, wie ein Jesuit doch annehmen muss, so
viel Unheil anstiften konnen. Tatsiichlich weiss Grisar dem
werdenden Luther viel Gutes nachzusagen, aber es fehlt niemals
an der Andeutung, warum und wie das Gute nicht autkommt,



— 436 —

Martin Luther war schon als Student der Universitat Erfurt
ein frohlicher Geselle, der seine Freunde sehr tiberraschte, als
er sie am 16. Juli 1505 samt einigen Jungfrauen und Frauen,
wie Grisar nicht unterlisst zu bemerken, zu einem Abschieds-
schmause einlud, weil er am folgenden Tag ins Kloster gehen
wollte. Im Kloster verlor er seine Frohlichkeit; ,es war ihm
ernst mit dem Vorsatze, nach dem Verzichte auf die Freiheit
der akademischen Jahre jetzt den Frieden seiner Seele und
wahre Versohnung mit Gott zu suchen“ (S. 2). Es verfolgte
ihn ,eine bestindige Traurigkeit und Niedergeschlagenheit®
(S. 6); umsonst suchte er durch wiederholte Generalbeichten
sein Herz zu erleichtern. Seine Ordensobern verschafften ihm
die Moglichkeit, die theologischen Studien auch nach Ablegung
der Geliibde fortzusetzen. Namentlich ,versenkte sich der
junge Monch in das Studium seiner geliebten Bibel* (S. 9).
Zum Priester ordiniert, war er beim Messelesen dngstlich darauf
bedacht, sich ja nicht gegen den Ritus zu versiindigen (S. 10);
aber Studium der hl. Schrift und Messelesen verschaffen dem
geplagten jungen Monch keinen Frieden. ,Merkwiirdigerweise
hatten manche seiner Klostergenossen von ihm die Idee, er
habe mit dem Teufel Verkehr“ (S.12). ,Man erfahrt nicht,
dass er sich auf innere Verdemiitigung vor Gott und auf kind-
liches, vertrauensvolles Gebet verlegt hiatte“ (S. 13), Doch muss
ihm die Anerkennung gezollt werden, ,dass er als Monch zu
leben und seine Regel zu erfiillen bestrebt war“, obwohl von
,ausserordentlicher Heiligkeit in Wahrheit nicht gesprochen
werden kann (S. 14 f). Im Jahr 1508 begann Luther seine
Lehrtiitigkeit; er stand damals ,noch ganz auf dem kirchlichen
Standpunkt“ (S. 17). Aber moglich ist, ,dass bereits in jenen
Jahren solche Eindriicke (dass das Kirchliche Leben von seinem
wahren Ideale sehr abstand) eine gewisse Unzufriedenheit, leise
Zweifel und allzu schwarze Auffassung der kirchlichen Zu-
stinde in ihm entstehen lassen ... Es bedurfte eines starken
sittlichen Fundamentes fir einen so eigentiimlich angelegten
Geist, um nicht ins Wanken zu geraten® (S. 19). Also die
eigene sittliche Schwiiche hiitte bewirkt, dass Luther die vom
Ideal so sehr abstehenden kirchlichen Zustiinde schwarz ansab
und Zweifel bekam!

Im Spitjahr 1510 kam der damals siebenundzwanzigjahrige
Luther nach Rom. Tausende seien durch eine Pilgerfahrt 7t



— 137 —

den Gribern der Apostel aufgerichtet worden; ,bei Luther war
es nicht so; er nahm die guten Eindriicke des heiligen Rom (!)
in viel geringerem Grade auf als die schlimmen, die in ihm
der damalige Verfall in den Kirchlichen Kreisen hervorrief“
(S. 23). Das war wieder Luthers eigene Schuld. Doch predigte
er noch 1516 korrekt tiber das Papsttum (S. 25), wiinschte aber
spiter, dass jeder junge Priester nach Rom reisen konnte, weil
ihm dort die Augen aufgehen (S. 28).

ymUnter fleissigen Studien® riistete sich Luther nach seiner
Riickkehr von Rom auf das theologische Doktorexamen, das
er am 1. Oktober 1512 bestand. Sofort begann er nun in Witten-
berg seine Lehrtitigkeit. Seine ersten Vorlesungen (1513—1516)
waren eine Psalmenerkldrung, ,in die er, wie es bei den fol-
genden Vorlesungen der Fall war, die ganze Kraft seiner Phan-
tasie und Beredsamkeit, seine grosse Gewandtheit in der An-
wendung von einschliagigen Bibelstellen, seine vollste Subjek-
tivitiit und, so wenig es am Platze schien, bisweilen glithende
Leidenschaft“ legte (S.29). Die Leidenschaft kam zur Geltung,
wenn es sich um Beurteilung der kirchlichen Zustinde der
Gegenwart handelte. Von diesen entwirft aber auch der Jesuit
Grisar S. 29—45 ein Bild, das ihn (S. 42) zum Urteil berechtigt:
»Hs zeigte sich, dass alle Stromungen, die dem Papsttum ab-
geneigt waren, gleichsam auf einen Mann warteten, der sie
mit miichtiger Hand entfesselte. Dieser eine fand den Ziind-
stoff bei den bis dahin noch Kirchentreuen im sozialen, sitt-
lichen und staatlichen Leben (warum nicht auch im kirchlichen
Leben ?) so hoch angehiuft, dass ein betiubender Erfolg nicht
erstaunlich war“. Dient das nicht zur Rechtfertigung Luthers?
Nein. Wiire jetzt ,mit Wort und Schrift in Gottes Macht, wie
es der neuen Zeit entsprach“, ein St. Bernhard aufgestanden,
so wiirde er dem Zug der Zeit eine andere Richtung gegeben
haben als Luther mit seinem .in der Weltgeschichte nie ge-
sehenen Riesentrotze“. ,Luther war von seiner ersten offent-
lichen Titigkeit an tiberreich an Tadel fur die ihm missféilligen
kirchlichen Gebriuche und Zustinde“. Also nicht in den Kirch-
lichen Zustinden, sondern in Luthers psychologischem Zustand
ist die Erklirung zu suchen, wie es zum ,Abfall* gekommen
ist. Aber die ,iibliche protestantische Vorstellung, als ob der
Moénch durch eine ausserordentliche religiose Erfahrung in
seinem Innern, namlich von der Erlangung begliickender Heils-



— 438 =

sicherheit durch den Glauben allein und nicht durch die Werke
des Papsttums und des Monchtums, zu seiner neuen Lehre ge-
fihrt worden wire, ... muss aus der Geschichte verschwin-
den“ (S. 46).

wnDer Prozess des Abfalls vom kirchlichen Dogma war in
Luther vollkommen abgeschlossen, ehe der Ablassstreit durch
seine Thesen gegen Tetzel begann; und: eine gewisse sittliche
Umwandlung schritt bei ihm in klar erkennbaren Grundziigen
mit der Entstehung der theologischen Ansichten Hand in Hand,
ja eilte derselben gewissermassen voran“ (S. 46). Das sind
zwei Behauptungen, die fiir Grisars Lutherbild charakteristisch
sind. Die ,sittliche Umwandlung“, die dem theologischen ,Ab-
fall® voranging, ist natiirlich keine sittliche Erhebung, sondern
eine zunehmende moralische Degradation, die dazu fiihrte, dass
Luther den Ablassstreit anfing, statt den Tetzel ruhig gewihren
zu lassen. Langsamer als der Prozess ,des Abfalls vom kirch-
lichen Dogma“ entwickelte sich die neue Lehre; denn S. 50
heisst es: ,Erst mit dem Ende des Jahres 1518 war in ihm
die Entwicklung der neuen Lehre im wesentlichen vollendet®.
Dagegen sagt Grisar S. 267, wo vom Anschlag der 95 Thesen
gesprochen wird: ,Es waren immerhin die Ablassfragen, auf
deren Gebiet der grossere Kampf um seine schon fertige neue
Lehre (von mir unterstrichen) nach und nach entbrennen sollte®.
Hiernach wire also die ,neue Lehre“, die am Ende des Jahres
1518 erst ,im wesentlichen* vollendet war, schon im Oktober
1517 ,fertig“ gewesen! Derartige Behauptungen beweisen dem
aufmerksamen Leser zur Geniige, dass auch Grisar iiber die
Entwicklung, die ,in“ Luther vor sich gegangen ist, nicht sehr
zuverlidssigen Bescheid weiss. Aber man merkt ja allerdings,
dass der Jesuit glauben machen will, der erste entscheidende
Schritt, der zum Bruch mit dem Papsttum fiihrte, sei eine Folge
des ,innern Abfalls vom Kkirchlichen Dogma“, dieser aber eine
Folge der eingetretenen ,gewissen sittlichen Umwandlung® ge-
wesen. Dass das nach Grisar der psychologische Prozess sei,
in dem Luthers ,Werden“ besteht, konnte man vermuten, be-
vor das vorliegende dicke Buch gedruckt war. Und was heisst
,Abfall vom kirchlichen Dogma?“ Abgesehen davon, dass im
Jahr 1517 die tridentinische Gnaden- und Rechtfertigungslehre
noch nicht formuliert war, miisste zur Rechtfertigung der be-
schimpfenden Ausdrucksweise wenigstens wahrscheinlich ge-



— 39—

macht werden konnen, dass Luther im Jahr 1517 bei seinen
Aufstellungen die bewusste Absicht gehabt habe, sich mit der
Lehre der hl. Schrift und der kirchlichen Uberlieferung in
Widerspruch zu setzen. Das macht auch Grisar nicht wahr-
scheinlich, obwohl er doch das psychologische Werden Luthers
ganz genau erforscht zu haben meint.

Er findet die ,Vorboten“ des kommenden Sturms in den
1513—1515 zu Wittenberg entstandenen akademischen Vor-
lesungen tiiber die Psalmen, muss aber S.56 gestehen, dass
keine der angerufenen Ausserungen ,mit Bestimmtheit fiir ein
Abweichen vom kirchlichen Bekenntnisse“ zeuge. In den Pre-
digten, die Luther 1515—1516 zu Wittenberg gehalten hat,
befindet sich aber Luther bereits auf einem ,entschieden falschen
dogmatischen Wege“. Auf diesen falschen Weg hatte ihn
nicht die ,sittliche Umwandlung“, sondern ,die unklare und
verschwommene Mystik* und die Beschiftigung mit dem Romer-
brief gebracht (S. 64). Der vom Herbst 1515 bis Sommer 1516
entstandene und 1908 zum erstenmal herausgegebene Romer-
briefkommentar ,bedeutet tatsidchlich die erste Konsolidierung
der héretischen Meinungen Luthers“ (S. 73). Das sucht Grisar
im einzelnen nachzuweisen. Wer aber den Romerbrief selbst
gelesen hat, wird zugestehen, dass es nicht schwer wére, auch
den Apostel Paulus bei verschiedenen Ausserungen zu behaften
und ,héaretischer Meinungen“ zu beschuldigen. Grisar wird
nicht bestreiten, dass Luther doch ganz ernsthaft sagen wollte,
wie Paulus tiber das Wesen und die Wirkung des christlichen
Glaubens denke. Dabei kam der Exeget notwendig in Kon-
flikt mit der Anschauung, nach welcher die paulinische =i
einfach ein Fiirwahrhalten gewisser Lehrséitze wire, aber ein
»Abfall* vom Dogma der christlichen Kirche war das noch
nicht. Zu den frappantesten Stellen des ganzen Buches gehort
der Spott, mit dem Grisar S. 81 die ,kindliche Vorstellung®
brandmarkt, nach welcher sich Luther in einem gewissen Zeit-
punkt hingesetzt und einen Plan entworfen hitte, wie er nun
die Kirche reformieren koénne. Gewiss, das ist Unsinn! Den
Doktor der hl. Schrift fesselten ,die Anliegen der vermeint-
lichen rechten Theologie nach Paulus und Augustinus viel mehr
als die der Klosterzelle und dem Horsaale fernab stehenden
Missstinde in Welt und Kirche“ (a. a. 0.). Das ist eine Tat-
sache, die jeder Unbefangene anerkennen wird., Aber wie er-



— 440 —

klart es sich, dass die ernste Beschiiftigung mit Paulus und
Augustinus zum Konflikt mit der ,Kirche*“ fithrt?

Grisar weiss darauf eine Antwort. ,Ein unbegrenztes
Selbstgefithl nahm ihn immer mehr ein.* ,Fortgerissen von
Selbstiiberhebung¥, ging er zur ,grundsitzlichen Leugnung des
Verdienstes guter Werke tliber* und befestigte sich in dieser
Idee ,bei seiner einseitigen Beschiftigung mit der hl. Schrift
und durch Missdeutung der Briefe Pauli“ (S. 95). ,Der geistige
Hochmut war sein eigentliches Ungliick® (S. 97). ,Selbstiiber-
schitzung und Uberhebung® fliistern auch sonst gern ,hoch-
gebildeten Geistern“ die ,ersten Gedanken der Abwendung von
der bisher hochgehaltenen Wahrheit ins Ohr“. Aber dabei
bleibt es nicht, Es folgen dann ,Konzessionen an den Welt-
geist*, ,auf die Irreleitung durch den Stolz weitere moralische
Irrungen“. ,Der Bruch des Monchs mit den heiligsten Ver-
pflichtungen seiner Geliibde und seine Verbindung mit der
ehemaligen Nonne war fiir den Anhénger der alten Kirche ein
Sakrilegium, das ihm erschiitternd vorhielt, wie im Fleische
enden kann, wer im Geiste des Hochmuts, wenngleich begleitet
von Tauschungen unter dem Scheine des Guten, begonnen hat“
(a. a. 0.). Nebenbei konne freilich nicht geleugnet werden,
sdass den Wittenberger Lehrer mit seinem weiten offenen Auge“
die kirchlichen Missstinde peinlich beriihren mussten. Freilich
kommen ,die grossartigen Ubertreibungen, die ,oft grenzen-
lose Aufbauschung“ auf seine eigene Rechnung. Einigermassen
entschuldigen ihn ,seine personlichen krankhaften Zustinde®.
Aber von dieser ,Nachtseite in Luther“ soll erst im dritten
Band weiter gehandelt werden (S. 98). FEin ganz vollstandiges
Bild von dem ,Werden“ Luthers gewinnt man also aus dem
vorliegenden ersten Bande noch nicht.

Nachdem sich Luther 1515—1516 in seinen Vorlesungen
mit dem Romerbrief beschiftigt hatte, begann er im OKktober
1516 die Erklirung des Galaterbriefes. Noch heute wird ein
Theologe, der lediglich die réomische Lehre von der fides que
creditur und der fides gqua creditur Kennt, nicht geringe Miihe
haben, ganz zu verstehen, was Paulus im Romerbrief von dem
neuen Heilsweg sagt; aber noch schwerer wird es ihm werden,
das, was der Apostel im Galaterbrief iiber sein Verhiltnis zu
Kephas schreibt, mit der romischen Lehre vom Papsttum zu
vereinbaren. An den Felsen der beiden genannten apostoli-



= 4] ==

schen Schreiben zerschellt das bertihmte ,Schifflein Petri%, auf
dem die scholastische Theologie die Welt umsegelt. Grisar
spricht (S. 246 ff.) vom Galaterbrietkommentar nicht so ausfiihr-
lich wie von den ,verworrenen“ (S.201) Erérterungen iiber
den Romerbrief; aber schon Melanchthon meinte: ,Bei der Er-
kldrung beider Briefe leuchtete zuerst das Licht der neuen
Lehre auf nach langer finsterer Nacht, wie die Frommen und
Weisen geurteilt haben“ (S. 246). Doch ist selbstverstindlich
nicht wohl anzunehmen, dass Luther, als er seine Theologie-
studenten in das Verstdndnis der apostolischen Lehre einfiihrte,
das Gefihl hatte, er falle jetzt vom katholischen Christentum
und der Kirche ab.

Wann ist denn uberhaupt der ,Abfall®, fiir den Luther
mehr und mehr heranreifte, perfekt geworden? Da Luther
urspriinglich ein sehr eifriges Mitglied der katholischen Kirche
war, spiter jedoch ein ,Abgefallener“ ist, so wird sich wohl
angeben lassen, wann er ,abfiel“, beziehungsweise wann der
yAbfall®, falls er sich auch nur wie die lutherische Kirchen-
reform nach und nach vollzog, als vollendete Tatsache ange-
sehen werden konnte. Allein einen solchen Zeitpunkt hitte
auch Luther selbst nicht angeben koénnen: er hatte eben bei
keinem Schritt, den er tat, die Absicht, sich von dem abzu-
wenden, was der Offenbarung Gottes in Christo entsprach und
darum mit der Lehre der hl. Schrift und der unverfilschten
Kirchenlehre tibereinstimmte. Die 95 Thesen waren auch ihm
selbst keine unabiinderlichen Dogmen, sondern Sitze, die er
zwar fir richtig hielt und verteidigen wollte, zu deren Bestreitung
er aber gerade durch den offentlichen Anschlag Gelegenheit
gab. Als er mehr und mehr zur Erkenntnis kam, dass die
papstliche Kurie auf keine Beweisgriinde hére, sondern in Lehre
und Haltung auf dem eingenommenen Standpunkt verharre,
appellierte er am 28. November 1518 an ein Kkiinftiges allge-
meines Konzil. Grisar ist der Meinung, das sei eine ,exorbi-
tante“ Forderung gewesen (S. 291); allein sie spricht doch wenig-
stens dafiir, dass Luther immer noch nicht von der Kirche und
der wahren Kirchenlehre ,abfallen“ wollte. Das war sogar
noch nicht der Fall, als am 15. Juni 1520 die Bulle Exsurge
Domine erschienen war. Grisar nimmt Stil und Inhalt dieser
Bulle méglichst in Schutz (S. 367 f.). Die pépstliche Klage:
»Ein Eber des Waldes will ihn (den Weinberg des Herrn) ver-



— 442

nichten, und ein wildes Tier ist in ihn eingebrochen ... Dieser
Pest und diesem Krebsschaden wollen wir wehren; die schid-
liche Natter darf nicht linger dem Acker des Herrn schaden usw.,
sei fast wortlich biblischen Stellen entnommen ; zu Luther selbst
rede der Papst ,milde, viterlich und verséhnend“. Immerhin
erklirte dieser, dass der angedrohte Bann ohne weiteres in Kraft
trete, sofern sich Luther nicht binnen 60 Tagen, vom Anschlage
der Bulle an gerechnet, schriftlich und .,vor kirchlichen Zeugen*
unterwerfe und seine Bilicher verbrennen lasse; trete der Bann
in Kraft, so sei jede weltliche Autoritit, auch der Kaiser, ver-
pflichtet, ,gemiiss den bestehenden Gesetzen diesen Strafen
Nachdruck zu geben®, d. h. den hartnickigen Ketzer dem Feuer-
tod zu tiberantworten. Am 17. November 1520 appellierte Luther
wieder an ein ,frei christlich Konzilium“. Grisar sagt freilich
(S. 369), dass L. die ,Fruchtlosigkeit seiner Konzilsforderungen*
recht gut kannte. Allein wer ist fur diese Fruchtlosigkeit ver-
antwortlich? War etwa die Situation nicht ernst genug? War
der Ruf nach einer Reform der Kirche ,in capite et membris“
noch nicht lange genug erhoben worden und noch nicht be-
griindet genug ? Waren die Reformkonzilien des 15. Jahrhunderts,
die ihrer Autoritit auch den Papst unterwarfen, schon ganz
vergessen? Auf jeden Fall kann die Appellation an ein allge-
meines Konzil nur ein Beweis dafir sein, dass Luther immer
noch glaubte, mit der Lehre und Verfassung der allgemeinen
Kirche in Ubereinstimmung zu sein, und dass er keineswegs
als ,Abgefallener“ gelten wollte. Allerdings war nun sein
Bruch mit dem roémischen Papsttum eine vollendete Tatsache;
aber der ,Abgefallene“ war in Luthers Augen der Papst selbst,
der der Lehre Christi und seiner Apostel widersprach und ,sich
erhob tiber alles, was Gott heisst und Gottesdienst, indem er
sich in den Tempel Gottes setzte und vorgab, er sei Gott“ oder
doch wenigstens der Statthalter Gottes (II. Thess. 2, 4). Der
Papst wurde ihm nun zum ,Antichrist®.

Selbstverstindlich aber war nach Grisars Ansicht das Recht
auf seiten des Papstes. Eine ,Hauptspitze* der Schrift , Wider
die Bulle des Endchrists* richtet sich, wie er S. 369 sagt, ,gegen
die Lehre von der Unfehlbarkeit des Papstes, die in der Kirche
immer angenommen war tiir die Fille, dass der Papst als
oberster Richter iiber Fragen der Lehre entscheidet. In der
neuen Bulle vom 3. Januar 1521 Decet Romanum Pontificem er-
kliarte Leo X., ,dass Luther, weil in Widersetzlichkeit beharrend,



443 —

faktisch dem Banne verfallen sei und damit zugleich den welt-
lichen (!) Strafen unterliege, die seit friithern Zeiten gegen die
Ketzer verordnet seien“, also das Leben verwirkt habe und
verdiene, verbrannt zu werden (S. 371).

Damit war das ,Werden“ Luthers nach pépstlichem Urteil
zum Abschluss gelangt. Aber den Nachweis,

1. dass der Papst nach Gottes Offenbarung der unfehlbare
Interpret der Heilslehre und der Inhaber absoluter Ge-
walt im Reiche Gottes auf Erden sei,

2. dass auch Luther jemals diesen Glauben gehabt und ge-
lehrt habe,

3. dass er sich in stindhafter Willkiir von diesem Glauben
abgewendet habe,

hat natiirlich auch Grisar nicht geleistet, nicht einmal zu leisten
versucht. Zu einem ,Abgefallenen“ ist auch Luther erst durch
pépstlichen Machtspruch wider seinen Willen gemacht worden.
Es ist nicht zu leugnen, dass sich Grisar grosse Mihe gibt,
vor den Augen seiner Leser im Mantel eines modernen akademi-
schen Lehrers zu erscheinen und den Vorwurf zu vermeiden,
es sei ihm lediglich um eine Schméhschrift zu tun. Allein es
gibt in dem romischen Lutherbild kaum einen héiisslichen Zug,
den er nicht gelegentlich auffrischt und wenigstens halbwegs
zur Geltung kommen lasst. Wer weiss, ob Luther nicht erb-
lich belastet war? Sein Vater soll in plétzlicher Aufregung
einen Totschlag begangen haben (S. 11). Grisar macht auch
sehr wahrscheinlich, dass Luther gerade in der entscheidenden
Periode an Syphilis gelitten hat, unterliasst aber nicht, zu be-
merken, dass man diese ekelhafte Krankheit auch auf anderem
Weg als durch Geschlechtsverkehr bekommen koénne (S. 459).
Nicht minder abstossend wirkt die Auseinandersetzung iiber
den Ort, wo Luther die Offenbarung empfangen haben will,
dass der Mensch aus dem Glauben gerechtfertigt werde (S. 316 ff.).
Grisar hatte das fast nicht zu bewiltigende Material zu
dem vorliegenden kolossalen Werk natiirlich schon ldngst vor
dem Erscheinen der Borroméusbulle zu sammeln angefangen;
allein man tut ihm wohl nicht unrecht, wenn man der Ver-
mutung Raum gibt, er habe die Empfindung, dass er mit diesem
Werk die Demiitigung riche, die sich Pius X. wegen seiner
Ausserungen iiber den Ursprung der Reformation gefallen lassen
musste. E. H.




	Ein Lutherbild

