
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1 (1911)

Heft: 4

Artikel: Ein Lutherbild

Autor: E.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403794

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403794
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


433

EIN LUTHERBILD.

„Luther", von Hartmann Grisai-, S. J., I. Bd., Luthers Werden, Grundlegung
der Spaltung bis 1530. Freiburg i. B., Herdersche Verlagsbuchhandlung,
1911. (Lexikonformat, XXXV u. 656 S., Preis M 12. —, geb. M 13. 60.)

P. Grisar erklärt in der Vorrede (S. IX), dass es ihm sehr
ferne lag, protestantische Leser, die Luther hochschätzen, „auch
nur mit einem Worte zu verletzen" ; es gebe zahllose Personen,
die „innerhalb des Protestantismus eine ehrlich gemeinte
Religiosität pflegen"; dass „zwischen den Konfessionen Achtung
und Liebe wachsen mögen", sei der sehnlichste Wunsch des
Verfassers (S. XII). Das sind gewinnende Äusserungen ; aber
sie wecken den Verdacht, der protestantische Leser müsse sich
darauf gefasst machen, im Buche selbst recht unangenehme
Dinge zu finden. Indessen nimmt Grisar ausdrücklich das
Zeugnis für sich in Anspruch, dass er Luthers Bild „mit
Objektivität" zeichne und ihn auftreten lasse, wie er ist, „ohne den
berechtigten Gefühlen der Protestanten in irgend einer Weise
zu nahe zu treten"-. Es scheint mir, dass ein moderner Historiker

als selbstverständlich voraussetzen sollte, der urteilsfähige
Leser traue ihm solche Objektivität zu.

Es ist jedoch sofort einleuchtend, dass P. Grisar seinen
Gegenstand in einer Weise behandelt, die dem subjektiven
Ermessen weiten Raum lässt. Er will, wie er freimütig gesteht,
nicht eine neue Lutherbiographie liefern, keine Reformationsgeschichte

schreiben, auch nicht „von den weltgeschichtlichen
Folgen des Werkes Luthers" reden (S. X) und sogar das
theologische Element „nur in zweiter Linie" berücksichtigen, sich
also auf keine eigentliche Kritik der protestantischen oder
speziell lutherischen Dogmatik einlassen. Und nun doch dieses
aus drei dicken Bänden bestehende Werk Was will denn der
Verfasser eigentlich darstellen? Er deutet es auf dem Titel-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1911. 28



— 434 —

blatt des vorliegenden ersten Bandes mit den Worten an :

„Luthers Werden". Er geht, wie er sagt, „auf eine historische
und psychologische Charakteristik der rätselhaften Person
Luthers aus" ; er befasst sich mit der „Erforschung seiner Seele,
seiner intellektuellen und moralischen Triebfeder, sowie der
geistigen Rückwirkung", die Luther von seinem Lebensunternehmen

erfuhr; er will „das psychologische Bild"- des
Reformators und zwar „vorwiegend mit Verwebung von Luthers
eigenen Worten in die Darstellung" entwerfen.

Das war in gewisser Hinsicht eine verhältnismässig leichte
Aufgabe. Es gibt wohl kaum eine andere namhafte historische
Persönlichkeit, die das eigene Fühlen und Denken vor den

Augen der Leser und Hörer so ungeschminkt ausbreitet wie
der impulsive Martin Luther. Wer darauf ausgeht, darzustellen,
wie Luther gesinnt und gestimmt war, wie er mit sich selbst
und mit Freunden und Feinden gerungen hat, was er glaubte,
hoffte, fürchtete, der findet in Luthers Schriften eine solche
Fülle von Stoff, dass er nach Belieben ein Dutzend Bände
füllen und das „psychologische Bild" — je nach der Auswahl
des Stoffes — so oder anders gestalten kann, ohne in einem
bestimmten Moment den wirklichen Luther anders darzustellen,
als er sich in jenem Momente gegeben hat. Aber nicht ganz
leicht ist es, die „Seele" eines bedeutenden Mannes, seine
„intellektuellen und moralischen Triebfedern" zu erforschen und so

darzustellen, dass der Geschilderte selbst bekennen musste : ja,
das bin ich. In die Seele eines andern schaut man mit den

Augen der eigenen Seele, und es ist schwer, das Geschaute so

darzustellen, dass das Bild der wirklichen Person und nicht
vielmehr der eigenen vorgefassten Meinung entspricht (vgl.
1. Kor. 2, 11). Im vorliegenden Fall ist aber eine richtige
„psychologische Charakteristik" von besonderer Wichtigkeit.
Wenn sich nämlich Grisar auch nicht auf eine eigentliche
Prüfung der Lehre und Haltung Luthers und eine Kritik seines

Werkes einlassen will, so wird man doch annehmen dürfen,
er rede von den „intellektuellen und moralischen Triebfedern",
um seinen Lesern deutlich zu machen, in welchem Geiste das

lutherische Reformationswerk seinen Ursprung habe. Es ist

ja nicht ein Jesuit, sondern ein unendlich Höherer, der das

Gesetz verkündet hat: „Der gute Mensch bringt aus dem guten
Schatz seines Herzens das Gute hervor, und der böse bringt



— 435 —

das Böse hervor aus dem bösen; denn wessen das Herz voll
ist, des gehet der Mund über" (Luk. 6, 45).

Pater Grisar würde natürlich den Vorwurf, dass er mit
„vorgefasster Meinung" an sein Werk gegangen sei, sehr
entschieden ablehnen, was ich ihm gar nicht übelnehme. Aber
mit viel grösserer Entrüstung würde er sich zweifellos gegen
den Verdacht wehren, er glaube nicht daran, dass der römische
Papst schon zu Luthers Zeiten die ganze Fülle der direkten
Jurisdiktionsgewalt in allen Sachen des Glaubens, der Sitten,
der Disziplin und Kirchenregierung über alle Kirchen und alle
Gläubigen besessen habe, und dass der römische Papst schon
damals unfehlbar gewesen sei, wenn er in Sachen des Glaubens
und der Sitten ex cathedra einen Ausspruch tat. Vielmehr
steht für den Jesuiten dogmatisch fest, dass diese Anschauung
schon zu Luthers Zeiten genau so richtig gewesen ist wie seit
dem 18. Juli 1870. Das ist die „vorgefasste Meinung", die man
dem Verfasser des vorliegenden Werkes mit Recht zum
Vorwurf machen oder — wenn man lieber will — zur Auszeichnung
anrechnen darf. Und nach dieser „vorgefassten Meinung" blickt
er nun selbstverständlich in Luthers Seele. Daher kann Grisar
schildern, wie Luther für den „Abfall" reif wird und den „Abfall"

vollzieht, ohne vorerst erklären zu müssen, was man denn
eigentlich unter dem hässlichen Wort „Abfall" zu verstehen
habe. Katholische Leser wissen, dass, „wer dem Kephas ins
Angesicht widersteht" (Gal. 2, 11), abgefallen ist, und dass sich
mit dem Begriff „Abfall" immer auch der der pravitas hceretica
verbindet. Da nun Luther zweifellos vom Papst „abgefallen"
ist, handelt es sich bei der Darstellung seines „Werdens"
wesentlich darum, die Anfänge und Fortschritte der „pravitas"
nachzuweisen. Das ist, einfach und offen gesagt, die Aufgabe,
die sich Pater Grisar in dem vorliegenden dicken Bande
gestellt hat.

Corruptio optimi pessima. Es geht nicht an, an einem Luther
keinen guten Faden zu lassen; wäre er nicht eben doch in
gewisser Hinsicht ein optimus gewesen, so hätte er nicht so
schlimm werden und, wie ein Jesuit doch annehmen muss, so
viel Unheil anstiften können. Tatsächlich weiss Grisar dem
werdenden Luther viel Gutes nachzusagen, aber es fehlt niemals
an der Andeutung, warum und wie das Gute nicht aufkommt.



— 436 —

Martin Luther war schon als Student der Universität Erfurt
ein fröhlicher Geselle, der seine Freunde sehr überraschte, als
er sie am 16. Juli 1505 samt einigen Jungfrauen und Frauen,
wie Grisar nicht unterlässt zu bemerken, zu einem Abschieds-
schmause einlud, weil er am folgenden Tag ins Kloster gehen
wollte. Im Kloster verlor er seine Fröhlichkeit; „es war ihm
ernst mit dem Vorsatze, nach dem Verzichte auf die Freiheit
der akademischen Jahre jetzt den Frieden seiner Seele und
wahre Versöhnung mit Gott zu suchen" (S. 2). Es verfolgte
ihn „eine beständige Traurigkeit und Niedergeschlagenheit"
(S. 6) ; umsonst suchte er durch wiederholte Generalbeichten
sein Herz zu erleichtern. Seine Ordensobern verschafften ihm
die Möglichkeit, die theologischen Studien auch nach Ablegung
der Gelübde fortzusetzen. Namentlich „versenkte sich der

junge Mönch in das Studium seiner geliebten Bibel" (S. 9).

Zum Priester ordiniert, war er beim Messelesen ängstlich darauf
bedacht, sich ja nicht gegen den Ritus zu versündigen (S. 10) ;

aber Studium der hl. Schrift und Messelesen verschaffen dem

geplagten jungen Mönch keinen Frieden. „Merkwürdigerweise
hatten manche seiner Klostergenossen von ihm die Idee, er

habe mit dem Teufel Verkehr" (S. 12). „Man erfährt nicht,
dass er sich auf innere Verdemütigung vor Gott und auf
kindliches, vertrauensvolles Gebet verlegt hätte"- (S. 13). Doch muss

ihm die Anerkennung gezollt werden, „dass er als Mönch zu

leben und seine Regel zu erfüllen bestrebt war", obwohl von

„ausserordentlicher Heiligkeit" in Wahrheit nicht gesprochen
werden kann (S. 14 f.). Im Jahr 1508 begann Luther seine

Lehrtätigkeit ; er stand damals „noch ganz auf dem kirchlichen
Standpunkt" (S. 17). Aber möglich ist, „dass bereits in jenen
Jahren solche Eindrücke (dass das kirchliche Leben von seinem

wahren Ideale sehr abstand) eine gewisse Unzufriedenheit, leise

Zweifel und allzu schwarze Auffassung der kirchlichen
Zustände in ihm entstehen lassen Es bedurfte eines starken

sittlichen Fundamentes für einen so eigentümlich angelegten
Geist, um nicht ins Wanken zu geraten" (S. 19). Also die

eigene sittliche Schwäche hätte bewirkt, dass Luther die vom

Ideal so sehr abstehenden kirchlichen Zustände schwarz ansah

und Zweifel bekam!
Im Spätjahr 1510 kam der damals siebenundzwanzigjähnge

Luther nach Rom. Tausende seien durch eine Pilgerfahrt zu



— 437 —

den Gräbern der Apostel aufgerichtet worden; „bei Luther war
es nicht so ; er nahm die guten Eindrücke des heiligen Rom
in viel geringerem Grade auf als die schlimmen, die in ihm
der damalige Verfall in den kirchlichen Kreisen hervorrief"
(S. 23). Das war wieder Luthers eigene Schuld. Doch predigte
er noch 1516 korrekt über das Papsttum (S. 25), wünschte aber
später, dass jeder junge Priester nach Rom reisen könnte, weil
ihm dort die Augen aufgehen (S. 28).

„Unter fleissigen Studien" rüstete sich Luther nach seiner
Rückkehr von Rom auf das theologische Doktorexamen, das

er am 1. Oktober 1512 bestand. Sofort begann er nun in Wittenberg

seine Lehrtätigkeit. Seine ersten Vorlesungen (1513—1516)
waren eine Psalmenerklärung, „in die er, wie es bei den
folgenden Vorlesungen der Fall war, die ganze Kraft seiner Phantasie

und Beredsamkeit, seine grosse Gewandtheit in der
Anwendung von einschlägigen Bibelstellen, seine vollste Subjektivität

und, so wenig es am Platze schien, bisweilen glühende
Leidenschaft" legte (S. 29). Die Leidenschaft kam zur Geltung,
wenn es sich um Beurteilung der kirchlichen Zustände der
Gegenwart handelte. Von diesen entwirft aber auch der Jesuit
Grisar S. 29—45 ein Bild, das ihn (S. 42) zum Urteil berechtigt :

„Es zeigte sich, dass alle Strömungen, die dem Papsttum
abgeneigt waren, gleichsam auf einen Mann warteten, der sie

mit mächtiger Hand entfesselte. Dieser eine fand den Zündstoff

bei den bis dahin noch Kirchentreuen im sozialen,
sittlichen und staatlichen Leben (warum nicht auch im kirchlichen
Leben?) so hoch angehäuft, dass ein betäubender Erfolg nicht
erstaunlich war". Dient das nicht zur Rechtfertigung Luthers?
Nein. Wäre jetzt „mit Wort und Schrift in Gottes Macht, wie
es der neuen Zeit entsprach", ein St. Bernhard aufgestanden,
so würde er dem Zug* der Zeit eine andere Richtung gegeben
haben als Luther mit seinem „in der Weltgeschichte nie
gesehenen Riesentrotze". „Luther war von seiner ersten öffentlichen

Tätigkeit an überreich an Tadel für die ihm missfälligen
kirchlichen Gebräuche und Zustände". Also nicht in den
kirchlichen Zuständen, sondern in Luthers psychologischem Zustand
ist die Erklärung zu suchen, wie es zum „Abfall" gekommen
ist. Aber die „übliche protestantische Vorstellung, als ob der
Mönch durch eine ausserordentliche religiöse Erfahrung in
seinem Innern, nämlich von der Erlangung beglückender Heils-



— 438 —

Sicherheit durch den Glauben allein und nicht durch die Werke
des Papsttums und des Mönchtums, zu seiner neuen Lehre
geführt Avorden wäre, muss aus der Geschichte verschwinden"

(S. 46).

„Der Prozess des Abfalls vom kirchlichen Dogma war in
Luther vollkommen abgeschlossen, ehe der Ablassstreit durch
seine Thesen gegen Tetzel begann ; und : eine gewisse sittliche
Umwandlung schritt bei ihm in klar erkennbaren Grundzügen
mit der Entstehung der theologischen Ansichten Hand in Hand,
ja eilte derselben gewissermassen voran" (S. 46). Das sind
zwei Behauptungen, die für Grisars Lutherbild charakteristisch
sind. Die „sittliche Umwandlung", die dem theologischen
„Abfall"- voranging, ist natürlich keine sittliche Erhebung, sondern
eine zunehmende moralische Degradation, die dazu führte, dass

Luther den Ablassstreit anfing, statt den Tetzel ruhig gewähren
zu lassen. Langsamer als der Prozess „des Abfalls vom
kirchlichen Dogma" entwickelte sich die neue Lehre; denn S. 50

heisst es: „Erst mit dem Ende des Jahres 1518 war in ihm
die Entwicklung der neuen Lehre im wesentlichen vollendet".
Dagegen sagt Grisar S. 267, wo vom Anschlag der 95 Thesen

gesprochen wird: „Es waren immerhin die Ablassfragen, auf
deren Gebiet der grössere Kampf um seine schon fertige neue

Lehre (von mir unterstrichen) nach und nach entbrennen sollte".
Hiernach wäre also die „neue Lehre", die am Ende des Jahres
1518 erst „im wesentlichen" vollendet war, schon im Oktober
1517 „fertig" gewesen! Derartige Behauptungen beweisen dem

aufmerksamen Leser zur Genüge, dass auch Grisar über die

Entwicklung, die „in" Luther vor sich gegangen ist, nicht sehr

zuverlässigen Bescheid wreiss. Aber man merkt ja allerdings,
dass der Jesuit glauben machen will, der erste entscheidende

Schritt, der zum Bruch mit dem Papsttum führte, sei eine Folge
des „innern Abfalls vom kirchlichen Dogma", dieser aber eine

Folge der eingetretenen „gewissen sittlichen Umwandlung"
gewesen. Dass das nach Grisar der psychologische Prozess sei,

in dem Luthers „Werden" besteht, konnte man vermuten,
bevor das vorliegende dicke Buch gedruckt war. Und was heisst

„Abfall vom kirchlichen Dogma?" Abgesehen davon, dass im

Jahr 1517 die tridentinische Gnaden- und Rechtfertigungslehre
noch nicht formuliert war, musste zur Rechtfertigung der
beschimpfenden Ausdrucksweise wenigstens wahrscheinlich ge-



— 439 —

macht werden können, dass Luther im Jahr 1517 bei seinen
Aufstellungen die bewusste Absicht gehabt habe, sich mit der
Lehre der hl. Schrift und der kirchlichen Überlieferung in
Widerspruch zu setzen. Das macht auch Grisar nicht
wahrscheinlich, obwohl er doch das psychologische Werden Luthers
ganz genau erforscht zu haben meint.

Er findet die „Vorboten" des kommenden Sturms in den
1513—1515 zu Wittenberg entstandenen akademischen
Vorlesungen über die Psalmen, muss aber S. 56 gestehen, dass
keine der angerufenen Äusserungen „mit Bestimmtheit für ein
Abweichen vom kirchlichen Bekenntnisse" zeuge. In den
Predigten, die Luther 1515—1516 zu Wittenberg gehalten hat,
befindet sich aber Luther bereits auf einem „entschieden falschen
dogmatischen Wege". Auf diesen falschen Weg hatte ihn
nicht die „sittliche Umwandlung", sondern „die unklare und
verschwommene Mystik" und die Beschäftigung mit dem Römerbrief

gebracht (S. 64). Der vom Herbst 1515 bis Sommer 1516
entstandene und 1908 zum erstenmal herausgegebene Römer-
briefkommentar „bedeutet tatsächlich die erste Konsolidierung
der häretischen Meinungen Luthers" (S. 73). Das sucht Grisar
im einzelnen nachzuweisen. Wer aber den Römerbrief selbst
gelesen hat, wird zugestehen, dass es nicht schwer wäre, auch
den Apostel Paulus bei verschiedenen Äusserungen zu behaften
und „häretischer Meinungen"- zu beschuldigen. Grisar wird
nicht bestreiten, dass Luther doch ganz ernsthaft sagen wollte,
wie Paulus über das Wesen und die Wirkung des christlichen
Glaubens denke. Dabei kam der Exeget notwendig in Konflikt

mit der Anschauung, nach welcher die paulinische nfaxiç
einfach ein Fürwahrhalten gewisser Lehrsätze wäre, aber ein

„Abfall" vom Dogma der christlichen Kirche war das noch
nicht. Zu den frappantesten Stellen des ganzen Buches gehört
der Spott, mit dem Grisar S. 81 die „kindliche Vorstellung"
brandmarkt, nach welcher sich Luther in einem gewissen
Zeitpunkt hingesetzt und einen Plan entworfen hätte, wie er nun
die Kirche reformieren könne. Gewiss, das ist Unsinn! Den
Doktor der hl. Schrift fesselten „die Anliegen der vermeintlichen

rechten Theologie nach Paulus und Augustinus viel mehr
als die der Klosterzelle und dem Hörsaale fernab stehenden
Missstände in Welt und Kirche" (a. a. 0.). Das ist eine
Tatsache, die jeder Unbefangene anerkennen wird. Aber wie er-



— 440 —

klärt es sich, dass die ernste Beschäftigung mit Paulus und
Augustinus zum Konflikt mit der „Kirche*' führt?

Grisar weiss darauf eine Antwort. „Ein unbegrenztes
Selbstgefühl nahm ihn immer mehr ein." „Fortgerissen von
Selbstüberhebung", ging er zur „grundsätzlichen Leugnung des

Verdienstes guter Werke über" und befestigte sich in dieser
Idee „bei seiner einseitigen Beschäftigung mit der hl. Schrift
und durch Missdeutung der Briefe Pauli"- (S. 95). „Der geistige
Hochmut war sein eigentliches Unglück" (S. 97). „Selbstüberschätzung

und Überhebung'1 flüstern auch sonst gern
„hochgebildeten Geistern" die „ersten Gedanken der Abwendung von
der bisher hochgehaltenen Wahrheit ins Ohr". Aber dabei
bleibt es nicht. Es folgen dann „Konzessionen an den
Weltgeist", „auf die Irreleitung* durch den Stolz weitere moralische
Irrungen". „Der Bruch des Mönchs mit den heiligsten
Verpflichtungen seiner Gelübde und seine Verbindung mit der
ehemaligen Nonne war für den Anhänger der alten Kirche ein

Sakrilegium, das ihm erschütternd vorhielt, wie im Fleische
enden kann, wer im Geiste des Hochmuts, wenngleich begleitet
von Täuschungen unter dem Scheine des Guten, begonnen hat"
(a. a. 0.). Nebenbei könne freilich nicht geleugnet werden,
„dass den Wittenberger Lehrer mit seinem weiten offenen Auge"
die kirchlichen Missstände peinlich berühren mussten. Freilich
kommen „die grossartigen Übertreibungen", die „oft grenzenlose

Aufbauschung" auf seine eigene Rechnung. Einigermassen
entschuldigen ihn „seine persönlichen krankhaften Zustände".
Aber von dieser „Nachtseite in Luther" soll erst im dritten
Band weiter gehandelt werden (S. 98). Ein ganz vollständiges
Bild von dem „Werden" Luthers gewinnt man also aus dem

vorliegenden ersten Bande noch nicht.
Nachdem sich Luther 1515—1516 in seinen Vorlesungen

mit dem Römerbrief beschäftigt hatte, begann er im Oktober
1516 die Erklärung des Galaterbriefes. Noch heute wird ein

Theologe, der lediglich die römische Lehre von der fides quœ

creditur und der fides qua creditur kennt, nicht geringe Mühe

haben, ganz zu verstehen, was Paulus im Römerbrief von dem

neuen Heilsweg* sagt ; aber noch schwerer wird es ihm werden,
das, was der Apostel im Galaterbrief über sein Verhältnis zu

Kephas schreibt, mit der römischen Lehre vom Papsttum zu

vereinbaren. An den Felsen der beiden genannten apostoli-



_ 441 —

sehen Schreiben zerschellt das berühmte „Schifflein Petri", auf
dem die scholastische Theologie die Welt umsegelt. Grisar
spricht (S. 246 ff.) vom Galaterbriefkommentar nicht so ausführlich

wie von den „verworrenen" (S. 201) Erörterungen über
den Römerbrief ; aber schon Melanchthon meinte: „Bei der
Erklärung beider Briefe leuchtete zuerst das Licht der neuen
Lehre auf nach langer finsterer Nacht, wie die Frommen und
Weisen geurteilt haben" (S. 246). Doch ist selbstverständlich
nicht wohl anzunehmen, dass Luther, als er seine Theologiestudenten

in das Verständnis der apostolischen Lehre einführte,
das Gefühl hatte, er falle jetzt vom katholischen Christentum
und der Kirche ab.

Wann ist denn überhaupt der „Abfall", für den Luther
mehr und mehr heranreifte, perfekt geworden? Da Luther
ursprünglich ein sehr eifriges Mitglied der katholischen Kirche
war, später jedoch ein „Abgefallener" ist, so wird sich wohl
angeben lassen, wann er „abfiel", beziehungsweise wann der
„Abfall", falls er sich auch nur wie die lutherische Kirchenreform

nach und nach vollzog, als vollendete Tatsache
angesehen werden konnte. Allein einen solchen Zeitpunkt hätte
auch Luther selbst nicht angeben können: er hatte eben bei
keinem Schritt, den er tat, die Absicht, sich von dem
abzuwenden, was der Offenbarung Gottes in Christo entsprach und
darum mit der Lehre der hl. Schrift und der unverfälschten
Kirchenlehre übereinstimmte. Die 95 Thesen waren auch ihm
selbst keine unabänderlichen Dogmen, sondern Sätze, die er
zwar für richtig hielt und verteidigen wollte, zu deren Bestreitung
er aber gerade durch den öffentlichen Anschlag Gelegenheit
gab. Als er mehr und mehr zur Erkenntnis kam, dass die

päpstliche Kurie auf keine Beweisgründe höre, sondern in Lehre
und Haltung auf dem eingenommenen Standpunkt verharre,
appellierte er am 28. November 1518 an ein künftiges
allgemeines Konzil. Grisar ist der Meinung, das sei eine „exorbitante"

Forderung gewesen (S. 291); allein sie spricht doch wenigstens

dafür, dass Luther immer noch nicht von der Kirche und
der wahren Kirchenlehre „abfallen" wollte. Das war sogar
noch nicht der Fall, als am 15. Juni 1520 die Bulle Exsurge
Domine erschienen war. Grisar nimmt Stil und Inhalt dieser
Bulle möglichst in Schutz (S. 367 f.). Die päpstliche Klage:
„Ein Eber des Waldes will ihn (den Weinberg des Herrn) ver-



— 442 —

nichten, und ein wildes Tier ist in ihn eingebrochen Dieser
Pest und diesem Krebsschaden wollen wir wehren ; die schädliche

Natter darf nicht länger dem Acker des Herrn schaden" usw.,
sei fast wörtlich biblischen Stellen entnommen ; zu Luther selbst
rede der Papst „milde, väterlich und versöhnend". Immerhin
erklärte dieser, dass der angedrohte Bann ohne weiteres in Kraft
trete, sofern sich Luther nicht binnen 60 Tagen, vom Anschlage
der Bulle an gerechnet, schriftlich und „vor kirchlichen Zeugen"
unterwerfe und seine Bücher verbrennen lasse ; trete der Bann
in Kraft, so sei jede weltliche Autorität, auch der Kaiser,
verpflichtet, „gemäss den bestehenden Gesetzen diesen Strafen
Nachdruck zu geben", d. h. den hartnäckigen Ketzer dem Feuertod

zu überantworten. Am 17. November 1520 appellierte Luther
wieder an ein „frei christlich Konzilium". Grisar sagt freilich
(S. 369), dass L. die „Fruchtlosigkeit seiner Konzilsforderungen"
recht gut kannte. Allein wer ist für diese Fruchtlosigkeit
verantwortlich War etwa die Situation nicht ernst genug War
der Ruf nach einer Reform der Kirche „in capite et membris"
noch nicht lange genug erhoben worden und noch nicht
begründet genug Waren die Reformkonzilien des 15. Jahrhunderts,
die ihrer Autorität auch den Papst unterwarfen, schon ganz

vergessen Auf jeden Fall kann die Appellation an ein
allgemeines Konzil nur ein Beweis dafür sein, dass Luther immer
noch glaubte, mit der Lehre und Verfassung der allgemeinen
Kirche in Übereinstimmung zu sein, und dass er keineswegs
als „Abgefallener" gelten wollte. Allerdings war nun sein

Bruch mit dem römischen Papsttum eine vollendete Tatsache ;

aber der „Abgefallene" war in Luthers Augen der Papst selbst,

der der Lehre Christi und seiner Apostel widersprach und „sich
erhob über alles, was Gott heisst und Gottesdienst, indem er
sich in den Tempel Gottes setzte und vorgab, er sei Gott" oder

doch wenigstens der Statthalter Gottes (IL Thess. 2, 4). Der

Papst wurde ihm nun zum „Antichrist".
Selbstverständlich aber war nach Grisars Ansicht das Recht

auf seiten des Papstes. Eine „Hauptspitze" der Schrift „ Wider

die Bulle des Endchrists" richtet sich, wie er S. 369 sagt, „gegen
die Lehre von der Unfehlbarkeit des Papstes, die in der Kirche
immer angenommen war für die Fälle, dass der Papst als

oberster Richter über Fragen der Lehre entscheidet". In der

neuen Bulle vom 3. Januar 1521 Decet Romanum Pontificem
erklärte Leo X., „dass Luther, weil in Widersetzlichkeit beharrend,



— 443 —

faktisch dem Banne verfallen sei und damit zugleich den
weltlichen Strafen unterliege, die seit frühern Zeiten gegen die
Ketzer verordnet seien", also das Leben verwirkt habe und
verdiene, verbrannt zu werden (S. 371).

Damit war das „Werden" Luthers nach päpstlichem Urteil
zum Abschluss gelangt. Aber den Nachweis,

1. dass der Papst nach Gottes Offenbarung der unfehlbare
Interpret der Heilslehre und der Inhaber absoluter
Gewalt im Reiche Gottes auf Erden sei,

2. dass auch Luther jemals diesen Glauben gehabt und ge¬
lehrt habe,

3. dass er sich in sündhafter Willkür von diesem Glauben
abgewendet habe,

hat natürlich auch Grisar nicht geleistet, nicht einmal zu leisten
versucht. Zu einem „Abgefallenen" ist auch Luther erst durch
päpstlichen Machtspruch wider seinen Willen gemacht worden.

Es ist nicht zu leugnen, dass sich Grisar grosse Mühe gibt,
vor den Augen seiner Leser im Mantel eines modernen akademischen

Lehrers zu erscheinen und den Vorwurf zu vermeiden,
es sei ihm lediglich um eine Schmähschrift zu tun. Allein es

gibt in dem römischen Lutherbild kaum einen hässlichen Zug,
den er nicht gelegentlich auffrischt und wenigstens halbwegs
zur Geltung kommen lässt. Wer weiss, ob Luther nicht erblich

belastet war? Sein Vater soll in plötzlicher Aufregung
einen Totschlag begangen haben (S. 11). Grisar macht auch
sehr wahrscheinlich, dass Luther gerade in der entscheidenden
Periode an Syphilis gelitten hat, unterlässt aber nicht, zu
bemerken, dass man diese ekelhafte Krankheit auch auf anderem
Weg als durch Geschlechtsverkehr bekommen könne (S. 459).
Nicht minder abstossend wirkt die Auseinandersetzung über
den Ort, wo Luther die Offenbarung empfangen haben will,
dass der Mensch aus dem Glauben gerechtfertigt werde (S. 316 ff.).

Grisar hatte das fast nicht zu bewältigende Material zu
dem vorliegenden kolossalen Werk natürlich schon längst vor
dem Erscheinen der Borromäusbulle zu sammeln angefangen;
allein man tut ihm wohl nicht unrecht, wenn man der
Vermutung* Raum gibt, er habe die Empfindung, dass er mit diesem

Werk die Demütigung räche, die sich Pius X. wegen seiner
Äusserungen über den Ursprung der Reformation gefallen lassen

musste. E. H.


	Ein Lutherbild

