
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1 (1911)

Heft: 3

Artikel: Die altkatholische Bewegung der Gegenwart, deren Ursprung,
Entwicklung und Ziel in 50 Fragen und Antworten [Fortsetzung]

Autor: Kopp, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403793

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403793
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


379

DIE ALTKATHOLISCHE BEWEGUNG

DER GEGENWART,

DEREN URSPRUNG, ENTWICKLUNG UND ZIEL

IN 50 FRAGEN UND ANTWORTEN.

(Fortsetzung.)

30. Wie unterscheiden loir uns von der römischen Kirche in kirchen¬

politischer Beziehung

Dadurch, dass wir frei sind von der Idee der Notwendigkeit
eines Kirchenstaates, frei von dem Streben nach Gewinnung

eines politischen Einflusses, nach einer Herrschaft über
die staatliche Gewalt oder gar nach einer Weltherrschaft, und
frei von dem Ansprüche, einen Staat im Staate zu bilden, das
ist einen Rechtsorganismus, der sich auch durch Anwendung
äusserer Zwangsgewalt zu behaupten befugt sei (eine
vollkommene Gesellschaft, societas perfecta), und von dem
Ansprüche, eine bevorrechtigte Stellung unter den Religionsgesellschaften

einzunehmen. Wir wollen vielmehr im Verein mit
dem Staate als Christen und Bürger die allgemeine sittliche
und materielle Wohlfahrt fördern, verlangen für uns nur gleiche
Freiheit und gleiches Recht mit den übrigen kirchlichen
Gemeinschaften, insbesondere mit der vom Staate noch als katholisch

anerkannten römischen, und können ohne Hintergedanken
als wahre Vaterlandsfreunde dem Kaiser geben, was des Kaisers
ist, wie als wahre Religionsfreunde Gott, was Gottes ist.

31. Sind wir aber nicht, wie manche uns vorwerfen, durch Vor¬

nahme der angeführten Reformen von der katholischen Kirche
abgefallen?

Keineswegs; wir haben uns vielmehr sorgfältig bemüht,
auf diese Weise, ohne die einer Partikularkirche gesteckten



— 380 —

Schranken zu überschreiten, die allmählich im Laufe der Zeit
auf allerlei Abwege geratene und vielfach verunstaltete katholische

Kirche, vorläufig wenigstens unter uns, ihrer ursprünglichen

Reinheit näher zu führen und das wahrhaft Katholische
in allen Beziehungen zu wahren, beziehungsweise wieder zur
Geltung zu bringen. Was z. B. die Priesterehe und den Gottesdienst

in der Landessprache betrifft, so war dies das Ursprüngliche

(vergleiche 1. Timoth. 3, 2 und 1. Cor. 14, 13—19), und
es gesteht auch heutzutage die römische Kirche zu, dass sich
beides mit dem Katholizismus wohl verträgt, indem sie mit ihr
unierten, das ist geeinigten Angehörigen der griechisch-russischen

Kirche, wann es die Verhältnisse gebieten oder ratsam
erscheinen lassen, die Priesterehe und den Kirchendienst (Liturgie)

in der Landessprache erlaubt. Überhaupt ist die Zugehörigkeit

zur wahren katholischen Kirche nur bedingt durch die
Einheit im wesentlichen, nämlich in dem, was von den Aposteln
her als Lehre und Einrichtung Christi ist überliefert worden
(siehe Fr. 10) ; in allem übrigen kann und darf unter den
verschiedenen Teilen der Kirche die grösste Mannigfaltigkeit
bestehen. Indem wir also die dringendsten Reformen für unsere
Gemeinschaft vornahmen, haben wir die uns zustehende
Befugnis nicht übersehritten und nur getan, was längst von
den anerkannt Frömmsten und Einsichtsvollsten in der Kirche
erstrebt und ersehnt wurde, wie von Bernhard von
Clairvaux, Hildegard von Rupertsberg, Joachim von Floris,
Savonarola, Erasmus, der hl. Brigitta von Schweden, Katharina
von Siena, Nikolaus von Cues, Peter von Ailly, in neuerer
Zeit von Kaiser Josef IL, Sailer, Dalberg, Hirscher, Wessenberg,

Möhler, Diepenbrock, Passavant und anderen.
Auch in der Gegenwart gibt es innerhalb der römischen

Kirche eine Reihe von gelehrten und angesehenen Männern,
welche für Reformen eintreten. Diese von Deutschland
ausgegangene Richtung, Reformkatholizismus genannt, wendet sich

gegen Übergriffe der kirchlichen Autorität und allzu grosse
Veräusserlichung der Religion, sowie gegen die in sie

eingedrungenen fremden Kulturelemente und will dem politischen
Katholizismus einen religiösen entgegensetzen, daher
wissenschaftlich die veraltete Schultheologie (Scholastik oder
Jesuitentheologie) und politisch den Ultramontanismus bekämpfen, glaubt
aber gleichwohl, bezw. glaubte anfangs, an den neuen Dogmen,



— 381 —

die wir offen verwerfen, festhalten, bezw. Mitglieder der
römischkatholischen Kirche bleiben zu können. In neuerer Zeit allerdings

sind manche Vertreter dieser Richtung durch ihre
wissenschaftlichen Forschungen zu der Überzeugung gekommen, dass
die vatikanischen Glaubenssätze von der bischöflichen Allgewalt
und Unfehlbarkeit des Papstes nicht auf Wahrheit beruhen,
vielmehr im Widerspruch stehen mit der Schrift und
Überlieferung. Aber noch im Jahre 1907 wurde der Einladung zum
Anschluss an unsere kirchliche Organisation, welche durch den
VII. internationalen Altkatholiken-Kongress zu Haag im
September 1907 an die Reformkatholiken gerichtet wurde, eine
abweisende Antwort zuteil unter Angabe von Gründen, die
uns nicht stichhaltig zu sein scheinen. Siehe die betreffenden
Schriftstücke in der vom altkatholischen Press- und Schriftenverein

1908 in Bonn herausgegebenen Broschüre „Altkatholizismus

und Reformkatholizismus". Und auch Dr. Funk sehreibt
in seiner Wochenschrift „Das Neue Jahrhundert"- 1910, S. 465:

„Wir gehören zur katholischen, näherhin römisch-katholischen
Kirchengemeinschaft und wollen zu ihr gehören, freilich ohne
römisch gesinnt zu sein."

Als Versuche einer Organisation der deutschen
Reformkatholiken können angeführt werden: 1. Zusammentritt des

Vereins der Freunde des „20. Jahrhunderts" 1902 und Gründung*

einer Gesellschaft „St. Bernardus-Verlag" zur Sicherung
jener Zeitschrift, 2. die im Sommer 1904 erfolgte Gründung* einer
Fr. X. Kraus-Gesellschaft in München zur Förderung des
religiösen und kulturellen Fortschritts in allenVolksschichten, 3. eine
Kommission zur Verwaltung eines Propagandafonds des „Neuen
Jahrhunderts", 1910 gebildet, und 4. ein Unterstützungsfonds für
wegen Verweigerung des Modernisteneides gemassregelte Geistliche,

gebildet infolge eines um Weihnachten 1910 von der
Krausgesellschaft erlassenen Aufrufes an alle deutschen
Volksgenossen (s. „Das Neue Jahrhundert" 1910, Nr. 52). Ähnlich hat sich
in Nordamerika eine Reformrichtung ausgebildet, der sogenannte
„Amerikanismus"-, dessen Streben dahin geht, Disziplin und Lehre

• der Römischen Kirche in verschiedenen Punkten dem Geiste der
Neuzeit anzupassen und zur Förderung des Katholizismus in
der modernen Welt moderne Mittel anzuwenden; also geschichtliche,

exegetische und dogmatische Fragen nach den Regeln
der modernen Kritik zu behandeln; und eine ähnliche Bewe-



— 382 —

gung, Modernismus•) genannt, besteht auch in Österreich, Italien,
Frankreich, Spanien und England.

Hauptvertreter dieser Richtung sind, bezw. w*aren: In Deutschland

und Österreich : Dr. Joh. Bumüller, Gründer der in München
1902 bis 1. Januar 1909 erschienenen Wochenschrift für Politik,
Wissenschaft und Kunst „Das 20. Jahrhundert", früher „Freie
deutsche Blätter"- betitelt (Mitherausgeber war bis zu seinem
im November 1902 erfolgten Tode Dr. Franz Klasen in
München; vom November 1903 bis 1. Juni 1907 zeichnete als Schriftleiter

Karl Jos. Möndel, nach ihm der Dichter Christoph Flas-
kamp, vom Dezember 1907 an Dr. Th. Engert unter Mitwirkung
von Dr. 0. Sickenberger und Dr. Karl Gebert2), f 1910). Seit
1909 erscheint an dessen Stelle „Das neue Jahrhundert",
herausgegeben anfangs von Dr. Engert, seit 1910 aber von Dr. Philipp
Funk, früher in Stettin, jetzt in München, da Dr. Engert zur
protestantischen Kirche übertrat, im Verlag von Lampart in Augsburg;
ferner Dr. Jos. Müller in seiner in München erschienenen Monatschrift

für Kulturgeschichte, Religion und schöne Literatur
„Renaissance" (Wiedergeburt), sowie in besonderen Schriften, wie
„Der Reform-Katholizismus" und „Der Reform-Katholizismus im
Mittelalter und zur Zeit der Glaubensspaltung", Augsburgbei Lampart

; aber Ende 1907 stellte Müller die Agitation für die Reform
und die Herausgabe seines Blattes ein ; der Kirchengeschichts-
professor Dr. Albert Ehrhard (früher in Wien, dann in Freiburg
i. B., jetzt in Strassburg) in seiner Schrift „Der Katholizismus
und das 20. Jahrhundet im Lichte der kirchlichen Entwicklung

') Dr. Th. Engert in seiner Schrift « Der deutsche Modernismus » lässt
der eigentlichen modernistischen Bewegung eine romantische vorausgehen.
Zu dieser rechnet er Kraus, Klasen, Ehrhard, Schell und Merkle, weil ihnen
trotz der kritischen Schärfe der kühne Wagemut fehle, die historischkritische

Sonde auch an die Schriften des Neuen Testaments anzulegen,
um der Dogmen- und Kirchengeschichte die feste Grundlage zu schaffen.
Dr. Funk aber will die Bezeichnung « Modernisten » als vatikanisches
Schimpfwort nicht von den eigenen Anhängern gebraucht wissen und
schreibt: «Wenn wir als eigene Bewegung einen Existenzboden und eine

Daseinsberechtigung haben wollen, kann es nur das Christentum, näherhin
das geläuterte katholische Christentum sein, der «religiöse Katholizismus»
(Schlagwort von F. X. Kraus, der Kern des Programms der Krausgesellschaft).

S. «Das Neue Jahrhundert» 1910, S. 566.
2) Von diesem Privatgelehrten ist auch bemerkenswert seine 1905 bei

Lampart in Augsburg erschienene Schrift «Katholischer Glaube und die

Entwicklung des Geisteslebens ».



— 383 —

der Neuzeit", Stuttgart und Wien, und „Liberaler Katholizismus?"

ebenda; aber später sagte sich auch er von dieser
Richtung los; Bezirksarchivar Dr. Hauwiler in Kolmar; ferner
Kirchengeschichtsprofessor Dr. Franz Xav. Kraus in Freiburg i.B.
(t 28. Dezember 1901) durch seine Werke über Dante und
Cavour und seine Spektatorbriefe in der „Allgemeinen Zeitung",
die Prof. Dr. Herrn. Schell (f Mai 1906) und Sebast. Merkle in
Würzburg, ersterer mit seiner 4bändigen „Katholischen
Dogmatik", 2. Aufl. 1895—1896, und seinen Schriften „Der
Katholizismus als Prinzip des Fortschritts" 1897, „Die neue Zeit und
der alte Glaube" 1898, „Apologie des Christentums 1901—1905,
„Das Christentum Christi" 1902, „Christus" 1903, „Gottesglaube
und naturwissenschaftliche Welterkenntnis" 1904 und anderen,
ferner Univ.-Prof. von Savigny in Münster, der frühere k. Lyzeal-
professor Otto Sickenberger in Passau (jetzt in Schloss Bieber-
stein bei Fulda) in seinen Schriften „Kritische Gedanken über
die innerkirchliche Lage", 2 Bände, und „Falsche Reform?",
und „Veritas et justifia ?", und „Den Priestern die Freiheit der
Kinder Gottes", Augsburg bei Lampart 1903—1910; Prof. Wahrmund

in Innsbruck, Pfarrer Ant. Bogrinec in Leifling (Kärnthen) in
der Schrift „Nostra maxima culpa die bedrängte Lage der
katholischen Kirche, deren Ursachen und Vorschläge zur Besserung",
Wien und Leipzig 1904, und Prof. Dr. Josef Schnitzer in München,
seit November 1910 1. Vorsitzender der Krausgesellschaft, mit
den Schriften „Hat Jesus das Papsttum gestiftet?" und „Das
Papsttum eine Stiftung Jesu ?" bei Lampart in Augsburg ; ferner
Dr. Hugo Koch, Braunsberger Theologie-Professor mit seiner
Studie „Cyprian und der römische Primat", Leipzig 1910 bei
Hinrichs; Oberlehrer Dr. Strecker („Der katholische Katechismus

und die Borromäus-Enzyklika", Berlin 1910) ; Prälat Dr.
Scheicher in Wien, Präfekt Karl Bill in Neuburg a. D., Pfarrer
Rudolphi in Gestratz (Allgäu) ; endlich als Verweigerer des
Modernisteneides: Subregens Dr. theol. Franz Wieland in Dillingen
mit drei dogmengeschichtlichen Schriften über die Messe, welche
auf den Index kamen, und sein Bruder Konstantin, Kaplan in
Lauingen a. D. und andere ; unter ihnen schlössen sich dem
Altkatholizismus an : Dr. Joh. Heldwein, Hofstiftszeremoniar zu
St. Cajetan in München, und der Kapitular des Benediktinerstiftes
P. Pet. Herrn. Peissl in Wien ; in Nordamerika : F. Hecker,
Erzbischof Ireland und Bischof Spalding von Peoria (1909 demis-



— 384 —

sioniert) ; ferner in Italien : Der gelehrte Barnabitermönch Semeria
in Turin Bischof Bonomelli in Cremona, der Schriftsteller Ant.
Fogazzaro von Vicenza *), Mitbegründer der seit Januar 1907 in
Mailand erscheinenden fortschrittlich katholischen Zeitschrift „II
Rinnovamento"2) (seine Romane „Il santo" und »Leita«, 1906

bezw. 1911 auf den Index gesetzt, in welchem vielfach Reformideen

des 1855 gestorbenen geistlichen Philosophen Antonio
Rosmini von Roveredo und des gelehrten Staatsmanns Gioberti
aus Turin zum Ausdruck kommen), Priester Romolo Murri von
Arcona, Führer der christlichen Demokratie Italiens, vielfach
vom Papste gemassregelt und am 23. März 1909 exkommuniziert

s), der aus Russisch-Polen stammende Priester Josef Czichy
in Florenz, der junge Kirchenhistoriker Bonaiuti, der geistliche

Professor S. Minocchi und der Jesuit Bartoli, der 1908 aus
seinem Orden austrat und den Waldensern sich anschloss. Er
schrieb einen Roman „Roms Untergang". Aus Frankreich
nennt Prof. Michaud in einem Vortrag (siehe Berner Katholik
Nr. 11, 1903) als Vertreter des Fortschritts und der Freiheit
auf verschiedenen Gebieten der theologischen Wissenschaft:
Alfred Loisy mit seinem Buche „Das Evangelium und die

Kirche", und mit Aufsätzen über die Bibel und über die

Religion des Volkes Israel (auch Herausgeber einer Revue
d'histoire et de littérature religieuse), exkommuniziert am 7. März
1908, P. Durand bezüglich der Inspiration der hl. Schrift,

1) Zum Gedächtnis von Ant. Fogazzaro (f 7. März 1911) s. Aufsatz im
« Neuen Jahrhundert » 1911, Nr. 13 und 14.

2) Leiter der Zeitschrift sind 1908: (der Graf Th. Gallarate-Seotti, Schüler

Fogazzaros), Graf Alessandro Cassati und Ingenieur Aiace Ant. Alfieri;
Mitarbeiter auch Tyrrell und Murri. Von modernistischer Bichtung war
auch die in Born erschienene Zeitschrift «Nova et Vetera», mit Dekret des

römischen Generalvikars vom 28. Januar 1908 verboten und nach einiger
Zeit eingegangen; an dessen Stelle trat 1909 die «Bivista di Cultura», die
auch sofort vom Generalvikar verboten wurde. Mit Ende 1909 ging auch
das Mailänder Organistenorgan, die Quartalschrift « Il Einnovamento » ein.
An Stelle desselben erscheinen in zwanglosen Heften «Saggi religiosi».

3) Er gab die «Bivista di cultura» heraus und statt derselben seit
Januar 1910 «Il Commento». Desgleichen lässt in Neapel Prof. Avolio ein

modernistisches Organ erscheinen « Battaglie d'oggi » (Kämpfe der Gegenwart)

in monatlichen Broschüren, ferner zu Mendrisio in der italienischen
Schweiz Prof.Domenico Battami die Monatsschrift « Cultura moderna» (jährlich

Fr. 2), sowie in Genf Dr. De Stefano eine « Revue Moderniste
Internationale» (jährlich Fr. 10).



— 385 —

Duchesne und Lejay auf kirchengeschichtlichem Gebiete, Turmel,

Dubois, Battifol, Hébert, Abbé Alb. Houtin und Denis und
Erzbischof Mignot von Albi in dogmatischen Fragen. Ausserdem
ist zu nennen : Die Wochenschrift „Demain" (Morgen), erschienen

in Lyon seit 1905 bis 26. Juli 1907, und der Religionsphilosoph
und Oratorianermönch P. Laberthonnière mit seinen Essais de

philosophie religieuse. In Spanien hat sich hervorgetan der
katalonische Priester Don Segismundo Ry-Ordeix, der eine
besondere Zeitschrift „El Orbion" herausgab, aber am 18. Juni
1903 sich Rom unterwarf; endlich in England: Kardinal Manning,

der Exjesuit George Tyrrell (f 15. Juli 1909, bemerkenswert

dessen Buch „Lex orandi or Prayers and Creed" 1904,
seine Kritik der Enzyklika „Pascendi"- 1907 und sein Buch
Medievalism 1908), Rektor Herbert Ign. Beale und der seit
Jahren exkommunizierte Pfarrer Richard O' Halloran zu Ealnig,
einer Vorstadt von London. Die von den zwei letzteren geleitete
Bewegung war hauptsächlich veranlasst durch tyrannische
Übergriffe des römischkatholischen Erzbischofs von Westminster,

Kardinal Vaughan (f 1903). Eine zweite romfreie Gemeinde
gründete der Priester Arnold Harris Mathew zu Chelsfield
(Kent). Über des letzteren Erfolge siehe Frage 35, VII.

So sehr wir alle solche Reformbestrebungen mit aufrichtiger
Sympathie begrüssen, müssen wir dieselben doch als aussichtslos

betrachten, solange deren Vertreter ihre Durchführung den
leitenden Organen der römischen Kirche überlassen und um
jeden Preis Mitglieder derselben bleiben wollen. Denn wenn
schon vor 1870 Männer, welche kirchliche Reformen anstrebten,

wie Wessenberg und Hirscher, von seiten Roms statt
Anerkennung und Erfolg Verfolgung ernteten, so wird um so mehr
ein dogmatisch zum unumschränkten Regenten und unfehlbaren
Lehrmeister der Kirche erklärter Papst solche Bestrebungen
als Anmassung und Eingriff in seine Rechte ansehen. Zudem
hat ja auch das ganze kirchenpolitische System des Ultramontanismus,

weil durch päpstliche Kathedralsprüche aufgestellt,
für Unfehlbarkeitsgläubige, bezw. solche, die es scheinen
wollen, als unantastbar zu gelten (siehe Bischof Weber in
der Begründung einer diesbezüglichen auf dem Bonner
Kongress 1902 von ihm aufgestellten These hinsichtlich der Bulle
Pauls IV. vom 15. März 1559 „Cum ex apostolatus officio"),
und Pius IX. hat im Syllabus 1864 als Irrtum verdammt, dass

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1911. 25



— 386 —

Päpste je die Grenzen ihrer Gewalt überschritten (23) und
dass der römische Papst sich mit dem Fortschritt, dem Liberalismus

und der modernen Zivilisation aussöhnen und verständigen
könne und müsse (80). Demgemäss warnte Leo XIIL bei dem
Empfang der deutschen Pilger am 2. Mai 1902 vor den auch
unter den Katholiken vertretenen neuen Anschauungen, und
von den bayerischen Bischöfen wird in ihrem Eichstädter
Hirtenbrief vom Mai 1902 betont, dass bei den vorgeschlagenen
Reformen vor dem Dogma und dessen Konsequenzen kaum
mehr Halt gemacht, und die der Kirche gegebene Regierungsform

verleugnet werde. In dem gleichen Sinne äusserte sich
Bischof Keppler von Rottenburg. Auch der „Osservatore
Romano"- nennt die Reformer Rebellen oder halbe Rebellen
gegen die Lehre und die Festigkeit der theologischen und
moralischen Prinzipien, und es wurden auch verschiedene
Werke derselben, wie von Schell und Müller, in Rom auf den

Index gesetzt, und deren Verfasser zur Unterwerfung
genötigt. Ebenso ging Pius X. gegen diese Richtung vor, so durch
das Motu proprio vom 18. Dezember 1903, dann namentlich
durch Veröffentlichung* eines neuen Syllabus vom 4. Juli 1907,

worin 65 Sätze moderner Kritiker, die Behandlung* biblischer,
dogmatischer und historischer Fragen betreffend, verurteilt
werden, und im Anschluss daran durch die Enzyklika
„Pascendi" vom 8. September 1907. In dieser wurde auch für jede
Diözese die Einsetzung* von Zensoren und von Überwachungsräten

angeordnet. Ersteren haben die Bischöfe jede Schrift,
die ein Geistlicher drucken lassen will, vor Erteilung der
Druckerlaubnis zur Prüfung vorzulegen; letztere aber haben
die Hauptaufgabe, die Anhänger des Modernismus aufzuspüren.
Dagegen erschien in Rom bald darauf, von einer internationalen

religionswissenschaftlichen Gesellschaft herausgegeben, in
italienischer Sprache „ Programma dei Modernisti ", worauf
hinwiederum vom Generalvikar der Diözese Rom im Namen
des Papstes am 29. Oktober 1907 ein scharfes Edikt erlassen
wurde mit Verhängung der Exkommunikation über die
Urheber der Schrift. Mit gleicher Schärfe verpflichtete der Papst
mit Edikt vom 18. November 1907 zur Unterwerfung unter
approbierte Beschlüsse der am 20. Oktober 1902 von ihm
eingesetzten Bibelkommission. Unter den weiteren diesbezüglichen
Erlassen des gleichen Papstes ist besonders hervorzuheben die



— 387 —

sogenannte „Borromäus" - Enzyklika „Editée sgepe dei" vom
26. Mai 1910, worin neuerdings vor den Irrtümern des
Modernismus, als einem Kompendium und Inbegriff der schlechtesten
Ketzereien gewarnt wird unter ungerechten Ausfällen auf die
Urheber des Protestantismus ; sowie ein am 8. September
veröffentlichtes Motu proprio „Sacrorum antistitum"-, worin
verschiedene Massnahmen getroffen worden zur möglichsten
Fernhaltung des Modernismus, unter anderem auch ein Anti-
Modernisteneid vorgeschrieben wird, der von Geistlichen und
Professoren an Seminarien und theologischen Fakultäten,
soweit diese nicht staatlich sind, zu leisten ist. So ist denn klar
ersichtlich: Rom will in dem Schosse seiner Kirche durchaus
keine derartigen Reformen, wie sie die Modernisten anstreben,
und kann sie nicht wollen, ohne mit seiner ganzen
Vergangenheit zu brechen. Darum, wer an der Durchführung*
eines wahrhaft religiösen Katholizismus mit Erfolg arbeiten will,
der muss mit uns die falschen neuen Glaubenssätze bekämpfen
als das grösste Hindernis aller Reform und sich von Rom
trennen.

32. Warum haben wir uns nicht zur Ersparung all der Arbeiten,
Schwierigkeiten und Opfer, welche die Bildung einer besonderen

Kirchengemeinschaft und die Vornahme unserer Reformen erforderte,

einfach an eine der schon seit dem 16. Jahrhundert
bestehenden Reformationskirchen angeschlossen

Weil keine derselben uns vollständig zu befriedigen
vermag. Wir stimmen zwar mit ihnen im allgemeinen überein
im Kampfe gegen römische Übergriffe und im Festhalten an
Christus als an dem Einen hohepriesterlichen Mittler und
Oberhirten der Kirche ; aber in einzelnen Punkten sind nach unserem
Dafürhalten jene zuweit gegangen, haben neben Missbräuch-
lichem auch Berechtigtes, Altkirchliches, wahrhaft Katholisches
aufgegeben und haben im Kampfeseifer gegenüber römischen
Übertreibungen und Ausartungen zum Teil Lehren aufgestellt,
welche auch den guten, richtigen Kern der katholischen
Kirchenlehre verwerfen oder zu verwerfen scheinen. Wir aber
wollen im wahren Sinne des Wortes katholisch sein und bleiben

unter Vermeidung der beiderseitigen Extreme. Wir sehen
ja auch nach Lage der Verhältnisse von der Vorsehung uns
eine Aufgabe innerhalb der Kirche zugewiesen, die wir nur



— 388 —

unter Einhaltung der richtigen Mitte, unter strenger Wahrung
des wahrhaft Katholischen einerseits und unter Herübernahme
des am Protestantismus Berechtigten anderseits, also unter
Versöhnung von Autorität und Freiheit, wovon die eine in der
römischen, die andere in der protestantischen Kirche auf die
Spitze getrieben ist, segensreich zu erfüllen imstande sind.
Ausführlicheres über unser Verhältnis zum Protestantismus
siehe in dem als 1. Beilage zu dieser Schrift erschienenen
Aufsatze „Altkatholizismus und Protestantismus"* in der
Internationalen theologischen Revue Nr. 67 und 68, 1909.

33. Was erkennen wir Altkatholiken als Aufgabe und Ziel unserer
besonderen reformierenden Kirchenbildung
a) Uns selbst wollen wir die Möglichkeit offen halten,

unbeirrt durch untreue oder verblendete Verwalter des
Heilswerkes Christi, in der rechten Weise unser Heil zu wirken,
nämlich dadurch, dass wir gewissenhaft die von Christus
geoffenbarte und von den Aposteln überlieferte Wahrheit nach
der alten Traditionsregel unter dem allezeit in der Kirche
wirksamen Beistande des hl. Geistes zu erkennen suchen (Joh.
17, 3), die erkannte furchtlos bekennen (Matth. 10, 32) und

getreu nach ihren Geboten leben (Matth. 7, 21); also durch
kindliche Hingabe an Gott im vertrauensvollen Anschluss an
Christus als unseren wahrhaft guten, vollbewährten Hirten,
dem wir unbedingt vertrauen dürfen, als unseren mannigfach
beglaubigten, sündelosen, gottmenschlichen, wahrhaft prophetischen

Lehrer und ewigen Hohenpriester, Mittler und
Fürsprecher bei Gott (Hebr. 7, 24—27) und als den bis in den
Tod getreuen Zeugen der Wahrheit, der den Weg, den er uns

weist, auch selbst gegangen (Joh. 14, 6) und darum auf ewig
erhoben ist zum König und Richter des Reiches Gottes. Nicht
aber wollen wir uns gezwungen sehen, unser Heil zu suchen
in der unbedingten, blinden Hingabe an einen einzelnen
höchstgestellten Diener Christi, den jeweiligen Papst, der, wie die
Geschichte lehrt, unleugbar noch dem Irrtum und der Sünde

unterworfen ist, der die Gesinnung eines Mietlings haben, sein

Amt missbrauchen, sich selbst an Stelle Christi zum Herrn
machen und in einer dem Willen des wahren Herrn der Kirche
widerstreitenden Weise sein Amt verwalten und die Gläubigen
ausbeuten, misshandeln und irreführen kann (Matth. 24, 45—51.
7, 15).



- 389 —

b) Solche Katholiken, welche durch die innerhalb der
römischen Kirche vor sich gegangene Entstellung der Wahrheit

und die dort herrschend gewordenen Missbräuche sich vom
kirchlichen Leben abgestossen fühlen und religiöser
Gleichgültigkeit oder völligem Unglauben in die Arme getrieben
werden, wollen wir für den unentstellten, Frieden und Heil
gewährenden Christusglauben wieder zu gewinnen suchen,
indem wir ihnen eine Kirchengemeinschaft bieten, in der Bekenntnistreue

und Fortschritt, natürliche und übernatürliche Religion,
oder Vernunft und Offenbarung, Glaube und Wissen, Autorität
und Freiheit nicht als unversöhnliche Gegensätze sich erweisen,
in der sie folglich mit Weib und Kind im möglichsten Anschluss
an liebgewonnene äussere Formen sich wieder am kirchlichen
Leben beteiligen können, ohne gegen die Überzeugung zu
handeln, und in der sie wieder als lebendige Glieder der Kirche
Christi sich fühlen lernen.

c) Denjenigen Katholiken, welche noch befangen sind im
Aberglauben und in entwürdigender Menschenknechtschaft,
wollen wir allmählich die Augen zu öffnen suchen für das von
Christus gebrachte Licht freimachender Wahrheit und sie, wo
möglich, zurückführen auf den von ihm gewiesenen Weg ; ihren
geistlichen Führern aber und namentlich Rom gegenüber wollen
wir allzeit dastehen als ernste Gewissenswecker und Mahner,
und unbestechliche Zeugen und Hüter der alten katholischen
Wahrheit.

d) Während wir so innerhalb der katholischen Kirche des
Abendlandes als eine von Irrwahn und Missbräuchen möglichst
gereinigte, in allem Wesentlichen mit der alten ungeteilten
Kirche übereinstimmende Kirchengemeinschaft einen wohltätig
wirkenden Sauerteig bilden wollen, halten wir es zugleich für
unsere Aufgabe, auf dem Wege wissenschaftlicher Untersuchung
und brüderlicher Beratung, unter Hochhaltung des aus einer
Schrift des hl. Augustinus abgeleiteten Grundsatzes „In neces-
sariis unitas, in dubiis libertas, in omnibus Caritas", d. h.: „Im
Notwendigen Einheit, im Zweifelhaften Freiheit, in Allem die
Liebe", eine Verständigung und Einigung im wesentlichen
anzubahnen mit anderen christlichen Konfessionen, die im Laufe
der Zeit sich von der römischen Kirche getrennt haben; und
wir hoffen so der göttlichen Vorsehung, die ja immer aus dem
Bösen Gutes erwachsen lässt, als Mittel und Werkzeug dazu



— 390 —

zu dienen, dass, nachdem durch das Vatikanum die kirchliche
Verwirrung auf die Spitze getrieben, und der Bruch innerhalb
der christlichen Kirche unheilbar gemacht erscheint, endlich
doch durch allseitiges Aufraffen zum Einstehen für das wahrhaft

göttliche Segenswerk Jesu Christi eine heilsame Wendung
zum Besseren erfolge, zum Segen für die Kirche und die ganze
Menschheit. Dr. E. Zirngiebl in seiner Schrift „Zur religiösen
Frage", München 1900 bei Beck, Seite 199, äussert sich hierüber

also : „Wenn überhaupt bei der nun einmal vorhandenen
geistigen Vielgestaltigkeit und vorurteilsvollen Einseitigkeit der
Menschen und Völker eine Verwirklichung des Unionsgedankens
möglich ist, so dürfte wohl der Boden des Altkatholizismus —

nicht in seiner festgelegten kirchlich - konfessionellen Form,
sondern sofern und soweit derselbe darüber hinaus als katholische

Reformbewegung, mit der er begonnen, noch fortgesetzt
tätig ist, aus zwei Gründen am geeignetsten sein. Nur der
Geist als bewegende Kraft ist auch Schöpferkraft, und wieder
nur ein Boden, auf welchem aus christkatholischem Geiste
heraus Autorität und Freiheit, Glaube und Wissen nach
Versöhnung* ringen, kann Bindeglied aller wahrhaft christlichen
Konfessionen werden."

e) Als weiteres Ziel unseres Strebens endlich schwebt uns,
der die ganze Menschheit umfassenden Liebe Christi entsprechend,

vor Augen die zunehmende Verbrüderung aller
Menschen, die guten Willens sind, welcher Religon, Nation oder
Rasse sie angehören mögen, und infolgedessen die allmähliche
Abschaffung des Krieges, auf Grund der christlichen Heilsbotschaft,

dass alle Kinder des Einen himmlischen Vaters sind,
alle von Christo, dem gottgesandten guten Hirten, berufen zur
Teilnahme an der erbarmungsvoll verzeihenden Gnade, zu

Tempeln des hl. Geistes und zu Erben der göttlichen Herrlichkeit,

ein Ziel, an dessen Erreichung eben erst bei zunehmender

Verbrüderung der Christen selbst mit besserem Erfolge gearbeitet
werden kann. Hand in Hand damit gehend wird aber auch
zunehmen die Kraft der christlichen Kirche, mit Staat und
Wissenschaft erfolgreich mitzuwirken zur Lösung der sozialen

Frage, indem sie Reich und Arm, Arbeitgeber und Arbeitnehmer,
Geistarbeiter und Handarbeiter innerlich einander näher bringt
und sie alle anleitet und willens macht, als Glieder eines Leibes,
je nach den verschiedenen ihnen verliehenen Gaben und



— 391 —

Kräften mit selbstverleugnender Bruderliebe ihr Möglichstes
beizutragen zur gegenseitigen Förderung und zum Wohle des
Ganzen.

34. Wo fanden wir gleich bei Beginn unserer Bewegung Anschluss
und tatkräftige Hülfe?
Bei der altkatholischen Kirche von Holland. Diese

altehrwürdige Gemeinschaft nämlich, welche die Stiftung des Bistums
Utrecht (696) auf den angelsächsischen Glaubensboten Willibrord

(f 739) zurückführt, sah sich schon zu Anfang des 18.

Jahrhunderts (1702) durch jesuitische Umtriebe genötigt, um
der Wahrheit und Gerechtigkeit willen Rom zu widerstehen
und eine Sonderstellung einzunehmen. Nicht nur hatte ein
Jesuit (Doucin) den holländischen Bischöfen in einer 1697

veröffentlichten Schrift darüber Vorwürfe gemacht, dass sie das
Bibellesen geböten, den Gebrauch der Muttersprache beim
Gottesdienste zuliessen, in der Sittenlehre zu streng wären, die
frommen Gebräuche des Rosenkranzgebets und der Skapuliere,
der Bruderschaften und Prozessionen vernachlässigten; die
Jesuiten verdächtigten sie auch, und namentlich ihren Utrechter
Erzbischof Petrus Codde, des sogenannten Jansenismus, nämlich

der Annahme gewisser Lehren über Gnade und Freiheit,
welche man römischerseits dem niederländischen Professor der
Theologie zu Löwen, Cornelius Jansen (1636—1638 Bischof von
Ypern in Belgien, f 1638), fälschlich zuschrieb und in seinem
hauptsächlich gegen die laxe Jesuitenmoral gerichteten, erst
zwei Jahre nach seinem Tode erschienenen Buche „Augustinus"
entdeckt zu haben glaubte. Auf jesuitisches Anstiften hatte
Papst Urban VIII. 1642 dieses Buch verdammt und verboten,
und Innozens X. hatte auch 1653 fünf von Jesuiten zusammengestellte

und ihm vorgelegte Sätze als häretisch verurteilt,
welche in demselben enthalten sein sollten. In Wahrheit aber
verwarfen auch Codde und seine Anhänger die betreffenden
5 Sätze in dem Sinne, in dem der Papst sie verdammte, und
behaupteten nur, gleich vielen anderen Gelehrten, worunter
z. B. der Benediktinerabt von St. Cyran (Jean Duvergier de

Hauranne), der geistreiche Mathematiker Blaise Pascal,
Verfasser der „Pensées sur la religion" und der „Lettres
provinciales", sowie Antoine Arnauld, Professor der Theologie an der
Sorbonne, der schliesslich 1679 nach Holland flüchtete, dass



— 392 —

die Sätze gar nicht in dem vom Papste verworfenen Sinn von
dem Verfasser geschrieben seien, dass diese vielmehr die reine
Lehre des hl. Augustin aufs gewissenhafteste zum Ausdruck
bringen. Der Papst wollte nun aber sogar als unfehlbarer
Gedankendeuter sich anerkannt sehen. Alexander VII. erliess
am 10. Oktober 1656 eine Bulle des Inhalts, die 5 Sätze seien
in dem Buche Jansens enthalten und in dem von dem
Verfasser beabsichtigten Sinne verdammt. Zwar bestritten die
Freunde Jansens dem Papste die Macht, sogar über sogen,
dogmatische Tatsachen (quaestiones facti) unfehlbar zu
entscheiden, aber der Papst, und in Frankreich als sein Büttel
König Ludwig XIV., forderten 1665 von Bischöfen, Geistlichen,
Mönchen, Nonnen und Lehrern innere und äussere Zustimmung
durch Unterzeichnung einer diesbezüglichen eidlichen
Unterwerfungsformel. Die meisten unterwarfen sich, viele aber auch
weigerten sich und wurden um dessentwillen als Ketzer und
Aufrührer behandelt. Nur zeitweilig trat unter Papst ClemensIX.
(1667—1669) eine Erleichterung ein, indem dieser sich mit der
Erklärung* zufrieden gab, dass man ein „frommes Stillschweigen"

beobachten wolle. Clemens XL (1700—1721) verlangte
1705 in der Bulle „Vineam domini" wieder die unbedingte und
vorbehaltlose Unterzeichnung der Formel Alexanders VIL, und
das Cisterzienser Nonnenkloster Port-Royal des Champs bei

Versailles, der Hauptsitz des Widerstandes, in dessen Nähe
sich die Hauptgegner, als Einsiedler lebend, niedergelassen
hatten, wurde zerstört (22. Januar 1710) unter barbarischer
Schändung der Gräber1). Erzbischof Codde von Utrecht hatte
sich standhaft geweigert, dem Papste Unfehlbarkeit in der
Festsetzung von Tatsachen zuzuerkennen. Darum und insbesondere

wegen seiner gallikanischen Gesinnung ruhten die Jesuiten
nicht, bis sie 1702 seine Absetzung und die Ernennung des

Jesuitenfreundes Theodor de Cock zum apostolischen Vikar der
Diözese durchsetzten. Aber die wahlberechtigten Kapitel im
Verein mit den meisten Geistlichen protestierten, und die
holländische protestantische Regierung untersagte de Cock
alle Amtshandlungen und verbannte ihn. Codde zog* sich nach
seiner Absetzung* ins Privatleben zurück und starb 1710, ohne

') Ein Aufsatz über das Kloster Porf-Royal vom Pfarrer Volet in Paris
findet sich im Kalender 1911 füs das altkatholische Haus S. 28—36.



— 393 -
sich dem Papst unterworfen zu haben. Seine Diözese wurde
von den Jesuiten zugunsten Roms bearbeitet. Vielen Gemeinden

wurden jesuitische oder andere römische Missionare
aufgezwungen. 1713 jedoch wurde der Widerstand neu belebt.
Am 8. September dieses Jahres nämlich verdammte Clemens XL
auf Antrieb der Jesuiten durch die Konstitution „Unigenitus"
101 Sätze aus einem Buche, worin der 1684 aus Paris nach
Brüssel geflüchtete Oratorianer - Priester Paschasius Guesnel

(f 1710) 1693 das Neue Testament in französischer Übersetzung,
mit trefflichen, erbaulichen Anmerkungen versehen, herausgab.
Da unter diesen Sätzen sich manche unbestreitbar richtige, der
hl. Schrift selbst und den Vätern entnommene, befanden und
auch solche, die mit den 5 verurteilten, sogen, jansenistischen
Sätzen gar nicht zusammenhängen, so widersetzten sich viele
französische Bischöfe, Ordensleute, Weltgeistliche und Laien,
an ihrer Spitze der Erzbischof Noailles von Paris, der
Verwerfung des von ihnen als vortrefflich befundenen und
empfohlenen Buches, und die französische Kirche spaltete sich in
Akzeptanten, d. h. solche, welche die Konstitution annahmen,
und Appellanten, die sich dagegen verwahrten und an ein
allgemeines Konzil appellierten. Der Papst aber weigerte sich,
eine nähere Erklärung zu geben, die zur Beruhigung hätte
dienen können, und unter König Ludwig XV. wurden die
Appellanten sogar 1730 zur unbedingten Anerkennung der
Konstitution gezwungen. Viele flohen infolgedessen nach
Holland, besonders nach Utrecht, verbanden sich mit den früher
geflüchteten Anhängern von Port-Royal und verstärkten die
antijesuitische Partei der altkatholischen Kirche Hollands,
welche ebenfalls die genannte päpstliche Konstitution verwarf.
So wählten denn am 17. April 1723 sieben Kanoniker der
Utrechter Kirche einen neuen Erzbischof in der Person des

bisherigen Vikars des Haarlemer Kapitels, Cornelius Steenoven?
und indem ein ungerechter Weise suspendierter französischer
Titularbischof Dominikus Maria Varlet von Babylon am 15. Okt.
1724 demselben und nach dessen am 3. April 1725 erfolgten
Tode auch seinem am 15. Mai zum Nachfolger gewählten
Erzbischof Cornelius Barchmann Wuytiers am 30. September
und später noch zwei weiteren Nachfolgern, Theodor van der
Croon (28. Oktober 1734) und Peter Johann Meindaarts (18.
Oktober 1739), die bischöfliche Weihe erteilte, ist es dieser Kirche



— 394 —

gelungen, trotz aller Verfolgungen und römischer Bannflüche
— ein solcher nämlich war regelmässig die Antwort auf die

Anzeige einer erfolgten Neuwahl eines Bischofs der Utrechter
Kirche — und trotz der schliesslichen widerrechtlichen
Entgegensetzung eines römischen Episkopats in Holland (1853),
den alten Glauben, ihre alten Rechte und ihre altkirchliche
Organisation bis auf den heutigen Tag aufrecht zu erhalten.
Ihr offizieller Name war bis 1870 „Die römischkatholische
Kirche Hollands von der altbischöflichen Klerisei." Die Zahl
der dem Erzbistum Utrecht untergeordneten Bistümer, die 1559

bei Errichtung desselben durch Papst Paul IV. auf fünf
festgesetzt wurde, nämlich Haarlem, Deventer, Leeuwarden,
Groningen und Middelburg, beträgt zur Zeit zw*ei, nämlich Haarlem
und Deventer. Erzbischof von Utrecht ist gegenwärtig seit
11. Mai 1892 Gerardus Gul (Nachfolger von Joh. Heykamp,
der am 28. April 1875 geweiht wurde); Bischof von Haarlem
war zuletzt Caspar Johannes Rinkel seit 11. August 1873

(f 2. Mai 1906), nunmehr durch Wahl der Diözesansynode vom
27. Juni 1906 Dr. theol. Jak. Joh. van Thiel, geweiht 22. August
1906 ; Bischof von Deventer ist seit 30. Mai 1894 Nikolaus B.

P. Spit, als solcher Utrechter Weihbischof und zugleich Pfarrer
von Rotterdam b. Die Gemeinschaft umfasst jetzt etwa 8570

Seelen in 28 Gemeinden und zwar in den Provinzen Geldern
(Culemborg und seit 5. Februar 1909 Arnhem), Nordholland
(Aalsmeer, Amsterdam a und o, Egmond aan Zee, Enkhuizen,
Haarlem, Helder, Hilversum, Krommenie, Ymuiden und Zaan-
dam), Südholland (Delft, Dordrecht, Gouda, Haag oder 's Gra-

venhage, Leyden, Oudewater, Rotterdam a und b und Schiedam)

und Utrecht (Amersfoort, Schoonhoven und Utrecht a, b

und c) und in der preussischen Provinz Schleswig-Holstein
(Filiale zu Nordstrand, einer an der Westküste gelegenen Insel),
pastoriert von 28 Geistlichen, und ist im Wachstum begriffen.
Diese schwer geprüfte, im Glauben treu bewährte Kirche war
es, die auch gegen die römischen Glaubensneuerungen von
1854 und 1870 ihre Stimme erhob und uns in unseren
kirchlichen Nöten brüderlich beistand. Nachdem im Jahr 1871 der

erste zu München abgehaltene Altkatholiken-Kongress die volle
Glaubenseinheit mit den holländischen Altkatholiken
ausgesprochen hatte, spendete im Juli 1872 der damalige Erzbischof
Loos von Utrecht, begleitet von Kanonikus van Vlooten, auf



— 395 —

Bitten des Münchener Zentralkomitees der katholischen
Reformbewegung in mehreren altkatholischen Gemeinden Bayerns,
nämlich zu München, Kiefersfelden, Mering, Kempten, Kaiserslautern,

Zweibrücken und Landau, das hl. Sakrament der
Firmung. Am 11. August 1873 aber weihte Bischof Hermann
Heykamp von Deventer — Erzbischof Loos war inzwischen
am 4. Juni 1873 gestorben — den an demselben 4. Juni 1873

von den Altkatholiken des Deutschen Reiches auf einer Synode
zu Köln zum Bischof gewählten Breslauer Professor der
Kirchengeschichte Dr. Josef Hubert Reinkens (zusammen mit Bischof
Rinkel) in der St. Laurentius-Kirche zu Rotterdam. Wir haben
es also der altkatholischen Kirche Hollands zu verdanken, dass
wir unsere Gemeinschaft nach altkirchlichen Grundsätzen
einzurichten vermochten.

Näheres über die Geschichte dieser Kirche findet sich in
Fr. Nippold „Die altkatholische Kirche des Erzbistums Utrecht.
Geschichtliche Parallele zur altkatholischen Gemeindebildung
in Deutschland." Heidelberg 1872 bei Bassermann; zu beziehen
von der Buchhandlung des Evangelischen Bundes, Karl Braun
in Leipzig, für 1 Mark. Zu vergleichen ein Gutachten von
Schulte und ein Referat von Bischof Reinkens, erstattet auf dem
Rotterdamer Altkatholikenkongress 1894; sowie „Kleiner
Katechismus oder kurze Darstellung der Streitigkeiten unter den
Katholiken in Holland". Aus dem Holländischen übersetzt von
Pfr. Gatzenmeier, München bei Wolf.

35. In welchen Ländern haben sich seit 1870 altkatholische Gemein¬

schaften gebildet?
I. In Deutschland, und zwar in den Königreichen Preussen

und Bayern und den Grossherzogtümern Baden und Hessen (in
Württemberg und Sachsen, sowie in Elsass-Lothringen nur
kleine Anfänge an je einem Orte, von wo aus die Sammlung
zerstreut wohnender Glaubensgenossen versucht wird), mit dem
Bischofssitz in Bonn. In denselben sind zurzeit 52 Geistliche
in der Seelsorge, bzw. als Professoren, für 108 Gemeinden
(darunter 50 Pfarrämter) mit 30—50,000 Seelen tätig. An ihrer
Spitze stand als ihr erster Bischof Dr. Jos. Hubert Reinkens
(geb. 1. März 1821 zu Burtscheid bei Aachen, zum Priester
geweiht den 3. September 1848 durch Kardinal von Geissei in
Köln). Als dieser am 4. Januar 1896 aus seiner in echt apo-



— 396 —

stolischem Geiste geübten segensreichen Wirksamkeit war
abberufen worden *), folgte ihm durch Wahl vom 4. März 1896

der frühere Professor der Philosophie an der Universität zu
Breslau Dr. Theodor Weber, geb. am 28. Januar 1836 zu Zülpich
in der Rheinprovinz, zum Priester geweiht am 30. Juni 1860 in
Breslau durch den Fürstbischof Dr. H. Förster. Er hatte seit
Beginn unserer Bewegung, namentlich in Schlesien, mit
ausserordentlichem Eifer für Förderung derselben gewirkt, weiterhin
aber, dem Rufe des Bischofs Reinkens nach Bonn folgend, vom
23. Juni 1890 an das Amt seines Generalvikars und nach fünf Jahren,

da Bischof Reinkens mit zunehmendem Alter immer grösserer
Schonung* bedurfte, auch das eines Weihbischofs übernommen,
geweiht am 4. August 1895 in Bern von dem christkatholischen
Bischof der Schweiz Dr. Herzog, unter Assistenz der Bischöfe
Reinkens und Spit von Deventer. Gleich seinem Vorgänger
wurde auch er von der preussischen, badischen und hessischen

Regierung als katholischer Bischof anerkannt. Leider konnte
er kaum zehn Jahre als solcher wirken. Schon am 12. Jan.
1906 wurde auch er nach kurzer Krankheit unserer Kirchen-
gemeinschaft, der er mit unermüdlicher Selbstaufopferung
und ausserordentlicher Umsicht und Treue gedient hatte,
durch den Tod entrissen2). An seine Stelle ist durch Wahl
der Synode vom 6. Juni 1906 Pfarrer Josef Demmel von
Bonn (geb. 29. Dezember 1846 zu Steinweg bei Regensburg in

Bayern) getreten. Derselbe war einer jener Theologiestudierenden
gewesen, die nach Errichtung der altkatholischen Fakultät in
Bonn 1873 schon im ersten Semester dort sich einfanden, hatte
am 16. April 1875 durch Bischof Reinkens die Priesterweihe
empfangen und war dann anfangs in Bayern, seinem Heimatlande

(München, Passau, Erlangen), seit 1879 aber in Bonn

seelsorgerlich tätig gewesen. Hier hatte er das Glück gehabt,

') Eine kurze Lebensbeschreibung wurde im Selbstverlag der
Synodalrepräsentanz herausgegeben, Bonn 1896, als Abdruck aus dem
«Amtlichen Altkatholischen Kirchenblatt», Neue Folge, Nr. 36. Bruchstücke
aus Schriften und Beden finden sich zusammengefügt im «Deutschen
Merkur» 1996, Nr. 14—27 und 36, von E. Zirngiebl. «Ein Lebensbild»,
verfasst von seinem Neffen Jos. Mart. Reinkens, erschien 1906 in Gotha bei

Perthes. Ebenda 1902 «Beligiöse Reden», gesammelt von Pfr. Schirmer.

2) Eine Skizze seiner Lebensgeschichte erschien im Amtl. Altk.
Kirchenblatt, 4. Folge Nr. 2.



— 397 —

mit den beiden Bischöfen Reinkens und Weber in nahen Verkehr
treten zu können, und war von letzterm auf seinem Sterbebette
am 4. Januar 1906 zu seinem Generalvikar und von der
Synodalrepräsentanz, deren ordentliches Mitglied seit 1896 er war, nach
dessen Tode zum Bistumsverweser bestimmt worden. Die Bischofsweihe

des von der Synode Gewählten erfolgte am 26. Juli 1906

in der Gymnasialkirche zu Bonn durch Erzbischof Gul von
Utrecht, unter Assistenz der Bischöfe Herzog von Bern und
Spit von Deventer; die Anerkennung und Vereidigung seitens
der drei Regierungen teils schon im Juni, teils im August, bzw.
September. Am 5. Mai 1911 ernannte er wegen Kränklichkeit
den Doktor und Professor der Theologie und Pfarrer in Crefeld
Georg Moog zu seinem Generalvikar. Weiteres über Entwicklung
der Bewegung in Deutschland in einer besondern Broschüre.

IL In der Schweiz, wo zurzeit 47 Geistliche, bezw. Professoren
in 42 Gemeinden und 6 Genossenschaften (darunter 36

Pfarrämter) mit etwa 40,000 Seelen als Seelsorger unter Bischof Dr.
Eduard Herzog mit dem Sitz in Bern tätig sind. Dieser (geb.
1. Aug. 1841 zu Schongau im Kt. Luzern und zum Priester geweiht
den 16. März 1867 zu Solothurn) wurde am 18. September 1876 von
Bischof Reinkens, unter Assistenz der Pfarrer Bossart und
Schröter, in der Martinskirche zu Rheinfelden zum Bischof
geweiht, nachdem die erste von 34 Geistlichen und 97 Laien
besuchte Nationalsynode der schweizerischen Altkatholiken in
Ölten am 14. Juni 1875 die am 14. Juni 1874 in Bern und am
21. und 22. September 1874 in Ölten auf Delegiertenversammlungen

vorberatene „Verfassung der christkatholischen Kirche
der Schweiz" festgestellt, und ebenda die zweite Synode (54 Geistliche

und 108 Laien) am 7. Juni 1876 ihn zum Bischof gewählt
hatte. Ursprünglich Professor der neutestamentlichen
Schrifterklärung* an der theologischen Lehranstalt in Luzern (September
1868 bis September 1872) hatte Dr. Herzog, der früher auch
einmal ein Jahr lang, nämlich vom Herbst 1867 bis Herbst 1868,
Schüler der Professoren Reusch und Langen in Bonn gewresen
war, am 23. September 1872 nach Teilnahme am Kölner Kongress
von Bonn aus seinen Absagebrief an Bischof Lachat von Basel
geschrieben und sich von da an ganz in den Dienst der alten
katholischen Wahrheit gestellt ; und zwar hatte er zunächst in
Krefeld (Preussen), dann vom April 1873 an in Ölten, zuletzt vom
Ende Februar 1876 an in Bern Seelsorgerdienste geleistet und hier



— 398 —

zugleich bei Errichtung der katholisch - theologischen Fakultät
im Herbst 1874 die Stelle eines Professors für das oben erwähnte
Fach übernommen. Er war es auch, der im April 1870 mit
drei andern Geistlichen das ursprüngliche Organ der Bewegung
in der Schweiz, nämlich die Wochenschrift „Katholische Stimme
aus den Waldstätten" gründete und bis Dezember 1870 in
Luzern erscheinen liess, dann als Hauptredakteur die seit Januar
1873 in Ölten erschienenen „Katholischen Blätter" herausgab, den

Entwurf einer Kirchenverfassung ausarbeitete und da und dort
Vorträge hielt und Seelsorgerakte vornahm. Weiteres über
Entwicklung der Bewegung in der Schweiz in einer besondern
Broschüre.

III. In Österreich, wo zurzeit etwa 50 Gemeinden, darunter
13 Pfarrämter mit zirka 25,000 Seelen von etwa 19 Geistlichen
unter Leitung des Bistumsverwesers Amandus Czech pastoriert
werden. Dieser, geb. am 15. April 1855 zu Litten bei Burg Karlstein

in Böhmen (Kreis Prag) und seit 20. Juli 1878 Priester, hatte
im März 1880 sich der altkatholischen Bewegung angeschlossen
und vom 10. Mai des gleichen Jahres an nahezu ein Jahr als

Kooperator in Warnsdorf (Böhmen), wo schon im März 1872

durch die Bemühungen des Pfarrers Anton Nittel (gest. 7.

September 1907) und verschiedener Laien sich eine altkatholische
Gemeinde konstituiert hatte, seit April 1881 aber als Pfarrer
der Gemeinde in Wien, die ebenfalls zu Anfang des Jahres 1872,

am 11. Februar mit Alois Anton als Pfarrer (gest. 9. Juni 1878)

sich gebildet hatte, eifrigst gewirkt und war darum am 8.
September 1888 von den österreichischen Altkatholiken zum
Bistumsverweser gewählt und am 2. November 1888 auch staatlich als

solcher anerkannt worden, während der ursprünglich von der

zweiten Synode 1881 gewählte Pfarrer Nittel von der Regierung*
die Anerkennung* nicht erhalten hatte. Dagegen wurde zur

Aufstellung eines Bischofs die staatliche Genehmigung bis heute

noch nicht erteilt. Der BistumsVerweser behielt anfänglich seinen

Sitz in Wien, auf Neujahr 1897 aber siedelte er gemäss Synodal-
beschluss vom 8. September 1896 nach Warnsdorf über, nicht

nur, weil sich dort die stärkste altkatholische Gemeinde
Österreichs befand, sondern vor allem, weil in Nordböhmen tatsächlich

damals das Zentrum und der Schwerpunkt der Bewegung
in Österreich lag, und auch der fruchtbarste Boden für ihre
weitere Ausbreitung und Vertiefung vorhanden war. Nämlich



— 399 —

dort waren, abgesehen von Wien und Ried (in Oberösterreich),
wo am 25. Dezember 1871 eine Gemeinde entstanden war mit
Dr. Jos. Brader als Pfarrer (gest. 1. Dezember 1877), und einem
Vereine in Graz (in Steiermark), sämtliche, grösstenteils durch
Pfarrer Nittel und im Jeschken- und Isergebirge auch durch
des Priesters Anton Absenger rastlose Tätigkeit gebildeten
altkatholischen Gemeinden Österreichs. Es waren das ausser
Warnsdorf, wo die Gemeinde 1877 auch die staatliche Anerkennung

als Pfarrei erhalten hatte: seit 1873 Krima und Meisters-
dorf-Ullrichstal, seit Ende 1879 Rumburg, seit 1883 Altehrenberg,
Dessendorf-Tiefenbach, Josefstal, Obertannwald, seit 1884 bis
1886 Gablonz, Schlag, Grünwald, Reichenau, Neudorf, Henners-
dorf und Wiesental, seit 1885 Tetschen-Bodenbach und Stein -

schönau, seit 1887 Arnsdorf und Trichowitz, seit 1888 Losdorf-
Falkendorf, seit 1889 Reichenberg und Umgebung, Polaun und
Wurzelsdorf, seit 1890 Schönlinde, seit 1891 Albrechtsdorf, seit
1893 Blottendorf, seit 1894 Schwaz-Hostomitz und seit 1897

Dönis-Grottau.
Erst infolge der seit Ende 1898 anhebenden sogenannten

„Los von Rom-Bewegung", die zunächst allerdings aus nationalen
Beweggründen hervorging, nämlich der feindseligen Haltung
der römischen Geistlichkeit gegen das Deutschtum zu steuern
beabsichtigte, aber doch auch von wahrhaft religiösen Gefühlen
getragen war, erlangten nicht bloss die nordböhmischen deutschen
Gemeinden Verstärkung und Vermehrung — neue Gemeinden
entstanden in Röhrsdorf (bei Zwickau) und Kaaden (1900), in
Liebotitz (1901) und Deutsch-Kralupp (März 1902) —, sondern
auch in andern Landesteilen entstanden kräftig aufblühende
Gemeinden mit einer Reihe von Filialen. So in Steiermark: zu
Graz (1899) mit Algersdorf, Andritz, Brück a. M., Eisenerz,
Leibnitz, Leoben-Donawitz, Preding, Trafoiach und Voitsberg;
in Kärnten: zu Klagenfurt (1903); in Mähren: zu Mährisch-
Schönberg (1899) mit Edersdorf, Brunn (1907) nebst Mödritz-
Schöllschitz, Friedland a. d. Mohra, Olmütz (1901), Reitendorf,
Römerstadt, Irmsdorf, Mährisch-Ostrau, Zechitz u. a. ; in Schlesien:
zu Oderberg*, Jägerndorf, Troppau, Skotschau und Wittkowitz ;

in Oberösterreich: Linz mit Urfahr (1901) und Kleinmünchen
(1909) und in Salzburg (1907). Hierbei wirkten besonders
verdienstvoll mit: die Pfarrer Schindelar, Nittel, Wolf, Ferk,
Erhart, in Linz auch Kreuzer (von Passau aus), Erb und Hossner ;



— 400 —

und die Laien: Reichsratsabgeordneter Prof. Bendel und Architekt
Benesch aus Wien und Reichsratsabgeordneter Malik aus Graz,
sowie verschiedene Mitglieder der einzelnen Ortsgemeinden.

Zum Schluss sei noch bemerkt, dass um 1897 der altkatholische

Priester Dr. Franz Iska auch für Gründung einer tschecho-

slavischen katholischen Nationalkirche in Österreich nach
altkatholischen Grundsätzen eine Bewegung ins Leben zu rufen
sich bemühte. Als greifbaren Erfolg hat dieselbe bisher nur
aufzuweisen eine 1898 in Prag gegründete Gemeinde mit etwa
700 Seelen, die anfänglich von dem Genannten als Pfarrer und
einem Hülfsgeistlichen Jos. Perina pastorirt wurde. Die auch
in Brunn von Dr. Iska im Jahr 1900 unternommenen Versuche
führten wohl zu einigen Beitrittserklärungen, aber nicht zur
Gründung einer altkatholisch-tschechischen Gemeinde. In Prag*

hielt sich die Gemeinde, obgleich Dr. Iska 1903 nach
Nordamerika übersiedelte zur Pastorierung einer tschechischen
Gemeinde in Chicago, und obgleich ein kleiner Teil derselben
(77 Seelen) 1905 sich der russisch-orthodoxen Gemeinde an-
schloss. Von Zeit zu Zeit traten neue tschechische Priester bei

zur Unterstützung und schliesslich vollen Entlastung Perinas,
nämlich Wenzel Rab, Dr. Franz Loskot, Emil Dlonhy-Pokorny,
der zuerst Reformkatholik wTar, K. Kysilka und Joh. Juza.

Diese Bewegung unter den Tschechen ist getragen von der

Erinnerung an die vom Volke hochverehrten Slavenapostel, die

Brüder Methodius und Konstantin Cyrillus, griechisch-katholische
Mönche aus Thessalonik, die einst im 9. Jahrhundert (863) auf
Bitten des mährischen Grossfürsten Rastislaw von dem
byzantinischen Kaiser Michael III. zur Verbreitung des Christentums
nach Mähren und Böhmen gesandt wurden und durch Haltung
von Gottesdienst und Predigt in der slavischen Sprache und

durch Übersetzung der Bibel ins Slavische sich bald die

begeisterte Anhänglichkeit des Volkes gewannen, aber auch
deswegen mancherlei Verdächtigung von römischer Seite sich
ausgesetzt sahen. Auch ist in ihr lebendig* die Erinnerung an den

berühmten geistesmächtigen böhmischen Prediger Joh. Hus von

Prag, der am 6. Juli 1415 als heldenmütiger Märtyrer seiner

Überzeugung in Konstanz auf dem Scheiterhaufen endete. Nämlich

zwei auf dem vierten internationalen Altkatholikenkongress
zu Wien 1897 angenommene Thesen, worin einerseits die Geistesund

Glaubenseinheit der altkatholischen Kirche mit den ge-



— 401 —

nannten Slavenaposteln betont, anderseits die Verurteilung und
Verbrennung des Joh. Hus und des Hieronymus von Prag durch
das Konstanzer Konzil als eine ganz und gar unkatholische,
ja unchristliche Massregel gebrandmarkt ist (siehe Seite 46 des
offiziellen Berichts, Bern bei Stampili 1898), hatten die slavischen
Katholiken zur Gründung von freien Nationalkirchen als einem
von ihren religiösen Überlieferungen gebotenen Werke aufzumuntern

gesucht. Die tschechische Liturgie, deren sich die erwähnte
Gemeinde in Prag bedient, ist abgedruckt in der Schrift des Dr.Iska
„Närc-dni cirkew". In dieser Gemeinde haben sich anfänglich
besondere Verdienste erworben: Frau Carola Mutschier, Apothekersgattin,

und Mathilde Peschek, emeritierte Direktorin der höhern
Töchterschule, Jos. Cihak und Fr. Mikolasek. Die zwanzigste,
vom 8. bis 10. September 1900 inWien abgehaltene Synode der
deutschen Altkatholiken Österreichs begrüsste den Anschluss von
Nichtdeutschen, erklärte sich bereit, ihnen bei der Bildung eigener

Kirchengemeinden an die Hand zu gehen, und regelte das
Verhältnis der deutschen zu den tschechischen Altkatholiken*).

IV. Italien. Hier hatte in den Jahren 1873 und 1874 in
verschiedenen Gemeinden der Diözese Mantua in Oberitalien, sowie
in Toskana eine katholische Reformbewegung mit dem Versuche
begonnen, das alte Recht der Gemeinden auf Mitwirkung bei
Anstellung ihrer Pfarrer wieder herzustellen, und die schon
länger bestehende Zeitschrift „Rinnovamento cattolico",
herausgegeben von G. Cassani, Priester und Professor der Rechte zu
Bologna, hatte sich dieser Bewegung angenommen. Ferner hatte
sich 1874 in Neapel eine gegen die Ansprüche Roms opponierende
Gesellschaft gebildet, „Società emancipatrice cattolica" mit dem

„Emancipatore cattolico" als Organ, welche anfänglich den 1860

von einem orientalischen Erzbischof zum Erzbischof von Lydda
in Palästina geweihten, später in die lateinische Kirche
zurückgekehrten, aber von Rom verfolgten Domenico de Panelli sich
als Führer wählte und nach ihm den süditalienischen Priester
Stanisla Trabucco. Nachhaltige Erfolge aber blieben aus. In
den achtziger Jahren endlich bildete sich in Mittel- und
Norditalien eine altkatholische Gemeinschaft, von welcher sich mehr
erwarten liess, mit zirka 12 Geistlichen und Katecheten in

') Weitere Ausführungen über die innere und äussere Entwicklung
der altkatholischen Bewegung in Österreich mögen einer besondern
Broschüre vorbehalten bleiben.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1911. 26



— 402 —

6 Gemeinden und 7 Filialen. Von 1886 bis 1902 standen diese
unter Leitung des ehemaligen Chorherrn von St. Peter in Rom,
Graf Enrico di Campello. Derselbe hatte nämlich durch ein
offenes Schreiben an seinenVorgesetzten, den Kardinal Borromeo,
am 13. September 1881 von der Papstkirche sich losgesagt und
am 25. Januar 1882 mit gleichgesinnten Geistlichen und Laien,
worunter besonders hervorzuheben sind der Kapuziner Andrea
d'Altagene (gest. November 1884), Cruciani, Savarese, Bocaccio
und der im Juni 1884 von Bischof Herzog geweihte Cicchitti -
Suriani, wozu noch 1886 der päpstliche Hausprälat Antonio Renier
sich gesellte, sich vereinigt zur Gründung einer vom Papste
unabhängigen katholischen Nationalkirche Italiens und, zum Bischof
gewählt, in Arrone (Umbrien) seinen Sitz genommen, wo bald
der von Bischof Herzog geweihte Priester Aleandro Luzzi sein
Gehülfe wurde. Auf der im September 1891 ebenda abgehaltenen
ersten Synode, an welcher auch Bischof Herzog, zugleich als
Vertreter des Bischofs Reinkens, teilnahm, wurden bezüglich der
Kirchenverfassung, der Messliturgie, des Ritus für die Sakra-
mentenspendung in der Landessprache und der Disziplin die

nötigen Beschlüsse gefasst. Ein vollständiges Rituale, dessen

Formulare zum grossen Teil dem Rituale der christkatholischen
Kirche der Schweiz entnommen sind, verfasst von der altkatholischen

Geistlichkeit Italiens, erschien 1893 in San Remo bei
G. B. Biancheri. Pfingsten 1894 wurde in Papigno Gottesdienst
eröffnet. 1895 schloss sich auch die Gemeinde der bischöflichen
Methodisten in Dovadola bei Florenz mit ihrem Geistlichen
Bruni an; 1896 bildete sich in Polino bei Arrone, in St. Angeln
und Oneglia, und 1900 in Rom selbst eine altkatholische
Genossenschaft, die St. Pauls-Pfarrei. In St. Angelo dei Lombardi
übernahm Luzzi die Seelsorge, worauf in Arrone Ricci der
Gehülfe Campellos wurde. Auf der dritten, vom 24. bis 26. März
1902 in Rom abgehaltenen Synode legte Graf Campello wegen
hohen Alters sein Präsidentenamt nieder und kehrte sogar 1903

zur päpstlichen Kirche zurück (gest. 2. Juli 1903). An seine

Stelle wurde Professor Filippo Cicchitti-Suriani in Mailand
gewählt, und die italienische Reformkirche, die von Anfang an

sich der tatkräftigen Unterstützung seitens der reformierten
bischöflichen Kirche Englands und Amerikas zu erfreuen hatte,
unter das Protektorat des anglikanischen Bischofs John Wordsworth

von Salisbury gestellt.



— 403 —

Ohne mit Campello in Verbindung zu treten, hatte im Jahre
1896 auch Professor Don Paolo Miraglia zu Piacenza im Oratorium
von St. Paul eine romfreie katholische Gemeinde gegründet, 1897
dem internationalen Altkatholiken Kongress in Wien beigewohnt
und darauf den Anschluss seiner Gemeinde an diesen erklärt.
Im April 1898 liess er sich von ihr den Bischofstitel geben und
am 6. Mai 1900 von dem altkatholischen Erzbischof für Amerika
Timotheus Vilatte, der zurzeit nach sehr wechselvoller
Vergangenheit in Chicago seinen Sitz hat (vergi. IX), auch die
Bischofsweihe erteilen, musste jedoch wenige Tage darauf,
wegen zweier Artikel in seiner Wochenschrift „Gerolamo
Savanarola" gerichtlich verurteilt, um der Verhaftung zu
entgehen, ins Ausland flüchten. Später zurückgekehrt, weihte er
auf Ersuchen der Gemeinde Arbellara auf Korsika Jacques
Forcioli zum Priester für diese erste romfreie Gemeinde auf der
genannten Insel.

In San Remo wirkte seit Herbst 1889 in verdienstvoller
Weise der auch von Bischof Herzog geweihte Pfarrer Ugo Janni,
schloss sich jedoch später den Waldensern an; in Mailand und
im schweizerischen Kanton Tessin, wo auch Miraglia Vorträge
hielt, Priester Don Francesco Maria Negroni, der seit 1896 auch
ein Wochenblatt „Dio e Popolo" (Gott und Volk) herausgab.
Am 13. März 1899 konnte er in Locamo christkatholische Gottesdienste

eröffnen in einem gemieteten Lokal (14. März 1899 erste
Predigt von Miraglia).

Nach einem Berichte Cicchittis im Frühjahr 1903 gab es

um diese Zeit nur noch 4 Geistliche mit Gemeinden in Rom,
Mailand, Arrone, St. Angelo und S. Vito, und werden von Arrone
aus Versammlungen veranstaltet in Casteldilago, Palombare und
Castiglioni. Präsident der englischen Lokalkomitees zur
Unterstützung der katholischen Reformkirche Italiens ist nach dem
Tode des Lord-Erzbischofs Plunket von Dublin Professor Mayor
in Cambridge.

V. In Frankreich. Hier bildet den Mittel- und Sammelpunkt
der Bewegung eine Gemeinde in Paris, deren Mitglieder zum
Teil von dem berühmten Kanzelredner in der Notre-Dame-Kirche
und ehemaligen Karmeliter P. Hyacinthe Loyson nach dessen

Rückkehr aus Genf (August 1874) gesammelt worden waren und
seit 1893 von Pfarrer G. Volet, unter zeitweiliger Beihülfe des
in Holland geweihten Priesters Dorendot, pastoriert werden.



— 404 —

Loyson nämlich, der am 9. Februar 1879 in einem gemieteten
Lokale in der rue Rochechouart 7 den Gottesdienst eröffnet
hatte, seit 1880 aber, dank der Opferwilligkeit seiner Anhänger,
in einer Kirche der rue d'Arras denselben halten konnte, legte
1893 die Leitung der Gemeinde nieder, um fortan in weiteren
Kreisen und in freierem Sinne seinem Berufe religiöser
Volksaufklärung zu obliegen. Noch während er an der Spitze der
Gemeinde stand, hatte auf Ersuchen des Primas von Schottland,
unter dessen Schutz sich dieselbe gestellt hatte, Bischof Herzog
als dessen Delegierter am 13. Juli 1879, unter Assistenz von
Loyson, dem Hülfspfarrer Carrier und drei englischen Geistlichen,
darunter Dr. Nevin aus Rom, in Paris das Sakrament der
Firmunggespendet. Von 1883 ab hatte das der anglikanische Bischof
Jenner besorgt und 1888 Bischof Cleveland Coxe aus New York
West. Im Jahre 1893 aber übernahm die bischöfliche Leitung
der Pariser Gemeinde auf Ersuchen einstweilen der holländische
altkatholische Erzbischof Gul von Utrecht, der am 6. August 1893

zum ersten Male sie besuchte. Als dessen Stellvertreter war
Seminarpräsident Dr. van Thiel aus Amersfoort, das erstemal
in Begleitung von Pfarrer C. Deelder aus Utrecht, behufs
Organisierung der Gemeinschaft wiederholt längere Zeit dortselbst
tätig. Dieser bewirkte auch, dass unter tatkräftiger Mithülfe
der altkatholischen Kirche Hollands 1894 in Paris auf dem

Boulevard d'Italie, nunmehr Boulevard Auguste Blanqui genannt,
Nr. 96 für die altkatholische Gemeinde eine neue Kirche (St. Denis)
gebaut wurde. 1898 erschien für sie auch eine besondere Liturgie
in französischer Sprache („Abrégé de Liturgie"). Der verdienstvolle

Präsident der Gemeinde ist Herr E. Pestel. Ausserdem

gibt es im ganzen Lande zerstreut, insbesondere in der Dauphiné
(Réaumont) und Vendée, in Lyon, Toulouse und in Burgund,
altkatholisch gesinnte, seit etwa 70 Jahren nur mehr aus Laien
bestehende Genossenschaften, „Kleine Kirche" oder „Die Blauen"

genannt; das sind Reste der alten gallikanischen Kirche, die

dem 1801 zwischen Pius VII. und Napoleon I. abgeschlossenen
Konkordat sich nicht gefügt haben. Weil ihre Bischöfe und

Priester allmählich ausstarben, suchen sie nunmehr durch
häuslichen Gottesdienst, Lesung der hl. Schrift und frommer Bücher
und durch gegenseitige Belehrung sich zu erbauen und ihren
Glauben zu bewahren. Deren Sammlung, Organisierung und

Pastorierung wurde 1895 gleichfalls durch persönliche Besuche



— 405 —

und Veranstaltung allgemeiner, regelmässig in Paris stattfindender
Konferenzen in Angriff genommen. In dieser Richtung wirkt
besonders verdienstvoll der greise J. Termoz aus St. Egreve in
der Dauphiné. Die erste Konferenz fand vom 1. bis 3. November

1895 in Paris statt unter Vorsitz des Präsidenten van Thiel.
Nebenher ging eine Los von Rom-Bewegung im französischen

Klerus mit dem in Paris erscheinenden, von Andr. Bourrier in
Sèvres herausgegebenen „Chrétien Français" als Organ. Bis
Herbst 1902 betrug die Zahl der aus der römischen Kirche
ausgetretenen Priester und Mönche gegen 800. Diese traten
jedoch gewöhnlich, w*eil es an altkatholischen Gemeinden, die
sie anstellen konnten, und an sonstigen Unterstützungsmitteln
in Frankreich fehlte, entweder in Privatstellung oder in den
Dienst der evangelisch-reformierten Kirche. Einer jedoch von
ihnen, Ernest Houssay in Vincennes, gewöhnlich L'abbé Julio
genannt, wurde von einer bedeutenden Anzahl in den
verschiedensten Städten Frankreichs zerstreuter Gesinnungsgenossen
zum Bischof einer unabhängigen katholischen Kirche Frankreichs
gewählt und erhielt am 4. Dezember 1904 durch den unter IV
erwähnten Paolo Miraglia, der sich berufen glaubt zum Missionsbischof

einer unabhängigen katholischen Kirche Italiens, zu
Thiengen in Baden die Bischofsweihe. Das literarische Organ
dieser Gemeinschaft ist die bereits seit einer Reihe von Jahren
monatlich erscheinende, zu Vincennes (Seine) von Abbé Julio
herausgegebene Revue „L'Étincelle" (Der Funke).

Infolge der durch Gesetz (19. XII. 1905) ohne Einvernehmen
mit Rom herbeigeführten Trennung von Staat und Kirche kam
es zur Bildung von 160—170 romfreien Kultusgenossenschaften.
Hervorragende Verdienste haben sich dabei erworben: Félix
Meillon, der in Paris eine Zentralstelle gründete mit dem Wochenblatte

„L'Avènement" als Organ, an dessen Stelle aber schon
nach einem Vierteljahr die schon seit 9 Jahren von ihm
herausgegebene Monatsschrift „France et Evangile" trat; ferner
Bourdery, der an der Spitze der liberalen katholischen Mission
in Paris steht und zu deren Förderung Konferenzen abhält;
endlich Henri des Houx, der sich mit Meillon verband. Auch
Erzbischof Vilatte (siehe unter Amerika und Italien) trat hier
auf, Gottesdienste eröffnend, firmend und Priester weihend.
Aber wegen einer unglaublich ungerechten Fassung des Art. 4
des Gesetzes bezüglich Übergabe der Kirchen und Kirchengüter,



— 406 —

wodurch zugunsten Roms, das doch die Anerkennung des
Gesetzes verweigert, die Bildung von schismatischen oder
romfreien Kultusgenossenschaften, die doch im Einklang mit dem
Gesetze geschieht, möglichst erschwert wird, konnte der dauernde
Erfolg bis jetzt nur verhältnismässig gering sein. Zu Anfang
des Jahres 1909 gab es solche noch in Culey, Bourgvilain,
Sains-les Fressin-Forcy, Bethmale, Puymasson, Les Ancizes und
Piedigriggio. Sie bilden zusammen die französische apostolischkatholische

Kirche und haben seit Februar 1909 als Organ eine
in Paris (Rue Bellefond 14) zweimal monatlich erscheinende
Zeitschrift „L'église nationale". Die Kultusgenossenschaft Saint
Georges in Lyon hat sich dem Verbände nicht angeschlossen,
und der von d'Ardin wurde die Pfarrkirche abgesprochen. So

der Berner „Katholik" in Nr. 15, 1909.

VI. a) In Spanien, wo im Jahre 1880 die erste altkatholische
Synode zu Madrid zusammentrat und eine zweite am 10. März
1881 zu Sevilla ein Altarbuch und Rituale herausgeben liess.
Die Gemeinschaft, Iglesia espanola reformada genannt, zählt

gegen 4000 Seelen und zirka 19 Geistliche und steht unter
dem am 23. September 1894 von dem anglikanischen Lord
Erzbischof Plunket von Dublin (f 1. April 1897) geweihten
Bischof Juan B. Cabrera in Madrid. Ersterer hatte, begleitet
von Pfarrer Oldham, am 13. Juni 1889 in Bonn die Angelegenheiten

der spanischen Altkatholiken mit Bischof Reinkens
besprochen. Es gibt Gemeinden in Madrid (2 Pfarreien), Sevilla,
Malaga, Monistroi de Montserrat, Salamanka, Villaescusa,
Cigales, San Esteban de la Siéra, Sabadell und Valencia, ausserdem

16 Missionsstationen oder Filialen. Am 25. Dezember 1892

Einweihung der neugebauten altkatholischen Kirche zu Madrid
durch Erzbischof Plunket. Diese „reformierte Kirche Spaniens"
wird mit voller Selbständigkeit unter der Autorität einer Nationalsynode

geleitet und hat den alten mozarabischen Ritus erneuert,
der durch Jahrhunderte der nationale Ritus der alten Kirche
Spaniens war. Juni 1894 Einweihung einer neuen Kirche zu

Salamanka. Ausserdem besteht auch hier unter dem römischen
Klerus eine Reformbewegung. Siehe Reformkatholizismus in Fr. 31.

b) In Portugal. Nachdem hier schon seit Jahrhunderten
hervorragende Gegner der päpstlichen Verunstaltungen des

Katholizismus und der zunehmenden Romanisierung der ursprünglich

unabhängig gewesenen Kirche Portugals aufgetreten waren,



— 407 -
namentlich im 18. Jahrhundert der hervorragende theologische
Schriftsteller Antonio Pereira de Figueiredo (S. Reusch-Index,
2. Bd. S. 934), empfand man insbesondere seit 1870 die Notwendigkeit,

kirchliche Reformen vorzunehmen und eine von Rom
unabhängige Kirche zu organisieren. Eine solche entstand unter der
Bezeichnung „die katholische, apostolische, evangelische Kirche
von Portugal" (Egreja Lusitana, Catholica Apostolica Evangelica).
Als eigentliche Urheber der dortigen Bewegung werden
bezeichnet der Historiker Alexander Herculano, der in mehreren
Schriften die vatikanischen Dekrete energisch bekämpfte, und
der Bischof Antonio Lopes Martins von Vizeu, der aber, obgleich
die vatikanischen Dogmen nicht verkündigte, bis zu seinem
Tode unter der päpstlichen Jurisdiktion verblieb. 11

reformfreundliche Priester verliessen nach dem Erlass der
vatikanischen Dekrete die römische Kirche und wählten zu ihrem
Bischof, aber ohne ihn konsekrieren zu lassen, den spanischen
Priester Angel Herreros de Mora (f 1874), organisierten
Gemeinden und veranstalteten im April 1880 die erste Synode,
welche für die nene Gemeinschaft die oben angeführte Bezeichnung

wählte. Ein gemeinschaftliches, kirchliches Gebetbuch
wurde von einer Kommission ausgearbeitet in Anlehnung an
den alten portugiesischen Ritus und unter Herübernahme
einzelner Bestandteile aus dem römischen Messbuch und dem

anglikanischen Gebetbuch.
Auch diese Kirche stellte sich in der Folge unter die

Jurisdiktion anglikanischer Bischöfe, erhebt aber den Anspruch
auf nationalen, katholischen und unabhängigen Charakter.
Pfarrgemeinden sind in Lissabon, Rio di Mairo, Oporto, Villa nova
de Gaya und Sandal. Priester Cassels von Gaya berichtete auf
dem 7. internationalen Altkatholikenkongress von 7 organisierten
Gemeinden und 5 Missionen in Portugal. In Lissabon werden
die Priesteramtskandidaten herangebildet und teils durch
irländische Bischöfe, teils auch durch den altkatholischen Bischof von
Spanien, Cabrera, geweiht. 1894 war auch wieder ein eigener
Bischof gewählt worden (Pope), der aber Engländer war und
schon 1902 starb, ohne die Konsekration erhalten zu haben.
Zur Zeit wird die Aufstellung eines eigenen Bischofs
portugiesischer Nationalität angestrebt. Am 5. Mai 1911 weihte Bischof
Cabrera von Madrid zu Oporto in der Erlöserkirche für die
altkatholische Kirche Portngals vier Kandidaten zu Priestern.



— 408 —

VII. In England (siehe Vorversuche unter .Reformkatholizis¬
mus in Fr. 31) traten am 18. Februar 1908, durch die päpstlichen

Massregeln gegen den Modernismus erregt, 17 Priester
und 16 Laien zu Chelsfield zusammen, einigten sich über die
allgemeinen Grundsätze einer altkatholischen Kirchenorganisation,

erklärten ihre Übereinstimmung mit der Utrechter Kund
gebung der vereinigten altkatholischen Bischöfe vom 24.
September 1889 und wählten einstimmig den Priester Arnold Harris
Mathew, Graf von Landaff, zu ihrem Bischof. Derselbe, einer
altadeligen Familie entstammend, war, nachdem er zu Glasgow
und Bonn Theologie studiert hatte, am 24. Juni 1878 in Glasgow
zum römisch-katholischen Priester geweiht worden, hatte
nacheinander verschiedene Stellen bekleidet, 1889 aber, da weitere
Studien in einen inneren Widerspruch mit dem römischen Kirchenwesen

ihn gebracht hatten, ins Privatleben sich zurückgezogen,
um hauptsächlich literarischen Arbeiten sich zu widmen und
nach drei Jahren mit einer Verwandten des Ministers Gladstone
sich zu vermählen. Am 13. März 1908 reichte ein Komitee von
sechs Mitgliedern dem Erzbischof von Utrecht das Gesuch um
Erteilung der Konsekration an den erwählten Bischof ein, welches
nach Prüfung der miteingereichten Dokumente von den
altkatholischen Bischöfen Hollands, Deutschlands und der Schweiz
einstimmig genehmigt wurde. Am 28. April 1908 wurde dieselbe
durch Erzbischof Gul von Utrecht in der St. Gertrudskirche
daselbst vollzogen unter Assistenz der Bischöfe von Deventer,
Haarlem und Bonn. Am 17. Mai 1908 erliess er seinen ersten
Hirtenbrief und begann darauf in vier öffentlichen Vorträgen
zu London in der Queens Hall Aufschluss über seine kirchliche
Stellung zu geben. Der altkatholische Volkskalender für 1909

führt folgende neun altkatholische Gemeinden auf: Birmingham,
Brighton, Bromley, Chelsfield, Ealing, Hull, Kensington,
Vorstadt von London, als Zentrale mit Bischof, Generalvikar, drei

geistlichen Beisitzern und zwei Laienbeisitzern, Nokingham
und Orpington.

Im Januar 1911 jedoch verlautete, dass Bischof Matthew
mit Schreiben an den Erzbischof von Utrecht sich völlig
unabhängig von den altkatholischen Gemeinschaften des Kontinents
erklärt habe und eine westliche orthodoxe katholische Kirche
in Grossbritannien und Irland („Western Orthodox Catholic
Church in Great Britain and Ireland") zu organisieren beab-



— 409 —

sichtige. Nur der von ihm geweihte deutsche Priester C. W. Boll-
mann aus Aachen hielt die Verbindung mit den Altkatholiken
des Kontinents aufrecht. Er hat eine Kapelle St. Bonifaces in
Kensington, 89 Elsham Road, London W., und sucht hier die
ausländischen Altkatholiken Londons zu einer Gemeinde zu
sammeln, indem er in englischer, französischer und deutscher
Sprache Gottesdienst hält.

M. Kopp.

(Fortsetzung folgt.)


	Die altkatholische Bewegung der Gegenwart, deren Ursprung, Entwicklung und Ziel in 50 Fragen und Antworten [Fortsetzung]

