Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1(1911)

Heft: 3

Artikel: Die altkatholische Bewegung der Gegenwart, deren Ursprung,
Entwicklung und Ziel in 50 Fragen und Antworten [Fortsetzung]

Autor: Kopp, M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403793

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403793
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 379 —

DIE ALTKATHOLISCHE BEWEGUNG
DER GEGENWART,

DEREN URSPRUNG, ENTWiCKLUNG UND ZIEL
IN 50 FRAGEN UND ANTWORTEN.

(Fortsetzung.)

30. Wie unterscheiden wir uns von der rimischen Kirche in kirchen-
politischer Beziehung ?

Dadurch, dass wir frei sind von der Idee der Notwendig-
keit eines Kirchenstaates, trei von dem Streben nach Gewin-
nung eines politischen Einflusses, nach einer Herrschaft iiber
die staatliche Gewalt oder gar nach einer Weltherrschaft, und
frei von dem Anspruche, einen Staat im Staate zu bilden, das
ist einen Rechtsorganismus, der sich auch durch Anwendung
ausserer Zwangsgewalt zu behaupten befugt sei (eine voll-
kommene Gesellschaft, societas perfecta), und von dem An-
spruche, eine bevorrechtigte Stellung unter den Religionsgesell-
schaften einzunehmen. Wir wollen vielmehr im Verein mit
dem Staate als Christen und Biirger die allgemeine sittliche
und materielle Wohlfahrt fordern, verlangen fiir uns nur gleiche
Freiheit und gleiches Recht mit den iibrigen kirchlichen Ge-
meinschaften, insbesondere mit der vom Staate noch als katho-
lisch anerkannten rémischen, und kénnen ohne Hintergedanken
als wahre Vaterlandsfreunde dem Kaiser geben, was des Kaisers
ist, wie als wahre Religionsfreunde Gott, was Gottes ist.

31. Sind wir aber nicht, wie manche uns vorwerfen, durch Vor-
nahme der angefiihrten Reformen von der katholischen Kirche
abgefallen?

Keineswegs; wir haben uns vielmehr sorgfiltig bemiiht,
auf diese Weise, ohne die einer Partikularkirche gesteckten



— 380 —

Schranken zu liberschreiten, die allmihlich im Laufe der Zeit
auf allerlei Abwege geratene und vielfach verunstaltete katho-
lische Kirche, vorliufig wenigstens unter uns, ihrer urspriing-
lichen Reinheit niher zu fithren und das wahrhaft Katholische
in allen Beziehungen zu wahren, beziehungsweise wieder zur
Geltung zu bringen. Was z. B. die Priesterehe und den Gottes-
dienst in der Landessprache betrifit, so war dies das Urspriing-
liche (vergleiche 1. Timoth., 3, 2 und 1. Cor. 14, 13—19), und
es gesteht auch heutzutage die romische Kirche zu, dass sich
beides mit dem Katholizismus wohl vertrigt, indem sie mit ihr
unierten, das ist geeinigten Angehorigen der griechisch-russi-
schen Kirche, wann es die Verhiltnisse gebieten oder ratsam
erscheinen lassen, die Priesterehe und den Kirchendienst (Litur-
gie) in der Landessprache erlaubt. Uberhaupt ist die Zugehorig-
keit zur wahren Kkatholischen Kirche nur bedingt durch die
Einheit im wesentlichen, nédmlich in dem, was von den Aposteln
her als L.ehre und Einrichtung Christi ist iberliefert worden
(siehe Fr. 10); in allem {ibrigen kann und darf unter den ver-
schiedenen Teilen der Kirche die grosste Mannigfaltigkeit be-
stehen. Indem wir also die dringendsten Reformen fiir unsere
Gemeinschaft vornahmen, haben wir die uns zustehende Be-
fugnis nicht tibersehritten und nur getan, was langst von
den anerkannt Frommsten und Einsichtsvollsten in der Kirche
erstrebt und ersehnt wurde, wie von Bernhard von Clair-
vaux, Hildegard von Rupertsberg, Joachim von Floris, Savo-
narola, Erasmus, der hl. Brigitta von Schweden, Katharina
von Siena, Nikolaus von Cues, Peter von Ailly, in neuerer
Zeit von Kaiser Josef II., Sailer, Dalberg, Hirscher, Wessen-
berg, Mohler, Diepenbrock, Passavant und anderen.

Auch in der Gegenwart gibt es innerhalb der rémischen
Kirche eine Reihe von gelehrten und angesehenen Minnern,
welche fir Reformen eintreten, Diese von Deutschland aus-
gegangene Richtung, Reformkatholizismus genannt, wendet sich
gegen Ubergriffe der kirchlichen Autoritit und allzu grosse
Veriusserlichung der Religion, sowie gegen die in sie einge-
drungenen fremden Kulturelemente und will dem politischen
Katholizismus einen religidsen entgegensetzen, daher wissen-
schaftlich die veraltete Schultheologie (Scholastik oder Jesuiten-
theologie) und politisch den Ultramontanismus bekimpfen, glaubt
aber gleichwohl, bezw. glaubte anfangs, an den neuen Dogmen,



— 381 —

die wir offen verwerfen, festhalten, bezw. Mitglieder der romisch-
katholischen Kirche bleiben zu kénnen. In neuerer Zeit aller-
dings sind manche Vertreter dieser Richtung durch ihre wissen-
schaftlichen Forschungen zu der ﬁberzeugung gekommen, dass
die vatikanischen Glaubenssétze von der bischoflichen Allgewalt
und Unfehlbarkeit des Papstes nicht auf Wahrheit beruhen,
vielmehr im Widerspruch stehen mit der Schrift und Uber-
lieferung. Aber noch im Jahre 1907 wurde der Einladung zum
Anschluss an unsere kirchliche Organisation, welche durch den
VII. internationalen Altkatholiken-Kongress zu Haag im Sep-
tember 1907 an die Reformkatholiken gerichtet wurde, eine
abweisende Antwort zuteil unter Angabe von Griinden, die
uns nicht stichhaltig zu sein scheinen. Siehe die betreffenden
Schriftstiicke in der vom altkatholischen Press- und Schriften-
verein 1908 in Bonn herausgegebenen Broschiire ,Altkatholi-
zismus und Reformkatholizismus“. Und auch Dr. Funk schreibt
in seiner Wochenschrift ,Das Neue Jahrhundert* 1910, S. 465:
» Wir gehéren zur katholischen, néherhin rémisch-katholischen
Kirchengemeinschaft und wollen zu ihr gehoren, freilich ohne
romisch gesinnt zZu sein.”

Als Versuche einer Organisation der deutschen Reform-
katholiken koénnen angefithrt werden: 1. Zusammentritt des
Vereins der Freunde des ,20. Jahrhunderts“ 1902 und Griin-
dung einer Gesellschaft ,St. Bernardus-Verlag® zur Sicherung
jener Zeitschrift, 2. die im Sommer 1904 erfolgte Griindung einer
Fr. X. Kraus-Gesellschaft in Miinchen zur Forderung des reli-
giosen und kulturellen Fortschritts in allen Volksschichten, 3. eine
Kommission zur Verwaltung eines Propagandafonds des ,Neuen
Jahrhunderts®, 1910 gebildet, und 4. ein Unterstiitzungsfonds fir
wegen Verweigerung des Modernisteneides gemassregelte Geist-
liche, gebildet infolge eines um Weihnachten 1910 von der
Krausgesellschaft erlassenen Aufrufes an alle deutschen Volks-
genossen (s. ,Das Neue Jahrhundert® 1910, Nr, 52). Ahnlich hat sich
in Nordamerika eine Reformrichtung ausgebildet, der sogenannte
sAmerikanismus“, dessen Streben dahin geht, Disziplin und Lehre
-der Romischen Kirche in verschiedenen Punkten dem Geiste der
Neuzeit anzupassen und zur Forderung des Katholizismus in
der modernen Welt moderne Mittel anzuwenden; also geschicht-
liche, exegetische und dogmatische Fragen nach den Regeln
der modernen Kritik zu behandeln; und eine i#hnliche Bewe-



— 382 —

gung, Modernismus ') genannt, besteht auch in Osterreich, Italien,
Frankreich, Spanien und England.

Hauptvertreter dieser Richtung sind, bezw. waren: In Deutsch-
land und Osterreich : Dr. Joh, Bumiiller, Griinder der in Minchen
1902 bis 1. Januar 1909 erschienenen Wochenschrift fiir Politik,
Wissenschaft und Kunst ,Das 20. Jahrhundert, frither ,Freie
deutsche Blatter“ betitelt (Mitherausgeber war bis zu seinem
im November 1902 erfolgten Tode Dr. Franz Klasen in Miin-
chen; vom November 1903 bis 1. Juni 1907 zeichnete als Schrift-
leiter Karl Jos. Méndel, nach ihm der Dichter Christoph Flas-
kamp, vom Dezember 1907 an Dr. Th. Engert unter Mitwirkung
von Dr. O. Sickenberger und Dr. Karl Gebert?), + 1910). Seit
1909 erscheint an dessen Stelle ,Das neue Jahrhundert“, heraus-
gegeben anfangs von Dr. Engert, seit 1910 aber von Dr. Philipp
Funk, frither in Stettin, jetzt in Miinchen, da Dr. Engert zur prote-
stantischen Kirche iibertrat, im Verlag von Lampart in Augsburg;
terner Dr. Jos. Miiller in seiner in Miinchen erschienenen Monat-
schrift fiir Kulturgeschichte, Religion und schone Literatur wRe-
naissance“ (Wiedergeburt), sowie in besonderen Schriften, wie
y,Der Reform-Katholizismus® und ,Der Reform-Katholizismus im
Mittelalter und zur Zeit der Glaubensspaltung, Augsburg bei Lam-
part; aber Ende 1907 stellte Miller die Agitation fiir die Reform
und die Herausgabe seines Blattes ein; der Kirchengeschichts-
professor Dr. Albert Ehrhard (friither in Wien, dann in Freiburg
i. B.,, jetzt in Strassburg) in seiner Schrift ,Der Katholizismus
und das 20. Jahrhundet im Lichte der kirchlichen Entwicklung

1) Dr. Th. Engert in seiner Schrift «Der deutsche Modernismus» lésst
der eigentlichen modernistischen Bewegung eine romantische vorausgehen.
Zu dieser rechnet er Kraus, Klasen, Ehrhard, Schell und Merkle, weil ihnen
trotz der kritischen Schiirfe der kithne Wagemut fehle, die historisch-
kritische Sonde auch an die Schriften des Neuen Testaments anzulegen,
um der Dogmen- und Kirchengeschichte die feste Grundlage zu schaffen.
Dr. Funk aber will die Bezeichnung <«Modernisten» als vatikanisches
Schimpfwort nicht von den eigenen Anhiingern gebraucht wissen und
schreibt: «Wenn wir als eigene Bewegung einen Existenzboden und eine
Daseinsberechtigung haben wollen, kann es nur das Christentum, néherhin
das geliduterte katholische Christentum sein, der «religitse Katholizismus»
(Schlagwort von F. X. Kraus, der Kern des Programms der Krausgesell-
schaft). S. «Das Neue Jahrhundert» 1910, S. 566.

) Von diesem Privatgelehrten ist auch bemerkenswert seine 1905 bei
Lampart in Augsburg erschienene Schrift «Katholischer Glaube und die
Entwicklung des Geisteslebens .



— 383 —

der Neuzeit®, Stuttgart und Wien, und ,Liberaler Katholizis-
mus?“ ebenda; aber spiter sagte sich auch er von dieser
Richtung los; Bezirksarchivar Dr. Hauwiler in Kolmar; ferner
Kirchengeschichtsprofessor Dr. Franz Xav. Kraus in Freiburg i. B.
(T 28. Dezember 1901) durch seine Werke iiber Dante und Ca-
vour und seine Spektatorbriefe in der ,Allgemeinen Zeitung“,
die Prof. Dr. Herm. Schell (f Mai 1906) und Sebast. Merkle in
Wiirzburg, ersterer mit seiner 4bindigen ,Katholischen Dog-
matik®, 2. Aufl. 1895—1896, und seinen Schriften ,Der Katho-
lizismus als Prinzip des Fortschritts“ 1897, ,Die neue Zeit und
der alte Glaube*“ 1898, ,Apologie des Christentums 1901—1905,
»,Das Christentum Christi“ 1902, ,Christus® 1903, ,Gottesglaube
und naturwissenschaftliche Welterkenntnis“ 1904 und anderen,
terner Univ.-Prof. von Savigny in Miinster, der friihere k. Lyzeal-
professor Otto Sickenberger in Passau (jetzt in Schloss Bieber-
stein bei Fulda) in seinen Schriften , Kritische Gedanken tiber
die innerkirchliche Lage“, 2 Bénde, und ,Falsche Reform ?¥,
und , Veritas et justitia?“, und ,Den Priestern die Freiheit der
Kinder Gottes“, Augsburg bei Lampart 1903—1910; Prof. Wahr-
mund in Innsbruck, Pfarrer Ant. Bogrinecin Leifling (Kérnthen) in
der Schrift ,Nostra maxima culpa! die bedringte Lage der katho-
lischen Kirche, deren Ursachen und Vorschlige zur Besserung¥,
Wien und Leipzig 1904, und Prof. Dr. Josef Schnitzer in Miinchen,
seit November 1910 1. Vorsitzender der Krausgesellschaft, mit
den Schriften ,Hat Jesus das Papsttum gestiftet?“ und ,Das
Papsttum eine Stiftung Jesu?“ bei Lampart in Augsburg; ferner
Dr. Hugo Koch, Braunsberger Theologie-Professor mit seiner
Studie ,Cyprian und der rémische Primat“, Leipzig 1910 bei
Hinrichs; Oberlehrer Dr. Strecker (,Der katholische Katechis-
mus und die Borromius-Enzyklika“, Berlin 1910); Prilat Dr.
Scheicher in Wien, Prafekt Karl Bill in Neuburg a.D., Pfarrer
Rudolphi in Gestratz (Allgéu); endlich als Verweigerer des Mo-
dernisteneides: Subregens Dr. theol. Franz Wieland in Dillingen
mit drei dogmengeschichtlichen Schriften tiber die Messe, welche
auf den Index kamen, und sein Bruder Konstantin, Kaplan in
Lauingen a. D. und andere; unter ihnen schlossen sich dem
Altkatholizismus an: Dr. Joh. Heldwein, Hofstiftszeremoniar zu
St. Cajetan in Miinchen, und der Kapitular des Benediktinerstiftes
P. Pet. Herm. Peiss]l in Wien; in Nordamerika: F. Hecker, Erz-
bischof Ireland und Bischof Spalding von Peoria (1909 demis-



— 384 —

sioniert); ferner in Italien : Der gelehrte Barnabitermonch Semeria
in Turin (?), Bischof Bonomelli in Cremona, der Schriftsteller Ant.
Fogazzaro von Vicenza '), Mitbegriinder der seit Januar 1907 in
Mailand erscheinenden fortschrittlich katholischen Zeitschrift ,I1
Rinnovamento“?) (seine Romane ,Il santo“ und »Leita<, 1906
bezw. 1911 auf den Index gesetzt, in welchem vielfach Reform-
ideen des 1855 gestorbenen geistlichen Philosophen Antonio
Rosmini von Roveredo und des gelehrten Staatsmanns Gioberti
aus Turin zum Ausdruck kommen), Priester Romolo Murri von
Arcona, Fiihrer der christlichen Demokratie Italiens, vielfach
vom Papste gemassregelt und am 23. Marz 1909 exkommuni-
ziert ®), der aus Russisch-Polen stammende Priester Josef Czichy
in Florenz, der junge Kirchenhistoriker Bonaiuti, der geist-
liche Professor S. Minocchi und der Jesuit Bartoli, der 1908 aus
seinem Orden austrat und den Waldensern sich anschloss. Er
schrieb einen Roman ,Roms Untergang“. Aus Frankreich
nennt Prof. Michaud in einem Vortrag (siehe Berner Katholik
Nr. 11, 1903) als Vertreter des Fortschritts und der Freiheit
auf verschiedenen Gebieten der theologischen Wissenschaft:
Alfred Loisy mit seinem Buche ,Das Evangelium und die
Kirche“, und mit Aufsitzen iiber die Bibel und iiber die
Religion des Volkes Israel (auch Herausgeber einer Revue
d’histoire et de littérature religieuse), exkommuniziert am 7. Mérz
1908, P. Durand beziiglich der Inspiration der hl. Schrift,

1y Zum Gedéchtnis von Ant. Fogazzaro (§ 7. Mirz 1911) s. Aufsatz im
« Neuen Jahrhundert» 1911, Nr. 13 und 14.

%) Leiter der Zeitschrift sind 1908: (der Graf Th. Gallarate-Seotti, Schiiler
Fogazzaros), Graf Alessandro Cassati und Ingenieur Aiace Ant. Alfieri;
Mitarbeiter auch Tyrrell und Murrii Von modernistischer Richtung war
auch die in Rom erschienene Zeitschrift «Nova et Vetera», mit Dekret des
romischen Generalvikars vom 28. Januar 1908 verboten und nach einiger
Zeit eingegangen; an dessen Stelle trat 1909 die «Rivista di Cultura», die
auch sofort vom Generalvikar verboten wurde. Mit Ende 1909 ging auch
das Mailiinder Organistenorgan, die Quartalschrift «Il1 Rinnovamento» ein.
An Stelle desselben erscheinen in zwanglosen Heften «Saggi religiosi».

3 Er gab die «Rivista di cultura» heraus und statt derselben seit
Januar 1910 «Il1 Commento». Desgleichen lisst in Neapel Prof. Avolio ein
modernistisches Organ erscheinen «Battaglie d'oggi» (Kéimpfe der Gegen-
wart) in monatlichen Broschiiren, ferner zu Mendrisio in der italienischen
Schweiz Prof. Domenico Battaini die Monatsschrift « Cultura moderna » (jéhr-
lich Fr.2), sowie in Genf Dr. De Stefano eine «Revue Moderniste Inter-
nationale» (jéhrlich Fr. 10).



— 38 —

Duchesne und Lejay auf kirchengeschichtlichem Gebiete, Tur-
mel, Dubois, Battifol, Hébert, Abbé Alb. Houtin und Denis und
Erzbischof Mignot von Albi in dogmatischen Fragen. Ausserdem
ist zu nennen: Die Wochenschrift ,Demain“ (Morgen), erschie-
nen in Lyon seit 1905 bis 26. Juli 1907, und der Religionsphilosoph
und Oratorianerménch P. Laberthonniére mit seinen Essais de
philosophie religieuse. In Spanien hat sich hervorgetan der
katalonische Priester Don Segismundo Ry-Ordeix, der eine
besondere Zeitschrift ,El Orbion“ herausgab, aber am 18. Juni
1903 sich Rom unterwarf; endlich in England: Kardinal Man-
ning, der Exjesuit George Tyrrell (1 15. Juli 1909, bemerkens-
wert dessen Buch ,Lex orandi or Prayers and Creed“ 1904,
seine Kritik der Enzyklika ,Pascendi“ 1907 und sein Buch
Medievalism 1908), Rektor Herbert Ign. Beale und der seit
Jahren exkommunizierte Pfarrer Richard O’ Halloran zu Ealnig,
einer Vorstadt von London. Die von den zwei letzteren geleitete
Bewegung war hauptsiichlich veranlasst durch tyrannische
Ubergriffe des romischkatholischen Erzbischofs von Westmin-
ster, Kardinal Vaughan (+ 1903). Eine zweite romfreie Gemeinde
griindete der Priester Arnold Harris Mathew zu Chelsfield
(Kent). Uber des letzteren Erfolge siehe Frage 35, VII.

So sehr wir alle solche Reformbestrebungen mit aufrichtiger
Sympathie begriissen, miissen wir dieselben doch als aussichts-
los betrachten, solange deren Vertreter ihre Durchfithrung den
leitenden Organen der rémischen Kirche iiberlassen und um je-
den Preis Mitglieder derselben bleiben wollen. Denn wenn
schon vor 1870 Minner, welche kirchliche Reformen anstreb-
ten, wie Wessenberg und Hirscher, von seiten Roms statt An-
erkennung und Erfolg Verfolgung ernteten, so wird um so mehr
ein dogmatisch zum unumschrinkten Regenten und unfehlbaren
Lehrmeister der Kirche erklirter Papst solche Bestrebungen
als Anmassung und Eingriff in seine Rechte ansehen. Zudem
hat ja auch das ganze kirchenpolitische System des Ultramon-
tanismus, weil durch pépstliche Kathedralspriiche aufgestellt,
fir Unfehlbarkeitsgliubige, bezw. solche, die es scheinen
wollen, als unantastbar zu gelten (siehe Bischof Weber in
der Begriindung einer diesbeziiglichen auf dem Bonner Kon-
gress 1902 von ihm aufgestellten These hinsichtlich der Bulle
Pauls IV. vom 15, Méarz 1559 ,Cum ex apostolatus officio“),
und Pius IX. hat im Syllabus 1864 als Irrtum verdammt, dass

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1911. 25



— 386 —

Piapste je die Grenzen ihrer Gewalt iiberschritten (23) und
dass der romische Papst sich mit dem Fortschritt, dem Liberalis-
mus und der modernen Zivilisation ausséhnen und verstindigen
konne und misse (80). Demgemiss warnte Leo XIII. bei dem
Empfang der deutschen Pilger am 2. Mai 1902 vor den auch
unter den Katholiken vertretenen neuen Anschauungen, und
von den bayerischen Bischofen wird in ihrem Eichstidter
Hirtenbrief vom Mai 1902 betont, dass bei den vorgeschlagenen
Reformen vor dem Dogma und dessen Konsequenzen kaum
mehr Halt gemacht, und die der Kirche gegebene Regierungs-
torm verleugnet werde. In dem gleichen Sinne #usserte sich
Bischof Keppler von Rottenburg. Auch der ,Osservatore
Romano“ nennt die Reformer Rebellen oder halbe Rebellen
gegen die Lehre und die Festigkeit der theologischen und
moralischen Prinzipien, und es wurden auch verschiedene
Werke derselben, wie von Schell und Miiller, in Rom auf den
Index gesetzt, und deren Verfasser zur Unterwerfung ge-
notigt. Ebenso ging Pius X. gegen diese Richtung vor, so durch
das Motu proprio vom 18, Dezember 1903, dann namentlich
durch Veroffentlichung eines neuen Syllabus vom 4. Juli 1907,
worin 65 Sitze moderner Kritiker, die Behandlung biblischer,
dogmatischer und historischer Fragen betreffend, verurteilt
werden, und im Anschluss daran durch die Enzyklika ,Pas-
cendi* vom 8. September 1907. In dieser wurde auch fiir jede
Diozese die Einsetzung von Zensoren und von Uberwachungs-
riten angeordnet. Ersteren haben die Bischife jede Schrift,
die ein Geistlicher drucken lassen will, vor Erteilung der
Druckerlaubnis zur Priifung vorzulegen; letztere aber haben
die Hauptaufgabe, die Anhinger des Modernismus aufzuspiiren.
Dagegen erschien in Rom bald darauf, von einer internationa-
len religionswissenschaftlichen Gesellschaft herausgegeben, in
italienischer Sprache , Programma dei Modernisti ¥, worauf
hinwiederum vom Generalvikar der Ditzese Rom im Namen
des Papstes am 29. Oktober 1907 ein scharfes Edikt erlassen
wurde mit Verhingung der Exkommunikation iiber die Ur-
heber der Schrift. Mit gleicher Scharfe verpflichtete der Papst
mit Edikt vom 18. November 1907 zur Unterwerfung unter
approbierte Beschliisse der am 20. Oktober 1902 von ihm ein-
gesetzten Bibelkommission. Unter den weiteren diesbeziiglichen
Erlassen des gleichen Papstes ist besonders hervorzuheben die



— 387 —

sogenannte ,Borromius“-Enzyklika ,Editee sepe dei“ vom
26, Mai 1910, worin neuerdings vor den Irrtiimern des-Moder-
nismus, als einem Kompendium und Inbegriff der schlechtesten
Ketzereien gewarnt wird unter ungerechten Ausfillen auf die
Urheber des Protestantismus; sowie ein am 8. September ver-
offentlichtes Motu proprio ,Sacrorum antistitum“, worin ver-
schiedene Massnahmen getroffen worden zur moglichsten Fern-
haltung des Modernismus, unter anderem auch ein Anti-
Modernisteneid vorgeschrieben wird, der von Geistlichen und
Professoren an Seminarien und theologischen Fakultéiten, so-
weit diese nicht staatlich sind, zu leisten ist. So ist denn klar
ersichtlich: Rom will in dem Schosse seiner Kirche durchaus
keine derartigen Reformen, wie sie die Modernisten anstreben,
und kann sie nicht wollen, ohne mit seiner ganzen Ver-
gangenheit zu brechen. Darum, wer an der Durchfithrung
eines wahrhaft religiosen Katholizismus mit Erfolg arbeiten will,
der muss mit uns die falschen neuen Glaubenssitze bekiampfen
als das grosste Hindernis aller Reform und sich von Rom
trennen. '

32, Warum haben wir uns nicht zur Ersparung all der Arbeiten,
Schwierigkeiten und Opfer, welche die Bildung einer besonderen
Kirchengemeinschaft und die Vornahme unserer Eeformen erfor-
derte, einfach an eine der schon seit dem 16. Jahrhundert be-
stehenden Reformationskirchen angeschlossen? '

Weil keine derselben uns vollstindig zu befriedigen ver-
mag. Wir stimmen zwar mit ihnen im allgemeinen iiberein
im Kampfe gegen romische Ubergriffe und im Festhalten an
Christus als an dem Einen hohepriesterlichen Mittler und Ober-
hirten der Kirche; aber in einzelnen Punkten sind nach unserem
Dafiirhalten jene zuweit gegangen, haben neben Missbriuch-
lichem auch Berechtigtes, Altkirchliches, wahrhaft Katholisches
autgegeben und haben im Kampfeseifer gegeniiber rémischen
Ijbertreibungen und Ausartungen zum Teil Lehren aufgestellt,
welche auch den guten, richtigen Kern der katholischen Kir-
chenlehre verwerfen oder zu verwerfen scheinen. Wir aber
wollen im wahren Sinne des Wortes katholisch sein und blei-
ben unter Vermeidung der beiderseitigen Extreme. Wir sehen
ja auch nach Lage der Verhéltnisse von der Vorsehung uns
eine Aufgabe innerhalb der Kirche zugewiesen, die wir nur



— 388 —

unter Einhaltung der richtigen Mitte, unter strenger Wahrung
des wahrhaft Katholischen einerseits und unter Heriibernahme
des am Protestantismus Berechtigten anderseits, also unter
Versohnung von Autoritdt und Freiheit, wovon die eine in der
romischen, die andere in der protestantischen Kirche auf die
Spitze getrieben ist, segensreich zu erfiilllen imstande sind.
Ausfiihrlicheres iiber unser Verhiltnis zum Protestantismus
siehe in dem als 1. Beilage zu dieser Schrift erschienenen
Aufsatze ,Altkatholizismus und Protestantismus“ in der Inter-
nationalen theologischen Revue Nr. 67 und 68, 1909.

33. Was erkennen wir Altkatholiken als Aufgabe und Ziel unserer
besonderen reformierenden Kirchenbildung?

a) Uns selbst wollen wir die Moglichkeit offen- halten,
unbeirrt durch untreue oder verblendete Verwalter des Heils-
werkes Christi, in der rechten Weise unser Heil zu wirken,
ndmlich dadurch, dass wir gewissenhaft die von Christus ge-
offenbarte und von den Aposteln tberlieferte Wahrheit nach
der alten Traditionsregel unter dem allezeit in der Kirche
wirksamen Beistande des hl. Geistes zu erkennen suchen (Joh.
17, 3), die erkannte furchtlos bekennen (Matth. 10, 32) und
getreu nach ihren Geboten leben (Matth. 7, 21); also durch
kindliche Hingabe an Gott im vertrauensvollen Anschluss an
Christus als unseren wahrhaft guten, vollbewahrten Hirten,
dem wir unbedingt vertrauen diirfen, als unseren mannigfach
beglaubigten, stindelosen, gottmenschlichen, wahrhaft propheti-
schen Lehrer und ewigen Hohenpriester, Mittler und Fiir-
sprecher bei Gott (Hebr. 7, 24—27) und als den bis in den
Tod getreuen Zeugen der Wahrheit, der den Weg, den er uns
weist, auch selbst gegangen (Joh. 14, 6) und darum auf ewig
erhoben ist zum Konig und Richter des Reiches Gottes. Nicht
aber wollen wir uns gezwungen sehen, unser Heil zu suchen
in der unbedingten, blinden Hingabe an einen einzelnen hochst-
gestellten Diener Christi, den jeweiligen Papst, der, wie die Ge-
schichte lehrt, unleugbar noch dem Irrtum und der Siinde
unterworfen ist, der die Gesinnung eines Mietlings haben, sein
Amt missbrauchen, sich selbst an Stelle Christi zum Herrn
machen und in einer dem Willen des wahren Herrn der Kirche
widerstreitenden Weise sein Amt verwalten und die Gliubigen
ausbeuten, misshandeln und irrefithren kann (Matth, 24, 45>—51.
Ty 15].



— 389 —

b) Solche Katholiken, welche durch die innerhalb der
romischen Kirche vor sich gegangene Entstellung der Wahr-
heit und die dort herrschend gewordenen Missbriuche sich vom
kirchlichen Leben abgestossen fiihlen und religioser Gleich-
gultigkeit oder voélligem Unglauben in die Arme getrieben
werden, wollen wir fiir den unentstellten, Frieden und Heil
gewihrenden Christusglauben wieder zu gewinnen suchen, in-
dem wir ihnen eine Kirchengemeinschaft bieten, in der Bekennt-
nistreue und Fortschritt, natiirliche und tibernatiirliche Religion,
oder Vernunft und Offenbarung, Glaube und Wissen, Autoritit
und Freiheit nicht als unversohnliche Gegensétze sich erweisen,
in der sie folglich mit Weib und Kind im mdéglichsten Anschluss
an liebgewonnene dussere Formen sich wieder am kirchlichen
Leben beteiligen kénnen, ohne gegen die Uberzeugung zu han-
deln, und in der sie wieder als lebendige Glieder der Kirche
Christi sich fiihlen lernen.

¢) Denjenigen Katholiken, welche noch befangen sind im
Aberglauben und in entwiirdigender Menschenknechtschaft,
wollen wir allméhlich die Augen zu offnen suchen fiir das von
Christus gebrachte Licht freimachender Wahrheit und sie, wo
moglich, zuriickfiihren auf den von ihm gewiesenen Weg; ihren
geistlichen Fiihrern aber und namentlich Rom gegeniiber wollen
wir allzeit dastehen als ernste Gewissenswecker und Mahner,
und unbestechliche Zeugen und Hiiter der alten katholischen
Wahrheit.

d) Wihrend wir so innerhalb der katholischen Kirche des
Abendlandes als eine von Irrwahn und Missbriuchen méglichst
gereinigte, in allem Wesentlichen mit der alten ungeteilten
Kirche iibereinstimmende Kirchengemeinschaft einen wohltitig
wirkenden Sauerteig bilden wollen, halten wir es zugleich fiir
unsere Aufgabe, auf dem Wege wissenschaftlicher Untersuchung
und briiderlicher Beratung, unter Hochhaltung des aus einer
Schrift des hl. Augustinus abgeleiteten Grundsatzes ,In neces-
sariis unitas, in dubiis libertas, in omnibus caritas“, d. h.: ,Im
Notwendigen Einheit, im Zweifelhaften Freiheit, in Allem die
Liebe“, eine Verstindigung und Einigung im wesentlichen
anzubahnen mit anderen christlichen Konfessionen, die im Laufe
der Zeit sich von der romischen Kirche getrennt haben; und
wir hoffen so der gottlichen Vorsehung, die ja immer aus dem
Bosen Gutes erwachsen ldsst, als Mittel und Werkzeug dazu



— 390 —

zu dienen, dass, nachdem durch das Vatikanum die kirchliche
Verwirrung auf die Spitze getrieben, und der Bruch innerhalb
der christlichen Kirche unheilbar gemacht erscheint, endlich
doch durch allseitiges Aufraffen zum Einstehen fiir das wahr-
haft gottliche Segenswerk Jesu Christi eine heilsame Wendung
zum Besseren erfolge, zum Segen fiir die Kirche und die ganze
Menschheit. Dr. E. Zirngiebl in seiner Schrift ,Zur religiosen
Frage“, Miinchen 1900 bei Beck, Seite 199, dussert sich hier-
tiber also: ,,Wenn {iberhaupt bei der nun einmal vorhandenen
geistigen Vielgestaltigkeit und vorurteilsvollen Einseitigkeit der
Menschen und Vélker eine Verwirklichung des Unionsgedankens
moglich ist, so diirfte wohl der Boden des Altkatholizismus —
nicht in seiner festgelegten kirchlich-konfessionellen Form,
sondern sofern und soweit derselbe dariiber hinaus als katho-
lische Reformbewegqung, mit der er begonnen, noch fortgesetzt
tatig ist, aus zwei Grinden am geeignetsten sein. Nur der
Geist als bewegende Kraft ist auch Schopferkraft, und wieder
nur ein Boden, auf welchem aus christkatholischem Geiste
heraus Autoritidt und Freiheit, Glaube und Wissen nach Ver-
sohnung ringen, kann Bindeglied aller wahrhaft christlichen
Konfessionen werden.“

e) Als weiteres Ziel unseres Strebens endlich schwebt uns,
der die ganze Menschheit umfassenden Liebe Christi entspre-
chend, vor Augen die zunehmende Verbriiderung aller Men-
schen, die guten Willens sind, welcher Religon, Nation oder
Rasse sie angehoren mogen, und infolgedessen die allméhliche
Abschaffung des Krieges, auf Grund der christlichen Heilsbot-
schaft, dass alle Kinder des Einen himmlischen Vaters sind,
alle von Christo, dem gottgesandten guten Hirten, berufen zur
Teilnahme an der erbarmungsvoll verzeihenden Gnade, zZu
Tempeln des hl. Geistes und zu Erben der goéttlichen Herrlich-
keit, ein Ziel, an dessen Erreichung eben erst bei zunehmender
Verbriiderung der Christen selbst mit besserem Erfolge gearbeitet
werden kann. Hand in Hand damit gehend wird aber auch
zunehmen die Kraft der christlichen Kirche, mit Staat und
Wissenschaft erfolgreich mitzuwirken zur Lisung der sozialen
Frage, indem sie Reich und Arm, Arbeitgeber und Arbeitnehmer,
(teistarbeiter und Handarbeiter innerlich einander néher bringt
und sie alle anleitet und willens macht, als Glieder eines Leibes,
je nach den verschiedenen ihnen verlichenen Gaben und



— 391 —

Kriften mit selbstverleugnender Bruderliebe ihr Moglichstes
beizutragen zur gegenseitigen Forderung und zum Wohle des
Ganzen.

34. Wo fanden wir gleich bei Beginn unserer Bewegung Anschluss
und tatkrdftige Hiilfe?

Bei der altkatholischen Kirche von Holland. Diese altehr-
wiirdige Gemeinschaft namlich, welche die Stiftung des Bistums
Utrecht (696) auf den angelsidchsischen Glaubensboten Willi-
brord (7 739) zurtuckfiithrt, sah sich schon zu Anfang des 18.
Jahrhunderts (1702) durch jesuitische Umtriebe genétigt, um
der Wahrheit und Gerechtigkeit willen Rom zu widerstehen
und eine Sonderstellung einzunehmen. Nicht nur hatte ein
Jesuit (Doucin) den hollandischen Bischofen in einer 1697
veroffentlichten Schrift dariiber Vorwiirfe gemacht, dass sie das
Bibellesen geboéten, den Gebrauch der Muttersprache beim
Gottesdienste zuliessen, in der Sittenlehre zu streng wiren, die
frommen Gebriuche des Rosenkranzgebets und der Skapuliere,
der Bruderschaften und Prozessionen vernachlissigten; die
Jesuiten verdachtigten sie auch, und namentlich ihren Utrechter
Erzbischof Petrus Codde, des sogenannten Jansenismus, nim-
lich der Annahme gewisser Lehren iiber Gnade und Freiheit,
welche man romischerseits dem niederldndischen Professor der
Theologie zu Lowen, Cornelius Jansen (1636—1638 Bischof von
" Ypern in Belgien, + 1638), filschlich zuschrieb und in seinem
hauptsichlich gegen die laxe Jesuitenmoral gerichteten, erst
zwei Jahre nach seinem Tode erschienenen Buche , Augustinus®
entdeckt zu haben glaubte. “Auf jesuitisches Anstiften hatte
Papst Urban VIII. 1642 dieses Buch verdammt und verboten,
und Innozens X. hatte auch 1653 finf von Jesuiten zusammen-
gestellte und ihm vorgelegte Sitze als hiretisch verurteilt,
welche in demselben enthalten sein sollten. In Wahrheit aber
verwarfen auch Codde und seine Anhédnger die betreffenden
5 Satze in dem Sinne, in dem der Papst sie verdammte, und
behaupteten nur, gleich vielen anderen Gelehrten, worunter
z. B. der Benediktinerabt von St. Cyran (Jean Duvergier de
Hauranne), der geistreiche Mathematiker Blaise Pascal, Ver-
fasser der ,Pensées sur la religion“ und der ,Lettres provin-
ciales“, sowie Antoine Arnauld, Professor der Theologie an der
Sorbonne, der schliesslich 1679 nach Holland fliichtete, dass



— 392 —

die Sitze gar nicht in dem vom Papste verworfenen Sinn von
dem Verfasser geschrieben seien, dass diese vielmehr die reine
Lehre des hl. Augustin aufs gewissenhafteste zum Ausdruck
bringen. Der Papst wollte nun aber sogar als unfehlbarer
(xedankendeuter sich anerkannt sehen. Alexander VII. erliess
am 10. Oktober 1656 eine Bulle des Inhalts, die 5 Sitze seien
in dem Buche Jansens enthalten und in dem von dem Ver-
fasser beabsichtigten Sinne verdammt. Zwar bestritten die
Freunde Jansens dem Papste die Macht, sogar iiber sogen.
dogmatische Tatsachen (quaestiones facti) unfehlbar zu ent-
scheiden, aber der Papst, und in Frankreich als sein Biittel
Konig Ludwig XIV., forderten 1665 von Bischoifen, Geistlichen,
Mo6nchen, Nonnen und Lehrern innere und dussere Zustimmung
durch Unterzeichnung einer diesbeziiglichen eidlichen Unter-
werfungsformel. Die meisten unterwarfen sich, viele aber auch
weigerten sich und wurden um dessentwillen als Ketzer und
Aufrithrer behandelt. Nur zeitweilig trat unter Papst ClemensIX.
(1667—1669) eine Erleichterung ein, indem dieser sich mit der
Erklarung zufrieden gab, dass man ein ,frommes Stillschwei-
gen“ beobachten wolle. Clemens XI. (1700—1721) verlangte
1705 in der Bulle ,Vineam domini“ wieder die unbedingte und
vorbehaltlose Unterzeichnung der Formel Alexanders VII., und
das Cisterzienser Nonnenkloster Port-Royal des Champs bei
Versailles, der Hauptsitz des Widerstandes, in dessen Nihe
sich die Hauptgegner, als Einsiedler lebend, niedergelassen
hatten, wurde zerstort (22. Januar 1710) unter barbarischer
Schindung der Graber?!). Erzbischof Codde von Utrecht hatte
sich standhaft geweigert, dem Papste Unfehlbarkeit in der
Festsetzung von Tatsachen zuzuerkennen. Darum und insbeson-
dere wegen seiner gallikanischen Gesinnung ruhten die Jesuiten
nicht, bis sie 1702 seine Absetzung und die Ernennung des
Jesuitenfreundes Theodor de Cock zum apostolischen Vikar der
Diozese durchsetzten. Aber die wahlberechtigten Kapitel im
Verein mit den meisten Geistlichen protestierten, und die
hollindische protestantische Regierung untersagte de Cock
alle Amtshandlungen und verbannte ihn. Codde zog sich nach
seiner Absetzung ins Privatleben zuriick und starb 1710, ohne

1) Ein Aufsatz iiber das Kloster Porf-Royal vom Pfarrer Volet in Paris
findet sich im Kalender 1911 fiis das altkatholische Haus S. 28-36.



— 393 -—

sich dem Papst unterworfen zu haben. Seine Ditzese wurde
von den Jesuiten zugunsten Roms bearbeitet. Vielen Gemein-
den wurden jesuitische oder andere romische Missionare auf-
gezwungen. 1713 jedoch wurde der Widerstand neu belebt,
Am 8. September dieses Jahres ndmlich verdammte Clemens XI.
auf Antrieb der Jesuiten durch die Konstitution .,Unigenitus®
101 Sitze aus einem Buche, worin der 1684 aus Paris nach
Briissel gefliichtete Oratorianer - Priester Paschasius Guesnel
(+1710) 1693 das Neue Testament in franzosischer Ubersetzung,
mit trefflichen, erbaulichen Anmerkungen versehen, herausgab.
Da unter diesen Séatzen sich manche unbestreitbar richtige, der
hl. Schrift selbst und den Vitern entnommene, befanden und
auch solche, die mit den 5 verurteilten, sogen. jansenistischen
Sdtzen gar nicht zusammenhiingen, so widersetzten sich viele
franzosische Bischofe, Ordensleute, Weltgeistliche und Laien,
an ihrer Spitze der FErzbischof Noailles von Paris, der Ver-
werfung des von ihnen als vortrefflich befundenen und em-
pfohlenen Buches, und die franzésische Kirche spaltete sich in
Akzeptanten, d. h. solche, welche die Konstitution annahmen,
und Appellanten, die sich dagegen verwahrten und an ein
allgemeines Konzil appellierten. Der Papst aber weigerte sich,
eine niahere Erklirung zu geben, die zur Beruhigung hétte
dienen koénnen, und unter Konig Ludwig XV. wurden die
Appellanten sogar 1730 zur unbedingten Anerkennung der
Konstitution gezwungen. Viele flohen infolgedessen nach Hol-
land, besonders nach Utrecht, verbanden sich mit den frither
gefliichteten Anhingern von Port-Royal und verstarkten die
antijesuitische Partei der altkatholischen Kirche Hollands,
welche ebenfalls die genannte péipstliche Konstitution verwarf.
So wiihlten denn am 17. April 1723 sieben Kanoniker der
Utrechter Kirche einen neuen Erzbischof in der Person des
bisherigen Vikars des Haarlemer Kapitels, Cornelius Steenoven,
und indem ein ungerechter Weise suspendierter franzosischer
Titularbischof Dominikus Maria Varlet von Babylon am 15. Okt.
1724 demselben und nach dessen am 3. April 1725 erfolgten
Tode auch seinem am 15. Mai zum Nachfolger gewihlten
Erzbischof Cornelius Barchmann Wuytiers am 30. September
und spiter noch zwei weiteren Nachfolgern, Theodor van der
Croon (28. Oktober 1734) und Peter Johann Meindaarts (18. Ok-
tober 1739), die bischofliche Weihe erteilte, ist es dieser Kirche



— 594 e

gelungen, trotz aller Verfolgungen und romischer Bannfliiche
-— ein solcher nidmlich war regelmiissig die Antwort auf die
Anzeige einer erfolgten Neuwahl eines Bischofs der Utrechter
Kirche — und trotz der schliesslichen widerrechtlichen Ent-
gegensetzung eines romischen Episkopats in Holland (1853),
den alten Glauben, ihre alten Rechte und ihre altkirchliche
Organisation bis auf den heutigen Tag aufrecht zu erhalten.
Ihr offizieller Name war bis 1870 ,Die romischkatholische
Kirche Hollands von der altbischoflichen Klerisei.* Die Zahl
der dem Erzbistum Utrecht untergeordneten Bistimer, die 1559
bei Errichtung desselben durch Papst Paul IV. auf fiinf fest-
gesetzt wurde, namlich Haarlem, Deventer, LLeeuwarden, Gro-
ningen und Middelburg, betrigt zur Zeit zwei, ndmlich Haarlem
und Deventer. Erzbischof von Utrecht ist gegenwirtig seit
11. Mai 1892 Gerardus Gul (Nachfolger von Joh. Heykamp,
der am 28. April 1875 geweiht wurde); Bischof von Haarlem
war zuletzt Caspar Johannes Rinkel seit 11. August 1873
(+ 2. Mai 1906), nunmehr durch Wahl der Didzesansynode vom
27. Juni 1906 Dr. theol. Jak. Joh, van Thiel, geweiht 22. August
1906 ; Bischof von Deventer ist seit 30. Mai 1894 Nikolaus B.
P. Spit, als solcher Utrechter Weihbischof und zugleich Pfarrer
von Rotterdam b. Die Gemeinschaft umfasst jetzt etwa 8570
Seelen in 28 Gemeinden und zwar in den Provinzen Geldern
(Culemborg und seit 5. Februar 1909 Arnhem), Nordholland
(Aalsmeer, Amsterdam ¢ und b, Egmond aan Zee, Enkhuizen,
Haarlem, Helder, Hilversum, Krommenie, Ymuiden und Zaan-
dam), Siidholland (Delft, Dordrecht, Gouda, Haag oder ’s Gra-
venhage, Leyden, Oudewater, Rotterdam ¢ und b und Schie-
dam) und Utrecht (Amersfoort, Schoonhoven und Utrecht a, b
und ¢) und in der preussischen Provinz Schleswig-Holstein
(Filiale zu Nordstrand, einer an der Westkiiste gelegenen Insel),
pastoriert von 28 Geistlichen, und ist im Wachstum begriffen.
Diese schwer gepriifte, im Glauben treu bewihrte Kirche war
es, die auch gegen die romischen (Glaubensneuerungen Vol
1854 und 1870 ihre Stimme erhob und uns in unseren kirch-
lichen Noten briderlich beistand. Nachdem im Jahr 1871 der
erste zu Minchen abgehaltene Altkatholiken-Kongress die volle
Glaubenseinheit mit den holléndischen Altkatholiken ausge-
sprochen hatte, spendete im Juli 1872 der damalige Erzbischof
Loos wvon Utrecht, begleitet von Kanonikus van Vlooten, auf



— 395 —

Bitten des Miinchener Zentralkomitees der katholischen Reform-
bewegung in mehreren altkatholischen Gemeinden Bayerns,
namlich zu Miinchen, Kiefersfelden, Mering, Kempten, Kaisers-
lautern, Zweibriicken und Landau, das hl. Sakrament der
Firmung. Am 11. August 1873 aber weihte Bischof Hermann
Heykamp von Deventer — Erzbischof Loos war inzwischen
am 4. Juni 1873 gestorben — den an demselben 4. Juni 1873
von den Altkatholiken des Deutschen Reiches auf einer Synode
zu Koln zum Bischof gewiihlten Breslauer Professor der Kir-
chengeschichte Dr. Josef Hubert Reinkens (zusammen mit Bischof
Rinkel) in der St. Laurentius-Kirche zu Rotterdam. Wir haben
es also der altkatholischen Kirche Hollands zu verdanken, dass
wir unsere Gemeinschaft nach altkirchlichen Grundsitzen ein-
zurichten vermochten.

Niheres tiber die Geschichte dieser Kirche findet sich in
Fr. Nippold ,Die altkatholische Kirche des Erzbistums Utrecht.
Geschichtliche Parallele zur altkatholischen Gemeindebildung
in Deutschland.“ Heidelberg 1872 bei Bassermann; zu beziehen
von der Buchhandlung des Evangelischen Bundes, Karl Braun
in Leipzig, fir 1 Mark. Zu vergleichen ein Gutachten von
Schulte und ein Referat von Bischof Reinkens, erstattet auf dem
Rotterdamer Altkatholikenkongress 1894; sowie ,Kleiner Kate-
chismus oder kurze Darstellung der Streitigkeiten unter den
Katholiken in Holland“. Aus dem Holldndischen {iibersetzt von
Pfr. Gatzenmeier, Miinchen bei Wolf.

35. In welchen Ldindern haben sich seit 1870 altkatholische Gemein-
schaften gebildet ?

I. In Deutschland, und zwar in den Konigreichen Preussen
und Bayerr und den Grossherzogtiimern Baden und Hessen (in
Wiirttemberg und Sachsen, sowie in Elsass-Lothringen nur
kleine Anfinge an je einem Orte, von wo aus die Sammlung
zerstreut wohnender Glaubensgenossen versucht wird), mit dem
Bischofssitz in Bonn. In denselben sind zurzeit 52 Geistliche
in der Seelsorge, bzw. als Professoren, fiir 108 Gemeinden
(darunter 50 Pfarriamter) mit 30—50,000 Seelen tiitig. An ihrer
Spitze stand als ihr erster Bischof Dr. Jos. Hubert Reinkens
(geb. 1. Mérz 1821 zu Burtscheid bei Aachen, zum Priester
geweiht den 3. September 1848 durch Kardinal von Geissel in
Koln). Als dieser am 4. Januar 1896 aus seiner in echt apo-



— 396 —

stolischem Geiste geiibten segensreichen Wirksamkeit war ab-
berufen worden !), folgte ihm durch Wahl vom 4. Mirz 1896
der frithere Professor der Philosophie an der Universitit zu
Breslau Dr. Theodor Weber, geb. am 28. Januar 1836 zu Zilpich
in der Rheinprovinz, zum Priester geweiht am 30. Juni 1860 in
Breslau durch den Fiurstbischof Dr. H. Forster. Er hatte seit
Beginn unserer Bewegung, namentlich in Schlesien, mit ausser-
ordentlichem Eifer fiir Forderung derselben gewirkt, weiterhin
aber, dem Rufe des Bischofs Reinkens nach Bonn folgend, vom
23. Juni 1890 an das Amt seines Generalvikars und nach funf Jah-
ren, da Bischof Reinkens mit zunehmendem Alter immer grosserer
Schonung bedurfte, auch das eines Weihbischofs iibernommen,
geweiht am 4. August 1895 in Bern von dem christkatholischen
Bischof der Schweiz Dr. Herzog, unter Assistenz der Bischofe
Reinkens und Spit von Deventer. Gleich seinem Vorgianger
wurde auch er von der preussischen, badischen und hessischen
Regierung als katholischer Bischof anerkannt. Leider konnte
er kaum zehn Jahre als solcher wirken. Schon am 12. Jan.
1906 wurde auch er nach kurzer Krankheit unserer Kirchen.-
gemeinschaft, der er mit unermiuidlicher Selbstaufopferung
und ausserordentlicher Umsicht und Treue gedient hatte,
durch den Tod entrissen?. An seine Stelle ist durch Wahl
der Synode vom 6. Juni 1906 Pfarrer Josef Demmel von
Bonn (geb. 29. Dezember 1846 zu Steinweg bei Regensburg in
Bayern) getreten. Derselbe war einer jener Theologiestudierenden
gewesen, die nach Errichtung der altkatholischen Fakultit in
Bonn 1873 schon im ersten Semester dort sich einfanden, hatte
am 16. April 1875 durch Bischof Reinkens die Priesterweihe
empfangen und war dann anfangs in Bayern, seinem Heimat-
lande (Miinchen, Passau, Erlangen), seit 1879 aber in Bonn
seelsorgerlich tiitig gewesen, Hier hatte er das Gliick gehabt,

') Eine kurze Lebensbeschreibung wurde im Selbstverlag der Syno-
dalrepriisentanz herausgegeben, Bonn 1896, als Abdruck aus dem «Amt-
lichen Altkatholischen Kirchenblatt», Neue Folge, Nr. 36. Bruchstiicke
aus Schriften und Reden finden sich zusammengefiigt im <«Deutschen
Merkur> 1996, Nr. 14—27 und 36, von E. Zirngiebl. «Ein Lebensbild»,
verfasst von seinem Netffen Jos. Mart. Reinkens, erschien 1906 in Gotha bei
Perthes. Ebenda 1902 «Religiose Reden», gesammelt von Pfr. Schirmer.

?) Eine Skizze seiner Lebensgeschichte erschien im Amtl. Altk. Kir-
chenblatt, 4. Folge Nr. 2.



— 397 —

mit den beiden Bischéfen Reinkens und Weber in nahen Verkehr
treten zu kénnen, und war von letzterm auf seinem Sterbebette
am 4. Januar 1906 zu seinem Generalvikar und von der Synodal-
reprisentanz, deren ordentliches Mitglied seit 1896 er war, nach
dessen Tode zum Bistumsverweser bestimmt worden. Die Bischofs-
weihe des von der Synode Gewédhlten erfolgte am 26. Juli 1906
in der Gymnasialkirche zu Bonn durch Erzbischof Gul von
Utrecht, unter Assistenz der Bischiofe Herzog von Bern und
Spit von Deventer; die Anerkennung und Vereidigung seitens
der drei Regierungen teils schon im Juni, teils im August, bzw.
September. Am 5. Mai 1911 ernannte er wegen Kréinklichkeit
den Doktor und Professor der Theologie und Pfarrer in Crefeld
Georg Moog zu seinem Generalvikar. Weiteres iiber Entwicklung
der Bewegung in Deutschland in einer besondern Broschiire.

II. In der Schweiz, wo zurzeit 47 Geistliche, bezw. Professoren
in 42 Gemeinden und 6 Genossenschaften (darunter 36 Pfarr-
dmter) mit etwa 40,000 Seelen als Seelsorger unter Bischof Dr.
Eduard Herzog mit dem Sitz in Bern tétig sind. Dieser (geb.
1. Aug. 1841 zu Schongau im Kt. Luzern und zum Priester geweiht
den 16. Mérz 1867 zu Solothurn) wurde am 18. September 1876 von
Bischof Reinkens, unter Assistenz der Pfarrer Bossart und
Schroter, in der Martinskirche zu Rheinfelden zum Bischof
geweiht, nachdem die erste von 34 Geistlichen und 97 Laien
besuchte Nationalsynode der schweizerischen Altkatholiken in
Olten am 14. Juni 1875 die am 14. Juni 1874 in Bern und am
21. und 22. September 1874 in Olten auf Delegiertenversamm-
lungen vorberatene ,Verfassung der christkatholischen Kirche
der Schweiz“ festgestellt, und ebenda die zweite Synode (h4 Geist-
liche und 108 Laien) am 7. Juni 1876 ihn zum Bischof gewihlt
hatte. Ursprtinglich Professor der neutestamentlichen Schrift-
erklarung an der theologischen Lehranstalt in Luzern (September
1868 bis September 1872) hatte Dr. Herzog, der frither auch
einmal ein Jahr lang, namlich vom Herbst 1867 bis Herbst 1868,
Schiiler der Professoren Reusch und Langen in Bonn gewesen
war, am 23. September 1872 nach Teilnahme am Kolner Kongress
von Bonn aus seinen Absagebrief an Bischof Lachat von Basel
geschrieben und sich von da an ganz in den Dienst der alten
katholischen Wahrheit gestellt; und zwar hatte er zunichst in
Krefeld (Preussen), dann vom April 1873 an in Olten, zuletzt vom
Ende Februar 1876 an in Bern Seelsorgerdienste geleistet und hier



— 398 —

zugleich bei Errichtung der katholisch-theologischen Fakultiit
im Herbst 1874 die Stelle eines Professors fiir das oben erwéihnte
Fach tbernommen. Er war es auch, der im April 1870 mit
drei andern Geistlichen das urspriingliche Organ der Bewegung
in der Schweiz, ndmlich die Wochenschrift ,Katholische Stimme
aus den Waldstitten“ griindete und bis Dezember 1870 in Lu-
zern erscheinen liess, dann als Hauptredakteur die seit Januar
1873 in Olten erschienenen ,Katholischen Blitter“ herausgab, den
Entwurf einer Kirchenverfassung ausarbeitete und da und dort
Vortriige hielt und Seelsorgerakte vornahm. Weiteres iiber Ent-
wicklung der Bewegung in der Schweiz in einer besondern
Broschiire.

ITI. In Osterreich, wo zurzeit etwa 50 Gemeinden, darunter
13 Pfarramter mit zirka 25,000 Seelen von etwa 19 Geistlichen
unter Leitung des Bistumsverwesers Amandus Czech pastoriert
werden. Dieser, geb. am 15. April 1855 zu Litten bei Burg Karl-
stein in Bohmen (Kreis Prag) und seit 20. Juli 1878 Priester, hatte
im Méarz 1880 sich der altkatholischen Bewegung angeschlossen
und vom 10. Mai des gleichen Jahres an nahezu ein Jahr als
Kooperator in Warnsdorf (Béhmen), wo schon im Méarz 1872
durch die Bemiihungen des Pfarrers Anton Nittel (gest. 7. Sep-
tember 1907) und verschiedener Laien sich eine altkatholische
Gemeinde konstituiert hatte, seit April 1881 aber als Pfarrer
der Gemeinde in Wien, die ebenfalls zu Anfang des Jahres 1872,
am 11. Februar mit Alois Anton als Pfarrer (gest. 9. Juni 1878)
sich gebildet hatte, eifrigst gewirkt und war darum am 8. Sep-
tember 1888 von den 6sterreichischen Altkatholiken zum Bistums-
verweser gewihlt und am 2. November 1888 auch staatlich als
solcher anerkannt worden, wihrend der urspriinglich von der
zweiten Synode 1881 gewiihlte Pfarrer Nittel von der Regierung
die Anerkennung nicht erhalten hatte. Dagegen wurde zur
Aufstellung eines Bischofs die staatliche Genehmigung bis heute
noch nicht erteilt. Der Bistumsverweser behielt anfinglich seinen
Sitz in Wien, auf Neujahr 1897 aber siedelte er gemiiss Synodal-
beschluss vom 8. September 1896 nach Warnsdorf iiber, ”nicht
nur, weil sich dort die stirkste altkatholische Gemeinde Oster-
reichs befand, sondern vor allem, weil in Nordbshmen tatséch-
lich damals das Zentrum und der Schwerpunkt der Bewegung
in Osterreich lag, und auch der fruchtbarste Boden fiir ihre
weitere Ausbreitung und Vertiefung vorhanden war. Némlich



— 399 —

dort waren, abgesehen von Wien und Ried (in Oberdsterreich),
wo am 25. Dezember 1871 eine Gemeinde entstanden war mit
Dr. Jos. Brader als Pfarrer (gest. 1. Dezember 1877), und einem
Vereine in Graz (in Steiermark), sdmtliche, grosstenteils durch
Pfarrer Nittel und im Jeschken- und Isergebirge auch durch
des Priesters Anton Absenger rastlose Titigkeit gebildeten alt-
katholischen Gemeinden Osterreichs. Es waren das ausser
Warnsdorf, wo die Gemeinde 1877 auch die staatliche Anerken-
nung als Pfarrei erhalten hatte: seit 1873 Krima und Meisters-
dorf-Ullrichstal, seit Ende 1879 Rumburg, seit 1883 Altehrenberg,
Dessendorf-Tiefenbach, Josefstal, Obertannwald, seit 1884 bis
1886 Gablonz, Schlag, Grinwald, Reichenau, Neudorf, Henners-
dorf und Wiesental, seit 1885 Tetschen-Bodenbach und Stein-
schonau, seit 1887 Arnsdorf und Trichowitz, seit 1888 Losdort-
Falkendorf, seit 1889 Reichenberg und Umgebung, Polaun und
Wurzelsdorf, seit 1890 Schonlinde, seit 1891 Albrechtsdorf, seit
1893 Blottendorf, seit 1894 Schwaz-Hostomitz und seit 1897
Donis-Grottau.

Erst infolge der seit Ende 1898 anhebenden sogenannten
nLos von Rom-Bewegung“, die zunichst allerdings aus nationalen
Beweggriinden hervorging, nimlich der feindseligen Haltung
der romischen Geistlichkeit gegen das Deutschtum zu steuern
beabsichtigte, aber doch auch von wahrhaft religiosen Gefiihlen
getragen war, erlangten nicht bloss die nordbéhmischen deutschen
Gemeinden Verstirkung und Vermehrung — neue Gemeinden
entstanden in Rohrsdorf (bei Zwickau) und Kaaden (1900), in
Liebotitz (1901) und Deutsch-Kralupp (Méirz 1902) —, sondern
auch in andern Landesteilen entstanden kriftig aufblithende
Gemeinden mit einer Reihe von Filialen. So in Steiermark: zu
Graz (1899) mit Algersdorf, Andritz, Bruck a. M., Eisenerz,
Leibnitz, Leoben-Donawitz, Preding, Trafoiach und Voitsberg;
in Kérnten: zu Klagenfurt (1903); in Mdhren: zu Méahrisch-
Schonberg (1899) mit Edersdorf, Briinn (1907) nebst Modritz-
Schollschitz, Friedland a. d. Mohra, Olmiitz (1901), Reitendorf,
Romerstadt, Irmsdorf, Mahrisch-Ostrau, Zechitz u. a.; in Schlesien :
zu Oderberg, Jagerndorf, Troppau, Skotschau und Wittkowitz;
in Oberdsterreich: Linz mit Urfahr (1901) und Kleinmiinchen
(1909) und in Salzburg (1907). Hierbei wirkten besonders ver-
dienstvoll mit: die Pfarrer Schindelar, Nittel, Wolf, Ferk, Er-
hart, in Linz auch Kreuzer (von Passau aus), Erb und Hossner;



— 400 —

und die Laien: Reichsratsabgeordneter Prof. Bendel und Architekt
Benesch aus Wien und Reichsratsabgeordneter Malik aus Graz,
sowie verschiedene Mitglieder der einzelnen Ortsgemeinden.
Zum Schluss sei noch bemerkt, dass um 1897 der altkatho-
lische Priester Dr. Franz Iska auch fiir Griindung einer #schecho-
slavischen katholischen Nationalkirche in Osterreich nach alt-
katholischen Grundsiitzen eine Bewegung ins Leben zu rufen
sich bemiihte. Als greifbaren Erfolg hat dieselbe bisher nur
aufzuweisen eine 1898 in Prag gegriindete GGemeinde mit etwa
700 Seelen, die anfianglich von dem Genannten als Pfarrer und
einem Hiilfsgeistlichen Jos. Perina pastorirt wurde. Die auch
in Briinn von Dr. Iska im Jahr 1900 unternommenen Versuche
fiihrten wohl zu einigen Beitrittserkldrungen, aber nicht zur
Grindung einer altkatholisch-tschechischen Gemeinde. In Prag
hielt sich die Gemeinde, obgleich Dr. Iska 1903 nach Nord-
amerika iibersiedelte zur Pastorierung einer tschechischen Ge-
meinde in Chicago, und obgleich ein kleiner Teil derselben
(17 Seelen) 1905 sich der russisch-orthodoxen Gemeinde an-
schloss. Von Zeit zu Zeit traten neue tschechische Priester bei
zur Unterstiitzung und schliesslich vollen Entlastung Perinas,
namlich Wenzel Rab, Dr. Franz Loskot, Emil Dlonhy-Pokorny,
der zuerst Reformkatholik war, K. Kysilka und Joh. Juza.
Diese Bewegung unter den Tschechen ist getragen von der
Erinnerung an die vom Volke hochverehrten Slavenapostel, die
Briider Methodius und Konstantin Cyrillus, griechisch-katholische
Ménche aus Thessalonik, die einst im 9. Jahrhundert (863) auf
Bitten des méhrischen Grossfiirsten Rastislaw von dem byzan-
tinischen Kaiser Michael III. zur Verbreitung des Christentums
nach Mihren und Bohmen gesandt wurden und durch Haltung
von Gottesdienst und Predigt in der slavischen Sprache und
durch Ubersetzung der Bibel ins Slavische sich bald die be-
geisterte Anhinglichkeit des Volkes gewannen, aber auch des-
wegen mancherlei Verdiachtigung von rémischer Seite sich aus-
gesetzt sahen. Auch ist in ihr lebendig die Erinnerung an den
beriihmten geistesmichtigen béhmischen Prediger Joh. Hus von
Prag, der am 6. Juli 1415 als heldenmiitiger Mirtyrer seiner
Uberzeugung in Konstanz auf dem Scheiterhaufen endete. Nam-
lich zwei auf dem vierten internationalen Altkatholikenkongress
zu Wien 1897 angenommene Thesen, worin einerseits die Geistes-
und (Glaubenseinheit der altkatholischen Kirche mit den ge-



= AT =

nannten Slavenaposteln betont, anderseits die Verurteilung und
Verbrennung des Joh. Hus und des Hieronymus von Prag durch
das Konstanzer Konzil als eine ganz und gar unkatholische,
ja unchristliche Massregel gebrandmarkt ist (siehe Seite 46 des
offiziellen Berichts, Bern bei Stampfli 1898), hatten die slavischen
Katholiken zur Griindung von freien Nationalkirchen als einem
von ihren religivsen Uberlieferungen gebotenen Werke aufzumun-
tern gesucht. Die tschechische Liturgie, deren sich die erwéhnte
Gemeinde in Prag bedient, ist abgedrucktin der Schrift des Dr.Iska
»,Narodni cirkew“. In dieser Gemeinde haben sich anfanglich be-
sondere Verdienste erworben: Frau Carola Mutschler, Apothekers-
gattin, und Mathilde Peschek, emeritierte Direktorin der héhern
To6chterschule, Jos. Cihak und Fr. Mikolasek. Die zwanzigste,
vom 8. bis 10. September 1900 in Wien abgehaltene Synode derdeut-
schen Altkatholiken Osterreichs begriisste den Anschluss von
Nichtdeutschen, erklirte sich bereit, ihnen bei der Bildung eige-
ner Kirchengemeinden an die Hand zu gehen, und regelte das
Verhaltnis der deutschen zu den tschechischen Altkatholiken?).

IV. ltalien. Hier hatte in den Jahren 1873 und 1874 in ver-
schiedenen Gemeinden der Ditzese Mantua in Oberitalien, sowie
in Toskana eine katholische Reformbewegung mit dem Versuche
begonnen, das alte Recht der Gemeinden auf Mitwirkung bei
Anstellung ihrer Pfarrer wieder herzustellen, und die schon
linger bestehende Zeitschrift ,Rinnovamento cattolico“, heraus-
gegeben von G. Cassani, Priester und Professor der Rechte zu
Bologna, hatte sich dieser Bewegung angenommen. Ferner hatte
sich 1874 in Neapel eine gegen die Anspriiche Roms opponierende
Gesellschaft gebildet, ,Societd emancipatrice cattolica“ mit dem
»Emancipatore cattolico“ als Organ, welche anfinglich den 1860
von einem orientalischen Erzbischof zum Erzbischof von Lydda
in Palistina geweihten, spiter in die lateinische Kirche zuriick-
gekehrten, aber von Rom verfolgten Domenico de Panelli sich
als Fihrer wihlte und nach ihm den siiditalienischen Priester
Stanisla Trabucco. Nachhaltige Erfolge aber blieben aus. In
den achtziger Jahren endlich bildete sich in Mittel- und Nord-
italien eine altkatholische Gemeinschaft, von welcher sich mehr
erwarten liess, mit zirka 12 Geistlichen und Katecheten in

) Weitere Ausfiihrungen iiber die innere und dussere Entwicklung
der altkatholischen Bewegung in Osterreich mdgen einer besondern Bro-
schiire vorbehalten bleiben.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 8, 1911. 26



— 402 —

6 Gemeinden und 7 Filialen. Von 1886 bis 1902 standen diese
unter Leitung des ehemaligen Chorherrn von St. Peter in Rom,
Graf Enrico di Campello. Derselbe hatte nédmlich durch ein
offenes Schreiben an seinen Vorgesetzten, den Kardinal Borromeo,
am 13. September 1881 von der Papstkirche sich losgesagt und
am 2b. Januar 1882 mit gleichgesinnten Geistlichen und Laien,
worunter besonders hervorzuheben sind der Kapuziner Andrea
d’Altagene (gest. November 1884), Cruciani, Savarese, Bocaccio
und der im Juni 1884 von Bischof Herzog geweihte Cicchitti-
Suriani, wozu noch 1886 der pépstliche Hausprilat Antonio Renier
sich gesellte, sich vereinigt zur Grindung einer vom Papste un-
abhingigen katholischen Nationalkirche Italiens und, zum Bischof
gewihlt, in Arrone (Umbrien) seinen Sitz genommen, wo bald
der von Bischof Herzog geweihte Priester Aleandro Luzzi sein
Gehiilfe wurde. Auf der im September 1891 ebenda abgehaltenen
ersten Synode, an welcher auch Bischof Herzog, zugleich als
Vertreter des Bischofs Reinkens, teilnahm, wurden beziiglich der
Kirchenverfassung, der Messliturgie, des Ritus fiir die Sakra-
mentenspendung in der Landessprache und der Disziplin die
notigen Beschliisse gefasst. Ein vollstindiges Rituale, dessen
Formulare zum grossen Teil dem Rituale der christkatholischen
Kirche der Schweiz entnommen sind, verfasst von der altkatho-
lischen Geistlichkeit Italiens, erschien 1893 in San Remo bei
G. B. Biancheri. Pfingsten 1894 wurde in Papigno Gottesdienst
erdffnet. 1895 schloss sich auch die Gemeinde der bischoflichen
Methodisten in Dovadola bei Florenz mit ihrem Geistlichen
Bruni an; 1896 bildete sich in Polino bei Arrone, in St. Angelo
und Oneglia, und 1900 in Rom selbst eine altkatholische Ge-
nossenschaft, die St. Pauls-Pfarrei. In St. Angelo dei Lombardi
tibernahm Luzzi die Seelsorge, worauf in Arrone Ricci der Ge-
hiilfe Campellos wurde. Auf der dritten, vom 24. bis 26. Marz
1902 in Rom abgehaltenen Synode legte Graf Campello wegen
hohen Alters sein Priisidentenamt nieder und kehrte sogar 1903
zur papstlichen Kirche zuriick (gest. 2. Juli 1903). An seine
Stelle wurde Professor Filippo Cicchitti-Suriani in Mailand ge-
wihlt, und die italienische Reformkirche, die von Anfang an
sich der tatkriftigen Unterstiitzung seitens der reformierten
bischoéflichen Kirche Englands und Amerikas zu erfreuen hatte,
unter das Protektorat des anglikanischen Bischofs John Words-
worth von Salisbury gestellt.



— 403 —

Ohne mit Campello in Verbindung zu treten, hatte im Jahre
1896 auch Professor Don Paolo Miraglia zu Piacenza im Oratorium
von St. Paul eine romfreie katholische Gemeinde gegriindet, 1897
dem internationalen Altkatholiken Kongress in Wien beigewohnt
und darauf den Anschluss seiner Gemeinde an diesen erklirt.
Im April 1898 liess er sich von ihr den Bischofstitel geben und
am 6. Mai 1900 von dem altkatholischen Erzbischof fiir Amerika
Timotheus Vilatte, der zurzeit nach sehr wechselvoller Ver-
gangenheit in Chicago seinen Sitz hat (vergl. IX), auch die
Bischofsweihe erteilen, musste jedoch wenige Tage darauf,
wegen zweler Artikel in seiner Wochenschrift , Gerolamo
Savanarola“ gerichtlich verurteilt, um der Verhaftung zu ent-
gehen, ins Ausland flichten. Spiter zuriickgekehrt, weihte er
auf Ersuchen der Gemeinde Arbellara auf Korsika Jacques
Forcioli zum Priester fiir diese erste romfreie Gemeinde auf der
genannten Insel.

In San Remo wirkte seit Herbst 1889 in verdienstvoller
Weise der auch von Bischof Herzog geweihte Pfarrer Ugo Janni,
schloss sich jedoch spiiter den Waldensern an; in Mailand und
im schweizerischen Kanton Tessin, wo auch Miraglia Vortrige
- hielt, Priester Don Francesco Maria Negroni, der seit 1896 auch
ein Wochenblatt ,Dio e Popolo® (Gott und Volk) herausgab.
Am 13. Mérz 1899 konnte er in Locarno christkatholische Gottes-
dienste erdffnen in einem gemieteten Lokal (14. Mérz 1899 erste
Predigt von Miraglia).

Nach einem Berichte Cicchittis im Friihjahr 1903 gab es
um diese Zeit nur noch 4 Geistliche mit Gemeinden in Rom,
Mailand, Arrone, St. Angelo und S. Vito, und werden von Arrone
aus Versammlungen veranstaltet in Casteldilago, Palombare und
Castiglioni. Président der englischen Lokalkomitees zur Unter-
stitzung der katholischen Reformkirche Italiens ist nach dem
Tode des Lord-Erzbischofs Plunket von Dublin Professor Mayor
in Cambridge.

V. In Frankreich. Hier bildet den Mittel- und Sammelpunkt
der Bewegung eine Gemeinde in Paris, deren Mitglieder zum
Teil von dem beriihmten Kanzelredner in der Notre-Dame-Kirche
und ehemaligen Karmeliter P. Hyacinthe Loysor nach dessen
Riuckkehr aus Genf (August 1874) gesammelt worden waren und
seit 1893 von Pfarrer G. Volet, unter zeitweiliger Beihiilfe des
in Holland geweihten Priesters Dorendot, pastoriert werden.



— 404 —

Loyson nédmlich, der am 9. Februar 1879 in einem gemieteten
Lokale in der rue Rochechouart 7 den Gottesdienst ersffnet
hatte, seit 1880 aber, dank der Opferwilligkeit seiner Anhénger,
in einer Kirche der rue d’Arras denselben halten konnte, legte
1893 die Leitung der Gemeinde nieder, um fortan in weiteren
Kreisen und in freierem Sinne seinem Berufe religioser Volks-
aufklarung zu obliegen. Noch wihrend er an der Spitze der
Gemeinde stand, hatte auf Ersuchen des Primas von Schottland,
unter dessen Schutz sich dieselbe gestellt hatte, Bischof Herzog
als dessen Delegierter am 13. Juli 1879, unter Assistenz von
Loyson, dem Hiilfspfarrer Carrier und drei englischen Geistlichen,
darunter Dr. Nevin aus Rom, in Paris das Sakrament der Firmung
gespendet. Von 1883 ab hatte das der anglikanische Bischof
Jenner hesorgt und 1888 Bischof Cleveland Coxe aus New York
West. Im Jahre 1893 aber iibernahm die bischofliche Leitung
der Pariser Gemeinde auf Ersuchen einstweilen der holldindische
altkatholische Erzbischof Gul von Utrecht, der am 6. August 1893
zum ersten Male sie besuchte. Als dessen Stellvertreter war
Seminarprasident Dr. van Thiel aus Amersfoort, das erstemal
in Begleitung von Pfarrer C. Deelder aus Utrecht, behufs Or-
ganisierung der Gemeinschaft wiederholt lingere Zeit dortselbst
titig. Dieser bewirkte auch, dass unter tatkriftiger Mithiilfe
der altkatholischen Kirche Hollands 1894 in Paris auf dem
Boulevard d’Ttalie, nunmehr Boulevard Auguste Blanqui genannt,
Nr. 96 fiir die altkatholische Gemeinde eine neue Kirche (St. Denis)
gebaut wurde. 1898 erschien fiir sie auch eine besondere Liturgie
in franzosischer Sprache (,Abrégé de Liturgie“). Der verdienst-
volle Prisident der Gemeinde ist Herr E. Pestel. Ausserdem
gibt es im ganzen Lande zerstreut, insbesondere in der Dauphiné
(Réaumont) und Vendée, in Lyon, Toulouse und in Burgund,
altkatholisch gesinnte, seit etwa 70 Jahren nur mehr aus Laien
bestehende Genossenschaften, ,Kleine Kirche* oder ,Die Blauen®
genannt; das sind Reste der alten gallikanischen Kirche, die
dem 1801 zwischen Pius VII. und Napoleon I. abgeschlossenen
Konkordat sich nicht gefiigt haben. Weil ihre Bischofe und
Priester allméhlich ausstarben, suchen sie nunmehr durch héus-
lichen Gottesdienst, Lesung der hl. Schrift und frommer Biicher
und durch gegenseitige Belehrung sich zu erbauen und ihren
Glauben zu bewahren. Deren Sammlung, Organisierung und
Pastorierung wurde 1895 gleichfalls durch personliche Besuche



— 5 —

und Veranstaltung allgemeiner, regelméssig in Paris stattfindender
Konferenzen in Angriff genommen. In dieser Richtung wirkt
besonders verdienstvoll der greise J. Termoz aus St. Egreve in
der Dauphiné. Die erste Konferenz fand vom 1. bis 3. Novem-
ber 1895 in Paris statt unter Vorsitz des Prisidenten van Thiel.

Nebenher ging eine Los von Rom-Bewegung im franzosischen
Klerus mit dem in Paris erscheinenden, von Andr. Bourrier in
Sévres herausgegebenen ,Chrétien Francais“ als Organ. Bis
Herbst 1902 betrug die Zahl der aus der rémischen Kirche
ausgetretenen Priester und Moénche gegen 800. Diese traten
jedoch gewdohnlich, weil es an altkatholischen Gemeinden, die
sie anstellen konnten, und an sonstigen Unterstiitzungsmitteln
in Frankreich fehlte, entweder in Privatstellung oder in den
Dienst der evangelisch-reformierten Kirche, Einer jedoch von
ihnen, Ernest Houssay in Vincennes, gewohnlich L’abbé Julio
genannt, wurde von einer bedeutenden Anzahl in den ver-
schiedensten Stiadten Frankreichs zerstreuter Gesinnungsgenossen
zum Bischof einer unabhéngigen katholischen Kirche Frankreichs
gewihlt und erhielt am 4. Dezember 1904 durch den unter IV
erwihnten Paolo Miraglia, der sich berufen glaubt zum Missions-
bischof einer unabhiingigen katholischen Kirche Italiens, zu
Thiengen in Baden die Bischofsweihe. Das literarische Organ
dieser Gemeinschaft ist die bereits seit einer Reihe von Jahren
monatlich erscheinende, zu Vincennes (Seine) von Abbé Julio
herausgegebene Revue ,L’Etincelle* (Der Funke).

Infolge der durch Gesetz (19. XII. 1905) ohne Einvernehmen
mit Rom herbeigefiihrten Trennung von Staat und Kirche kam
es zur Bildung von 160—170 romfreien Kultusgenossenschaften.
Hervorragende Verdienste haben sich dabei erworben: Félix
Meillon, der in Paris eine Zentralstelle griindete mit dem Wochen-
blatte ,L’Avénement“ als Organ, an dessen Stelle aber schon
nach einem Vierteljahr die schon seit 9 Jahren von ihm heraus-
gegebene Monatsschrift ,France et Evangile“ trat; ferner
Bourdery, der an der Spitze der liberalen katholischen Mission
in Paris steht und zu deren Férderung Konferenzen abhélt;
endlich Henri des Houx, der sich mit Meillon verband. Auch
Erzbischof Vilatte (siehe unter Amerika und Italien) trat hier
auf, Gottesdienste eroffnend, firmend und Priester weihend.
Aber wegen einer unglaublich ungerechten Fassung des Art. 4
des Gesetzes beziiglich Ubergabe der Kirchen und Kirchengiiter,



— 406 —

wodurch zugunsten Roms, das doch die Anerkennung des Ge-
setzes verweigert, die Bildung von schismatischen oder rom-
freien Kultusgenossenschaften, die doch im Einklang mit dem
Gesetze geschieht, moglichst erschwert wird, konnte der dauernde
Erfolg bis jetzt nur verhiiltnisméssig gering sein. Zu Anfang
des Jahres 1909 gab es solche noch in Culey, Bourgvilain,
Sains-les Fressin-Forey, Bethmale, Puymasson, Les Ancizes und
Piedigriggio. Sie bilden zusammen die franzisische apostolisch-
katholische Kirche und haben seit Februar 1909 als Organ eine
in Paris (Rue Bellefond 14) zweimal monatlich erscheinende
Zeitschrift ,I.’église nationale“. Die Kultusgenossenschaft Saint
Georges in Lyon hat sich dem Verbande nicht angeschlossen,
und der von d’Ardin wurde die Pfarrkirche abgesprochen. So
der Berner ,Katholik“ in Nr. 15, 1909.

VI. a) In Spanien, wo im Jahre 1880 die erste altkatholische
Synode zu Madrid zusammentrat und eine zweite am 10. Mérz
1881 zu Sevilla ein Altarbuch und Rituale herausgeben liess.
Die Gemeinschaft, Iglesia espaiiola reformada genannt, z#hlt
gegen 4000 Seelen und zirka 19 Geistliche und steht unter
dem am 23. September 1894 von dem anglikanischen Lord
Erzbischof Plunket von Dublin (f 1. April 1897) geweihten
Bischof Juan B. Cabrera in Madrid. Ersterer hatte, begleitet
von Pfarrer Oldham, am 13. Juni 1889 in Bonn die Angelegen-
heiten der spanischen Altkatholiken mit Bischof Reinkens be-
sprochen. Es gibt Gemeinden in Madrid (2 Pfarreien), Sevilla,
Malaga, Monistrol de Montserrat, Salamanka, Villaescusa,
Cigales, San Esteban de la Siera, Sabadell und Valencia, ausser-
dem 16 Missionsstationen oder Filialen. Am 25. Dezember 1892
Einweihung der neugebauten altkatholischen Kirche zu Madrid
durch Erzbischof Plunket. Diese ,reformierte Kirche Spaniens®
wird mit voller Selbstiindigkeit unter der Autoritiit einer National-
synode geleitet und hat den alten mozarabischen Ritus erneuert,
der durch Jahrhunderte der nationale Ritus der alten Kirche
Spaniens war. Juni 1894 Einweihung einer neuen Kirche zu
Salamanka. Ausserdem besteht auch hier unter dem romischen
Klerus eine Reformbewegung. Siehe Reformkatholizismus in Fr.31.

b) In Portugal. Nachdem hier schon seit Jahrhunderten
hervorragende Gegner der pipstlichen Verunstaltungen des
Katholizismus und der zunehmenden Romanisierung der urspring-
lich unabhiingig gewesenen Kirche Portugals aufgetreten waren,



— 407 —

namentlich im 18. Jahrhundert der hervorragende theologische
Schriftsteller Antonio Pereira de Figueiredo (S. Reusch-Index,
2. Bd. S. 934), empfand man insbesondere seit 1870 die Notwendig-
keit, kirchliche Reformen vorzunehmen und eine von Rom unab-
hingige Kirche zu organisieren. Eine solche entstand unter der
Bezeichnung ,die katholische, apostolische, evangelische Kirche
von Portugal“ (Egreja Lusitana, Catholica Apostolica Evangelica).
Als eigentliche Urheber der dortigen Bewegung werden be-
zeichnet der Historiker Alexander Herculano, der in mehreren
Schriften die vatikanischen Dekrete energisch bekimpfte, und
der Bischof Antonio Lopes Martins von Vizeu, der aber, obgleich
die vatikanischen Dogmen nicht verkiindigte, bis zu seinem
Tode unter der pépstlichen Jurisdiktion verblieb. 11 reform-
freundliche Priester verliessen nach dem Erlass der vatika-
nischen Dekrete die romische Kirche und wéahlten zu ihrem
Bischof, aber ohne ihn konsekrieren zu lassen, den spanischen
Priester Angel Herreros de Mora (i 1874), organisierten Ge-
meinden und veranstalteten im April 1880 die erste Synode,
welche fiir die nene Gemeinschaft die oben angefiihrte Bezeich-
nung wihlte. Ein gemeinschaftliches, kirchliches Gebetbuch
wurde von einer Kommission ausgearbeitet in Anlehnung an
den alten portugiesischen Ritus und unter Heribernahme ein-
zelner Bestandteile aus dem romischen Messbuch und dem
anglikanischen Gebetbuch.

Auch diese Kirche stellte sich in der Folge unter die
Jurisdiktion anglikanischer Bischéfe, erhebt aber den Anspruch
auf nationalen, katholischen und unabhéngigen Charakter. Pfarr-
gemeinden sind in Lissabon, Rio di Mairo, Oporto, Villa nova
de Gaya und Sandal. Priester Cassels von Gaya berichtete auf
dem 7. internationalen Altkatholikenkongress von 7 organisierten
Gemeinden und 5 Missionen in Portugal. In Lissabon werden
die Priesteramtskandidaten herangebildet und teils durch irlin-
dische Bischofe, teils auch durch den altkatholischen Bischof von
Spanien, Cabrera, geweiht. 1894 war auch wieder ein eigener
Bischof gewihlt worden (Pope), der aber Englinder war und
schon 1902 starb, ohne die Konsekration erhalten zu haben.
Zur Zeit wird die Aufstellung eines eigenen Bischofs portu-
glesischer Nationalitit angestrebt. Am 5.Mai1911 weihte Bischof
Cabrera von Madrid zu Oporto in der Erloserkirche fir die
altkatholische Kirche Portngals vier Kandidaten zu Priestern.



— 408 —

VII. In England (siehe Vorversuche unter Reformkatholizis-
mus in Fr. 31) traten am 18. Februar 1908, durch die pépst-
lichen Massregeln gegen den Modernismus erregt, 17 Priester
und 16 Laien zu Chelsfield zusammen, einigten sich iiber die
allgemeinen Grundsitze einer altkatholischen Kirchenorganisa-
tion, erklirten ihre Ubereinstimmung mit der Utrechter Kund
gebung der vereinigten altkatholischen Bischiéfe vom 24. Sep-
tember 1889 und wahlten einstimmig den Priester Arnold Harris
Mathew, Graf von Landaff, zu ihrem Bischof. Derselbe, einer
altadeligen Familie entstammend, war, nachdem er zu Glasgow
und Bonn Theologie studiert hatte, am 24. Juni 1878 in Glasgow
zum romisch-katholischen Priester geweiht worden, hatte nach-
einander verschiedene Stellen bekleidet, 1889 aber, da weitere
Studien in einen inneren Widerspruch mit dem rémischen Kirchen-
wesen ihn gebracht hatten, ins Privatleben sich zuriickgezogen,
um hauptsichlich literarischen Arbeiten sich zu widmen und
nach drei Jahren mit einer Verwandten des Ministers Gladstone
sich zu verméhlen. Am 13, Méarz 1908 reichte ein Komitee von
sechs Mitgliedern dem Erzbischof von Utrecht das Gesuch um
Erteilung der Konsekration an den erwéhlten Bischof ein, welches
nach Prifung der miteingereichten Dokumente von den alt-
katholischen Bischiofen Hollands, Deutschlands und der Schweiz
einstimmig genehmigt wurde. Am 28. April 1908 wurde dieselbe
durch Erzbischof Gul von Utrecht in der St. Gertrudskirche
daselbst vollzogen unter Assistenz der Bischéfe von Deventer,
Haarlem und Bonn. Am 17. Mai 1908 erliess er seinen ersten
Hirtenbrief und begann darauf in vier offentlichen Vortrigen
zu London in der Queens Hall Aufschluss iiber seine kirchliche
Stellung zu geben. Der altkatholische Volkskalender fiir 1909
fiihrt folgende neun altkatholische Gemeinden auf: Birmingham,
Brighton, Bromley, Chelsfield, Ealing, Hull, Kensington, Vor-
stadt von London, als Zentrale mit Bischof, Generalvikar, drei
geistlichen Beisitzern und zwei Laienbeisitzern, Nokingham
und Orpington.

Im Januar 1911 jedoch verlautete, dass Bischof Matthew
mit Schreiben an den Erzbischof von Utrecht sich vollig unab-
héingig von den altkatholischen Gemeinschaften des Kontinents
erklirt habe und eine westliche orthodoxe katholische Kirche
in Grossbritannien und Irland (,Western Orthodox Catholic
Church in Great Britain and Ireland“) zu organisieren beab-



— 409 —

sichtige. Nur der von ihm geweihte deutsche Priester C. W. Boll-
mann aus Aachen hielt die Verbindung mit den Altkatholiken
des Kontinents aufrecht. Er hat eine Kapelle St. Bonifaces in
Kensington, 89 Elsham Road, London W., und sucht hier die
ausldndischen Altkatholiken Londons zu einer Gemeinde zu
sammeln, indem er in englischer, franzosischer und deutscher
Sprache Gottesdienst hilt.

M. Koprp.
(Fortsetzung folgt.)




	Die altkatholische Bewegung der Gegenwart, deren Ursprung, Entwicklung und Ziel in 50 Fragen und Antworten [Fortsetzung]

