
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1 (1911)

Heft: 3

Artikel: Le dilettantisme en théologie [suite]

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403792

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403792
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 367

LE DILETTANTISME EN THÉOLOGIE1).

ni.

Sous quelles influences le dilettantisme a-t-il pris un tel
accroissement en France et ailleurs On connaît la réponse de
certains chercheurs aux abois : la faute en est à Voltaire, la
faute en est à Rousseau. Dans le cas présent, cette réponse
ne serait pas tout à fait inexacte ; car Voltaire et Rousseau
ont certainement concouru à développer le dilettantisme dans
les questions religieuses et théologiques : Voltaire, en mettant à

la mode le genre badin et la critique ricaneuse ; avant lui, on
examinait les questions avec un certain sérieux; avec lui, ce
sérieux a disparu chez ses disciples : Rousseau, en développant
le sentimentalisme, ce sentimentalisme qui, avec Schleiermacher,
Vinet et d'autres, a vite écarté les confessions de foi et, avec
celles-ci, les dogmes et les fortes études dogmatiques.

Mais il est encore d'autres causes. La science des

religions, telle qu'elle est comprise et pratiquée aujourd'hui dans
les Universités, est une création du XIXe siècle et une création
laïque, en ce sens que ce sont des orientalistes laïques qui, en
étudiant l'Egypte, l'Assyrie, la Perse, la Chine, l'Inde, ont touché
à la chronologie biblique et à maints récits plus ou moins
historiques de la Bible. Leurs découvertes et leurs interprétations
se sont imposées, malgré l'opposition des théologiens arriérés.
De la chronologie et des récits on a passé aux doctrines, mais
avec moins de raisons. L'esprit de parti et de système s'en est
mêlé: qu'on se rappelle Renan. Nombre d'écrivains incompétents

ont voulu prendre part aux débats, les uns pour défendre
la Bible, les autres pour l'attaquer. De part et d'autre, ce ne
fut plus guère alors que du dilettantisme.

]) Voir la « Revue » d'avril.



— 368 —

Ce dilettantisme s'est étendu à d'autres questions et n'a fait
qu'empirer. Remarquons, en outre, que l'abolition des Facultés
de théologie en France a singulièrement nui aux études
théologiques. Là du moins on pouvait faire de la théologie scientifique;

mais, une fois ces facultés supprimées, les chaires des
séminaires furent seules à répandre la lumière, et souvent quelle
lumière! Les évêques qui pourvoyaient ces chaires n'avaient
pas toujours la main heureuse : leur choix tombait quelquefois
sur un ecclésiastique trop jeune pour le ministère, qu'il fallait
occuper en attendant, et pour le mûrir, on lui faisait enseigner
ce qu'il ne savait pas: il s'instruira en instruisant ses
camarades, disait l'évêque imprudent. Ailleurs, c'était un prêtre inapte
à la prédication et à la pastorisation et qui, par conséquent, ne

pouvait qu'enseigner, mais comment! On le devine aisément.
Pas plus qu'une autre science, la théologie ne s'improvise. De

là, dans les séminaires, un enseignement généralement dépourvu
de critique, abandonné à la routine et à peine supérieur au
dilettantisme laïque. Qui ne se rappelle les écrits des Auguste
Nicolas, der Lenormant, des Foisset, des de Falloux, des de

Champagny, des A. de Broglie, etc.? Et encore étaient-ils les
moins mauvais.

Autre cause. Le romantisme victorieux avite passé de la littérature

à la théologie. De là une apologétique romantique, une dogmatique

romantique dans lesquelles l'imagination, la rêverie, le
sentimentalisme ont remplacé la raison. Ces points de vue nouveauxn'ont
pas tardé à pénétrer même dans la manière d'écrire l'histoire de

l'Eglise. L'ultramontanisme en a profité. Au lieu d'étudier les
documents de l'ancienne Eglise, on s'est engoué à exalter Rome et à

soutenir des thèses manifestement erronées. Du romantique on a

passé au romanesque. La glorification quand même et à tout
prix du moyen âge a mis à la mode le monachisme et le
mysticisme. Les ordres religieux se sont multipliés. La théologie
mystique des couvents a ruiné la vraie dogmatique et enlevé
à la théologie son caractère scientifique. Certes, la bonne foi
des pieux religieux est digne de tout respect. Mais toujours
est-il qu'en croyant trop souvent que son couvent est le monde

entier, que sa congrégation est la plus parfaite partie de
l'Eglise, que sa sacristie est toute la religion, le moine n'a plus
la juste mesure ni des choses ni des questions théologiques. Il
abuse du sens accommodatice, et dénature ainsi l'exégèse biblique



— 369 —

et le dogme; c'est sa manière habituelle d'interpréter la Bible
ef de vivre « mystiquement >. A part quelques instituts voués à

l'érudition et fidèles à leurs traditions autant que Rome leur en
a laissé la possibilité, ce ne fut ailleurs qu'une théologie de
Mois de Marie, d'apparitions, de purgatoire, de neuvaines,
d'adorations perpétuelles, de miracles, d'indulgences, de mille
déliquescences dites surnaturelles et prétendues pieuses, que Rome
a favorisées de tout son pouvoir; car, pendant ce temps, on
ne songeait pas à examiner sur quoi repose la papauté, s'il y
a eu vraiment une primauté de St. Pierre, et surtout s'il y a un
rapport possible entre cette primauté et celle de l'évêque de

Rome, et si cet évêque de Rome peut s'en autoriser jusqu'à
revendiquer le privilège divin de l'infaillibilité dogmatique et
celui non moins divin d'une juridiction absolue sur l'Eglise de

Jérusalem, sur celle d'Antioche et même sur toute l'Eglise!
Rome, pour détourner les théologiens de ces questions brûlantes
et pour elle fatales, a favorisé tous les dilettantismes et toutes
les accomodations antiscientifiques.

Aujourd'hui, nombreux sont les ecclésiastiques et les laïques
qui sont scandalisés par cette tactique, ébranlés par le scepticisme

qui en est le résultat logique; malades qui commencent
à se rendre compte de leur maladie, analystes qui voient très
bien les vices du système, mais qui n'ont plus la force de se

guérir, qui tremblent même devant le bistouri, qui repoussent
les médecins trop clairvoyants et trop sincères, et qui préfèrent
végéter entre la foi et le doute, dans les vagues contours des

choses, dans les peut-être que Renan a mis à la mode, et dont
nombre de ses prétendus adversaires sont heureux de bénéficier.

De même que certains animaux vivant dans des souterrains

obscurs finissent par devenir aveugles, ainsi, emprisonnés
intellectuellement et moralement dans les souterrains du Vatican

et dans les prisons du St. Office, les théologiens en question

perdent peu à peu la vue nette des vrais dogmes catholiques

et laissent atrophier leur raison et leur caractère jusqu'à
n'avoir plus que le sens du papisme et la frayeur de le perdre.

Ce triste état de choses va-t-il se prolonger? Nul ne le sait.
Toujours est-il qu'il est difficile, même à une Eglise aussi habile
que celle de Rome, de se maintenir debout au milieu de tels
ébranlements. Une Eglise a besoin non de croyances vagues,
mais de foi positive et ferme, de principes clairs et rationnels

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1911. 24



— 370 —

qui ne laissent pas le oui et le non s'asseoir dans la même
chaire. Rome a fabriqué de faux dogmes, elle a introduit dans
le dépôt chrétien des doctrines erronées; tout le monde le voit
aujourd'hui et veut rejeter ces erreurs. Elle doit, qu'elle le
veuille ou non, en subir les dures conséquences. Si elle s'obstine

à se draper clans la fameuse maxime : sint ut sunt aut
non sint, eh bien, elle cessera d'être, non sit! Le monde a

déjà vécu sans subir ni sa domination ni son enseignement; il
vivra encore. A tout prix, il faut aux chrétiens la science, à

leur théologie la lumière, la méthode, la critique, la démonstration.

On ne se passe plus de ces choses, qui sont devenues
le pain quotidien de l'humanité pensante.

M. Dejob a dit dans son étude sur Massillon : « Une des

erreurs pédagogiques les plus dangereuses de notre temps
consiste à croire qu'une étude rapide d'une science suffit pour en
saisir la méthode, alors que c'est précisément l'initiation à la
méthode qui demande de longues années et une courageuse
recherche des vérités de détail. » En sommes-nous réduits à

devoir rappeler de telles vérités de La Palisse, et à réclamer
Va b c théologique comme la chose la plus oubliée et la plus
nécessaire? Faut-il redire que, de même que tous ceux qui
s'occupent de religion ne sont pas religieux, ainsi tous ceux qui
s'occupent de théologie ne sont pas théologiens, et qu'il leur
faut pour le moins la connaissance exacte des documents, la
méthode stricte, les principes indiscutables, les aptitudes? De
même que certaines gens ne connaissent un pays que par les

livres, et d'autres pour l'avoir habité, et que ce sont ceux-ci
seulement qui y sont vraiment chez eux et qui le connaissent
bien ; ainsi y a-t-il des théologiens qui n'ont pas vécu dans les

documents mêmes de la théologie, qui n'en parlent que par
ouï-dire, qui tranchent, par exemple, les questions des conciles
sans avoir ouvert une histoire critique des conciles, et qui
expliquent l'Evangile à leur manière sans se douter qu'il y a

des règles pour interpréter exactement les ouvrages de tel siècle,
de tel pays, de tel milieu, etc. Dilettantes faisant pitié! Si
l'artiste méprise l'homme de lettres qui fait de la critique d'art sans
avoir fréquenté l'atelier, comment les vrais théologiens de métier

ne s'élèveraient-ils pas contre les profanes qui prétendent
faire les connaisseurs sans rien connaître?

Et le mal causé par le dilettantisme est d'autant plus grand



— 371 —

que lorsqu'on s'est laissé aller une première fois à un acte
arbitraire, à un à peu près, à un sophisme, on en commet un
second pour défendre le premier, puis un troisième pour se
justifier de toutes les fautes passées; et ainsi tout le système est
vicié. Impossible de le corriger: sint ut sunt aut non sint!

D'une espèce particulière de dilettantisme, Brunetière a dit :

« Le dilettantisme n'est qu'une incapacité à prendre parti, un
affaiblissement de la volonté, quand il n'est pas un obscurcissement

du sens moral, et — dans la supposition la plus favorable
— une tendance éminemment immorale à faire de la beauté
des choses la mesure de leur valeur absolue. Lorsque l'art en
arrive là, ce n'est pas l'art seulement qui est perdu, c'est aussi
la morale, ou, si vous voulez quelque chose de plus précis,
c'est la société qui s'est fait de l'art une idole. » On peut ajouter
que c'est aussi la doctrine qui est perdue, quand elle est
traitée et expliquée par un dilettante qui en ignore les vrais
principes. Brunetière en est lui-même, dans sa prétendue
théologie, un exemple frappant.

D'autres dilettantes sont tragiques. Papillonnant sur les

questions les plus ardues, ils en choisissent le côté paradoxal,
le poussent à l'extrême pour faire neuf, pour attirer l'attention
des lecteurs. Ils mettent ainsi à la mode le paradoxe, l'excentrique,

le désordre, l'anarchie, en attaquant la société, ou l'Eglise,
ou la religion. Le snobisme, si répandu, s'en mêle; le mal est

contagieux; et quand des hommes de talent ont crié sur tous
les tons et en variations brillantes : « Crève donc, société
périsse l'Eglise anathème à la religion », il se trouve
effectivement des badauds pour s'atteler à ces destructions.

Un de Maistre commence par confondre l'autorité et
l'absolutisme, la foi et la superstition; il raille la raison, la liberté,
l'honnête homme-coquin, dit-il, etc. ; il y met de l'esprit qui fait
passer les erreurs, qui dore les paradoxes ; et la foule, qui se

gaudit dans les exagérations, applaudit. C'est ainsi que le
dilettantisme mène aux abîmes, que le livre Du Pape conduit au
concile du Vatican, celui-ci à l'encyclique contre le modernisme,
et celle-ci au gâchis où se débat le catholicisme romain.

IV.
Après ces considérations générales, il faudrait, pour en faire

l'application et en montrer l'exactitude, examiner de près les



— 372 —

thèses émises par quelques-uns des principaux dilettantes en
matière de religion, de théologie et d'ecclésiologie.

On pourrait remonter jusqu'au « Socrate chrétien » de Balzac,

à la « Défense de l'Eglise romaine » de Brébeuf, au « Traité
de l'eucharistie » de Pellisson *). Ces trois théologiens dilettantes
du XVIIe siècle ne sont pas sans intérêt. Dans son édition des
Œuvres de Leibniz (T. I), Foucher de Careil a introduit une
lettre de Pellisson à Mme de Brinon, lettre assez amusante, en
ce sens que Pellisson essaie non seulement de réfuter des

objections très embarrassantes de Leibniz, mais encore de se

donner, aux yeux de la bonne dame, des airs de supériorité qui
font vraiment sourire. Un Pellisson en discussion avec un Leibniz,
et ayant l'air de prendre le balai par le côté du manche! Hé
quoi! n'ai-je pas vingt-deux ans de plus que ce jeune homme?
N'habitai-je pas à Versailles, à la cour même de Louis XIV?
Qu'est-ce que ce petit bibliothécaire d'un duc de Hanovre en

comparaison d'un conseiller du roi de France!
C'est ainsi que les dilettantes le prennent de haut avec les

vrais savants. Pour avoir parcouru les vitrines des bibliothèques,
examiné le dos des volumes, jeté peut-être un coup d'œil sur
la table des matières, ils s'adjugent le monopole des questions
et se croient les lumières du monde: Leibniz, traitant de
l'hérésie, avait parlé bon sens, et comme il savait que ces
messieurs de l'Eglise romaine n'étaient pas très sensibles de ce

côté, il avait eu soin, en homme d'esprit, de se couvrir de

quelques textes de Pères jésuites. Pellisson n'y vit ni malice
ni bon sens ; il trancha en maître, jetant de la poudre aux

yeux de sa correspondante, s'érigeant en Père de l'Eglise et

celle-ci en mère. Ils se valaient. En recevant la copie de cette

lettre, Leibniz, le petit bibliothécaire, devait plus que sourire,
à en juger par les notes brèves et piquantes, vraies ripostes
bien primesautières d'un vrai savant, qu'il traça en marge et

qui montrent la pauvreté de la théologie de Pellisson.
On pourrait aussi rappeler le mot de Guy Patin au sujet

de la grâce et de la prédestination : Ce sont des bagatelles dont

on amuse le peuple. — Quelle méprise Les discussions sur ces

choses étaient effectivement, en grande partie des pointes d'ai-

l) Sur l'ouvrage de Brébeuf, voir la « Revue internationale de Théologie »,
n° 25, janvier 1899, p. 152-156; et sur le Traité de Pellisson, voir le n° 61, janvier
J9°8, p. 59-74.



— 373 —

guilles; mais ces choses elles-mêmes, en se rattachant aux
grandes questions de la Providence divine et de la destinée de

l'homme, impliquaient les problèmes les plus élevés de la
philosophie et de la théologie. Le spirituel médecin du roi avait
lui-même confondu la forme avec le fond

Mais élevons et généralisons le débat. Car c'est là un
exemple, entre mille, du mal que le dilettantisme a causé, en
théologie peut-être plus qu'ailleurs. Ailleurs, en effet, il est
moins ridicule et il traîne à sa suite des conséquences moins
graves. On peut déjà voir, par ces spécimens, comment la
théologie, même au XVIIe siècle, n'a pas toujours été sérieuse.
Mais, si l'on a traité Pascal d'amateur en théologie et si l'on a

qualifié ses connaissances théologiques de « maigres », que faut-il
dire de nos dilettantes actuels

Au XVIIIe siècle, les théologiens de profession se font rares ;

au contraire, les dilettantes abondent, à la suite de Voltaire,
de Rousseau, de Diderot et des autres encyclopédistes. Tous
les abbés de cour ou de salons n'étaient que des dilettantes,
au-dessous même de Louis Racine. Si André Chénier a été si
hostile à J.-C. et aux Evangiles, n'est-ce pas parce qu'il ne les
a considérés que de très loin et en dilettante?

Au XIXe siècle, le dilettantisme en théologie déborde, soit
chez les protestants, soit chez les catholiques-romains. Chez les

laïques et chez les ecclésiastiques, ils parlent haut. Qu'ont été,
dans la chaire de Notre-Dame, les Ravignan et les Lacordaire,
sinon des avocats romantiques, trop vite improvisés théologiens?

Et les Plantier, les Gerbet, les Salinis, les La Tour
d'Auvergne, les de La Bouillerie, les Lavigerie, et tant d'autres
évêques! C'est par centaines qu'il faudrait les énumérer. Leur
superficialité surpassait même celle des Chateaubriand et des

Aug. Nicolas.
On pourrait distinguer les purs sentimentalistes plus ou

moins mystiques ; les imaginatifs et les poètes, comme Chateaubriand,

Senancourt, Lamartine, Soumet, de Laprade, etc. ; les
philosophes et les savants qui ne se sont occupés de la théologie

que très incidemment, comme Cousin, Quinet, Comte,
Proudhon, Renouvier, Taine, Berthelot, P. Bert, Séailles, Blondel,

G. Sorel, etc.; les politiciens, comme J. de Maistre, P.

Leroux, Bûchez, Lanfrey, Arnaud de l'Ariège, E. Lamy, Jaurès,
etc. ; les littérateurs, comme Michelet, Sainte-Beuve, Montalem-



— 374 —

bert, Villemain, E. M. de Vogué, A. LeRoy-Beaulieu, P.

Desjardins, Fonsegrive, Jacolliot, Goyau, J. Fabre, Bourget, Faguet,
Huysmans, etc. ; les batailleurs qui n'ont fait que de la
théologie de combat, en ferrailleurs, comme les Veuillot, les Brunetière,

etc.
Comment s'étonner de ces faits, lorsque, même dans le

monde des sciences naturelles, il y a de faux savants qui veulent

jouer aux philosophes et qui ne sont guère que des « assembleurs

de nuages » et des condensateurs d'absurdités Ils
prétendent à la nouveauté et ils répètent les vieilleries du
matérialisme. Sophistes tranchants, qui se dispensent des définitions

claires, sérieuses, solides, les plus nécessaires et les plus
élémentaires. N'est-ce pas le cas de rappeler la plainte bien
sentie que Bersot formula éloquemment, en juillet 1878, dans

un discours à l'Ecole normale? Après avoir rappelé que, de

son temps, les philosophes étaient « assez timides, très dévoués
au sens commun, très respectueux de l'évidence, incapables de

nier une réalité, trop attachés aux idées reçues pour avouer que
nous n'existions pas», etc., il ajoutait:

« Aujourd'hui on se met à l'aise : on n'est pas retenu par
des réalités gênantes, il est entendu que la critique a droit sur
tout: on résout les êtres en phénomènes, les phénomènes en

lois, les lois en logique. Descartes disait: «Je pense, donc je
« suis ; » on dit aujourd'hui couramment : « Je pense, donc je ne
« suis pas ; » c'est un grand progrès de la philosophie. Et
l'habileté avec laquelle on détruit et on construit est merveilleuse,
à donner des éblouissements. Nous ne sommes pas sans être
un peu inquiets de ce prestige; car, si on se plaisait trop à

ces jeux, la philosophie cesserait d'être la science respectable
qu'elle a été depuis les origines; elle ne serait plus qu'un art,
elle ne formerait plus que des virtuoses et n'aurait plus d'action

sur le monde, ce qui serait nouveau dans son histoire. »

A l'étranger, on n'est guère plus sage. Faut-il rappeler l'empereur

Joseph II écrivant, en 1782, à l'impératrice Catherine II de

Russie : «J'avouerai sincèrement à Votre Majesté que les trois heures

que je passais régulièrement à déraisonner de théologie avec
le pape (Pie VI), et sur des objets sur lesquels nous disions
souvent chacun des mots sans les comprendre, il arrivait que
nous restions souvent muets à nous regarder, comme pour nous
dire que nous n'y entendions rien ni l'un ni l'autre, mais cela



— 375 —

était fatigant et odieux. » Et dire que la plupart des journalistes

et des politiciens qui, aujourd'hui, parlent religion et
théologie, n'en savent pas plus, encore moins peut-être que Pie VI
et Joseph II! Aussi barbote-t-on de plus en plus dans le gâchis.

Schopenhauer lui-même n'a-t-il pas classé dans le christianisme

vrai l'augustinisme, le péché originel, Luther, Calvin et le

jansénisme; et dans le christianisme faux, le pélagianisme, le
semi-pélagianisme, les jésuites, l'Eglise grecque et le concile de

Trente
Loin de moi la pensée de ne voir, dans toutes les œuvres

de ces écrivains, que du vide ou de l'erreur. Certaines pages
sont même superbes. Mais je veux dire que trop d'autres pages
sont vides ou erronées; que, lorsqu'on veut défendre ou
attaquer la religion, le talent ne suffit pas, il faut encore la
compétence, c'est-à-dire la connaissance exacte des questions; que,
lorsqu'on veut prendre part aux discussions théologiques et
confessionnelles, il faut les avoir approfondies, comme un physicien
ou un chimiste, lorsqu'ils parlent physique ou chimie, doivent
en connaître les principes et les secrets.

Qu'on veuille bien le remarquer, tel écrivain, tel savant
même peut jouir à bon droit d'une grande célébrité dans sa

spécialité, et n'être qu'un ignorant, ou à peu près, en matière
théologique. Cette remarque n'est pas une injure. Elle s'applique
aussi au théologien qui voudrait disserter sur les sciences
naturelles sans les avoir étudiées, et proclamer qu'il y a miracle
là où il est incapable d'examiner et de juger les causes. Certes
on peut admirer la science d'un Reinach ou d'un Durkheim,
mais trouver médiocres, pour ne rien dire de plus, les
conséquences qu'ils en tirent contre la religion. De même, on peut
trouver charmante la bonhomie des politiciens de l'école de

Spuller, de tous les partisans de ce fameux « esprit nouveau »

que nous voyons à l'œuvre depuis une quinzaine d'années, mais
pitoyable et impardonnable l'impéritie avec laquelle ils ont déclaré
qu'il n'y a plus ni jésuites, ni congrégations, ni machinations
ténébreuses du parti clérical.

Comment ne pas sourire en voyant Dupuis, l'auteur de

VOrigine de tous les cultes, et à sa suite son fidèle disciple
Volney, nier l'existence de J.-C, « parce que le jour de Noël
est célébré le premier jour du solstice d'hiver par la condescendance

d'un pape aux habitudes des payens qui célébraient ce



— 376 —

même jour leur fête du Soleil invincible. Et cependant J.-C,
suivant la tradition des Eglises d'Asie, n'était point né le 25

décembre, ni même dans ce mois. Pour ce chétif rapprochement,
inexact à tout prendre, vouloir nier la prédication et la vie
humaine de J.-C, n'est-ce pas rendre inexplicable l'existence de

l'A. et du N. T. et de toute la bibliothèque des livres chrétiens
et juifs depuis 1800 ans?1)» Et cette fantaisie de Dupuis et de

Volney a été renouvelée en 1910 par un professeur de
philosophie, M. Drews, de Carlsruhe.

Que dire aussi de l'aplomb avec lequel M. Jules Lemaître
déclare que, « à mesure que croissent nos lumières, la foi, tout
en s'épurant, participe moins de la certitude», comme si les
lumières amoindrissaient la certitude Et ce même écrivain
prétend encore qu' « il est impossible que la conception d'un
Dieu personnel ne tourne pas à l'anthropomorphisme » ; d'où il
conclut qu'il vaut mieux croire simplement au divin. Et ce libre-
penseur fait le jeu de Rome en déclarant, contre Bossuet et

tant d'autres catholiques, que la réforme protestante n'était
nullement nécessaire au seizième siècle, bien plus qu'elle a été

un grand malheur pour la France et pour l'Europe ; et il
s'autorise, pour l'attaquer, du protestant V. Cherbuliez et du
protestant Jean-Jacques; et il déclare sinistres Luther et Calvin, et

il loue Erasme, Rabelais et Montaigne, en matière de religion!
Et ce moraliste du Figaro proclamant que « la supériorité

de la religion catholique c'est qu'elle est à la fois très rigoureuse

sur le dogme et très flexible aux cas particuliers » Et
toutes les célébrités consultées par le Mercure de France sur
l'état de la religion en France, et se contredisant à qui mieux
mieux les unes les autres On songe à lord Halifax discourant
théologie en Angleterre, et faisant la pluie et le beau temps
dans certains cercles anglicans, qui se signent à chacune de

ses allocutions sur le symbole Quicumque, sur l'union avec
Rome, etc.

Dernière remarque: ce serait se méprendre sur le but de

ces pages, si l'on pensait qu'elles ont été écrites pour
récriminer. Leur seule inspiration, c'est la nécessité urgente, absolue,
vivement sentie par leur auteur, d'une réforme de la théologie

') Argumentation de Lanjuinais en 1822, dans une lettre à M. Bouis de
Marseille. Voir le Temps du 11 octobre 1903,



— 377 —

actuelle, et cela pour le bien de toutes les Eglises chrétiennes ;

réforme qui doit être fondée sur les règles de la science
actuelle, ainsi que sur les besoins intellectuels et religieux de
la société contemporaine.

Oui, de même que l'immoralisme est la grande plaie de la
religion, le dilettantisme est la grande plaie de la théologie.
C'est la décadence. C'est la superficialité destructive du fond.
C'est la fantaisie et même l'erreur mises à la place de la
vérité. Les vrais théologiens ne sauraient assez lutter contre cette
contrefaçon de leur œuvre. Les vrais fidèles qui ont souci de
leur foi, de leur Eglise, de l'âme de leurs enfants, doivent se
soucier avant tout de la formation de leur clergé. C'est à

n'avoir à la tête de leurs paroisses que des prêtres éclairés,
prudents, sages, qu'ils doivent consacrer leurs efforts les plus
persévérants. Qu'ils secourent les pauvres, qu'ils soignent les

malades, qu'ils consolent les affligés, qu'ils viennent en aide
aux malheureux de toutes sortes, oui, certes, mais qu'ils songent
plus encore à la défense de la vérité, à la diffusion de la lumière
religieuse, à la prédication de l'Evangile, à la réfutation des

erreurs qui pullulent dans la société et qui corrompent les
consciences. C'est à la première source du mal, l'erreur, qu'il
faut s'attaquer, et à la première source du bien, la vérité, qu'il
faut se dévouer.

Reconnaissons-le, et agissons en conséquence, il n'est que
temps. Nous périssons par la théologie des à peu près, à peu
près en deçà, chez les tièdes et les indifférents, à peu près
au delà, chez les exagérés et les excentriques! La vérité,
dans son juste milieu, semble délaissée : aux exagérés, les
hommes du juste milieu paraissent froids, presque incroyants;
c'est ainsi qu'on accuse quelquefois les anciens-catholiques de

protestantisme (et ce terme est pris en très mauvais sens par
ceux qui le prononcent); aux tièdes, ces mêmes hommes du
juste milieu paraissent exagérés, presque mystiques, en tout
cas suspects. Le déséquilibrement est ainsi universel.

Grâce à ces appréciations contraires, l'erreur se glisse
partout sous des mots élastiques, mal définis et équivoques.
Tentez l'expérience; posez une question dogmatique à quatre
ou cinq théologiens de confessions diverses et libres de tout
mot d'ordre papal, vous constaterez des réponses certainement
contradictoires, des abus d'expressions, des phrases à double



— 378 —

entente, des non qui sont presque des oui, des oui qui sont
presque des non. Une religion qui vit dans une telle atmosphère
et dans de telles conditions ne peut être que bien malade,
anémique et à demi asphyxiée.

Regardez la carte des pays où le Rhin prend naissance et
où il se jette dans la mer : là, il est modeste en apparence,
mais déjà vigoureux et quelle pureté dans ses eaux; ici, il est
divisé en de nombreux cours, qui divergent dans toutes les
directions et dans lesquels il est difficile d'apercevoir soit l'unité,
soit la pureté première. Il en est de même de la théologie
actuelle: c'est le Zuyderzée. Remontons vite à la source du

christianisme, aux dogmes du Christ, dont la simplicité, l'unité,
Ta pureté ne peuvent que ravir les esprits attentifs et exacts.
Ils portent la vie en eux-mêmes, parce que le Christ seul est
«la voie, la vérité et la vie».

Telle doit être la grande réforme de la théologie : le retour
aux enseignements du Christ, d'abord affirmés nettement, puis
expliqués d'après les données scientifiques et philosophiques
positives et conformément aux faits certains de l'histoire.

E. Michaud.


	Le dilettantisme en théologie [suite]

