Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1(1911)

Heft: 3

Artikel: Le dilettantisme en théologie [suite]
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403792

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403792
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 367 —

LE DILETTANTISME EN THEOLOGIE".

I1I.

Sous quelles influences le dilettantisme a-t-il pris un tel
accroissement en France et ailleurs? On connait la réponse de
certains chercheurs aux abois: la faute en est & Voltaire, la
faute en est &2 Rousseau. Dans le cas présent, cette réponse
ne serait pas tout a fait inexacte; car Voltaire et Rousseau
ont certainement concouru a développer le dilettantisme dans
les questions religieuses et théologiques: Voltaire, en mettant a
la mode le genre badin et la critique ricaneuse; avant lui, on
examinait les questions avec un certain sérieux; avec lui, ce
sérieux a disparu chez ses disciples: Rousseau, en développant
le sentimentalisme, ce sentimentalisme qui, avec Schleiermacher,
Vinet et d’autres, a vite écarté les confessions de foi et, avec
celles-ci, les dogmes et les fortes études dogmatiques.

Mais il est encore d’autres causes. La science des reli-
gions, telle qu'elle est comprise et pratiquée aujourd’hui dans
les Universités, est une création du XIXe® siecle et une création
laique, en ce sens que ce sont des orientalistes laiques qui, en
étudiant 'Egypte, I’Assyrie, la Perse, la Chine, 'Inde, ont touché
a la chronologie biblique et & maints récits plus ou moins his-
toriques de la Bible. Leurs découvertes et leurs interprétations
se sont imposées, malgré 'opposition des théologiens arriérés.
De la chronologie et des récits on a passé aux doctrines, mais
avec moins de raisons. L’esprit de parti et de systéme s’en est
mélé: qu'on se rappelle Renan. Nombre d’écrivains incompé-
tents ont voulu prendre part aux débats, les uns pour défendre
la Bible, les autres pour lattaquer. De part et d’autre, ce ne
fut plus guere alors que du dilettantisme.

1) Voir la «Revue» d’avril.



— 368 —

Ce dilettantisme s’est étendu & d’autres questions et n'a fait
qu'empirer. Remarquons, en outre, que 'abolition des Facultés
de théologie en France a singulierement nui aux études théo-
logiques. La du moins on pouvait faire de la théologie scienti-
fique; mais, une fois ces facultés supprimées, les chaires des
séminaires furent seules & répandre la lumiére, et souvent quelle
lumiere! Les évéques qui pourvoyaient ces chaires n'avaient
pas toujours la main heureuse: leur choix tombait quelquefois
sur un ecclésiastique trop jeune pour le ministere, qu’il fallait
occuper en attendant, et pour le mfrir, on lui faisait enseigner
ce qu’il ne savait pas: il s'instruira en instruisant ses cama-
rades, disait I'évéque imprudent. Ailleurs, ¢’était un prétre inapte
a la prédication et 4 la pastorisation et qui, par conséquent, ne
pouvait qu'enseigner, mais comment! On le devine aisément.
Pas plus qu'une autre science, la théologie ne s’improvise. De
14, dans les séminaires, un enseignement généralement dépourvu
de critique, abandonné a la routine et &4 peine supérieur au di-
lettantisme laique. Qui ne se rappelle les écrits des Auguste
Nicolas, der Lenormant, des Foisset, des de Falloux, des de
Champagny, des A. de Broglie, etc.? Et encore étaient-ils les
moins mauvais.

Autre cause. Le romantisme victorieux avite passé de la littéra-
ture a la théologie. Dela une apologétique romantique, une dogma-
tique romantique dans lesquelles I'imagination, la réverie, le senti-
mentalisme ontremplacéla raison. Ces points devue nouveauxn’ont
pas tardé a pénétrer méme dans la maniere d’écrire V'histoire de
I'Eglise. L'ultramontanisme en a profité. Au lieu d’étudier les docu-
ments de 'ancienne Eglise, on s’est engoué¢ a exalter Rome et &
soutenir des théses manifestement erronées. Du romantique on a
passé au romanesque. La glorification quand méme et a tout
prix du moyen age a mis a la mode le monachisme et le mys-
ticisme. Les ordres religieux se sont multipliés. La théologie
mystique des couvents a ruiné la vraie dogmatique et enlevé
a la théologie son caractere scientifique. Certes, la bonne foi
des pieux religieux est digne de tout respect. Mais toujours
est-il qu'en croyant trop souvent que son couvent est le monde
entier, que sa congrégation est la plus parfaite partie de I'E-
glise, que sa sacristie est toute la religion, le moine n’a plus
la juste mesure ni des choses ni des questions théologiques. Il
abuse du sens accommodatice, et dénature ainsi 'exégese biblique



— 369 —

et le dogme; c’est sa maniere habituelle d'interpréter la Bible
ef de vivre «mystiquement». A part quelques instituts voués a
I'érudition et fideles a leurs traditions autant que Rome leur en
a laissé la possibilité, ce ne fut ailleurs qu’'une théologie de
Mois de Marie, d’'apparitions, de purgatoire, de neuvaines, d’ado-
rations perpétuelles, de miracles, d’indulgences, de mille déli-
quescences dites surnaturelles et prétendues pieuses, que Rome
a favorisées de tout son pouvoir; car, pendant ce temps, on
ne songeait pas a examiner sur quoi repose la papauté, s'il y
a eu vraiment une primauté de St. Pierre, et surtout s'il y a un
rapport possible entre cette primauté et celle de 'évéque de
Rome, et si cet évéque de Rome peut s'en autoriser jusqu’a
revendiquer le privilege divin de linfaillibilité dogmatique et
celui non moins divin d'une juridiction absolue sur I'Eglise de
Jérusalem, sur celle d’Antioche et méme sur toute 'Eglise!
Rome, pour détourner les théologiens de ces questions brfilantes
et pour elle fatales, a favorisé tous les dilettantismes et toutes
les accomodations antiscientifiques.

Aujourd’hui, nombreux sont les ecclésiastiques et les laiques
qui sont scandalisés par cette tactique, ébranlés par le scepti-
cisme qui en est le résultat logique; malades qui commencent
a4 se rendre compte de leur maladie, analystes qui voient trés
bien les vices du systéme, mais qui n'ont plus la force de se
Quérir, qui tremblent méme devant le bistouri, qui repoussent
les médecins trop clairvoyants et trop sinceres, et qui préferent
végéter entre la foi et le doute, dans les vagues contours des
choses, dans les peut-étre que Renan a mis & la mode, et dont
nombre de ses prétendus adversaires sont heureux de bénéfi-
cier, De méme que certains animaux vivant dans des souter-
rains obscurs finissent par devenir aveugles, ainsi, emprisonnés
intellectuellement et moralement dans les souterrains du Vati-
can et dans les prisons du St. Office, les théologiens en ques-
tion perdent peu a peu la vue nette des vrais dogmes catho-
liques et laissent atrophier leur raison et leur caractere jusqu'a
n'avoir plus que le sens du papisme et la frayeur de le perdre.

Ce triste état de choses va-t-il se prolonger? Nul ne le sait.
Toujours est-il qu’il est difficile, méme a une Eglise aussi habile
que celle de Rome, de se maintenir debout au milieu de tels
ébranlements. Une Eglise a besoin non de croyances vagues,
mais de foi positive et ferme, de principes clairs et rationnels

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1911. 24



— 370 —

qui ne laissent pas le oui et le non s’asseoir dans la méme
chaire. Rome a fabriqué de faux dogmes, elle a introduit dans
le dépdt chrétien des doctrines erronées; tout le monde le voit
aujourd’hui et veut rejeter ces erreurs. Elle doit, qu'elle le
veuille ou non, en subir les dures conséquences. Si elle s’obs-
tine a se draper dans la fameuse maxime: sint wut sunt aut
non sint, eh bien, elle cessera d’étre, non sit! Le monde a
déja vécu sans subir ni sa domination ni son enseignement; il
vivra encore. A tout prix, il faut aux chrétiens la science, a
leur théologie la lumiere, la méthode, la critique, la démons-
tration. On ne se passe plus de ces choses, qui sont devenues
le pain quotidien de 'humanité pensante.

M. Dejob a dit dans son ¢tude sur Massillon: «Une des
erreurs pédagogiques les plus dangereuses de notre temps con-
siste a croire qu'une étude rapide d'une science suffit pour en
saisir la méthode, alors que c’est précisément instiation a la
miéthode qui demande de longues années et une courageuse
recherche des vérités de détail.» En sommes-nous réduits a
devoir rappeler de telles vérités de La Palisse, et a réclamer
a b ¢ théologique comme la chose la plus oubliée et la plus
nécessaire? Faut-il redire que, de méme que tous ceux qui
s’occupent de religion ne sont pas religieux, ainsi tous ceux qui
s'occupent de théologie ne sont pas théologiens, et qu'il leur
faut pour le moins la connaissance exacte des documents, la
méthode stricte, les principes indiscutables, les aptitudes? De
méme que certaines gens ne connaissent un pays que par les
livres, et d’autres pour l'avoir habité, et que ce sont ceux-ci
seulement qui y sont vraiment chez eux et qui le connaissent
bien; ainsi y a-t-il des théologiens qui n'ont pas vécu dans les
documents mémes de la théologie, qui n’en parlent que par
oui-dire, qui tranchent, par exemple, les questions des conciles
sans avoir ouvert une histoire critique dcs conciles, et qui
expliquent 'Evangile a leur maniére sans se douter qu'il y a
des régles pour interpréter exactement les ouvrages de tel siecle,
de tel pays, de tel milieu, etc. Dilettantes faisant pitié! Si l'ar-
tiste méprise 'homme de lettres qui fait de la critique d’art sans
avoir fréquenté l'atelier, comment les vrais théologiens de mé-
tier ne s’éleveraient-ils pas contre les profanes qui prétendent
faire les connaisseurs sans rien connaitre?

Et le mal causé par le dilettantisme est d’autant plus grand



— 371 —

que lorsqu’on s’est laissé aller une premiere fois a un acte
arbitraire, 2 un a peu pres, a4 un sophisme, on en commet un
second pour défendre le premier, puis un troisiéme pour se jus-
tifier de toutes les fautes passées; et ainsi tout le systéme est
vicié. Impossible de le corriger: sint wut sunt aut non sint!

D’'une espéce particuliere de dilettantisme, Brunetiere a dit:
« Le dilettantisme n’est qu'une incapacité a prendre parti, un
affaiblissement de la volonté, quand il n’est pas un obscurcisse-
ment du sens moral, et — dans la supposition la plus favorable
— une tendance éminemment immorale A faire de la beauté
des choses la mesure de leur valeur absolue. Lorsque l'art en
arrive 1a, ce n'est pas l'art seulement qui est perdu, c’est aussi
la morale, ou, si vous voulez quelque chose de plus précis,
c'est la société qui s’est fait de I’art une idole. » On peut ajouter
que c'est aussi la doctrine qui est perdue, quand elle est
traitée et expliquée par un dilettante qui en ignore les vrais
principes. Brunetiere en est lui-méme, dans sa prétendue théo-
logie, un exemple frappant.

D’autres dilettantes sont tragiques. Papillonnant sur les
questions les plus ardues, ils en choisissent le cot¢ paradoxal,
le poussent a I'extréme pour faire neuf, pour attirer 1'attention
des lecteurs. Ils mettent ainsi 2 la mode le paradoxe, I'excen-
trique, le désordre, I'anarchie, en attaquant la société, ou I'Eglise,
ou la religion. Le snobisme, si répandu, s'en méle; le mal est
contagieux; et quand des hommes de talent ont crié sur tous
les tons et en variations brillantes: « Créve donc, société . . .
périsse I'Eglise . .. anatheéme 2a la religion», il se trouve effec-
tivement des badauds pour s’atteler & ces destructions.

Un de Maistre commence par confondre 'autorité et ’abso-
lutisme, la foi et la superstition; il raille la raison, la liberté,
I’honnéte homme-coquin, dit-il, etc.; il y met de U'esprit qui fait
passer les erreurs, qui dore les paradoxes; et la foule, qui se
gaudit dans les exagérations, applaudit. C'est ainsi que le dilet-
tantisme meéne aux abimes, que le livre Du Pape conduit au
concile du Vatican, celui-ci & 'encyclique contre le modernisme,
et celle-ci au gachis ol se débat le catholicisme romain.

V.

Apres ces considérations générales, il faudrait, pour en faire
l'application et en montrer l'exactitude, examiner de pres les



— 372 —

théses émises par quelques-uns des principaux dilettantes en
matiere de religion, de théologie et d’ecclésiologie.

On pourrait remonter jusqu'au «Socrate chrétien» de Bal-
zac, ala «Défense de 1'Eglise romaine » de Brébeuf, au « Traité
de l'eucharistie » de Pellisson?). Ces trois théologiens dilettantes
du XVII® siecle ne sont pas sans intérét. Dans son édition des
(Fuvres de Leibniz (T. 1), Foucher de Careil a introduit une
lettre de Pellisson a M™ de Brinon, lettre assez amusante, en
ce sens que Pellisson essaie non seulement de réfuter des
objections trés embarrassantes de Leibniz, mais encore de se
donner, aux yeux de la bonne dame, des airs de supériorité qui
font vraiment sourire. Un Pellisson en discussion avec un Leibniz,
et ayant l'air de prendre le balai par le c6t¢ du manche! Hé
quoi! n'ai-je pas vingt-deux ans de plus que ce jeune homme?
N’habitai-je pas a Versailles, & la cour méme de Louis XIV?
Qu’est-ce que ce petit bibliothécaire d'un duc de Hanovre en
comparaison d'un conseiller du roi de France!

C’est ainsi que les dilettantes le prennent de haut avec les
vrais savants. Pour avoir parcouru les vitrines des bibliotheques,
examiné le dos des volumes, jeté peut-étre un coup d'ceil sur
la table des matiéres, ils s'adjugent le monopole des questions
et se croient les lumiéres du monde: Leibniz, traitant de I'hé-
résie, avait parlé bon sens, et comme il savait que ces mes-
sieurs de 1'Eglise romaine n’étaient pas trés sensibles de ce
coté, il avait eu soin, en homme d’esprit, de se couvrir de
quelques textes de Peres jésuites. Pellisson n'y vit ni malice
ni bon sens; il trancha en maitre, jetant de la poudre aux
yeux de sa correspondante, s'érigeant en Peére de I'Eglise et
celle-ci en mere. Ils se valaient. En recevant la copie de cette
lettre, Leibniz, le petit bibliothécaire, devait plus que sourire,
A en juger par les notes bréves et piquantes, vraies ripostes
bien primesautieres d'un vrai savant, qu'il traca en marge et
qui montrent la pauvreté de la théologie de Pellisson.

On pourrait aussi rappeler le mot de Guy Patin au sujet
de la grace et de la prédestination: Ce sont des bagatelles dont
on amuse le peuple. — Quelle méprise! Les discussions sur ces
choses étaient effectivement, en grande partie des pointes d’ai-

1} Sur Pouvrage de Brébeuf, voir la «Revue internationale de Théologie »,
n® 25, janvier 1899, p. 152-156; et sur le Traité de Pellisson, voir le n° 61, janvier
1908, p. 59-74.



— 373 —

guilles; mais ces choses elles-mémes, en se rattachant aux
grandes questions de la Providence divine et de la destinée de
I'homme, impliquaient les problémes les plus élevés de la phi-
losophie et de la théologie. Le spirituel médecin du roi avait
lui-méme confondu la forme avec le fond!

Mais ¢levons et généralisons le débat. Car c'est 14 un
exemple, entre mille, du mal que le dilettantisme a causé, en
théologie peut-étre plus qu’ailleurs. Ailleurs, en effet, il est
moins ridicule et il traine & sa suite des conséquences moins
graves. On peut déja voir, par ces spécimens, comment la théo-
logie, méme au XVII® siecle, n'a pas toujours été sérieuse.
Mais, si 'on a traité Pascal d’amateur en théologie et si 1'on a
qualifié ses connaissances théologiques de «maigres», que faut-il
dire de nos dilettantes actuels?

Au XVIII® siecle, les théologiens de profession se font rares;
au contraire, les dilettantes abondent, a la suite de Voltaire,
de Rousseau, de Diderot et des autres encyclopédistes. Tous
les abbés de cour ou de salons n'étaient que des dilettantes,
au-dessous méme de Louis Racine. Si André Chénier a été si
hostile a J.-C. et aux Evangiles, n’est-ce pas parce qu'il ne les
a considérés que de trés loin et en dilettante?

Au XIXesiecle, le dilettantisme en théologie déborde, soit
chez les protestants, soit chez les catholiques-romains. Chez les
laiques et chez les écclésiastiques, ils parlent haut. Qu’ont &té,
dans la chaire de Notre-Dame, les Ravignan et les Lacordaire,
sinon des avocats romantiques, trop vite improvisés théolo-
giens? Et les Plantier, les Gerbet, les Salinis, les La Tour
d’Auvergne, les de La Bouillerie, les Lavigerie, et tant d’autres
éveéques! C'est par centaines qu’il faudrait les énumérer. Leur
superficialité surpassait méme celle des Chateaubriand et des
Aug. Nicolas.

On pourrait distinguer les purs sentimentalistes plus ou
moins mystiques; les imaginatifs et les poétes, comme Chateau-
briand, Senancourt, Lamartine, Soumet, de Laprade, etc.; les
philosophes et les savants qui ne se sont occupés de la théo-
logie que treés incidemment, comme Cousin, Quinet, Comte,
Proudhon, Renouvier, Taine, Berthelot, P. Bert, Séailles, Blon-
del, G. Sorel, etc.; les politiciens, comme J. de Maistre, P. Le-
roux, Buchez, Lanfrey, Arnaud de 1'Ariege, E. Lamy, Jaures,
etc.; les littérateurs, comme Michelet, Sainte-Beuve, Montalem-



— B —

bert, Villemain, E. M. de Vogiié, A. LeRoy-Beaulieu, P. Des-
jardins, Fonsegrive, Jacolliot, Goyau, J. Fabre, Bourget, Faguet,
Huysmans, etc.; les batailleurs qui n'ont fait que de la théo-
logie de combat, en ferrailleurs, comme les Veuillot, les Brune-
tiere, etc.

Comment s'étonner de ces faits, lorsque, méme dans le
monde des. sciences naturelles, il y a de faux savants qui veu-
lent jouer aux philosophes et qui ne sont guére que des «assem-
bleurs de nuages» et des condensateurs d’'absurdités! Ils
prétendent & la nouveauté et ils répeétent les vieilleries du ma-
térialisme. Sophistes tranchants, qui se dispensent des défini-
tions claires, sérieuses, solides, les plus nécessaires et les plus
élémentaires. N'est-ce pas le cas de rappeler la plainte bien
sentie que Bersot formula éloquemment, en juillet 1878, dans
un discours a 1'Ecole normale? Aprés avoir rappelé que, de
son temps, les philosophes étaient «assez timides, trés dévoués
au sens commun, trés respectueux de l'évidence, incapables de
nier une réalité, trop attachés aux idées regues pour avouer que
nous n’existions pas», etc., il ajoutait:

« Aujourd’hui on se met a l'aise: on n'est pas retenu par
des réalités génantes, il est entendu que la critique a droit sur
tout: on résout les étres en phénomeénes, les phénomenes en
lois, les lois en logique. Descartes disait: «Je pense, donc je
«suis;» on dit aujourd’hui couramment: «Je pense, donc je ne
«suis pas;» c’est un grand progres de la philosophie. Et I'ha-
bileté avec laquelle on détruit et on construit est merveilleuse,
a4 donner des éblouissements. Nous ne sommes pas sans étre
un peu inquiets de ce prestige; car, si on se plaisait trop a
ces jeux, la philosophie cesserait d’étre la science respectable
qu'elle a été depuis les origines; elle ne serait plus qu'un art,
elle ne formerait plus que des virtuoses et n’aurait plus d'ac-
tion sur le monde, ce qui serait nouveau dans son histoire.»

A T'étranger, onn’est guere plus sage. Faut-il rappeler I'empe-
reur Joseph II écrivant, en 1782, a l'impératrice Catherine 1II de
Russie: «J'avouerai sincérement a Votre Majesté que les troisheures
que je passais régulierement a déraisonner de théologie avec
le pape (Pie VI), et sur des objets sur lesquels nous disions
souvent chacun des mots sans les comprendre, il arrivait que
nous restions souvent muets & nous regarder, comme pour nous
dire que nous n'y entendions rien ni 'un ni 'autre, mais cela



— W

était fatigant et odieux.» Et dire que la plupart des journa-
listes et des politiciens qui, aujourd’hui, parlent religion et théo-
logie, n'en savent pas plus, encore moins peut-étre que Pie VI
et Joseph II! Aussi barbote-t-on de plus en plus dans le gachis.

Schopenhauer lui-méme n’a-t-il pas classé dans le christia-
nisme vrai I’augustinisme, le péché originel, Luther, Calvin et le
jansénisme; et dans le christianisme faux, le pélagianisme, le
semi-pélagianisme, les jésuites, I'Eglise grecque et le concile de
Trente?

Loin de moi la pensée de ne voir, dans toutes les ceuvres
de ces écrivains, que du vide ou de l'erreur. Certaines pages
sont méme superbes. Mais je veux dire que trop d’autres pages
sont vides ou erronées; que, lorsqu'on veut défendre ou atta-
quer la religion, le talent ne suffit pas, il faut encore la com-
pétence, c’est-a-dire la connaissance exacte des questions; que,
lorsqu’on veut prendre part aux discussions théologiques et con-
fessionnelles, il faut les avoir approfondies, comme un physicien
ou un chimiste, lorsqu’ils parlent physique ou chimie, doivent
en connaitre les principes et les secrets.

Qu'on veuille bien le remarquer, tel écrivain, tel savant
méme peut jouir a bon droit d'une grande célébrité dans sa
spécialité, et n'étre qu'un ignorant, ou & peu prés, en matiere
théologique. Cette remarque n'est pas une injure. Elle s’applique
aussi au théologien qui voudrait disserter sur les sciences na-
turelles sans les avoir étudiées, et proclamer qu'il y a miracle
la ou il est incapable d’examiner et de juger les causes. Certes
on peut admirer la science d'un Reinach ou d'un Durkheim,
mais trouver médiocres, pour ne rien dire de plus, les consé-
quences qu’ils en tirent contre la religion. De méme, on peut
trouver charmante la bonhomie des politiciens de 1'école de
Spuller, de tous les partisans de ce fameux «esprit nouveau »
que nous voyons a l'ccuvre depuis une quinzaine d'années, mais
pitoyable et impardonnable 'impéritie avec laquelle ils ont déclaré
qu’il n'y a plus ni jésuites, ni congrégations, ni machinations
ténébreuses du parti clérical.

Comment ne pas sourire en voyant Dupuis, l'auteur de
I'Origine de tous les cultes, et a sa suite son fidele disciple
Volney, nier l'existence de J.-C., «parce que le jour de Noé&l
est célébré le premier jour du solstice d’hiver par la condescen-
dance d'un pape aux habitudes des payens qui célébraient ce



— 376 —

méme jour leur féte du Soleil invincible. Et cependant J.-C.,
suivant la tradition des Eglises d’Asie, n’était point né le 25 dé-
cembre, ni méme dans ce mois. Pour ce chétif rapprochement,
inexact a tout prendre, vouloir nier la prédication et la vie
humaine de J.-C., n’est-ce pas rendre inexplicable 1'existence de
I'A. et du N. T. et de toute la bibliothéque des livres chrétiens
et juifs depuis 1800 ans??)» Et cette fantaisie de Dupuis et de
Volney a été renouvelée en 1910 par un professeur de philo-
sophie, M. Drews, de Carlsruhe.

Que dire aussi de l'aplomb avec lequel M. Jules Lemaitre
déclare que, «a mesure que croissent nos lumieres, la foi, tout
en s'épurant, participe moins de la certitude», comme si les
lumiéres amoindrissaient la certitude! Et ce méme écrivain
prétend encore qu’'«il est impossible que la conception d'un
Dieu personnel ne tourne pas & l'anthropomorphisme»; d’oi il
conclut qu'il vaut mieux croire simplement au divin. Et ce libre-
penseur fait le jeu de Rome en déclarant, contre Bossuet et
tant d’autres catholiques, que la réforme protestante n’était
nullement nécessaire au seiziéme siécle, bien plus qu’elle a été
un grand malheur pour la France et pour I'Europe; etil s’au-
torise, pour lattaquer, du protestant V. Cherbuliez et du pro-
testant Jean-Jacques; et il déclare sinistres Luther et Calvin, et
il loue Erasme, Rabelais et Montaigne, en matieére de religion!

Et ce moraliste du Figaro proclamant que «la supériorité
de la religion catholique c’est qu'elle est a la fois tres rigou-
reuse sur le dogme et tres flexible aux cas particuliers »! Et
toutes les célébrités consultées par le Mercure de France sur
Iétat de Ia religion en France, et se contredisant & qui mieux
mieux les unes les autres! On songe a lord Halifax discourant
théologie en Angleterre, et faisant la pluie et le beau temps
dans certains cercles anglicans, qui se signent a4 chacune de
ses allocutions sur le symbole Quicumaque, sur l'union avec
Rome, etc.!

Derniere remarque: ce serait se méprendre sur le but de
ces pages, si 'on pensait qu'elles ont été écrites pour récri-
miner. Leur seule inspiration, c’est la nécessité urgente, absolue,
vivement sentie par leur auteur, d’'une réforme de la théologie

) Argumentation de Lanjuinais en 1822, dans une lettre a2 M. Bouis de Mar-
seille. Voir le Zemps du 11 octobre 1903,



— 577 —

actuelle, et cela pour le bien de toutes les Eglises chrétiennes;
réforme qui doit étre fondée sur les regles de la science
actuelle, ainsi que sur les besoins intellectuels et religieux de
la société contemporaine.

Oui, de méme que l'immoralisme est la grande plaie de la
religion, le dilettantisme est la grande plaie de la théologie.
Clest la décadence. Clest la superficialité destructive du fond.
C'est la fantaisie et méme l'erreur mises a la place de la vé-
rité. Les vrais théologiens ne sauraient assez lutter contre cette
contrefacon de leur ceuvre. Les vrais fideles qui ont souci de
leur foi, de leur Eglise, de I'ame de leurs enfants, doivent se
soucier avant tout de la formation de leur clergé. Clest a
n'avoir a la téte de leurs paroisses que des prétres éclairés,
prudents, sages, qu'ils doivent consacrer leurs efforts les plus
persévérants. Qu’ils secourent les pauvres, qu’ils soignent les
malades, qu’ils consolent les affligés, qu'ils viennent en aide
aux malheureux de toutes sortes, oui, certes, mais qu'ils songent
plus encore a la défense de la vérité, a la diffusion de la lumiére
religieuse, a la prédication de U'Evangile, a la réfutation des
erreurs qui pullulent dans la société et qui corrompent les
consciences. C'est a la premiere source du mal, V'erreur, qu’il
taut s'attaquer, et a la premiere source du bien, la vérité, qu'il
faut se dévouer.

Reconnaissons-le, et agissons en conséquence, il n'est que
temps. Nous périssons par la théologie des & peu prés, 4 peu
prés en dega, chez les tieddes et les indifférents, a peu pres
au dela, chez les exagérés et les excentriques! La vérité,
dans son juste milieu, semble délaissée: aux exagérés, les
hommes du juste milieu paraissent froids, presque incroyants;
c’est ainsi qu'on accuse quelquefois les anciens-catholiques de
protestantisme (et ce terme est pris en trés mauvais sens par
ceux qui le prononcent); aux tiédes, ces mémes hommes du
juste milieu paraissent exagérés, presque mystiques, en tout
cas suspects. Le déséquilibrement est ainsi universel.

Grace a ces appréciations contraires, l'erreur se glisse
partout sous des mots élastiques, mal définis et équivoques.
Tentez 'expérience; posez une question dogmatique a quatre
ou cinq théologiens de confessions diverses et libres de tout
mot d'ordre papal, vous constaterez des réponses certainement
contradictoires, des abus d'expressions, des phrases a double



— 378 —

entente, des non qui sont presque des oui, des oui qui sont
presque des non. Une religion qui vit dans une telle atmosphere
et dans de telles conditions ne peut étre que bien malade, ané-
mique et a demi asphyxiée.

Regardez la carte des pays ou le Rhin prend naissance et
ou il se jette dans la mer: 14, il est modeste en apparence,
mais déja vigouret}x et quelle pureté dans ses eaux; ici, il est
divisé en de nombreux cours, qui divergent dans toutes les
directions et dans lesquels il est difficile d'apercevoir soit 1'unité,
soit la pureté premiere. Il en est de méme de la théologie
actuelle: c’est le Zuyderzée. Remontons vite & la source du
christianisme, aux dogmes du Christ, dont la simplicité, 'unité,
‘la pureté ne peuvent que ravir les esprits attentifs et exacts.
Ils portent la vie en eux-mémes, parce que le Christ seul est
«la voie, la vérité et la vie ».

Telle doit étre la grande réforme de la théologie : le retour
aux enseignements du Christ, d'abord affirmés nettement, puis
expliqués d'apres les données scientifiques et philosophiques
positives et conformément aux faits certains de I'histoire.

E. MICHAUD.




	Le dilettantisme en théologie [suite]

