
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1 (1911)

Heft: 3

Artikel: Aus den Verhandlungen der Generalkonferenz der christkatholischen
Geistlichen der Schweiz am 15. Mai 1911 im Kirchgemeindesaale zu
Schönenwerd

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403791

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403791
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


340 —

Aus den Verhandlungen
der

GeneraWerenz der christkatholischen Geistlichen der Schweiz

am 15. Mai 1911

im Kirchgemeindesaale zu Schönenwerd.

Mensa und Confessio nach Prof. Dr. Franz Wieland und

die christkatholische Messliturgie.

I. Referat von Bischof Dr. Eduard Herzog.
Die Schule, deren Vorsteher einst Döllinger gewesen ist,

hat keineswegs allen Glanz und alle Bedeutung verloren; die

^Veröffentlichungen aus dem kirchenhistorischen Seminar
München", herausgegeben von Professor Alois Knöpfler, sind ein

Beweis, dass sie immer noch eine Pflanzstätte theologischer
Wissenschaft ist. Zu diesen Veröffentlichungen gehören drei
Schriften, die Dr. Franz Wieland, Subregens in Dillingen, im
Laufe der letzten Jahre verfasst hat, und die am 2. Januar 1911

in besonders feierlicher Sitzung auf den Index gesetzt worden
sind :

„Mensa und Confessio, der Altar der vorkonstantinischen
Kirche", München 1906;

^Die Schrift Mensa und Confessio und P. Emil Dorsch, S. J-

in Innsbruck, eine Antwort", München 1908 ;

„Der vorirenäische Opferbegriff", München 1909.
In den folgenden Ausführungen zitiere ich die erste dieser

Schriften mit „M. C", die zweite mit „Antwort", die dritte mit
„Opferbegriff".

Wie unterscheiden sich Mensa und Confessio? Der Tisch ist
ein Hausgeräte, um das sich die Mitglieder der Familie
versammeln, wenn sie die gemeinschaftliche Mahlzeit einnehmen



— 341 -
wollen. Im apostolischen Zeitalter war man beim Essen um
den nur wenig erhöhten Tisch gelagert; man stützte sich auf
den linken Ellbogen und führte sich mit der rechten Hand die
auf dem Tisch bereitstehenden Speisen und Getränke zum
Munde. Um einen Tisch in einem Privathause war Jesus mit
seinen Jüngern versammelt, als er das heilige Abendmahl
einsetzte. Ebensowenig wie dieser Tisch unterschieden sich in
den Häusern, in denen die Mitglieder der jerusalemischen
Gemeinde nach Pfingsten „das Brot brachen" (Apg. 2, 46), die
zum Einnehmen einer Mahlzeit üblichen Hausgeräte von den

analogen Gegenständen in andern jüdischen Wohnungen. Nicht
mehr ein gewöhnlicher Tisch aber ist die mit einer „Confessio"
verbundene Tafel zur Zubereitung und zum Genuss des hl.
Mahles. Die „Confessio" ist das Märtyrergrab, auf dem der
Altartisch aufgebaut ist. Noch heute findet man in alten
Kathedralkirchen Italiens die Einrichtung, dass der Bischofsstuhl
hinten in der Apsis steht, links und rechts von ihm die Stühle
der Chorherren, vor dem Bischofsstuhl aber der Altar sich
befinden ; hinter dem Altare stehend und mit dem Angesicht dem
im Schiffe der Kirche versammelten Volke zugewendet,
funktioniert der Bischof. Vom Schiffe aus zum Altare hinzutreten,
ist gar nicht möglich, weil auf dieser Seite die Treppe zu der
unter dem Altar befindlichen Gruft hinabführt. (Eine solche

Einrichtung sah ich z. B. in der kleinen alten Kathedrale zu
Foligno.) Heute jedoch denkt man gewöhnlich bei „Confessio"
an das symbolische Märtyrergrab, d. h. an den in die Altarplatte

eingehauenen Reliquienbehälter, der nach römischkatholischer

Anschauung keinem Altare fehlen darf. Die hl. Eucharistie

ist ein Mahl der Gemeinschaft; die an diesem Mahle
Teilnehmenden stellen sich nicht bloss als eine Tischgesellschaft
dar, sondern sie werden auch tatsächlich zu einer einheitlichen
Körperschaft, in deren Gliedern dasselbe Leben pulsiert. Dieses
Leben ist der verklärte Christus. Christus lebt in allen, und
alle leben in Christo. Von ihm sind auch die Verstorbenen
nicht geschieden. Will man die Gemeinschaft mit den
Verstorbenen betätigen, so kann es nicht besser geschehen, als
dadurch, dass man die Lebensgemeinschaft mit Christus, „dem
Haupte des Leibes", erneuert, und das geschieht durch die
Teilnahme am eucharistischen Mahle. Dabei waren noch andere
Gedanken massgebend, auf die später zurückzukommen sein



— 342 —

wird. Insbesondere ist es verständlich, dass die christliche
Gemeinde bei der Gedächtnisfeier der Passion des Herrn auch
dankbar der Märtyrer gedachte, die sich gleichsam mit Christus
geopfert hatten, und dass sie darum die hl. Eucharistie gern
an den Begräbnisstätten der Glaubenszeugen feierte. Das führte
im Laufe der Zeit dazu, die Altäre gleichsam auf den Gräbern
von Märtyrern aufzubauen, also unter dem Altar eine Gruft
mit den Gebeinen eines Märtyrers anzubringen oder dann
wenigstens Reliquien in die Altarplatte zu versenken. Sobald
die „Confessio" da ist, also der mit einem eigentlichen oder
einem bloss symbolischen Märtyrergrab verbundene Altar, hat
der Abendmahlstisch endgültig aufgehört, ein gewöhnliches
Hausgeräte zu sein ; er ist zu einem Gegenstand geworden, der
eine ausschliesslich liturgische Bestimmung erhalten hat.

Wann ist nun die einfache ^mensa" zur „confessio"
geworden Wieland weist nach, dass in der vorkonstantinischen
Periode von einem Altargrab oder von einem Grabaltar keine
Rede sein kann. Damit ist nicht gesagt, dass nicht doch schon

vor Konstantin der eucharistische Tisch ein Gegenstand pietätsvoller

Wertschätzung geworden war. Das musste er werden,
sobald es für die Christgläubigen besondere Versammlungslokale

gab, die ausschliesslich zur Feier der hl. Eucharistie
dienten, und die auf dem Tisch zum Leib und Blut des Herrn
konsekrierten Gaben von Brot und Wein als eine eigentliche
„dblatio" angesehen wurden, die man Gott darbrachte. Doch
war der eucharistische Tisch auch in dieser Zeit ein Heiligtum
nur für die jeweilige Dauer der eucharistischen Feier; er wurde
jedesmal eigens aufgestellt und geschmückt. Daher konnte
die Eucharistie auch im dritten Jahrhundert immer noch an
jedem beliebigen Orte, wo Gläubige kommunizieren wollten,
gefeiert werden, und ohne besondere Weihe jede beliebige
Unterlage, auf der sich in passender Weise das Brot hinlegen
und der Becher aufstellen liess, als Altar dienen (M. C, 119 ff.).

Dass ursprünglich für die eucharistische Feier einfach der
Esstisch oder die Esstische des betreffenden Raumes zur
Verwendung kamen, muss schon wegen des Zusammenhangs der
Eucharistie mit den Agapen als selbstverständliche Tatsache

angenommen werden. Wie die Einsetzung des neutestamentlichen

Passahmahles den Höhepunkt und Schluss eines
wirklichen Mahles bildete, so ging in der apostolischen Kirche dem



— 343 —

eucharistischen Mahle die Agape vorher. Für diese Tatsache
nimmt Wieland schon Apg. 2, 42, in Anspruch. Die xoivwvia,
die Lukas mit der ôiâa%rj tiov dnoöTOXwv in enge Beziehung
bringt und gleichzeitig der xXaön tov ccqtov und den nqooevyaiq
gegenüberstellt, kann nur das Liebesmahl sein, zu dem sich
die Christgläubigen versammelten. Den Versammelten boten
die Apostel freilich zunächst geistige Speise (ôiôaxiq) an; dass
aber ungefähr gleichzeitig mit den Lehrvorträgen auch eine
leibliche Speisung der Erschienenen stattfand, muss aus Apg.
6, 1 ff., geschlossen werden. Die Apostel, die Diener des Wortes,
finden es unschicklich, dass sie yfiei den Tischen dienen" und
so das „Wort Gottes vernachlässigen". Nur bei einer eigentlichen

Mahlzeit, nicht bei der Verteilung der eucharistischen
Gaben konnte eine Zurücksetzung der hellenistischen Witwen
vorkommen. Geradeso verhielt es sich mit den armen
Gemeindemitgliedern zu Korinth. Nur wenn ein Mahl im
gewöhnlichen Sinne stattfand, konnte es sich ereignen, dass der
eine sich sättigte, ja übersättigte, der andere aber hungrig blieb
und ob seiner Dürftigkeit beschämt wurde (1. Kor. 11, 21 f.). Mit
Eucharistie und Agape bringt Wieland (M. G, 10) auch 1. Tim. 4,

4—6, in Beziehung. Die Speisen, die olà Xóyov d-eov xaì svtsv^swç

geheiligt werden, sind diejenigen, die bei der Eucharistiefeier
(/äst svxaQiaTÎaç) genossen werden. Dass aber Agape und Eucharistie

nicht zu identifizieren sind, ergibt sich gerade aus 1. Kor.
c. 10 und c. 11. Das „eine Brot", von dem alle geniessen, ist
nicht das, mit welchem der Hunger der Armen hätte gestillt
werden können, und der Kelch, aus dem alle trinken, nicht
der Wein, den die Vermöglichen in überreichlichem Masse
geniessen. Wieland will aber dahingestellt sein lassen, ob die
xXdOig tov aQTOv und die nQoaev%ai der xoivwvia in Wirklichkeit
vorhergingen oder nachfolgten. Das letztere wird richtig sein.
Das ergibt sich aus den angeführten Zeugnissen, und nur in
diesem Falle kann das Brotbrechen als „Höhepunkt der Koi-
nonie" (M. C, 15) bezeichnet werden. So hat der Gottesdienst
der apostolischen Gemeinde grosse Ähnlichkeit mit der Sabbatfeier

in der Synagoge. Auch diese bestand aus vier Elementen,
welche waren: 1. Gemeinsames Gebet, 2. Lesung der Thora
und der Propheten mit Predigt, 3. Fürbitten und Segnungen,
4. Sammlung für die Armen (xoivwvia). Den Fürbitten und
Segnungen in der Synagoge entspricht das Brotbrechen in der



- 344 —

apostolischen Gemeinde. Diese Übereinstimmung, die sich ja
von vornherein erwarten lässt, ist ein wichtiges Argument für
die Richtigkeit der skizzierten Anschauung. Wenn aber die
Eucharistie den Höhepunkt eines wirklichen Mahles bildet, so
kommt auch sie selbst in erster Linie unter dem Gesichtspunkt
eines Mahles in Betracht.

Schon die bisher berücksichtigten Anschauungen Wielands
erregten auf seiten römischer Theologen heftigen Widerspruch.
Insbesondere suchte der Innsbrucker Jesuit Emil Dorsch in einer
langen Abhandlung* „Altar und Opfer" (Zeitschrift für katholische

Theologie", 32. Bd., 2. Heft, S. 307—352) den Nachweis
zu leisten, dass Wieland nicht bloss wissenschaftlich unhaltbare,

sondern auch unkatholische Ansichten vortrage. Ihm
widmete Wieland die zitierte „Antwort".

Als anstosserregend wurde von Dorsch und seinen

Gesinnungsgenossen insbesondere hervorgehoben, dass Wieland
behaupte, die Kirche der zwei ersten Jahrhunderte habe der hl.
Eucharistie nicht den Charakter eines Opfers zugeschrieben.
Der Vorwurf ist vom römischen Standpunkt aus begreiflich.
Was ist ein Opfer? Ein Priester der vorchristlichen Zeit wird
auf eine solche Frage antworten : Ein Opfer ist ein Gegenstand,
den der Mensch für sich behalten und für sich verwenden
könnte, den er aber freiwillig aus irgend einer Absicht der
Gottheit schenkt und zu diesem Zweck in gottesdienstlicher Form
zerstört. Nun behauptet Wieland unumwunden: Von einem
Opfer in diesem Sinne wusste die Kirche der zwei ersten
Jahrhunderte nichts. Was die Didache als ilvoia bezeichnet, ist
„nicht eine objektive Darbringung, sondern Lobopfer der
Gemeinde durch Christus" („Opferbegriff", S. 42). Im Barnabasbrief

wird nach Js. 1, 11—13, gelehrt, dass Gott keiner
Darbringungen bedürfe (A. a. O., S. 43). Auch Clemens Rom. lehnt
„die konkreten Opfergaben direkt ab" (A. a. 0., S. 50).
Insbesondere ist nach Ignatius von Antiochien die Eucharistie „nicht
eine Gabe von uns an Gott, sondern eine Gabe von Gott an
uns und ein Unterpfand unserer Auferstehung" (A. a. 0., S. 53).

In Übereinstimmung damit steht die Lehre der Apologeten des

zweiten Jahrhunderts. Im Gegensatz zu den heidnischen und
jüdischen Oblationen, die in Brandopfern, Rauchopfern, Trankopfern

und dergleichen bestanden, bezeichnen sie Gebet und

Danksagung, Lob und Verherrlichung* und Bitte als das christ-



— 345 —

liehe Opfer, da ja Gott unserer Gaben nicht bedürfe (A. a. 0.,
S. 62). „Nicht der konkrete Christus, nicht sein Fleisch und
Blut ist unsere Opfergabe an Gott, sondern die Verherrlichung-
Gottes durch den konkreten Christus ist unser Opfer" (A. a.
0., S. 66). Für diese Anschauung beruft sich Wieland namentlich

auf Justin (M. C, S. 50 ff. ; „Opferbegriff", S. 71 ff.). In
den Beschreibungen der Liturgie, die Justin in seine Apologie
aufgenommen hat, findet Wieland „keine Spur einer Darbringung
der Eucharistie als einer Gabe an Gott". Um Gott zu ehren,
bedarf es keiner sichtbaren Gabe ; eine solche ist nicht einmal
denkbar, denn der Schöpfer aller Dinge besitzt von vornherein
alles, was wir ihm geben könnten. Allerdings kennt auch
Justin materielle Gaben, die die Christen darbringen; er sagt
von ihnen : „Wohl kennen auch wir ein Darbringen ; aber was
wir darbringen, bringen wir nicht dem dar, der es ja selbst
geschaffen und uns geschenkt hat zum Lebensunterhalt,
sondern wir geniessen es und bringen es so uns selbst dar und
den Dürftigen; was wir aber ihm (Gott) darbringen, ist nicht
das, was wir uns darbringen, sondern feierliches Lob- und
Dankgebet, und zwar über dem Dargebrachten. Und das haben
wir als allein würdige Art der Gottesverehrung* gelernt" („Opferbegriff",

S. 74 f.). Von einer Darbringung der Eucharistie als
Oblation ist bei Justin mit keinem Wort die Rede. Ein Grund,
über diese Bedeutung der eucharistischen Speisen vor den
Heiden zu schweigen, lag nicht vor, zumal Justin die ganze
Feier sehr ausführlich beschreibt und sogar den Inhalt der
Eucharistiegebete angibt. Es hätte im Gegenteil auf den
heidnischen Leser einen sehr versöhnenden Eindruck machen
müssen, wenn er über christliche Opfer Aufschluss erhalten
hätte, die den heidnischen Opfern entsprachen; so wäre für
ihn bewiesen gewesen, dass die Christen keine Atheisten seien,
sondern ebenfalls eine wirkliche Gottesverehrung* besässen.

Derartige Ausführungen müssen auf einen römischen Theologen

notwendigerweise den Eindruck machen, Wieland leugne
für die zwei ersten Jahrhunderte den Opfercharakter der hl.
Eucharistie. Hat aber die Urkirche der Abendmahlsfeier die
Bedeutung eines Opfers im Sinne einer Darbringung nicht
zuerkannt, so hat sie auch keinen „Altar" im Sinne der
vorchristlichen Zeit, sondern eben nur eine „mensa", einen
Abendmahlstisch gehabt, und es ist in diesem Falle selbstverständlich,



— 346 —

dass überall da, wo der Ausdruck „Altar" gebraucht wird,
eben nur eine bildliche Redeweise vorliegt, wie Wieland
namentlich an den Briefen des hl. Ignatius nachweist. Damit
scheint auch der Opfercharakter der hl. Messe geleugnet zu
sein. So weit will nun freilich Wieland nicht gehen. Inwiefern
ist ihm gleichwohl die eucharistische Feier eine Opferfeier? Er
spricht sich darüber in den drei genannten Schriften an
vielen Stellen aus. Ich glaube seine Ansicht in folgenden
Sätzen richtig wiederzugeben:

1. Es gibt Eines, was Gott nicht von vornherein besitzt,
was er aber von seinem mit Vernunft und Freiheit ausgestatteten

Geschöpfe verlangen muss, die dankbare Anerkennung
seiner Majestät. Darum hatten auch die alttestamentlichen
Opfer nur insofern Wert, als sie Symbole der Anbetung, Bitte,
Busse der Opfernden waren („Antwort^ S. 52). „Das Opfer,
welches die Christen von sich aus darzubringen haben, ist
allein die Frucht der Lippen, die Gottes Namen preisen, das

Opfer des Lobes durch Christus" (Hebr. 13, 12. 15; M. C, S. 25).
2. Auf die Beifügung* „durch Christus" ist grosses Gewicht

zu legen. Es ist nur Einer, der Gott die würdige, vollkommene
Verherrlichung und Anbetung darbringen kann: der Gottmensch
Jesus Christus. Er hat Gott in seinem freiwilligen Tod und
seiner Auferstehung* das wahre Lob- und Versöhnungsopfer
gebracht" („Antwort", S. 52).

3. Auch die Selbsthinopferung Christi ist nicht eine den
vorchristlichen Opfern analoge Darbringung von Gaben (des

eigenen Menschenwesens), sondern eine Tat, die gehorsame
Erfüllung des göttlichen Willens bis zum Tod am Kreuze.
Durch diese Tat ist er für alle, die ihm gehorchen, Ursache
ewigen Heiles geworden („Opferbegriff", S. 23 ff. ; vgl. Hebr. 5,

1—10; 10, 5 ff.).
4. Diese Tat ist „einmal" (semel) geschehen. „Es konnte

in den Augen der Apostel keine selbständige, vom Kreuzopfer
verschiedene Opferung des Leibes und Blutes Christi im Sinn
einer Gabendarbringung mehr stattfinden, weder eine blutige
noch eine unblutige, weder eine wirkliche Schlachtung, noch
eine mystische" („Opferbegriff", S. 21 ff; vgl. 1. Petr. 3, 18;
Hebr. 7, 27; 9, 11. 14. 25. 28).

5. Die Eucharistie kann daher keine neue Darbringung
Christi sein — keine Wiederholung des auf Golgatha vollen-



— 347 —

deten Opfers — sondern sie ist eine Speise, deren „Opferung
längst vollzogen ist", wie ja auch die Schlachtung des Passahlammes

vollendete Tatsache war, als das Passahlamm genossen
wurde (M. C, S. 38 f.).

6. Eine im Fleisch und Blut Christi bestehende Speise aber
ist die Eucharistie, weil durch das „Danksagungsgebet" Leib
und Blut Christi gegenwärtig wird, und zwar unter dem Gesichtspunkt

des Erlösertodes, welcher ja nach Paulus beim Genuss
der Eucharistie verkündet werden soll. Ein Opferakt, den bei
der Feier der Eucharistie Menschen vollziehen, kann bloss darin
bestehen, dass sie Leib und Blut Christi „gegenwärtig machen" ;
dieser Akt besteht in einem „Gebet", in der „Danksagung"
(„Opferbegriff", S. 27).

7. Auch in der Eucharistie nämlich gehen zwar
Anerkennung, Verherrlichung und Versöhnung der göttlichen Majestät

von Christus aus; aber diese Verherrlichung Gottes ist
insofern unser Werk, „als wir durch das konsekrierende
Eucharistiegebet diesen (sakramentalen) Christus in eine neue
Existenz und Wirksamkeit setzen" ; „wir sprechen ihn danksagend
in die Gestalten von Brot und Wein hinein, und dadurch ist
die Verherrlichung Gottes in und durch Christus unsere Tat
geworden" („Antwort", S. 53).

8. Die Eucharistie ist kein Geben — „denn wie könnten
wir Gott seinen eigenen Sohn schenken?" — sondern ein
heiliges „Tun". Damit aber wir es seien, die Gott die im Sterben
Christi vollzogene Verherrlichung Gottes darbringen, haben
wir uns mit Christus zu „identifizieren", „indem wir sein Fleisch
mit unserm Fleische und sein Blut mit unserm Blut mischen
im Genuss der Eucharistie" („Antwort", S. 54). Also in der
tatsächlichen Kommunion machen wir die Verherrlichung Gottes,
die Christus durch seinen Gehorsam bis zum Tod am Kreuz
Gott als Opfer dargebracht hat, zu unserer eigenen Tat. Ein
Opfer, das wir darbringen, ist also die hl. Eucharistie dann,
wenn wir wirklich kommunizieren. Daher bedürfen die
Christgläubigen weder eines Tempels noch eines Altars, sondern
lediglich eines Tisches, auf dem das hl. Mahl bereitet wird.

9. In der zweiten Hälfte des zweiten Jahrhunderts nähert
sich jedoch die christliche Abendmahlslehre wiederum der ausser-
christlichen Auffassung des Opferbegriffs. Während bisher das
„Essen des Mahls zur Erinnerung an den Tod Christi und die



- 348 —

dasselbe (das Mahl) herstellenden und darauf gegründeten
Gebete und Danksagungen" das „einzige Opfer" der Christen
waren (M. C, S. 51), nicht aber Eucharistie&roi und Eucharistie-
wein", erweitert namentlich Irenäus „diese rein geistige
Auffassung der christlichen Opfer", indem er die „zur Eucharistie
bestimmten Elemente Brot und Wein dem Schöpfer darbringen
lässt, als Erstlinge der gesamten erlösten Natur" (M. C, S. 52).
Nicht das konsekrierte Brot und der konsekrierte Wein sind das

Opfer, sondern die von den Gläubigen dargebrachten natürlichen

Gaben, die zur Eucharistiefeier verwendet werden. Doch
werden auch die durch das Eucharistiegebet geweihten Gaben
als Opfer bezeichnet. Will man auf den Unterschied des Wertes
der Gaben vor und nach dem Eucharistiegebet aufmerksam
machen, so nennt man die natürlichen Gaben oblationes, die
konsekrierten Gaben sacrificium; doch werden die beiden
Ausdrücke auch promiscue gebraucht (M. C, S. 55). Zum Sacrificium

Averden die Oblationes durch die Kraft des hl. Geistes,
der durch das Eucharistiegebet angerufen wird (A. a. O.).
Ein Opfer aber sind die konsekrierten Gaben, weil sie der
eucharistische Christus sind, unser Opfer, weil der eucharistische
Christus durch das Eucharistiegebet „konfiziert"1 („Antwort",
S. 104) und durch den Genuss mit uns „identifiziert" wird.

10. Von der Mitte des dritten Jahrhunderts an wird der
Märtyrerkultus mit der Eucharistiefeier in Verbindung gebracht.
Das erklärt sich zunächst aus der Tatsache, dass die
Christgläubigen in der Eucharistiefeier die Herstellung der xoivwvia
unter einander sahen. Es lag* nahe, auch die Verstorbenen,
soweit das möglich war, an der Eucharistie teilnehmen zu lassen,
um so mit ihnen verbunden zu bleiben. Da man sich die Seelen
der Verstorbenen in der Nähe ihrer Gräber dachte, liebte man
es, die Eucharistie am Grabe der Verstorbenen zu feiern. Für
die Märtyrer war das zugleich ein Akt heiliger Pietät, für
andere ein „refrigerium" (M. C, S. 62). Dazu kam, was die

Märtyrer betrifft, noch ein anderer Gedanke. Sie hatten sich,
vereint mit Christus, dem Hohenpriester, selbst auch Gott als

Opfer dargebracht. So gewiss daher die Eucharistiefeier als
Gedächtnisfeier der Passion des Herrn verstanden wurde, lag
es nahe, ihrer bei der Eucharistiefeier als der mit Christus
Geopferten ehrend zu gedenken (A. a. O., S. 63). In der erwähnten
altchristlichen Sitte hat, wie oben schon bemerkt, die Übung,



— 349 —

jeden Altar mit der sogenannten Confessio zu einem Märtyrergrab

zu machen, ihren Ursprung.
Es konnte selbstverständlich Wieland nicht entgehen, dass

seine Darstellung der heutigen römischen Lehre vom hl. Messopfer

nur wenig entspricht. Insbesondere ist in seiner Theorie
für den Gedanken, dass der Priester es sei, der für die
Gemeinde den in den konsekrierten eucharistischen Gaben
gegenwärtigen Christus Gott zum Opfer darbringe, kein Raum mehr.
Hat es also überhaupt noch einen Sinn, von einem Priestertum
im heutigen katholischen Sinne zu sprechen Diesem Gedanken
begegnet Wieland damit, dass er in einer, wie mir scheint,
anstössig harten Weise von der Wirkung der priesterlichen
Konsekration redet. So sagt er („Antwort", S. 53): „Nicht Leib
und Blut Christi selbst ist unser Opfer, sondern das schöpferische

Gebet, welches Leib und Blut Christi schafft und dadurch
Gott unendlich verherrlicht. Die Gemeinde setzt durch den

Liturgen Christus, unter dem Bild seines grossen
Verherrlichungsaktes am Kreuz, wahrhaft gegenwärtig, lässt ihn in
Brot und Wein, wo er vorher nicht war, in eine neue Existenz
treten, macht, wie Justin wiederholt sagt, Leib und Blut Christi.
Damit aber macht die Kirche den, durch den Gott alle
Verherrlichung* zuteil wird im Himmel und auf Erden, verherrlicht

also Gott durch Christus auf die vollkommenste Weise."
— Mit diesen Sätzen erkennt also Wieland unumwunden an,
dass der Priester als Organ der Gemeinde handelt, was ein
äusserst wichtiger, aber allerdings auch noch durch das Missale

Romanum als selbstverständlich vorausgesetzter Gedanke
ist. Insofern kann Wieland nicht einer Übertreibung der priesterlichen

Stellung und Aufgabe beschuldigt werden. Allein mit
den Redewendungen, durch das „schöpferische Gebet" werden
Leib und Blut Christi „geschaffen", Christus „in eine neue
Existenz versetzt", ja „gemacht", kann ich mich nicht befreunden.

Wie verhält es sich aber mit der Behauptung, auch
schon Justin sagte, man „mache" in der Eucharistie Brot und
Wein zum Leib und Blut Christi? Wieland erörtert die
wichtigsten Äusserungen, die hier in Betracht kommen, in dem sehr
gediegenen Kapitel „Justinus, der Märtyrer („Opferbegriff",
S. 71 ff.). Justin redet von einem „Brot, das Christus uns zu
machen befohlen (naQsdwxs nomv) zum Andenken daran, dass
er um seiner Gläubigen willen einen Leib angenommen hat,



— 350 —

für welche er auch leidensfähig' wurde", und von einem Becher,
„welchen er zum Andenken an sein Blut danksagend zu machen
befohlen hat" (ev%aQioTovvTaç naçédwxe noieìv). So gibt Wieland
die Hauptstelle wieder. Sagt nun aber Justin mit diesen Worten
schon, dass die Kirche Christum in Brot und Wein in „eine
neue Existenz treten" lasse, „Leib und Blut Christi mache"?
Wieland mildert diesen Ausdruck, indem er ihn a. a. O., S, 83,
als gleichbedeutend erklärt mit „gegenwärtig setzen". Aber
auch so klingt der Satz noch sehr hart. Dass derjenige, der
gesprochen hat: „Wo zwei oder drei versammelt sind in meinem
Namen, da bin ich mitten unter ihnen" (Matth. 18, 20); „Ich
bin bei euch alle Tage bis an der Welt Ende" (Matth. 28, 20),
insbesondere bei der Feier der hl. Eucharistie gegenwärtig sei,
bedarf für den Christgläubigen keines Beweises. Aber es scheint
mir nicht geziemend zu sein, von einem „Gegenwärtigmachen"
zu reden, sondern ich denke mir auch die Gegenwart Christi
in der hl. Eucharistie als eine gläubig und demütig zu
erbittende göttliche Gnade. Wäre es der Priester, der Brot und
Wein zum Leib und Blut des Herrn „machen"- (materiell
verwandeln) könnte, so läge es doch wohl auch in seiner Macht,
das von ihm „Gemachte"- Gott als Gabe darzubringen. Allein
wie Wieland mit Recht immer wieder hervorhebt, bezeichnet
Justin als das, was der Vorsteher der versammelten Gemeinde
Gott darbringt, immer nur Gebet und Danksagung, niemals die
konsekrierten Elemente der Eucharistie. Justin lehrt: „Nicht
als gemeines Brot und gemeinen Trank empfangen wir das

(worüber die Danksagung gesprochen worden ist) ; sondern wie
Jesus Christus, unser Erlöser, durch das Wort Gottes Fleisch
geworden ist und um unseres Heiles willen Fleisch und Blut
hatte, so auch sind wir (durch die Apostel) belehrt worden,
dass die Speise, über welche durch das von ihm kommende
Wort des Gebetes die Danksagung* gesprochen worden ist (try
ôi svyiffi Xóyov xov ttuq' avTOv svxaQiaTrjd-eïaav xqoiprp'), des

fleischgewordenen Jesu Fleisch und Blut sei." Dann werden
die Einsetzungsworte mitgeteilt, die, wie Justin sagt, in den

von den Aposteln geschriebenen ànoixvrunovsvpiaTa, a xaXehai

svayytXia, überliefert sind (Apol. I, p. 96, ed. Lond. 1722). Also
durch den Plerrn selbst geschieht die Verwandlung, durch
das von ihm kommende Gebetswort. Der svx^ç Xoyoç o naq
avxov kann nach dem Zusammenhang* nur der Xoyoç sein, mit



— 351 —

welchem Jesus die hl. Eucharistie eingesetzt hat. Justin
versteht also die beim Gottesdienst gesprochenen Einsetzungsworte
nicht bloss im Sinne einer Erzählung, mit welcher die Gläubigen

an die geschehene Einsetzung erinnert werden, sondern
im Sinne einer svyfii, eines Gebetes, das nach der vom Herrn
gegebenen Weisung gesprochen wird. Darum werden die svuoti
und svxccQiartai, die der tiqosgtwç über Brot und Wein „emporsendet",

von der Versammlung mit lautem „Amen" beantwortet
(1. c. p. 98). Schon bei Js. 33, 16, wo dem Frommen die
Verheissung gegeben wird: „Er wird auf Höhen wohnen; Felsenfesten

sind seine Burg; sein Brot wird ihm gereicht; sein Wasser

versiegt nicht", handelt es sich nach Justins Auffassung um das
Brot ov naqsawxsv rjfilv ó rjfisTsçoç Xçiaioç noisìv sic ccvdfxvqGiv

tov TS owp,uT07ioir[aaa9-ui avròv dia tovç niGxsvovxaç sic avxòv,
ài ovç xal naUiptòc ysyovs, xal txsqI tov Txoxrjçîov ó sic dvd/iv^Oiv
tov aï/xaxoç avxov naqédwxsv svyaqioxovvxaç noislv (Dial. p. 290,
ed. Lond.). Wielands Hauptgegner, der Jesuit Dorsch, will
namentlich an dieser Stelle das zweimal vorkommende, absichtlich

gewählte Verbum noisXv in der Bedeutung von nçoaiféçsiv
nehmen, so dass der Sinn entstände, Christus habe uns
befohlen, das eucharistische Brot zum Andenken an seine
Menschwerdung und sein Leiden, den Kelch aber zum Andenken an
sein Blut zu „opfern". Das kann selbstverständlich nicht richtig*
sein ; die gebildeten heidnischen Leser, für die Justin schreibt,
konnten das einfache itoislv unmöglich im Sinne von ngoGipscsiv
verstehen. Und wenn Christus uns befohlen hätte, das vom
Propheten erwähnte Brot zur Erinnerung an seine
Menschwerdung und sein Leiden und den vom Propheten gemeinten
Becher (1. c. ist eigentlich von Wasser die Rede) zur Erinnerung

an sein Blut zu opfern, so beständen die Opfergaben eben
doch in den vom Propheten angegebenen Elementen, nicht im
Fleisch und Blut des Herrn selbst. Auch aus diesem Grunde
kann die Stelle für den Opfercharakter der hl. Eucharistie im
Sinne der heutigen römischen Kirche nicht in Anspruch
genommen werden.

Konnten aber die Leser Justins das noisìv in dem von
Wieland vorgeschlagenen Sinne von „machen" „gegenwärtig*
setzen" verstehen? Ich antworte darauf ebenfalls mit Nein,
insofern Wieland den Apologeten wirklich sagen lässt, der
Vorsteher der christlichen Gemeinde „mache" Brot und Wein zum



— 352 —

Leib und Blute Christi, wie er (Wieland) an einer Stelle
(„Antwort", S. 53) tatsächlich sich ausdrückt. Allein in diesem Sinne
versteht er doch wohl die Äusserungen Justins eigentlich nicht.
An den einlässlicher besprochenen Stellen (Dial. p. 220; 290;
386 der mir vorliegenden grossen Londoner Ausgabe) erinnert
Justin nach seiner Art an prophetische Aussprüche, die nun
in Erfüllung gegangen seien und daher zur Rechtfertigung des

Christentums und des christlichen Kultus dienen. Da ist von
Dingen die Rede, mit welchen die eucharistische Speise vorgebildet

worden sei. Von dieser sagt nun der Apologet, Christus
habe sie uns, den Christgläubigen, nuQsâwxsv noisìv. Das
gewöhnlich mit „er hat befohlen" übersetzte naçsâwxsv kommt
an allen drei Stellen vor, ist also von Justin in besonderer
Absicht gewählt und sicher nicht einfach von einem „Befehl"
Christi zu verstehen. Es gibt ja genug Ausdrücke, die
„befehlen" heissen. Vielmehr will Justin sagen: was von den
alttestamentlichen Propheten bloss angekündigt war, das habe
Christus seinen Gläubigen zur Verwirklichung „übergeben", indem
er ihnen Recht und Befähigung verlieh, das bisher bloss ver-
heissene Brot zur Erinnerung an seine Menschwerdung und sein
Leiden zu „machen", also es so herzustellen, dass es wirklich
genossen werden konnte. Die Herstellung aber vollzieht sich
durch „Gebete und Danksagungen", wie Wieland mit Recht
betont („Opferbegriff", S. 87). Was mit Gebet und Danksagung
von Gott hergeleitet wird, das geschieht eben durch Gott.
Damit sind, wie mir scheint, die übertriebenen Sätze in der

„Antwort" (S. 53), die Kirche „mache den, durch den Gott alle
Verherrlichung zuteil wird" etc., richtiggestellt. Justin sagt
ja nicht, dass die Kirche den Leib und das Blut Christi „mache",
sondern nur, dass sie das von den Propheten Angekündigte
„mache", und zwar zum Andenken an die Menschwerdung und
das Sterben Christi. Was „erinnert", ist in der Regel doch
etwas anderes als das, woran erinnert wird. Wenn das unter
Gebet und Danksagung Entstandene erinnert an den Leib und
das Blut Christi, so ist es mit dem Leibe und Blute Christi
nicht in buchstäblichem Sinne identisch, aber allerdings doch
ein von Gott kommendes Gnadengeschenk, mit dem wir uns

aneignen, was der Prophet in Aussicht gestellt und was uns
Christus mit der Hinopferung seines Leibes und Blutes und mit
der Einsetzung der hl. Eucharistie zugänglich gemacht hat.



— 353 —

Was Justin über den Opfercharakter der hl. Eucharistie
sagt, besteht also nach Wieland wesentlich in folgenden drei
Gedanken :

1. Es ist Christi Gabe, dass wir Christen allüberall das
im Alten Testament angekündigte eucharistische Mahl geniessen
können.

2. Die eucharistische Speise wird hergestellt durch Gebet
und Danksagung.

3. Gebet und Danksagung sind die einzigen Opfergaben,
die wir bei der eucharistischen Feier Gott darbringen.

Erst in der Zeit des Irenäus fing die Kirche an, auch die
Elemente der Eucharistie, bald im natürlichen, bald im
konsekrierten Zustand, als „Opfer", sei es als oblatio, sei es als

sacrificium, zu bezeichnen.
Wieland äussert schon in seiner zweiten Schrift seine

Entrüstung darüber, dass er nun „als Ketzer und Modernist"
verdächtigt werde („Antwort", S. 5). „Modernismus" ist aber ein
so dehnbarer Begriff, dass ich nicht das Gefühl hätte, einen
Schriftsteller zu verdächtigen, wenn ich ihn als „Modernisten"
bezeichnen würde. Was für die Theologen, die dem Modernismus

huldigen, besonders charakteristisch ist, besteht, wenn
ich nicht irre, doch eigentlich im „development". Ein frappanteres

Schulbeispiel für das, was „development" ist, kann es aber
gar nicht geben, als dasjenige, das in Wielands Schriften uns
geboten wird. Hier wird uns in ebenso scharfsinniger wie
gelehrter Weise gezeigt, dass sich der christliche Opferbegriff
ganz auffällig entwickelt hat und gegen das Ende des zweiten
Jahrhunderts bereits ein anderer war als vorher, so dass man
jetzt auch über die hl. Eucharistie anders dachte, als um die
Mitte des zweiten Jahrhunderts, da Justin seine Werke schrieb.
Das ist theologischer Modernismus. Wie sehr es uns widerstrebt,
einen so achtungswerten Gelehrten wie Wieland zu „verdächtigen",

so können wir ihn doch vom „Modernismus" nicht
absolvieren. Nicht ohne Grund ist darum der Jesuit Dorsch mit
der Keule des neuen Syllabus über Wieland hergefallen. Das

war, sofern mit dem Begriff „Modernismus" ein bewusster Gegensatz

zu dem Syllabus „Lamentabili" und der Bulle „Pascendi"
verbunden wird, gewiss ungerecht. Wieland erklärt
(„Antwort", S. 8) mit einer Bestimmtheit, die überrascht, dass er
„jederzeit bereit" sei, „für die im Syllabus verzeichneten Ver-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1911. 23



— 354 —

werfungen wie für die in der Enzyklika aufgestellten
Lehrsätze" mit seinem Namen einzustehen.

Lässt sich aber seine Anschauung auch mit dem Tridentinum

vereinigen? Das glaube ich nicht. Wielands Erklärung:
„Die Messe ist unser wahres und eigentliches Opfer, indem
wir in derselben durch die Konsekration des Leibes und Blutes
Christi Gott auf die vollkommenste Weise Anbetung, Dank,
Bitte darbringen und Versöhnung erhalten", genügt nicht
(„Antwort", S. 8). Das Moment der Oblation, „cl. i. der materiellen
Darbringung der Eucharistie als einer Gabe an Gott", das

Wieland für die Urkirche verneint, ist nach tridentinischer
Lehre allerdings „von Belang", ja sogar die Hauptsache. Das
Tridentinum lehrt, dass die Apostel recht eigentlich durch die

Einsetzung* des hl. Abendmahls das Priesteramt, das durch
die Darbringung* von Opfergaben ausgeübt wird, erhalten haben,
und dass die Opfergaben, die sie und ihre Nachfolger als
Priester darzubringen haben, im Leib und Blut des Herrn
bestehen, also nicht bloss in Gebet und Danksagungen (Sess. 22,

can. 2). In der Einleitung wird auch ausdrücklich erklärt, das

Opfer, das die Priester darbringen, sei dasselbe Opfer, das

Christus am Kreuze dargebracht hat (una eademque est hostia);
nur die Opferungsweise sei verschieden, dort eine blutige, hier
eine unblutige. In der Opferung, die in der Messe vollzogen
wird (in sacrificio, quod in missa peragitur), werde nämlich
derselbe Christus geopfert, „der sich selbst auf dem Altare des

Kreuzes in blutiger Weise einmal dargebracht hat" (qui in ara
crucis semel se ipsum cruenter obtulit; 1. e, cap. 2). Das

„semel", auf das im Hebräerbrief so grosses Gewicht gelegt
wird, wird also vom Tridentinum auf die „blutige" Opferung
beschränkt und damit indirekt die materielle Blutcergiessung,
die zum Tode führte, analog der Darbringung der
alttestamentlichen Schlachtopfer, als der eigentliche Opferakt aufge-
fasst. Die unblutige Wiederholung dieses Opferaktes wäre dann
in der Messe die getrennte Darbringung des zum Leibe und

zum Blute Christi konsekrierten Brotes und Weines. Das stimmt
freilich mit der biblischen Lehre wenig überein. Was den Tod

am Kreuz herbeiführte, war ja nicht die Blutvergiessung, und
diese wurde, sofern etwas Blut vergossen wurde, nicht durch
den sterbenden Erlöser, sondern durch die Henkersknechte
vollzogen. Christi Opfertat bestand in seinem vollkommenen



— 355 —

Gehorsam gegen den Willen des himmlischen Vaters bis zum
Tod am Kreuz, also in der demütigen, freien Selbsthingabe an
Gott zur Sühnung* des Ungehorsams der sündigen Menschen,
für die der Erlöser gestorben ist. Diese Selbsthinopferung kann
nicht wiederholt werden, weil Christus nicht ein zweites Mal
sterben kann. Wer den Opferakt am Kreuze in der materiellen
Blutvergiessung sieht, muss die Priester in Analogie zu den
Henkersknechten bringen, die die Blutvergiessung herbeigeführt
haben. Das war den Vätern der apostolischen Kirche noch

klar; darum sagen sie niemals, dass sie den eucharistischen
Christus oder Christi Leib und Blut opfern, sondern sie
betrachten als die Gaben, die sie in der Feier der Eucharistie
darbringen, die Gebete und Danksagungen, mit welchen die
Konsekration von Brot und Wein vollzogen wurde. Wieland
kann sich wohl gegenüber den Vätern der apostolischen Kirche
rechtfertigen ; aber Rom hat mit Recht seine Schriften auf den
Index gesetzt; denn diese stehen mit der Lehre des Tridentinums

nicht im Einklang.
Stimmt die Liturgie der christkatholischen Kirche mit der

Anschauung und Übung der apostolischen und nachapostolischen
Kirche überein? Ich glaube, dass dem so sei, und mache nur
kurz auf folgende Punkte aufmerksam:

1. Der Priester ist nach unserer Liturgie, wie übrigens
auch noch nach dem Missale Romanum, nicht ein Mittler, der
zwischen Gott und dem gläubigen Volke steht und in dieser
Eigenschaft Gott das Versöhnungsopfer für das Volk darbringt,
sondern das durch rechtmässige Wahl und Weihe eingesetzte
Organ der Gemeinde, das im Namen der Gemeinde spricht und
handelt. Darum legen wir Gewicht auf die Anwendung der
Landessprache und die tatsächliche Beteiligung der versammelten

Gemeinde an der eucharistischen Feier. Die Beteiligung

wäre freilich erst dann wieder in voller Übereinstimmung
mit der Übung der alten Kirche, wenn jedesmal eine gewisse
Anzahl Gemeindemitglieder mit dem Priester kommunizieren
würde. — Mit Genugtuung erkenne ich an, dass sich Wieland
die Stellung und Aufgabe des Priesters nicht anders denkt.
Sogar an der Stelle, in welcher er in der Verwandlungslehre
der heutigen römischen Theorie so weit entgegenkommt, dass
sich auch ein Jesuit zufriedengeben sollte, sagt er doch: „Die
Gemeinde setzt durch den Liturgen Christus wahrhaft gegen-



— 356 —

wärtig, lässt ihn in Brot und Wein in eine neue Existenz
treten" ; er nimmt also doch als selbstverständlich an, dass die
Gemeinde handle, allerdings „durch den Liturgen", der das
Organ der Gemeinde ist.

2. Wir bekennen uns in unserer Liturgie ausdrücklich zu
der apostolischen Lehre, dass Christus unser einziger und ewiger
Hoherpriester ist, „der mit seinem eigenen Blute ein für allemal

einging in das Heiligtum, uns Erlösung* zu erwerben für
immer" (Hebr. 7, 27; 9, 12. 28; 10, 12; I. Tim. 2, 5). Schon
aus diesem Grunde können wir die hl. Eucharistie nicht als
eine Wiederholung des auf Golgatha dargebrachten Opfers
betrachten, weder als eine blutige noch als eine unblutige.
Unblutige Opferung eines Schlachtopfers ist überhaupt ein nicht
zu vollziehender Gedanke, zu dem die römische Theologie nur
Zuflucht genommen hat, weil es sonst nicht möglich gewesen
wäre, jede Messfeier als eine Hinopferung Christi zu bezeichnen.
Im Hebräerbrief (9, 25 ff.) ist als auffälliger Unterschied zwischen
dem Opfer des alttestamentlichen Hohenpriesters und dem, das

Christus dargebracht hat, auch das hervorgehoben, dass
letzteres nicht alljährlich, sondern nur einmal dargebracht worden
sei, weil Christus „sonst oftmals hätte leiden müssen".

3. In unserer Liturgie ist angedeutet, dass wir nicht die

materielle Blutvergiessung als die sühnende Opfertat des
Erlösers ansehen, sondern den Gehorsam, mit welchem der zweite
Adam das von ihm repräsentierte Geschlecht in die rechte
Beziehung zu Gott zurückgeführt hat und fortwährend zurückführt.

Die Worte: „der dir gehorsam war bis zum Tode am
Kreuz und den du, himmlischer Vater, erhöht hast zu deiner
Rechten", sind Anspielung auf eine Reihe biblischer Texte, in
welchen, statt in der dem Alten Testament entlehnten bildlichen
Ausdrucksweise, mit eigentlichen Worten gesagt wird, wie sich
Christus geopfert hat. Vorzüglich kommen in Betracht die

Stellen Phil. 2, 8 ff. ; Hebr. 5, 7 ff. ; 1, 3 f.
4. Im Opfergebet unserer Liturgie ist auch der Gedanke

angedeutet, dass Christi Erlösungsopfer ewige Gültigkeit hat
und schon aus diesem Grunde in keiner Form zu wiederholen
ist. Der „ewig vor Gottes Angesicht stehende Hohepriester
tritt fürbittend für uns ein, um uns selig zu machen". Auch
dieser Gedanke hat im Hebräerbrief seinen klassischen
Ausdruck gefunden. Christus ist nicht in ein irdisches Heiligtum,



— 357 —

sondern „in den Himmel selbst eingegangen, um jetzt vor dem
Angesichte Gottes für uns zu erscheinen" (9, 24) ; daher „kann
er selig machen, die durch ihn zu Gott nahen, da er immerdar
lebt, um zu bitten für uns" (7, 25). Das ist die gleiche Wahrheit,

die I. Joh. 2, 1. 2 mit den Worten ausgesprochen wird:
„So jemand sündigt, haben wir einen Fürsprecher beim Vater,
Jesus Christus, den Gerechten, und er ist das Sühnopfer für
unsere Sünden, nicht allein aber für die unsern, sondern auch
für die der ganzen Welt." Und dem entspricht wieder der
Jubelruf des Apostels: „Wer will verdammen? Christus ist's,
der gestorben, ja vielmehr auch auferweckt ist, welcher zur
Rechten Gottes ist, der uns auch vertritt" (Röm. 8, 34).

5. Bei der Formulierung unserer Liturgie wurde auch
absichtlich vermieden, zu dem Missverständnis Anlass zu geben,
als ob der Opfercharakter der hl. Messe in der Darbringung
der natürlichen Gaben bestehe, über die dann die
Konsekrationsworte gesprochen werden. In diesem Falle würde sich
das Messopfer von einem alttestamentlichen Speiseepfer nicht
wesentlich unterscheiden. Es hat einen sehr guten Sinn, Gott
für alle leiblichen und geistigen Güter zu danken, die wir
unaufhörlich und ohne unser Verdienst von Gottes Güte empfangen;
aber auf andere Weise als durch ein Dankgebet können wir
natürliche Gaben, die Gottes Eigentum sind, Gott nicht schenken.
Daher ist im „Offertorium" unserer Liturgie nur gesagt, dass

wir Brot und Wein zur Opferfeier „ausscheiden11-, nämlich aus den

Dingen, die wir zum physischen Lebensunterhalt verwenden.
6. Opfern wir also die zum Leib und Blut des Herrn

konsekrierten Gaben? Auch das ist nicht der Fall. „So sehr hat
Gott die Welt geliebt, dass er seinen eingebornen Sohn dahin-
gab, damit alle, die an ihn glauben, ewiges Leben haben"
(Joh. 3, 17). Christus ist eine Gabe, die Gott uns geschenkt
hat, nicht eine Gabe, die wir Gott schenken können, noch
weniger eine Gabe, auf die wir verzichten wollen, um damit
kundzutun, wie sehr uns daran liegt, Gott zu versöhnen und
das Wohlgefallen Gottes zu besitzen. Auch die Gabe, die
Christus ist, können wir nur in der Weise auf Gott zurückführen,

dass wir Gott für die Vaterliebe Dank sagen, mit der
er uns seinen eingebornen Sohn geschenkt hat. Danksagung
ist auch in dieser Hinsicht wieder die einzige Gabe, die wir
unserseits Gott anbieten können.



— 358 —

7. Mit Danksagung und Gebet feiern wir die hl. Eucharistie.

Die Erinnerung* an die Liebe des Vaters, der uns seinen
Sohn dahingegeben, und an die Liebe des Sohnes, der nicht
gekommen ist, um sich dienen zu lassen, sondern um zu dienen
und sein Leben hinzugeben zum Lösegeld für viele (Mark. 10,

45), ist von der Feier der hl. Eucharistie unzertrennlich; sie spricht
sich aus in dem einleitenden Preisgesang, in dem Dreimalheilig,
in der dankbaren Veranstaltung des vom Herrn angeordneten
heiligen Mahles. Mit diesen Danksagungen aber verbinden
sich Gebete, die Anrufung des heiligen Geistes, durch den die
irdischen Gaben zu „himmlischen, verklärten, geistigen Opfergaben

geweiht werden", die Konsekrationsworte selbst, die
schon zu Justins Zeiten von der versammelten Gemeinde mit
„Amen" beantwortet und damit auch zu einem Gebet gemacht
wurden, das Opfergebet, mit dem wir durch den Empfang der
konsekrierten Elemente um jede himmlische Segnung und
Gnade bitten. Diese eucharistischen Danksagungen und
Gebete gehen von der gläubigen Gemeinde aus, dienen im
vollkommensten Sinne zur Verherrlichung Gottes und können in
Wahrheit als ein Opfer bezeichnet werden.

8. Die Konsekration geschieht aber zunächst zu dem Zweck,
damit „das Brot, das wir brechen, sei die Gemeinschaft des

Leibes des Herrn, und der Kelch, den wir segnen, die Gemeinschaft

des Blutes Jesu Christi". Mit diesen Worten bezeichnet
der Apostel I. Kor. 10, 16 das Wesen der Wandlung, die an
den eucharistischen Elementen vor sich geht. Der Apostel
sagt also freilich nicht einfach: der Kelch, d. h. der im
Abendmahlskelch enthaltene Wein ist das Blut Christi, das von uns

gebrochene Brot ist der Leib Christi, sondern er bezeichnet
Brot und Wein als die Elemente, durch deren Genuss man die
xoivwvia mit dem Leibe und Blute Christi herstellt. Immerhin
denkt er an eine reale Gemeinschaft, nicht bloss an eine
vorgestellte Beziehung: wer an dem eucharistischen Brot und
Wein teilhat, steht mit dem für uns hingeopferten Christus in
Gemeinschaft und darf sich darum nicht an heidnischen
Opfermahlzeiten beteiligen. Für den, der mit Christus in realer
Gemeinschaft steht, ist Christus in denkbar vollkommenster
Weise gegenwärtig. Nicht wir sind es, die in der Eucharistie
Christum Gott darbringen; sondern Christus wird uns geschenkt
und mit ihm jede göttliche Gnade und Segnung.



— 359 —

9. Allein diese Gnadenerweisung hat unsere dankbare
Empfänglichkeit zur Voraussetzung. Die Eucharistie ist darum
recht eigentlich die Feier, mit der wir das für uns dargebrachte
Opfer gläubig anerkennen, für uns geltend machen und es uns,
soweit das an uns liegt, nahebringen, so dass es nach seiner
ganzen segensvollen Wirkung für uns erreichbar wird. Dieser
Gedanke ist in unserer Liturgie ausgesprochen mit dem
danksagenden Gebet: „iAw stellen wir dir dar als unser reines,
heiliges, unbeflecktes Opfer. Mitleid hat er gehabt mit unserer
Schwachheit und uns in der Anordnung dieser Feier seines
Leibes und Blutes einen Altar errichtet, an dem wir Erbar-
mung finden und Gnade bei dir erlangen immerdar." Auch
das ist eine Danksagung, die wesentlich aus Schriftworten
besteht (Hebr. 7, 26; 4, 15; 13, 10; 4, 16). Ein Opferakt ist diese

Danksagung aber vorzüglich deswegen, weil wir mit den
angeführten Worten dankbar bekennen, dass wir unser Vertrauen
auf das eine Opfer setzen, das für uns dargebracht worden
ist, dieses Opfer gläubig in Anspruch nehmen und für uns vor
Gott geltend machen. Es handelt sich also hier um eine
Danksagung, die recht eigentlich mit der Eucharistie verbunden ist,
ja geradezu in Worte kleidet, was der eucharistische Akt als
Opfer überhaupt bedeuten kann. Namentlich auch in diesem
Punkt scheint mir Wielands Darstellung nicht genügend zu
sein. Man vernimmt wohl, dass der vorirenäischen Kirche der
Gedanke einer Darbringung der eucharistischen Elemente fremd
war und nur Gebet und Danksagung als Opfergaben gegolten
haben; aber ich finde keine befriedigende Erklärung dafür,
warum nun doch Gebet und Danksagung der Eucharistiefeier
selbst den Charakter eines Opfers verleihen, sie also zum
„Messopfer" machen. Wieland sagt auf diese Frage: Durch
Gebet und Danksagung werde eben die hl. Eucharistie „kon-
fiziert", und durch den Empfang der Eucharistie werden wir
selbst so mit Christus „identifiziert", dass wir in der Eucharistie
die von Christus am Kreuz vollbrachte Selbsthinopferung zur
Verherrlichung Gottes zu unserer Tat machen. Ich glaube
nicht, dass für diese Auffassung- irgend ein biblisches oder
patristisches Zeugnis beizubringen wäre. Man ist im Gegenteil

geneigt, in der Darbringung, die von den mit Christus
durch die Kommunion „Identifizierten" vollzogen wird, eben
doch wieder eine unblutige Wiederholung des einmaligen Opfers



— 360 —

am Kreuze zu sehen. Eine solche Wiederholung lehnt aber
Wieland mit Recht entschieden ab. Ich begreife nicht, warum
es nicht genügen soll, zu denken und zu sagen, dass wir in
der Feier der hl. Eucharistie das am Kreuz vollendete Opfer
vergegenwärtigen, für uns vor Gott geltend machen, es also

gleichsam vor Gottes Angesicht bringen und gleichzeitig für
uns in Anspruch nehmen. Das sind verständliche und, wie
mir scheint, unzweifelhaft richtige Dinge, die sich von der
wirklichen Feier der Eucharistie gar nicht trennen lassen,
keine Wiederholung involvieren und auch nicht zu der
unerträglichen Vorstellung nötigen, dass wir Christum „machen"
und dadurch eine Opfergabe bereiten, die Gott angenehm ist.

10. Weil wir die ganze eucharistische Feier als „Eucharistie",

als dankbare Verherrlichung Gottes betrachten, halten
wir es für durchaus richtig, diese Feier schön zu gestalten, sie
also insbesondere auch durch Gesang zu einer Kundgebung
religiöser Freude zu machen. Unter Psalmengesang haben auch
Jesus und seine Jünger die Feier geschlossen, bei welcher die

Einsetzung des hl. Abendmahls stattgefunden hat (Mark. 14,

26; Matth. 26, 30). Aber es ist zuzugeben, dass in unserer
Kirche der Gedanke, dass die hl. Eucharistie ihrer Form nach
zunächst ein Mahl ist, an dem sich alle beteiligen sollen
(vgl. „Nehmet, das ist mein Leib" „sie tranken alle daraus"
Mark. 14, 22. 23), zu sehr in den Hintergrund gedrängt worden
ist. Durch den Anschluss an Christus werden wir zu dem

„auserwählten Geschlecht, zur königlichen Priesterschaft, zu
dem heiligen Volk, zu verkünden die Vollkommenheiten dessen,
der uns berufen hat aus der Finsternis zu seinem wunderbaren
Licht" (I. Petr. 2, 9). Diesen Anschluss aber vollziehen wir
durch die tatsächliche Kommunion. Kommuniziert einzig der
Priester, so wird er unwillkürlich wieder zu einem Mittler
zwischen Gott und der gläubigen Gemeinde im alttestamentlichen

Sinne. Durch die Gemeinschaft mit Christus, die wir
in der Eucharistie herstellen, wird die Gemeinde selbst zu einer
Realität im christlich religiösen Sinne. Weil Ein Brot ist, an
dem wir durch die Kommunion teilnehmen, sind wir nach der
Lehre des Apostels (I. Kor. 10, 17) Ein Leib, Eine organische
Körperschaft, deren Glieder füreinander verantwortlich werden
und diesem Gefühle der gegenseitigen Verantwortlichkeit
Ausdruck geben in der Fürbitte für Lebende und für Verstorbene.



— 361 —

Ich glaube, dass es heilsam wäre, an diese Bedeutung des hl.
Abendmahls häufiger zu erinnern. Es ist nicht nötig, erst noch
zu sagen, wie gerade auch durch unsere Liturgie wieder als
selbstverständlich vorausgesetzt wird, dass wir uns in der Feier
der hl. Eucharistie als eine Gemeinschaft darstellen, deren
Glieder Gebete und Danksagungen miteinander und füreinander

vor Gott bringen durch Christus, der aller Mittler und
Fürsprecher beim Vater ist. Nur sei, um nochmals der
Untersuchungen Wielands zu gedenken, ausdrücklich hervorgehoben,
dass wir nach unserer Liturgie zwar nicht auf überfliessende
Verdienste der vollendeten Gerechten unser Vertrauen setzen,
aber doch auch für die Gnade danken, die in den hingeschiedenen

Vorbildern christlichen Glaubens und Lebens wirksam
gewesen ist.

Menschliche Fassungskraft und menschliche Sprache sind
beschränkt; aber ich kann nach dem Studium der Schriften
Wielands nichts finden, was wir an unserer Liturgie zu
korrigieren hätten, um unsern gemeinschaftlichen Gottesdienst in
Übereinstimmung mit dem Glauben und der Übung der
apostolischen Kirche in Übereinstimmung zu bringen. Wir hätten
Wielands Untersuchungen nicht auf den Index gesetzt. Möge
es der heutigen päpstlichen Hierarchie nicht gelingen, das
wiedererwachte Streben zu unterdrücken, Christentum und
Katholizismus auf Grund der hl. Schrift und der ältesten
kirchlichen Zeugnisse zu studieren. Magna vis est veritas et prae-
valebit.

II. Zur Diskussion. Von Prof. Dr. Ä. Thürlings.
Der Vortrag des verehrten Herrn Referenten reiht an die

geschichtlichen Untersuchungen Franz Wielands über den in
den liturgischen Einrichtungen sich abspiegelnden altchristlichen

Opferbegriff unmittelbar die naheliegende und für unsere
Seelsorgearbeit stets aktuelle Frage, ob unsere heutige
altkatholische Messliturgie, speziell die der schweizerischen
christkatholischen Kirchengemeinschaft, die Prüfung an den Resultaten

jener Untersuchungen mit Ehren bestehen könne.
Die Würdigung lebender liturgischer Formen ist aber

dadurch erschwert, dass hier das Dogmatische sich mit Liturgisch-



- 362 —

Praktischem unlöslich verbunden hat, und Werte geschaffen
sind, die zu den Imponderabilien gezählt werden müssen. In
gleicher Weise aber sind auch die Ausgangspunkte für die

grundlegende geschichtliche Forschung kompliziert, und auch
für die Nachprüfung so ausgezeichneter Untersuchungen, wie
die Franz Wielands, wird die Erwägung* eine Rolle spielen
müssen, dass zwischen der in der ältesten Kirche vorhandenen
dogmatischen Grundstimmung und der liturgisch-praktischen
Ausgestaltung des altchristlichen Gottesdienstes eine absolute
Kongruenz nicht ohne weiteres vorausgesetzt werden darf. In
solchen Dingen kann man nicht überrascht sein, wenn man
auf unbewusste Kompromisse mit Volksanschauungen stösst,
und Konsequenzen, die uns vielleicht selbstverständlich dünken,
unvollzogen geblieben sind. Jedenfalls verdient die Doppelnatur

sowohl der geschichtlichen Unterlage wie der praktischen
Schlussfrage eine stärkere Hervorhebung; ich will versuchen,
das vom Herrn Referenten so klar gezeichnete Bild noch etwas
zu vervollständigen.

1. Die von Wieland gestellte Frage nach der ursprünglichen

Gestaltung des christlichen Altars ist in erster Linie eine

liturgisch-archäologische. Die Quellen zu ihrer Beantwortung
liegen in den spärlichen Resten altkirchlicher Denkmäler, z. B.

Katakombeneinrichtungen und -bildern, und in den ebenso

spärlichen direkten Nachrichten der ältesten Kirchenväter.
Der Beweis, dass die ersten beiden Jahrhunderte noch keinen
Altar im Sinne eines feststehenden, geheiligten Gerätes, wie es

die Confessio der Basiliken war, gehabt haben, war aber
vollständig nur durch Beiziehung der an das Neue Testament
anschliessenden Anschauungen der ältesten Kirche über den dem

Altarbegriff korrelaten Opferbegriff zu führen. Dadurch wird die

Untersuchung zugleich dogmengeschichtlich, und hierin
hauptsächlich wurzeln die Schwierigkeiten, in die der Verfasser noch
fünf Jahre nach dem Erscheinen der Hauptschrift mit seinen
kirchlichen Behörden geraten ist. Wieland dachte nicht
entfernt daran, sich mit der allgemeinen römischkatholischen
Anschauung in Widerspruch zu setzen; er will überhaupt nicht
selbständige dogmatische Behauptungen aufstellen, sondern nur
geschichtliche Tatsachen konstatieren. Den Opfercharakter
der Abendmahlsfeier leugnet er nicht; er setzt sich darüber
auch mit dem Tridentinum auseinander, welches nicht Veran-



— 363 —

lassung genommen habe, den Begriff des christlichen Opfers
direkt zu umschreiben, und so die Opfertheorie vor der Zersplitterung

in vielerlei Systeme zu bewahren, in die sie heute
geraten ist. Modernistisch, wenn man diesen proteusartigen
Ausdruck nun einmal gar nicht glaubt loswerden zu können, ist
Wieland nur in dem Sinne, dass er (M. C. VI.) einen
„progressas fidei" wie für die christliche Lehre, so auch für den
christlichen Kultus, seinen Opferbegriff und seinen Altar
annimmt ; und, so aufgefasst, ist der Entwicklungsgedanke gerade
für den römischen Standpunkt absolut unentbehrlich ; er wird
auch auf verwandten Gebieten in weitgehendem Masse
geduldet. Das zeigt sich am deutlichsten bei der Durchforschung
der liturgischen Texte selbst. Wieland beschäftigt sich damit
nicht; er berichtet nur (M. C. V.): „Hypothesen schwirren
hinüber und herüber, ein Rekonstruktionsversuch steht auf
wider den anderen" ; aber er hofft, der Erfolg werde „ein
annähernd sicheres und getreues Bild des alten Kirchenwesens
sein". Von dem gleichen idealen Streben, das die liturgische
Textforschung der letzten Jahre belebt hat, ist auch Wieland
erfüllt, wenn er seine Studien dem „zentralen Schauplatz jener
ehrwürdigen Kulte" zuwendet, der mitten in diesem Kampf der
Vermutungen und Aufstellungen „gleichsam verstaubt und still
und kaum beachtet" steht, dem altchristlichen Altar, wie er
sich entwickelte bis zu seiner Glanzzeit in der „prunkvollen
Confessio der Basiliken".

Die Methode, die man in Rom gegen Wieland angewendet
hat, ist die alte ; man boykottiert die Menschen, um die Sachen
loszuwerden. Diese Methode bleibt immer ein Zeichen der
Schwäche und des bösen Gewissens. Zuletzt werden die Steine
reden. Auffallend ist bei dem Vorgehen Roms erstens, dass

es so spät erfolgte, und zweitens, dass es in starkem Gegensatz

zu der Duldung* steht, die man notgedrungen den
liturgisch-archäologischen Forschungen gegenwärtig angedeihen
lässt. Es ist nicht überflüssig, auf diesen Gegensatz etwas
näher einzugehen. Der Gedanke, dass der Kanon der römischen
Messe in alter Zeit eine von der heutigen ziemlich abweichende
Gestalt gehabt haben könnte, war in den letzten Jahrzehnten
von römischkatholischen Forschern, wie Probst1) und Ebner2),

') Liturgie der drei ersten Jahrhunderte. Tübingen 1870, und andere
wertvolle Schriften aus den Jahren 1892—1896.

2) Quellen und Forschungen z. Gesch. u. Kunstgesch. des Missale Ko-
manum im M. A. Iter Italicum. Freiburg i. B. 1896.



— 364 -
schon ventiliert worden ; aber man wagte sich nur schüchtern
auf dieses Gebiet und erzielte keine greifbaren Resultate. Viel
derber griff Watterich*) zu, der mit grosser Gelehrsamkeit den
Nachweis zu erbringen suchte, dass die Konsekration ursprünglich

an gar keine Form, später auch im lateinischen Kultus
an die Epiklese gebunden gewesen sei, deren Reste im „Sup-
plices"-Gebet enthalten und ausserdem in die Secreta verstreut
worden seien. Damit war auf bedeutsame Veränderungen und
Umstellungen gewiesen worden. Unabhängig von Watterich
kam der protestantische Theologe Paul Drews2) zu ähnlichen
Resultaten. Er gab der Umstellungstheorie neue Stütze, indem
er die „Naht" nachwies, die sich in der zweiten Hälfte des

heutigen Kanons vorfindet. Nun erst wurden die
römischkatholischen Gelehrten in höherem Grade aufmerksam, und
nachdem noch Funk3) die Aufstellungen von Drews in wesentlichen

Punkten zurückweisen zu müssen geglaubt hatte, erlebte
man das fast verblüffende Schauspiel, dass einer der
tüchtigsten unter den Jüngern Liturgiehistorikern, Anton Baumstark*),
die Untersuchung allerdings auf einen breiteren Boden stellte,
aber doch unumwunden die wichtigsten Anschauungen von Watterich

und Drews als richtig anerkannte. Nach ihm gehört das Te

igitur an den Schluss, das Supplices enthielt ursprünglich die
Epiklese, die Hauptform stammt (nicht aus Alexandrien, sondern) aus
der jerusalemischen Liturgie, die „Duplikate" des heutigen
römischen Kanons aus Norditalien, nämlich aus der Liturgie des

Exarchats von Ravenna und des Patriarchats von Aquileja.
Baumstark schrieb seine Untersuchung in italienischer Sprache
und war in der angenehmen Lage, sie dem Papste Pius X.
widmen zu können, bei dem er ein weitgehendes Interesse an

liturgischen Studien und auch ein persönliches Interesse
voraussetzen durfte, da derselbe ja früher „Patriarch von Aquileja"

(Venedig) gewesen war.
Zeitlich schliesst nun unmittelbar Wieland an, und es liegt

') Der Konsekrationsmoment im hl. Abendmahl und seine Geschichte.

Heidelberg 1896.
2) Zur Entstehungsgeschichte des Kanons in der römischen Messe.

Tübingen u. Leipzig 1902; Artikel Messe, liturgisch, in Realencyclopädie
f. prot. Theol. u. K. XII, 679—723.

3) Über den Kanon der römischen Messe (Hist. Jahrbuch der Görres-
Gesellschaft, XXIV, 62—72, 283—302).

5) Liturgia Eomana e Liturgia dell' Esarcato. Roma, 1904.



— 365 —

auf der Hand, wie wichtig es wäre, wenn die beiden Linien,
die Erforschung der liturgischen Texte und die der Kultstätten,
wozu als dritte die Erforschung des zeremoniellen Verlaufs
hinzuzutreten hätte, vereint weiter verfolgt würden, und wenn
sich daran die römischkatholischen Gelehrten ungehindert weiter
beteiligen könnten, die den Besitz des reichsten Materials und
die viel unmittelbarere Anschauung" für sich haben. Die
Verurteilung der Schriften Wielands ist unter diesem Gesichtspunkte

doppelt bedauerlich. Die Verhandlungen gehen natürlich
weiter und werden immer grössere Kreise ziehen. BaumstarkJ)
hatte schon zwei Hauptfragen in die Diskussion geworfen:
1. Ist die Liturgie in den ersten Zeiten der Christenheit wirklich

in allen Teilen formell einheitlich gewesen? (Ausgangspunkt

Justinus, Apol. 1, 65—67.) 2. Muss gerade der Orient die
ursprünglichen Formen am treuesten bewahrt haben? Paul Drews
hat in einer späteren Schrift2) auf die Wichtigkeit der Liturgie
des VIII. Buches der apostolischen Konstitutionen für die Kenntnis
des ältesten christlichen Gottesdienstes hingewiesen. Zuletzt
muss das Studium der christlichen Archäologie in allen Lagern
die Anschauungen läutern und die Konfessionen einander näher
bringen. Die Verurteilung Wielands kann nur als eine
zweckwidrige und brüske Unterbrechung und Hemmung der Diskussion

wirken. Für die praktische Seite der Sache, dogmatisch
wie liturgisch genommen, bleibt freilich die Hauptfrage die,
ob die zweifellos vorhegende „progressio" fidei et cultus als
ein normales Fortschreiten auf den Bahnen des evangelischen
Christentums anzusehen sei, und zwar wird diese Frage nicht
nur für die Entwickelung des Altares zur Confessio der
Basiliken, sondern neuerdings für die Umwandlung des Basiliken-
altares in den spätmittelalterlichen und neuzeitlichen
Tabernakelaltar zu stellen sein.

2. Die Nachprüfung, die der verehrte Referent auf Grund
der Wielandschen Forschungen an unserer schweizerischen
christkatholischen Messliturgie vorgenommen hat, führte zu
dem Resultate, dem jeder Unbefangene gern zustimmt, dass in
dogmatischer Beziehung unsere Liturgie sich dem Rahmen des

') A.a.O. S. 27 f.

2) Untersuchungen über die sog. clementinische Liturgie im VIII. Buch
der apost. Konst. I. Die clementinische Liturgie in Born. Tübingen 1906.



— 366 —

Idealbildes, w*elches Wieland von der Opferidee der beiden
ersten christlichen Jahrhunderte zeichnet, tunlichst vollkommen
einfügt. Dieses Resultat ist natürlich nicht von dem Bestreben
nach möglichster Übereinstimmung mit den Formen der älteren
patristischen Zeit gestützt gewesen ; es ergab sich vorwiegend
durch den engen Anschluss an die religiösen Gedanken des

Neuen Testaments, den ja auch schon die reformatorischen
Liturgien angestrebt hatten, insbesondere die englische unter
möglichster Beibehaltung der überkommenen Formen.

Indessen, es spielt in diese Dinge ausser dem dogmatischen

auch der liturgisch-historische und liturgisch-ästhetische
Gesichtspunkt mit hinein ; ja man könnte fragen, ob eine allzu
vordringliche Betonung der dogmatischen Lehren vom Alleinwert

des Kreuzesopfers und von der stellvertretenden Genugtuung

dem erbaulichen Eindruck nicht eher im Wege stehen
würde. Im allgemeinen ist man wohl bei der Komposition der
Liturgie der reichsdeutschen Altkatholiken etwas mehr von
liturgischen, als von streng dogmatischen Rücksichten
ausgegangen, und auf alle Fälle wird man nicht vergessen dürfen,
dass jede Liturgie für eine historisch entstandene Gemeinde ein

Kompromiss zwischen strengen Prinzipien und überkommenem,
heiliggeschätztem Erbgut sein muss. In der reichsdeutschen
Liturgiekommission sass auch Watterich; er hat sich aber von
den Verhandlungen konsequent ferngehalten. Das war wohl gut;
denn in seinem eifrigen Streben, nur das Alte und Echte und
darum für die Gemeinde ebenso Fremde und Neue hervor-
zusuchen, würde er bei aller seiner Gelehrsamkeit das Zustandekommen

des Werkes kaum gefördert haben.


	Aus den Verhandlungen der Generalkonferenz der christkatholischen Geistlichen der Schweiz am 15. Mai 1911 im Kirchgemeindesaale zu Schönenwerd

