Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1(1911)

Heft: 3

Artikel: Friedrich Michelis (1815-1886)
Autor: Menn

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403788

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403788
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 300 —

FRIEDRICH MICHELIS.

(1815—1886.)

Fiunfundzwanzig Jahre sind vergangen, seit Prof. Dr.
Friedrich Michelis aus diesem Leben abberufen wurde. Eine
lange Zeit fiir unser vielgeschiftiges, vergessliches Geschlecht.
Einer ausdriicklichen Erinnerung an ihn, als an einen unbekannt
Gewordenen, bedarf es jedoch nicht; sein Andenken steht leuch-
tend in unseren Herzen, und so oft von dem katholischen
Widerstand gegen das Vatikanum geredet wird, da wird auch
sein Name stets mit Ehren genannt werden. Immerhin aber
dirfte dem freundlichen Leser eine Lebensskizze nicht uner-
wiinscht sein, die noch einmal in wenigen Strichen das Bild
dieses gelehrten und frommen Priesters zeichnet. Sie soll hier
geboten werden im Anschluss an die im ,Deutschen Merkur®
1886 erschienenen Mitteilungen, sowie an einige hinterlassene
Schriftstiicke, die zum Gebrauche sein Neffe gleichen Namens
in dankenswerter Weise iiberliess. Leider ist der schriftliche
Nachlass sehr durftig; es scheint, dass unser Gelehrter von
Zeit zu Zeit Briefe u. dgl. zu vernichten pflegte, so dass sich
bei seinem Ableben nur weniges vorfand. Sodann kommt noch
neben den Artikeln im ,Amtlichen Kirchenblatt und in der
,Allgemeinen Deutschen Biographie“ in Betracht: ,Die katho-
lische Reformbewegung und das Vatikanische Konzil“, von Prof.
Dr. Friedrich Michelis. Nach der Urschrift des verewigten
Prof. Dr. Friedrich Michelis herausgegeben von Dr. Adolf Kohut.
Giessen 1887. Einem Wunsche Kohuts entgegenkommend, schil-
dert Michelis hier die Genesis des Vatikanischen Konzils und
des Altkatholizismus und gibt eine gedringte Darstellung seiner
Auffassung der kirchlichen Lage und der daraus erwachsenden
Aufgaben, sowie iiber seine Beteiligung an diesen denkwiirdigen
Vorgéngen.



— 301 —

Friedrich Bernard Ferdinand Michelis war das sechste der
neun Kinder des fritheren Offiziers im firstbischoflich miinste-
rischen Truppenkorps, dann Kupferstechers und Zeichenlehrers
am Gymnasium zu Miinster, Franz Michelis,  29. Mai 1835,
und seiner Ehefrau Auguste geb. Schaffer, die am 22, Juli 1853,
nachdem sie eben ihren 72. Geburtstag erreicht hatte, infolge
eines Schlaganfalles verschied. Sie war in der lutherischen
Konfession zu Bremen geboren und erzogen, wurde aber am
21. Dezember 1838 mit ihren bisher protestantischen Téchtern
katholisch. Die Knaben folgten dem Bekenntnis des Vaters
und waren von Anfang an Kkatholisch. Friedrich wurde am
27, Juli 1815 zu Minster geboren. Von 1827 an besuchte er
das dortige Gymnasium; am 20. August 1834 wurde er mit dem
Zeugnis der Reife entlassen. Dasselbe weist in den Rubriken
pAuffihrung und Fleiss“ sowie ,Kenntnisse* durchweg sehr
gute Noten auf und enthilt die Bemerkung, ,dass er nach dem
fritheren, jetzt aber ausser Kraft getretenen Priifungs-Reglement
denjenigen, welche Nr. I erhalten hétten, sehr nahe gestanden
haben wiirde“. Bei der Schlussfeier hielt er die Festrede ,iiber
den Ursprung der Poesie“, den er in der Sprache fand, die
von der Liebe bewegt wird. Das Gymnasium lehrte ihn die
Wertschitzung des klassischen Altertums, das er als unersetz-
liches Bildungsmittel unserm Volke fiir alle Zeit erhalten wissen
wollte. An der Akademie, jetzt Universitit, seiner Vaterstadt
studierte er Theologie, Philologie und Philosophie und wurde
am 10. August 1838 zum Priester geweiht, hitte also, wenn er
noch zwei Jahre linger gelebt, das goldene Priesterjubilium
feiern konnen.

Als junger Geistlicher war Michelis einige Jahre Lehrer
der Sohne des im Jahre 1885 verstorbenen Grafen von West-
phalen zu Laer. Dann studierte er zu Bonn Philologie und erwarb
sich dort 1844 durch Bestehen des Examens pro facultate do-
cendi die Befihigung zur Anstellung als Gymnasiallehrer. Wih-
rend dieses Aufenthaltes in Bonn war er Préses einer dortigen
Minner-Bruderschaft, predigte fleissig und fiihrte bei Gelegen-
heit der Ausstellung des heiligen Rocks eine Pilgerschar nach
Trier, wie er auch Fihrer der alljihrlich von Bonn nach Keve-
laer ziehenden Wallfahrt war. Darliber bemerkt er in der von
Kohut herausgegebenen Schrift (S. 27 £.): ,Ich erinnere mich,
dass man die eine Erwédhnung in dem Krefelder Vortrage [den



— 302 —

er 1871 hielt] mir von seiten der liberalen Katholiken in etwas
veriibelt hat, dass ich auch friiher schon, als Fiihrer der all-
Jéhrlich von Bonn nach Kevelaer ziehenden Wallfahrtsprozes-
sion, Krefeld gesehen habe. Ich schdme mich aber dessen auch
heute nicht; Wallfahrten, wenn sie so, wie ich mir jener Bonner
Wallfahrten nach Kevelaer bewusst bin, gehandhabt werden,
gehoren mir auch jetzt noch zu den berechtigten poetischen
Zugen des kirchlichen Volkslebens, an denen mich der Miss-
brauch an und fiir sich noch nicht irre macht, wenngleich ich
gern gestehe, dass ein so exorbitanter Missbrauch des Ausser-
lichen in der Religion, wie er jetzt durch den Jesuitismus or-
ganisiert und durch die Infallibilitit legitimiert ist, vorab jene
gehobenere Stimmung fast vollstindig zu Boden schlagt.“

Nachdem er dann einige Jahre Kaplan in Duisburg und
Religionslehrer am dortigen Gymnasium gewesen, erwarb er
sich 1849, also in verhiltnismissig schon vorgeriicktem Alter,
in Bonn den philosophischen Doktorgrad. Seine Dissertation
handelte ,de enuntiationis natura apud Platonem“. Auf seinen
Wunsch befand sich der spitere Bischof Reinkens als junger
Geistlicher bei der offentlichen Disputation unter seinen offi-
ziellen Opponenten. Seitdem kannten und wertschéitzten sich
die beiden Mé#nner. Er wurde dann Professor der Geschichte
und Philologie an der philosophisch-theologischen Lehranstalt
zu Paderborn. Er gab diese Stelle im Herbste 1854 auf, als
ihm der Bischof Georg Miiller von Miinster Aussicht auf eine
Stellung als Dozent der Philosophie oder der Religionswissen-
schaft an der Akademie zu Miinster erdffnete. Diese Aussicht
verwirklichte sich aber nicht; die erledigte Philosophieprofessur
erhielt vielmehr der Privatdozent Clemens von Bonn, ein Gegner
Anton Giinthers, gegen den Prof. P. Knoodt seine bekannten Briefe
schrieb. Seine Ubersiedlung von Paderborn nach Miinster traf
zusammen mit dem Tode seines ilteren Bruders Eduard, der
bekanntlich Kaplan und Sekretir des Erzbischofs Klemens
August von Droste-Vischering von Koéln und zuletzt Professor
am Seminar zu Luxemburg war. Ein jingerer Bruder, Ale-
xander, war ein bedeutender Landschaftsmaler und starb 1867
als Professor an der Kunstschule zu Weimar.

Auch die als Ersatz ihm iibertragene Stelle als Direktor
- des vom Bischof von Minster errichteten Alumnates, des Kol-
legium Borromium, bekleidete Michelis nur kurze Zeit, da er



— 303 —

sich mit dem Bischof tber die Grundsitze der Leitung der
Anstalt nicht verstindigen konnte. Soweit bekannt, kam die
Differenz zum offenen Ausbruch, als Michelis sich gegen die
Anordnung des Bischofs erklirte, dass die Alumnen Sutanen
tragen sollten. So iibernahm er denn im Herbst 1855 die Pfarrei
auf dem Dorfe Albachten bei Miinster. Endlich erreichte er
das Ziel, das er sich gesteckt hatte, im Alter von 49 Jahren:
1864 wurde er zum ausserordentlichen, im Januar 1869 zum
ordentlichen Professor der Philosophie am Lyceum Hosianum
zu Braunsberg in Ostpreussen ernannt. Wie die Doktordisser-
tation, so zeigt auch die Habilitationsschrift seine Vorliebe fiir
Plato, sie handelt de Aristotele Platonis in idearum doctrina
adversario. Das genannte Amt hat er bis zu seinem Tode
behalten; seine Lehrtitigkeit nahm aber 1870 ein Ende, und
bald darauf, da das preussische Ministerium ihm einen Urlaub
bewilligte, der alle paar Jahre verlingert wurde, auch sein
Aufenthalt in Ostpreussen.

Im Jahre 1866 war Michelis Mitglied des preussischen Ab-
geordnetenhauses fiir den ostpreussischen Wahlkreis Allenstein-
Rossel, 1867 kurze Zeit Mitglied der Versammlung der Abge-
ordneten des norddeutschen Bundes fiir den rheinischen Wahl-
kreis Kempen. Seiner politischer Stellung nach war er urspring-
lich Grossdeutscher. Bei der Versammlung der Grossdeutschen
zu Frankfurt im Jahre 1863 vertrat er die romantische Auf-
fassung der deutschen Geschichte, wonach sich Deutschlands
Weltberuf an Osterreich als den Erben der Kaiseridee anlehnt,
ohne jedoch den besondern Beruf Preussens zu verkennen,
sondern eine friedliche und bewusste Ausgleichung des Gegen-
satzes von Osterreich und Preussen, des Nordens und des Siidens,
des Katholizismus und des Protestantismus, fiir moéglich haltend.
Er entwickelte diesen Gedanken in der Schrift: ,Preussens
Beruf fiir Deutschland und fir die Weltgeschichte“. In diesem
Sinne behauptete er im Abgeordnetenhause im Jahre 1866 und
1867 seine politische Stellung, indem er mit der Fortschritts-
partei gegen den Kompromiss und gegen die Annexionen stimmte.
Im konstituierenden norddeutschen Reichstage legte er sein
Mandat nieder, weil bei der Debatte tiber das Militirbudget
ihm nach seiner Annahme unrechtmiissig das Wort entzogen
wurde. Der #ussere Anlass verhalf einer inneren Uberzeugung
zum Durchbruch, dass die Arbeit im Parlamente die volle Hin-



— 304 —

gabe des Mannes verlange, fiir ihn also den Verzicht auf seine
wissenschaftliche Té4tigkeit bedeutete. Hielt er so an der Maxime
fest, gegen eine werdende politische Gestaltung, die seiner Idee
nicht entsprach, mit allen erlaubten und rechtlichen Mitteln
zu kampfen, so zogerte er anderseits nicht, die desunge-
achtet zustande gekommene Tatsache als solche anzuerkennen
und aus den Trimmern seine Idee neu zu bauen. Als aber
mit der Niederlage Frankreichs und der Erneuerung des deut-
schen Kaiserreichs unter Preussens Fiihrung zugleich der Abfall
des Papstes von der katholischen Kirche durch seine vatika-
nischen Dekrete eintrat, da schwankte er keinen Augenblick,
ndass jetzt die Wahrung des katholischen Gewissens und der
Idee der Kirche das Erste und Notwendigste, mit der tatsich-
lichen politischen (testaltung aber sich abzufinden sei... Wenn-
gleich ich mir vollstindig bewusst bin, dass meiner romantisch-
idealen Auffassung der nun politisch konstituierte Dualismus
zwischen Deutschland und Osterreich statt des alten einigen
Deutschlands nicht entspricht, so bin ich doch mit der vollen
und ungeteilten Sympathie bei der neuen Gestaltung, weil es
meinem Kkatholischen Gewissen durch den Abfall des Papstes
und seiner Hierarchie von der wahren Idee der Kirche voll-
stindig klar geworden ist, dass ohne Siinde oder ohne Ver-
brechen die romantische Auffassung nicht mehr festgehalten
werden kann.“

Erfillt von hohen Idealen war Michelis in das Priestertum
eingetreten. Verderben und Leid der Menschen wollte er lin-
dern und bannen. Den Grundton seiner Gemiitsstimmung mogen
uns zwei Strophen aus seinem Gedichte: ,Mein Beruf zum
Priestertum* zeigen:

Dass so viel Tausende nach Wahrheit ringend
Nur im Verginglichen sich endlos miihen;
Ist’s nicht, weil nur als tote Form Erstarrung bringend,
Die ewige Wahrheit filschlich ihnen schien?
Wird nicht die Freiheit zum Verderbenstrome,
Wenn das Gesetz nur die Despoten freut?
Sieht nicht Religion verddet ihre Dome,
Wenn sie nicht mehr die Kunst, das Leben weiht?

Das Ideal steht mir kithn vor der Seele,
Wie alles sich zur Harmonie vereint.



Gefunden ist der Weg, den ich erwihle,
Erblickt der Stern, der meinen Pfaden scheint.
Mein Ideal trag kiihn ich in das Leben,

Trotz bietend seiner schndden Wirklichkeit,
Was allen frommt, werd’ ich jedem geben:
So ist der Boden meiner Saat bereit.

Lange galt Michelis, um an ein Wort Nippolds zu erinnern,
fiir den echten Typus des ritterlichen Ultramontanismus. Richtig
verstanden ist diese Bezeichnung ganz treffend, wenn auch
Michelis selbst sie ablehnte. Denn der Ultramontanismus der
frithern Jahre war bei aller Uberschwiinglichkeit und Einseitig-
keit doch der Katholizismus, der keine katholische Richtung
und Schule aus der Kirche ausschloss. Allerdings trat mehr
und mehr an die Stelle. der Kirche die Partei, es bereitete sich
der Neuultramontanismus vor, der auf dem Vatikanum dog-
matisiert wurde und infolge der allgemeinen Gedankenlosigkeit
und noch schlimmerer Dinge heutzutage — voriibergehend —
als der Katholizismus gilt. Es wére aber ein Irrtum anzunehmen,
Michelis habe erst im Jahre 1870 den wahren Sachverhalt er-
kannt. Prof. Friedrich sagt in der Konzilsgeschichte (I, 275)
von ihm: ,Keiner sah so friihzeitig, wenn auch immerhin spét,
als Michelis, ein, dass man auf eine Dogmatisierung der Un-
fehlbarkeit ernstlich zusteuere (1861).“ Dass Michelis frith schon
starke Zweifel daran hatte, ob er auf die Dauer mit den Je-
suiten und ihrem Anhang werde zusammen gehen Kkonnen,
zeigt ein Artikel, den er im Juli 1870 fir den ,Rheinischen
(jetzt Deutschen) Merkur“ schrieb: ,Fiir mich,* sagt er darin,
ist die Katastrophe, die sich in Rom vor den Augen der stau-
nenden Welt entwickelt, die Abwilzung eines Druckes, der
seit dem Jahre 1848, d. h. seitdem der Jesuitenorden seinen
Operationsplan auf deutschem Boden zu verfolgen begann, mit
Zentnerlast auf meinem katholischen Bewusstsein lastet. Ich
wagte mir kaum noch zuzutrauen, dass ich wahrhaft und eigent-
lich katholisch sei, wenn ich mit eiserner, nichts achtender
Konsequenz Prinzipien im Namen der Kirche sich durchfiihren
sah, die ich als einen Hohn auf die gottliche Mission der Kirche
und als einen von ihren wirklichen Feinden, die auf ihren
Untergang sinnen, gereichten siissen Gifttrank verstehen, nicht
aber als von der Autoritit der Kirche ausgehend, begreifen
konnte. Das, was nunmehr zutage getreten ist, hat den Druck

Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 3, 1911. 20



— 306 —

von meiner Seele gewiilzt; ich darf mir sagen, ich bin Katholik,
wenn ich die Kirche will, wie Christus sie gegriindet hat, und
die tiberstiirzende Weise, mit der die roémische Bischofsver-
sammlung den héretischen Charakter der Partei in der Kirche
in allen seinen Indizien zutage gelegt hat, hat mir meine ka-
tholische Uberzeugung auch #usserlich wiedergegeben.* In
einem Artikel im ,Deutschen Merkur“ 1881, 134, sagt er tliber
die Wiirzburger Bischofskonferenz im Jahre 1848: ,Diese Ver-
sammlung war der Scheidepunkt zum offenen Siege des Jesui-
tismus. Wieviel die Jesuiten schon vor 1848 an der katho-
lischen Bewegung in Deutschland im Geheimen mitgewirkt
haben oder mitzuwirken gemeint haben, lasse ich dahinge-
stellt, dass die besseren offentlichen und gemeinsamen Unter-
nehmungen — der Borroméusverein, der Bonifaziusverein, der
Kolpingische Gesellenverein, die katholischen Generalversamm-
lungen in ihrem ersten Stadium — noch bis zum Jahre 1858
nicht von Jesuiten ausgegangen sind und nicht in den Hénden
der Jesuiten waren, das weiss ich aus meiner Beteiligung dabei.“
Wie es sich damit auch verhalten mag, jedenfalls geht aus
solchen Ausserungen hervor, dass die Newultramontanen kein
Recht haben, Michelis zu irgend einer Zeit seines Lebens fiir
sich in Anspruch zu nehmen.

Dazu kommt, dass er schon geraume Zeit vor 1870 auch
offentlich in Opposition gegen die eigentlich ultramontanen Be-
strebungen trat. Der Gegensatz zwischen ihm und der jesui-
tischen Partei trat zuerst hervor auf dem philosophischen Ge-
biete. Er bekiampfte von 1861 an die Bestrebungen, die in der
Thomas-Enzyklika Leos XIII. ihren Abschluss gefunden haben,
zuniichst in den ,Bemerkungen zu der durch J. Kleutgen S. J.
verteidigten Philosophie der Vorzeit® (Freiburg 1861). Im fol-
genden Jahre stach sein ,Plato mordens, Ein motiviertes
Gutachten iiber den gegenwiirtigen Stand der Wissenschaft”
(Minster 1862) der jesuitischen Scholastik ins Fleisch. Auf der
katholischen Gelehrtenversammlung zu Miinchen 1863 stand
er dem jesuitisch gewordenen Ultramontanismus in Gestalt
der Mainzer und Wirzburger mit Anhang bereits in ausge-
sprochenem Kampfe gegeniiber. Er hielt eine Auseinandersetzung
mit den Mainzern fiir notwendig und verfasste die Schrift:
,Kirche oder Partei? Ein offenes und freies Wort an den
deutschen Episkopat.“ Miinster 1866. Vergebens machte er



— 307 —

darin die Bischofe auf ,den Krankheitszustand der Kirche¥,
auf die ,innere Verrenkung und Verschiebung der wahren Ver-
hiltnisse in der Kirche, schlimmer als die verwirrtesten Zu-
stinde des Mittelalters“ aufmerksam. Als Antwort auf eine
Gegenschrift von Moufang veroffentlichte er weiter: ,Parergon
an die Adresse des Mainzer Katholiken und des Domkapitulars
und Seminarregens Moufang insbesondere.* Braunsberg 1865.

Im folgenden Jahre fand er Veranlassung, sich liber die
pépstliche Unfehlbarkeit auszusprechen. Eine allerdings un-
bedeutende Schrift eines Dr. K., ,Die Lehrmeinung von der
Unfehlbarkeit des Papstes“ etc., hielt er irrttimlich fir einen
Fihler der ,Partei“, und wie ein unheimliches Gespenst stieg
die Moglichkeit einer Dogmatisierung dieser Jesuitenlehre vor
ihm auf. Mit einem Rufe der Entriistung: ,Wer ist der Dr. K.?
Eine Gewissensfrage an die katholischen Theologen Deutsch-
lands“, Minster 1866, erschien Michelis auf dem Kampfplatz.
Fiir ihn war der Gedanke der Moglichkeit, dass es da hinaus-
gehe, tief niederbeugend. Das Gewicht des Seelendruckes wurde
ihm fast unertriglieh, er musste Luft haben. Da gab er seine
290 Thesen iiber die Gestaltung der kirchlichen Verhiltnisse
der Gegenwart“, Braunsherg 1867, heraus, die auch heute noch
ihre Bedeutung haben. Da wir aber hoffen, in einer besonderen
Darstellung seine schriftstellerische Téatigkeit wirdigen zu
kénnen, so beschrinken wir uns hier auf die Wiedergabe eines
Satzes: ,Diejenigen, welche in einer Definition der Unfehlbar-
keit des Papstes das Heil und Rettungsmittel der Kirche er-
blicken, wissen nicht, was sie tun, und schaden ihr mehr als
ihre drgsten Feinde.“ Eine weitere Veranlassung zur Polemik
bot ein von dem Jesuiten Andries unter dem Pseudonym P. P.
Rudis verdffentlichtes Buch, gegen das er schrieb: ,Die Un-
fehlbarkeit des Papstes im Lichte der katholischen Wahrheit
und der Humbug, den die neueste Verteidigung damit treibt*.
Braunsberg 1869. Endlich erschien noch: ,Die Versuchung
Christi und die Versuchung der Kirche. Predigt eines Minder-
bruders iiber Matth. 4, 1—10.%

Bei der Abreise der Bischiofe zum Konzil hatte er das Ver-
trauen auf diese verloren, auf Gott bewahrt. Als am 18. Juli
1870 das Unerhorte geschehen war, da gab es flir unsern Be-
kenner kein Schwanken und kein Besinnen, was er zu tun
hatte. Bis zum letzten Atemzuge blieb er der unerbittliche,



- 308 —

nie ruhende, stets schlagfertige, nur in der Nachstenliebe seine
einzige Schranke sehende Gegner der neuen Irrlehre. Ehe der
Monat zu Ende ging, verdffentlichte er am 27., seinem Geburts-
tage, in der ,Allgemeinen Zeitung« folgende ,Offene Anklage
gegen Pius IX“: ,Ich, ein siindhafter Mensch, aber fest im
katholischen Glauben, erhebe hiermit vor dem Angesichte der
Kirche Gottes offene und laute Anklage gegen Papst Pius IX.
als einen Héiretiker und Verwiister der Kirche, weil und inso-
weit er durch die missbrauchte Form eines allgemeinen Kon-
ziliums den weder in der hl. Schrift noch in der Uberlieferung
begriindeten, vielmehr der von Christus angeordneten Verfas-
sung der Kirche direkt widersprechenden Satz, dass der Papst
getrennt von dem Lehrkérper der unfehlbare Lehrer der Kirche
sei, als einen geoffenbarten Glaubenssatz hat verkiindigen lassen,
und somit versucht hat, das gottlose System des Absolutismus
in die Kirche einzufithren. Ich kann bei meinem Verstindnis
des katholischen Glaubens meinem Gewissen nur durch diesen
entschiedenen Schritt geniigen, indem ich von dem kanonisch
verblrgten Rechte Gebrauch mache, dem Papste, der nach
dem Ausspruche Innocenz’ III., wenn er ein Héaretiker ist, dem
Urteile der Kirche unterliegt, wenn er auf den Ruin der Kirche
hinarbeitet, offen ins Angesicht zu widerstehen.*

Seine nun folgende Titigkeit kann mit vollem Recht als
die eines altkatholischen Missionars bezeichnet werden. Sein
Programm war: ,Die Kirche ist das Ideal der Menschheit, und
Deutschland ist berufen, der Menschheit dies ihr Ideal zu er-
halten; das ist die sittliche Uberzeugung, mit der ich in den
durch die vatikanischen Dekrete dem katholischen Gewissen
aufgenstigten Kampf ungern aber entschlossen und mit der
vollen Klarheit des katholischen und priesterlichen Bewusst-
seins eingetreten bin, nicht den Erfolg berechnend, sondern
die Pflichterfiillung als Lebensbedingung erkennend* (bei Kohut
S. 6). ,Dass die blosse Form eines Konzils oder eines kon-
ziliarischen Dekretes, ebensowenig wie ein in juristisch rich-
tiger Form ausgefiihrter Betrug, ein giiltiges und bindendes
Zeugnis des katholischen Glaubens sein koénne, ist nie mein
katholischer Glaube gewesen... Mein streng katholisches Be-
wusstsein ist also durch den augenblicklich gelungenen Jesuiten-
coup in keiner Weise alteriert worden. Die ideale Auffassung
der Kirche ist die im Wesen der Kirche selbst begriindete und
darum die sittliche“... (ebenda S. 8).



— 309 —

Indem wir uns, wie schon oben angedeutet, eine Besprechung
seiner literarischen Leistungen in dieser Zeit fiir einen beson-
dern Artikel vorbehalten, beschreiben wir an dieser Stelle nur
seine Ubrige Tatigkeit.

Er nahm teil an der Nurnberger Versammlung im August
1870 und reiste sodann iiber Regensburg nach Béhmen mit der
Absicht, dort sich einige Zeit in einem Kloster bei einem ihm
als freisinnig bekannten Abte aufzuhalten und ungestort seiner
priesterlichen Funktion im hl. Messopfer obzuliegen. ,Wer bei
dieser Erwahnung in mir noch einen rémischen hierarchischen
Grundzug zu entdecken glaubt, der hat wohl noch nicht emp-
funden, wie notwendig dem schwachen Menschen und dem
Priester in einem Kampfe, wie er hier zu kampfen war, die
reale Verbindung mit Christus ist“ (bei Kohut S. 23). In Prag
besuchte er den Fiirstbischof, kiirzte aber seinen Aufenthalt
ab, weil ein lingeres Verweilen zum Zwecke der Zelebration
dem Prilaten sichtlich nicht angenehm gewesen wire. Nach
einem mehrwochentlichen Aufenthalte in Kulm kehrte er nach
Braunsberg zuriick, zu einem triiben, schweren Winter. Zu
Ostern 1871 reiste er nach Westfalen zum Grafen Westphalen
auf dem Hause Laer, um dort sein Osterfest zu halten. Ein-
zelne Geistliche suchten ihn zustimmend auf; fanatisiert war
die Menge noch nicht. Diese Erfahrung machte in ihm den
Gedanken rege, in seiner Heimat, wo er das Volk und das Volk
ihn kannte, mit offenen Vortrigen den Kampf aufzunehmen.
Ehe er diese Absicht ausfithren konnte, rief ihn ein Brief seines
Freundes Reusch nach Bonn. Im Hause Knoodts fand eine
Beratung der Gesinnungsgenossen iiber das weitere gemein-
same Vorgehen statt. Als er hierbei von seiner oben erwihnten
Absicht sprach, lud Oberregierungsrat Wiilffing ihn ein, damit
lieber gleich in Koéln anzufangen. So hielt er daselbst bald
darauf mit gutem Erfolge seinen ersten offentlichen Vortrag,
und damit war der Weg zu einer Wirksamkeit betreten, die
eine ungeahnt grosse Ausdehnung annahm. Uber die Einrich-
tung dieser Vortrige bemerkt er (bei Kohut S. 27): ,Dass ich
in meinen Vortrigen mit vollem gliubigem Bewusstsein die
katholische Lehre einhielt und nur die dogmatisierte Infalli-
bilitat als die Spitze der jesuitisch-hierarchischen menschlichen
Entartung der géttlichen Stiftung der Kirche bekimpfte, brauche
ich nicht zu sagen“. Und (ebenda S.29): ,Schon in meinem



— 310 —

ersten Vortrage zu Koln habe ich klar meinen Standpunkt ge-
_ nommen, wonach ich den vatikanischen Sieg des Jesuitismus

als ein natiirliches Ergebnis, nicht des katholischen Kirchen-
begriffes, sondern der scholastisch-hierarchischen Entwicklung
der Kirche betrachte, im Kampfe wogegen die Identitit des
echten Humanititsbegriffes und ‘der fortschreitenden Entwick-
lung der Menschheit zum Bewusstsein kommen muss. In diesem
Sinne habe ich alle meine Vortrige gehalten, indem ich je
nach den Umstinden bald die eine, bald die andere Seite dieses
umfassenden Grundgedankens hervorkehrte. Als er einen Vor-
trag in Dusseldorf hielt, kam ihm die dringende Einladung nach
Krefeld, wo der durchschlagende Erfolg seiner Worte die Wir-
kung hatte, dass er, als er tags darauf, an einem Sonntage,
dem Gottesdienst in der Kkatholischen Kirche beiwohnte, sich
von der Kanzel herab als den Judas, der fiir 30 Silberlinge
seinen Herrn verriit, bezeichnen hérte, und dann mit genauer
Not den Insulten der fanatisierten Menge entkam. Er konnte
sich dabei die Genugtuung nicht versagen, den Reinertrag
seines Vortrages der Stadtbehorde fiir die Bediirftigen ohne
Unterschied der Konfession zu libergeben. Sein Vertrauen aber
zu dem wirklich gldubigen, wenn auch missleiteten, katho-
lischen Volke hat er sich niemals rauben lassen. Die Absicht,
in Aachen einen Vortrag zu halten, musste er aufgeben, weil
er kein passendes Lokal fand, und der Polizeipriisident, weil
das Militir noch in Frankreich stand, mit der ihm zu Gebote
stehenden Polizeimannschaft keinen hinreichenden Schutz ver-
sprechen konnte. Uber Stollberg nach Bonn zuriickgekehrt,
fand er Einladungen nach Wiesbaden und nach Miinchen vor,
denen er entsprach. Der Vortrag an letzterem Orte war am
Sonntag vor Pfingsten. In Mering traf er mit Pfarrer Renftle
und Kaplan Kiihn zusammen: ,Hitten wir“, so sagt er (bei
Kohut S. 30. f.), ,um nicht in die Hunderte und Tausende zu
gehen, gleich im Anfang nur 50 Pfarrer wie Renftle und 100
Kapline wie Kithn in ganz Deutschland gehabt — an den Ge-
meinden fehlte es nirgends —, so hiitte die gute Sache von
Anfang an eine andere Gestalt angenommen. Ich meine es
nicht scherzhaft und ironisch, sondern im vollen Ernste, wenn
ich sage, die Hoffnung des Sieges lag von Anfang an darin,
dass die Sache aus den Hinden der Professoren in die Hénde
der Pfarrgeistlichen komme, freilich aber von Seelsorgern und



— 311 —

nicht von Agitatoren. In einem moralischen Kampfe, wie der
jetzige in der Kirche, ist alles gerettet, wenn das richtige
Prinzip auch nur von wenigen vertreten wird. Unser Prinzip
ist aber die Wiederherstellung der rechten Ordnung in der
Kirche von der Gemeinde aus.“ Nachdem er in Innsbruck
den Eindruck gewonnen, dass auch in Tirol der Boden fiir den
katholischen Widerstand gegen die Infallibilitit nicht fehle,
war er zu Pfingsten wieder in Miinchen und beteiligte sich
lebhaft an der bekannten Versammlung. Anfangs Juni reiste
er an Linz vorbei nach Wien, wo er erst nach I"Iberwindung
vieler Schwierigkeiten einen passenden Saal fiir einen Vortrag
erlangte. Bei Erzbischof Rauscher erlangte er keine Audienz, die
nachzusuchen er sich durch Zusprache aus den héhern Kreisen
der Gesellschaft hatte bestimmen lassen. Dagegen lernte er
den Gilintherianer Veith personlich kennen und prégte dieses
wunderbare Beispiel von der Herrschaft des Geistes iiber den
gebrechlichen Korper als einen lebendigen Beweis gegen allen
Materialismus seiner Seele ein. In Graz erlebte er, weil er
unvorsichtigerweise im letzten Augenblick die festgesetzte
Stunde dnderte, das Schwere, einen wohlausgearbeiteten Vor-
trag vor einem ganz geringen Zuhorerkreis durchfiihren zu
miissen. Von Graz reiste er nach Linz zuriick, wo er eine
grosse Zuhorerschar fand. Uber Minchen und Wiesbaden, wo
ein zweiter Vortrag gehalten, und von wo aus die Bewegung
in Offenbach begriindet wurde, kam er in der zweiten Hilfte
des Juli nach Laer zuriick und fand dort auf seinem Zimmer
noch alles so vor, wie er es vor drei Wochen verlassen hatte,
als er mit der Aussicht auf eine Abwesenheit von wenigen
Tagen nach Bonn reiste. Die in der Zwischenzeit tiber ihn
verbreiteten Unwahrheiten mussten ihn zu dem Versuche be-
stimmen, irgendwie zu Worte zu kommen, um dem katholischen
Volke zu zeigen, dass er noch ganz unverindert derselbe katho-
lische Priester sei, als welcher er frither lange genug unter
ihm gewirkt habe. Zuerst richtete er sein Augenmerk auf
Paderborn. Der Vortrag, worin er die unhaltbare Stellung des
Bischof Martin darlegte, kam nur mit Miihe zustande und war
schwach besucht. Es folgte aber ein Krawall, der militirisches
Einschreiten notig machte. In aller Frithe reiste er nach
Miinster ab, Trotz aller Bemiihungen konnte er hier kein Lokal
finden. So verliess er seine Vaterstadt. Auf dem Wege zum



— 312 —

Bahnhof wurden Steine nach ihm geworfen, und der Bahn-
hof musste durch die Polizei von dem Pébelhaufen gesiubert
werden. Nachdem er bei Gelegenheit der am 5. und 6. August
stattgefundenen Heidelberger Versammlung einen zahlreich be-
suchten Vortrag gehalten, trat er eine Reise nach Osterreich
an. Am 10. August, dem Tage seiner Priesterweihe, war er
in Passau und wollte den Bischof Heinrich besuchen, der sich
jedoch unwohl melden liess. In Krems fiigte es sich, dass er
mit dem gerade zur Firmung anwesenden Bischof Fessler von
St. Polten zusammenstiess. Eine Predigt des Bischofs am Morgen
in der Hauptkirche, die eine Rechtfertigung der Infallibilitéit
bezweckte und in eine rohe personliche Beleidigung gegen
Michelis auslief, gab diesem die Grundlage seines am Nach-
mittag gehaltenen Vortrages. Den Eindruck, den der optimi-
stische Michelis von seinen Verhandlungen mit den Fiihrern
der deutschen Partei in Osterreich hatte, fasste er in die Worte
zusammen (bei Kohut S. 42 {.): ,Es war, als ob noch etwas
zwischen uns lag, obwohl ich durchaus Unrecht tun wiirde,
wenn ich behaupten wollte, dass mein entschieden kirchliches.
und priesterliches Auftreten, welches ich, Gott sei Dank, nie
verleugnet habe, ein Hindernis gewesen sei, dass mir nicht
diese liberalen und deutschgesinnten Minner in Osterreich mit
vollem Vertrauen entgegengekommen seien. Nachdem er in
Pressburg am 20. August einen Vortrag ausgefiihrt, reiste er
am folgenden Tage nach Budapest, um den dortigen Bischof
Horvath zu besuchen. Dieser aber war zur Kur in dem Bade
Szobranj am Fusse der Karpathen und nahe der galizischen
Grenze. Sofort entschloss sich Michelis, die lange und beschwer-
liche Reise dorthin zu machen, und verweilte drei Tage bei
dem Bischofe, den er erfolglos zur Teilnahme am Miinchener
Kongress zu bestimmen suchte. Er erhielt aber Empfehlungen
an Haynald, den Erzbischof von Kalocsa. Nach einem Vor-
trage in Pest reiste er, da der Erzbischof erst in 8—10 Tagen
zuriickerwartet wurde, nach Diakovar zum Bischof Strossmayer,
wo er eine herzliche Aufnahme fand. Er erlangte von ihm
das Versprechen, dass er offen in die Bewegung eintreten werde,
wenn es gelungen sei, derselben eine feste Grundlage und hin-
langliche Ausdehnung zu geben. Als dieser Moment gekommen:
war und er nach dem Miinchener Kongress an den Bischof
schrieb, erhielt er keine Antwort. Darin und in dem spéteremn



— 313 —

Verhalten dieses Mannes sah er eine furchtbar ernste Mahnung
mehr dafiir, dass der Mensch im sittlichen Kampfe um sein
besseres Sein den rechten Moment nicht versiumen darf. Der
Besuch bei Haynald war erfolglos. Der Prilat drang unter
glanzenden Anerbietungen in Michelis, den unniitzen Kampf
aufzugeben und bei ihm seine botanischen Studien fortzusetzen.
Michelis konnte ihm nur erwidern, dass ihm auch die Wissen-
schaft Gtewissenssache, und deshalb der Kampf um das katho-
lische Prinzip keine blosse Lieblingssache sei, es also nicht
bei ihm stehe, denselben aufzugeben. Am 18. September fand
in Pest ein zweiter Vortrag statt, wozu es in Pressburg durch
die Schuld des Biirgermeisters nicht kam, dem nach seiner
Aussage der Unsinn der Infallibilitit ebenso gleichgiiltig war,
wie der Unsinn der Trinitit oder die unbefleckte Empfingnis.
Michelis schied aus Osterreich mit dem Bewusstsein, seine
katholische Uberzeugung und seine priesterliche Stellung nie
auch nur im geringsten verletzt zu haben.

Selbstverstindlich finden wir Michelis auf dem ersten kon-
stituierenden Kongress zu Miinchen im September 1871. Hier
sprach er zweimal fiir den Antrag Schulte, die Gemeinde-
bildung betreffend. Hatte er zunidchst Doéllingers Standpunkt
eingenommen, so wurde es ihm bald Kklar, ,dass an dieser
Frage die Lebenskraft des Widerstandes hinge, und dass die
eingetretene Wirklichkeit des schlechthin unerhorten Vorganges,
dass formell das ganze Lehramt der Irrlehre verfallen resp.
vom Papste zur Irrlehre verfiihrt sei, die Berechtigung und die
Notwendigkeit enthielte, das im Naturrechte und im kano-
nischen Rechte begriindete Recht des einzelnen, im Falle einer
ungerechten Exkommunikation sich im Gewissen nicht ge-
bunden zu erachten, auf den Begriff einer Notstandsgemeinde-
bildung und selbst einer aus dem Notstande hervorgehenden
Bischofsweihe auszudehnen. Déllingers Ansicht ging ohne Zweifel
aus dem ernstesten Gewissensbedenken hervor, und sein ganzes
spiteres Benehmen beweist, dass er dieses Bedenken nicht ganz
liberwunden hat, obwohl er der weiteren Entwicklung seine
ausdriickliche und tatsichliche Zustimmung nicht entzogen hat.
Ich teile mit den andern Fithrern der Bewegung, die ohne
dieses kaum Wirklichkeit geworden wire, dieses Bedenken
nicht, aber anderseits ist es mir heute noch ebenso fest und
klar, wie am Tage des Miinchener Kongresses, dass unser



— 314 —

katholischer Protest gegen die vatikanische Vergewaltigung,
indem er der Natur der Sache nach nicht umhin kann, aus
der bloss individuellen Haltung des nur negativen Protestierens
in die Position einer in irgend einem Grade reformierenden
Gemeinschaft iiberzugehen, nun hierin auch an die Grenze
des unumginglich Notwendigen (oder anderseits ganz Selbst-
verstindlichen) gebunden ist, und dass das riicksichtslose Vor-
dringen auf weitergehende Reformen, mogen sie auch #dusser-
lich noch so nahe gelegt scheinen, ein dem wahren Sinn und
Prinzip der Bewegung zuwiderlaufendes und sie gefiihrdendes
revolutionéires Vorgehen ist® (bei Kohut S. 35 f.),

Nach dem Minchener Kongress liess er sich durch Ka-
minski zundchst noch zu einer Reise nach Kattowitz in Ober-
schlesien bestimmen, um der ersten dort von dem Genannten
gegriindeten Gemeinde beizustehen, und kehrte dann im Spét-
herbst nach Braunsberg zuriick, Am 6. Oktober schon wohnte
er einer Versammlung in Konigsberg bei. Als gleich bei diesem
ersten Anlauf die Majoritit der dortigen katholischen Gemeinde
durch einen notariellen Akt ihren Widerspruch gegen die vati-
kanische Neuerung erklirte und daraufhin ihr Recht auf Be-
niitzung der Kirche unter neuer Leitung verlangte, wurde ihr
kein Schutz zuteil. Zweifellos hitte bei einer prinzipiell ent-
gchiedenen Stellungnahme der Regierung die Bewegung andere
Fortschritte gemacht. Am 9. Dezember sprach er in einer Ver-
sammlung zu Elbing,

Michelis wurde nunmehr auch namentlich in der Pfarrkirche
zu Braunsberg exkommuniziert. Er beschritt den Klageweg,
konnte aber nichts ausrichten, obwohl er biindig bewies, dass
er zwar nicht dem Bischof das Recht abspreche, einen vom
Glauben abgefallenen Priester zu exkommunizieren, dass aber
in diesem Falle nicht er, sondern der Bischof der vom katho-
lischen Glauben, und zwar von dem katholischen Glauben, wie
er im Staate zu Recht besteht, abgefallen sei.

In der osterlichen Zeit des Jahres 1872 half er dem Pfarrer
Kaminski zu Kattowitz aus und hielt darauf Vortrige an meh-
reren Orten in Schlesien, zu Gleiwitz, Ratibor, Leobschiitz und
zweimal in Breslau. Am 31. Mai hielt er wieder einen Vortrag
in Konigsberg, einen weitern am 6. September.

Nach dem Kolner Kongress im September 1872 begab er
sich auf Einladung Kiithns in die bayerische Pfalz. Am Sonntag



— 315 —

29. September war Gottesdienst in Landau, 1. Oktober Versamm-
lung zu Edesheim, 2. Oktober Vortrag in Landau, 4. Oktober
zu Maikammer, 6. Oktober Gottesdienst in Dirkheim, 10. Ok-
tober Versammlung in Kaiserslautern, 12. Oktober Vortrag in
Zweibriicken, 13. Oktober Gottesdienst daselbst, 14. Oktober
Vortrag in Kosel, 18. Oktober in Kaiserslautern, 20. Qktober
allgemeine Versammlung der Pféalzer Altkatholiken zu Edes-
heim, 21. Oktober Vortrag in Frankenthal. Zu Edesheim setzte
er dem ersten Hirtenbriefe Hanebergs ,den Herdebrief“ der
Pfalzer Altkatholiken entgegen. '

Am 5. November hielt Michelis in Wiirzburg einen 2/z-
stiindigen Vortrag vor etwa tausend Zuhorern; am 10. No-
vember predigte er in Wiesbaden. Er kehrte darauf nach
Braunsberg zuriick. Gelegentlich der oben erwiahnten Ver-
sammlung zu Edesheim hatte der Oberbiirgermeister Bilabel
ihn zu einem lidngeren Aufenthalte in Heidelberg eingeladen.
Auf der Reise dorthin hielt er am 27. Dezember zu Lippstadt
einen Vortrag, nachdem er am 22. Dezember von einem Podbel-
haufen auf der Strasse insultiert und von einem schweren Steine
am Kopfe getroffen worden war, so dass er einen Augenblick
besinnungslos niederstiirzte.

Er verweilte dann einige Tage in Bonn und reiste von da
nach Duisburg, wo er am 3. Januar 1873 in einem Vortrage
nachwies, dass er noch ganz derselbe katholische Priester sei,
der im Jahre 1845 dort den Kampf gegen den Rongeanismus
aufzunehmen hatte. Bei dieser Gelegenheit waren nicht weniger
als 18 Gendarmen zu seiner Sicherheit in die umliegenden
Hiuser verlegt. Auf der Reise von Bonn nach Duisburg be-
suchte er den ihm von friher her befreundeten Erzbischof
Melchers, ohne dass es natiirlich zu einer Verstindigung kam.
Prof. Reusch war in der Lage (,Deutscher Merkur“ 1886,
S. 226), etwas aus dem Protokoll mitzuteilen, das der spitere
Kardinal, seinen bureaukratischen Gepflogenheiten entsprechend,
entworfen. Es begann etwa so: ,Verhandelt zu Kéln am 3. Ja-
nuar 1873. Anwesend Erzbischof Melchers und Prof. Michelis¥,
und schloss: ,Prof. Michelis erklirte darauf: Ich bin ein Mensch
und kein Esel, und verlidsst das Zimmer. Actum ut supra usw.“

Am 4, Januar 1873 kam er in Heidelberg an. Zur Uber-
siedelung war, neben der Griindung und Pastoration der dor-
tigen Gemeinde, der Gedanke mitbestimmend gewesen, sich die



— 316 —

Wiederaufnahme seiner akademischen Titigkeit zu ermoglichen..
Am 8, Januar begann er seine Vorlesungen iiber die geschicht-
liche Entwicklung des naturwissenschaftlichen Artbegriffes von
Plato bis Darwin. Sie fanden nicht die erwartete Teilnahme
und wurden bald aufgegeben. Wiederholt hielt er in Heidel-
berg Gottesdienst, am 2. Februar auch in Offenburg. Hier hielt
er am 20. Januar einen Vortrag, am 24. Januar in Mannheim,
spater in Freiburg. Am 31. Januar wollte er im Rathaus-
saale zu Steinbach einen Vortrag halten; ein Pébelhaufen hielt
aber zwei Stunden lang das Rathaus besetzt und bewarf ihn
mit Kot.

Gegen Schluss des Semesters kam ihm die Einladung nach
Konstanz, die ihn wegen der geschichtlichen Bedeutung der Stadt
aufs michtigste ergriff, und da zugleich fiir die Heidelberger Alt-
katholiken anderweitig gesorgt schien, so folgte er unbedenk-
lich diesem Rufe. Am 8. und 9. Februar hielten er und Prof.
Friedrich Vortrige im Konziliumssaale. - Es erfolgte auf diese
Vortrige am 10. Februar die entscheidende Abstimmung und
die Griindung der altkatholischen Gemeinde, die fiir die gesetz-
liche Geltung des Altkatholizismus in Baden Bahn gebrochen
hat. Am 27, Januar erdffnete er in der vom Ministerium vor-
liufig tiberwiesenen Augustinerkirche den Gottesdienst. Er
blieb nun als Seelsorger in Konstanz, bis er am Pfingstsonn-
tage den seligen Hosemann als Pfarrer einfiilhrte und dadurch
die Organisation der Gemeinde vollendete. Von Konstanz aus
hielt er Vortrige in verschiedenen Orten des badischen Ober-
landes, namentlich zu Waldshut, Messkirch, Stiihlingen, Singen,
am 18. Mérz auch zu Basel. Am Dienstag in der Karwoche
spendete er in Tiengen 70 Katholiken, darunter 50 Minnern,
die Kommunion, und am Ostermontag hielt er den ersten Gottes-
dienst zu Freiburg i. B. in der von der Plenarversammlung
der Professoren eingerdumten Universititskirche.

Auf der Riickreise von der Bischofswahl hielt er einen
Vortrag in Oberstein an der Nahe, dann am 22. Juni zu Furt-
wangen. Seine Absicht, nach Freiburg iiberzusiedeln, gab er
vorldufizg auf, als er eine dringende Einladung nach Zirich
erhielt. Die Bewegung war dort in unrechten Hinden und
drohte, in verkehrte Bahnen einzulenken. Das war fiir ihn
bestimmend. Seinem Feuereifer gelang es, wenn auch nicht
ohne anfingliche Schwierigkeit, die Sache auf den rechten



— 317 —

‘Weg zu bringen. So liess er sich, da gleichzeitig fiir Frei-
burg sich die Aussicht auf die Ubersiedelung des Dr. Vincenz
Knauer von Wien eroffnet hatte, bis zum Spéatherbste in Ziirich
halten, weil es nicht eher gelang, einen Pfarrer fiir die Ge-
meinde zu gewinnen, und kehrte dann abermals wegen seiner
hauslichen Verpflichtungen und seiner wissenschaftlichen Ar-
beiten nach Braunsberg zuriick, wo er den Winter 1873/1874
verlebte. Hier und in Koénigsberg hielt er wiederholt Vortrag
und Gottesdienst. Nach der Synode reiste er wieder nach
Braunsberg zuriick und hielt auf dieser Reise am 2. Juni einen
Vortrag in Berlin.

Im Sommer 1874 erhielt er einen Brief des Kardinals
de Luca, worin die Frage enthalten war, welche etwaige Er-
kldrung des Papstes ihn bestimmen koénne, sich mit der ro-
mischen Kirche auszusohnen. Er antwortete: ,Die offizielle
Erkldarung, dass ein Katholik an die pépstliche Unfehlbarkeit
nicht zu glauben braucht.“

Im Juli 1874 iibernahm er vorlédufig die Seelsorge in Tiengen.
Auf der Reise dorthin hielt er am 14. Juli einen Vortrag in
Offenbach, am 18. Juli in Baden-Baden. Von Tiengen aus hielt
er eine Reihe von Vortrigen in verschiedenen Orten Ober-
badens. Er hatte dabei die Praxis angenommen, zu jedem Vor-
trag die ultramontanen Fiihrer einzuladen, dagegen soviel wie
moglich sich zu jeder ultramontanen Versammlung zu melden.
- Indessen nur einmal, am 25. Oktober, liess sich der Pfarrer
von Futzen auf eine offentliche Disputation ein, die zwei Stunden
dauerte. Es war um die Mitte des August, als Ritter von Buss,
ein fritherer Freund unseres Michelis, mit einem anderen Fiihrer
der Ultramontanen, Edelmann, in Schwaningen gegen den Alt-
katholizismus zu reden unternahmen. Rechtzeitig benachrich-
tigt, eilte Michelis von Tiengen dorthin, wo die Landleute, weil
kein Saal ausreichte, in dem Garten des rémischen Pfarrrers
hinter dessen Pfarrhaus sich versammelten und der Rede
Edelmanns bereits lauschten, als sie eine Stentorstimme von
der Strasse horten. Michelis hatte seinen Rednerstandpunkt
vor dem Pfarrhause genommen, anfangs vor wenigen Zuhorern.
Aber allméhlich verliessen die Zuhorer Edelmanns diesen, der
Garten wurde immer leerer und zuletzt drang Michelis durch:
die Gemeinde Schwaningen war gegriindet. Am 15. August
‘wollte Buss in Stiihlingen sprechen; der Eintritt war nur gegen



— 318 —

Karten gestattet. Da tauchte am Eingang die Hiinengestalt
seines Freundes Michelis auf. ,Es ist niemand gestattet, diesen
Saal jetzt zu betreten, der keinen Einlass hat“, sagte stockend
der Redner. Da nahm Michelis seine Einlasskarte aus der
Tasche, hob sie in die Hohe, und riickte unter dem homerischen
Gelichter der Anwesenden gegen den Redner vor, so dass
dieser sich von der Echtheit der Karte leicht iiberzeugen konnte.
Die Situation war so komisch, dass selbst der ernste Michelis,
der sonst fiir diese Dinge kein Verstindnis hatte, davon erfasst
wurde und es durch den Titel des gedruckten Vortrages zum
Ausdruck brachte. Auch in Stiihlingen bildete sich eine Ge-
meinde.

In seinem unerschiitterlichen Optimismus, der ihn den
Glauben an die Empfianglichkeit auch des verhirtetsten Infalli-
bilisten nicht verlieren liess, suchte er wiederholt auf den ultra-
montanen (Generalversammlungen zu Wort zu kommen, ohne
Erfolg. Ja, ein Jahr vor seinem Tode reiste er sogar nach
Miinster, um bei Gelegenheit der dortigen Generalversammlung
altkatholische Thesen zu verteidigen. Es kam natiirlich nicht
dazu; er fand nicht einmal ein Lokal, um einen Vortrag zu
halten, und kein Blatt, welches ein Inserat von ihm aufge-
nommen hitte. Er hielt dann einen Vortrag in Bremen.

Nachdem Pfarrer Haller in Tiengen die Seelsorge tiber-
nommen, fiihrte Michelis endlich den schon lange gefassten
Vorsatz aus und siedelte im Januar 1875 nach Freiburg tiber,
wo er bis zu seinem Tode seinen Wohnsitz behielt. Uberall
zeigen sich in der dortigen Gemeinde auch heute noch Spuren
seines gesegneten Wirkens. Moge die Gemeinde sich seiner
wiirdig erweisen!

Von Freiburg aus pastorierte Michelis gemeinsam mit dem
Geistlichen Rat Widmann von Offenburg die Gemeinde Kappel
am Rhein, die leider das Vertrauen, das er in sie setzte, nicht
gerechtfertigt hat, indem sie 1890 die Priifung eines Kirchen-
tausches nicht bestand. Uberhaupt wirkte er auch ausserhalb
Freiburgs, wo immer Aushiilfe von néten war, und es galt, die
Geistlichen und die Gemeinden zu stiirken. Eine Reihe von
badischen Gemeinden sind ihm fiir seine Tétigkeit auch wih-
rend seiner letzten Lebensjahre zu tiefem Danke verpflichtet.
Im Herbste 1883 war er einige Zeit in Osterreich und hielt
Vortrige und Predigten im nordlichen Bohmen. Nebstdem



— 319 —

nahm er teil an allen Kongressen, Synoden und zahlreichen
andern Versammlungen; auch war er ausserordentliches Mit-
glied der Synodalreprisentanz.

Die vorstehende Skizze zeigt uns Michelis als Vorkampfer
des Katholizismus gegeniiber dem Vatikanismus. Wie mehrere
andere Fiihrer des Altkatholizismus war er aber auch ein
Apologet des Christentums gegeniiber der pantheistischen und
materialistischen Richtung. Seine Schriften: ,Entwicklung der
beiden ersten Kapitel der Genesis“ (Miinster 1845), ,,Der kirch-
liche Standpunkt in der Naturforschung“ (dat. 1855), ,Der Ma-
terialismus als Kohlerglaube“ (dat. 1856), ,Das Formentwick-
lungsgesetz im Pflanzenreich“ (Bonn 1869), ,Hickelogenie“
(2. Aufl. Bonn 1876), ,Das Gesamtergebnis der Naturwissen-
schaft, denkend erfasst““ (Freiburg 1885), ferner die von ihm
gegrindete Zeitschrift ,Natur und Offenbarung“, die spiter
seinem Einfluss entzogen wurde und in die Hinde der Jesuiten
geriet, legen glinzendes Zeugnis dafir ab. Speziell war Michelis
Botaniker. '

Das Fach, das er als akademischer Lehrer vertrat, war die
Philosophie. Auch auf diesem Gebiete entfaltete er eine reich-
haltige schriftstellerische Tatigkeit. Es sei vorlidufig nur erin-
nert an: ,Kritik der Gintherschen Philosophie* (Paderborn
1854), ,Die Philosophie Platons in ihrer innern Beziehung zur
geoffenbarten Wahrheit* (Minster 1859/60), ,Geschichte der
Philosophie von Thales bis auf unsere Zeit“ (Braunsberg 1865),
psKant vor und nach dem Jahre 1770% (ebenda 1870), ,Die
Philosophie des Bewusstseins*, Bonn 1877 usw.

Fur die Philosophie, ebenso wie fiir die Botanik und die
Sprachwissenschaft, empfing er die Anregung von Limberg,
seinem Lehrer am Gymnasium. In dem Vorworte zu seinen
ein Jahr vor seinem Tode erschienenen Gedichten, denen er
den Titel ,Hobelspine“ gab, schrieb er die merkwiirdigen
Worte: ,Mein Leben ist durch den einen Gedanken be-
stimmt, dass in Platon, dem Hellenen und Schiiler des Sokrates,
im grossen Entwicklungsgange der Menschheit auf Erden der
Punkt bezeichnet ist, wo die Poesie in die Philosophie um-
schlug, und wie dieser frith in meine Seele gepflanzte Gedanke
die treibende Kraft in der ersten Hilfte meines Lebens und
bei meiner Berufswahl zum Priestertum war, so hat er in
der zweiten mich aufrecht erhalten zum Kampfe fiir die Wahr-



— 320 —

heit und die Wiirde meines katholischen Priestertums gegen-
tber der Verunstaltung der Kirche durch den Jesuitismus, die
in ihrem tiefsten Grunde nichts anderes ist, als die kirchliche
Dogmatisierung des nur halben wissenschaftlichen Verstind-
nisses der Wirklichkeit, welches aus dem von Platon gege-
benen Anstosse durch seinen Schiller Aristoteles hervorgegangen
ist.“ Das will sagen: Wihrend bis auf Platon in den versuchten
Losungen der Weltritsel das Gefithl und die Phantasie die
Hauptrolle spielten, ist in Platon das Grunddenken des Menschen
in dem ersten wahrhaft verniinftigen Anfange zur Geltung ge-
kommen. Der erste Wurf der Philosophie war auch zugleich
der genialste; hitte die Menschheit diesen gliicklichen Anfang
in vollem Verstindnis festgehalten und weiter entwickelt, dann
wire die Wirklichkeit ganz erfasst worden, soweit die Ver-
nunft sie zu erkennen vermag, und der Versuch des Ausgleichs
zwischen Wissen und Glauben, zwischen Natur und Offenbarung
hitte gelingen miissen. Und hétte man diesen Ausgleich durch-
gefiihrt, dann wire das meiste Unheil der Kirche und der Welt
vermieden worden. Aber Platons Schiiler, Aristoteles, verstand
den Meister nur halb und gerade der Irrtum in seinem Ver-
stindnis ist fiir die scholastische Philosophie massgebend ge-
worden. Unseres Philosophen Bestreben war es nun, innerhalb
der Kirche die rechte Grundlage in Plato zur Anerkennung
zu bringen und dadurch die wahre Entwicklung der christ-
lichen Ideen herbeizufithren. Auf philosophischem und natur-
wissenschaftlichem Boden wollte er die Versthnung von Glauben
und Wissen herbeifithren, So vereinigte sich die dreifache
Richtung seiner Titigkeit, die oben angedeutet wurde, in einem
gemeinsamen Einheitspunkte.

Michelis, dessen Leben durch fleckenlose Reinheit sich aus-
zeichnete, war ein Mann, der unablissig nach Vervollkomm-
nung strebte. Noch vorhandene tagebuchartige Aufzeichnungen,
die er nur fiir sich selbst bestimmte, worin er seine Lebensregeln
aufzeichnete und iiber ihre Befolgung sich Rechenschaft ablegte,
beweisen, wie ernst er es damit genommen. Es sei hier nur
eine Stelle angefiihrt, die einen Punkt beleuchtet, der schon
bei der Schilderung seiner missionarischen Titigkeit hervortrat.
Unter dem Datum: Freiburg, den 6. Oktober 1878 schreibt er:
Indem ich diese mit dem 11. Méarz 1860 abgebrochenen Samm-
lungen wieder beginne — unter wie verinderten Verhalt-



— 321 —

nissen! — ... Wie veridndert auch die Umstinde und Ver:
héltnisse sein mogen, ich kann mir vor Gott sagen, dass ich
in meinem Glauben mich nicht geéndert habe, und auch die
wissenschaftliche Uberzeugung hat sich so durchgekampft, dass
ich sie vertreten kann. — Was an meiner Stellung fehlt, das
lege ich mir und meiner Unvollkommenheit zur Last und des-
halb vertraue ich des weiteren auf die Gnade Gottes.“

In sorglicher, nie ermiidender Liebe war er auf das leib-
liche und geistige Wohl seiner Verwandten bedacht, die ihrer-
seits durch treue Anhiinglichkeit ihrem Dank Ansdruck gaben,
was beides noch vorliegende Briefe in riithrender Weise zeigen.
So schreibt seine Schwester Leonore an ihre Schwigerin im
Jahr 1863: ,Ich glaube nicht, dass man unter Tausenden einen
edleren, besseren Menschen findet. Er hat eine Angst und Un-
ruhe um Euch gehabt, die ihn nichts arbeiten und schaffen liess,
bis er Gewissheit hatte, Euch helfen zu konnen; an sich selbst
denkt er gar nicht, gibt alles hin, wenn er nur helfen kann.“

Seine unbeugsame Willensstirke verleitete ihn nie zur
Hartnéckigkeit und bei aller Energie hatte er ein kindlich
zartes Gemiit. Ein Professor alten Schlages — die heutige Art
ist darin anders geworden — fand er sich im praktischen
Leben nicht immer von Anfang an und leicht zurecht, woriiber
bezeichnende Anekdoten gelegentlich auch heute noch erzihlt
werden. Sein tatenfroher Optimismus hat ihn bis zu seinem
Lebensende nicht verlassen. Es war ein Mann von hohem
Ernste, dem der Sinn fiir das Ironische und Komische fehlte,
von beispielloser Uneigenniitzigkeit, von grenzenloser Nichsten-
liebe. Er scheute keine Mithe und kein Opfer, um der Kirche
Christi, der er sein Leben geweiht, in jeder ihm nur irgend
moglichen Weise zu dienen.

Verhaltnisméssig frith schied Michelis aus diesem Leben.
Seine kriftige Konstitution versprach ein héheres Alter. Dass
er nur wenig die siebzig Jahre iiberschritt, dazu moégen neben
Erlebnissen, an denern auch der Optimist schwer genug zu tragen
hatte, die Miihen der wissenschaftlichen und der pastoralen
Arbeit beigetragen haben. IEs war sein Wunsch, ohne langes
Krankenlager abzuscheiden. Wer, wie er, stets als vor Gottes
Angesicht gewandelt, darf einen solchen Wunsch hegen. Sein
Gebet wurde erhért. Am 28. Mai 1886, an einem Freitage,
ging er bei schwiilem Wetter nachmittags zwischen 3 und 4 Uhr

Internat. kirehl. Zeitschrift, Heft 3, 1911, 21



— 322 —

zu Freiburg auf den Schlossberg hinauf, im Geiste, soviel man
weiss, mit der Sonntagspredigt beschéaftigt, innerlich also die
Hohen des Evangeliums ersteigend. Oben angekommen, setzte
er sich hin, um einen erfrischenden Trunk zu nehmen; aber
unmittelbar vorher sank sein Haupt auf seine Brust: sein Geist
war am Orte der ewigen Erquickung. Sein Leib wurde zwei
Tage spiter auf dem neuen Friedhof bestattet. Das Grab-
denkmal aus schwarzem Granit und dunkelgrimem Syenit mit
dem Hochrelief-Portrat des Verstorbenen zeigt die Inschrift:

Wanderer steh’, hier schliift ein Held, der riistig im Kampfe
Stets bei den Vordersten stand, nimmer im Streite verzagt
Gegen die Liige, die Tiicke der Welt. Hier fand er die Ruhe,
Die ihm das Leben versagt; droben die Palme des Siegs.

MENN.




	Friedrich Michelis (1815-1886)

