
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1 (1911)

Heft: 3

Artikel: Friedrich Michelis (1815-1886)

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403788

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403788
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


300

FRIEDRICH MICHELIS.

(1815—1886.)

Fünfundzwanzig Jahre sind vergangen, seit Prof. Dr.
Friedrich Michelis aus diesem Leben abberufen wurde. Eine
lange Zeit für unser vielgeschäftiges, vergessliches Geschlecht.
Einer ausdrücklichen Erinnerung an ihn, als an einen unbekannt
Gewordenen, bedarf es jedoch nicht ; sein Andenken steht leuchtend

in unseren Herzen, und so oft von dem katholischen
Widerstand gegen das Vatikanum geredet wird, da wird auch
sein Name stets mit Ehren genannt werden. Immerhin aber
dürfte dem freundlichen Leser eine Lebensskizze nicht
unerwünscht sein, die noch einmal in wenigen Strichen das Bild
dieses gelehrten und frommen Priesters zeichnet. Sie soll hier
geboten werden im Anschluss an die im „Deutschen Merkur"
1886 erschienenen Mitteilungen, sowie an einige hinterlassene
Schriftstücke, die zum Gebrauche sein Neffe gleichen Namens
in dankenswerter Weise überliess. Leider ist der schriftliche
Nachlass sehr dürftig; es scheint, dass unser Gelehrter von
Zeit zu Zeit Briefe u. dgl. zu vernichten pflegte, so dass sich
bei seinem Ableben nur weniges vorfand. Sodann kommt noch
neben den Artikeln im „Amtlichen Kirchenblatt" und in der

„Allgemeinen Deutschen Biographie" in Betracht: „Die katholische

Reformbewegung und das Vatikanische Konzil", von Prof.
Dr. Friedrich Michelis. Nach der Urschrift des verewigten
Prof. Dr. Friedrich Michelis herausgegeben von Dr. Adolf Kohut.
Giessen 1887. Einem Wunsche Kohuts entgegenkommend, schildert

Michelis hier die Genesis des Vatikanischen Konzils und
des Altkatholizismus und gibt eine gedrängte Darstellung seiner
Auffassung* der kirchlichen Lage und der daraus erwachsenden
Aufgaben, sowie über seine Beteiligung an diesen denkwürdigen
Vorgängen.



— 301 —

Friedrich Bernard Ferdinand Michelis war das sechste der
neun Kinder des früheren Offiziers im fürstbischöflich münsterischen

Truppenkorps, dann Kupferstechers und Zeichenlehrers
am Gymnasium zu Münster, Franz Michelis, f 29. Mai 1835,
und seiner Ehefrau Auguste geb. Schaffer, die am 22. Juli 1853,
nachdem sie eben ihren 72. Geburtstag erreicht hatte, infolge
eines Schlaganfalles verschied. Sie war in der lutherischen
Konfession zu Bremen geboren und erzogen, wurde aber am
21. Dezember 1838 mit ihren bisher protestantischen Töchtern
katholisch. Die Knaben folgten dem Bekenntnis des Vaters
und waren von Anfang an katholisch. Friedrich wurde am
27. Juli 1815 zu Münster geboren. Von 1827 an besuchte er
das dortige Gymnasium; am 20. August 1834 wurde er mit dem
Zeugnis der Reife entlassen. Dasselbe weist in den Rubriken
„Aufführung und Fleiss" sowie „Kenntnisse" durchweg sehr
gute Noten auf und enthält die Bemerkung, „dass er nach dem

früheren, jetzt aber ausser Kraft getretenen Prüfungs-Reglement
denjenigen, welche Nr. I erhalten hätten, sehr nahe gestanden
haben würde". Bei der Schlussfeier hielt er die Festrede „über
den Ursprung der Poesie", den er in der Sprache fand, die
von der Liebe bewegt wird. Das Gymnasium lehrte ihn die
Wertschätzung des klassischen Altertums, das er als unersetzliches

Bildungsmittel unserm Volke für alle Zeit erhalten wissen
wollte. An der Akademie, jetzt Universität, seiner Vaterstadt
studierte er Theologie, Philologie und Philosophie und wurde
am 10. August 1838 zum Priester geweiht, hätte also, wenn er
noch zwei Jahre länger gelebt, das goldene Priesterjubiläum
feiern können.

Als junger Geistlicher war Michelis einige Jahre Lehrer
der Söhne des im Jahre 1885 verstorbenen Grafen von West-
phalen zu Laer. Dann studierte er zu Bonn Philologie und erwarb
sich dort 1844 durch Bestehen des Examens pro facultate do-
cendi die Befähigung zur Anstellung als Gymnasiallehrer. Während

dieses Aufenthaltes in Bonn war er Präses einer dortigen
Männer-Bruderschaft, predigte fleissig und führte bei Gelegenheit

der Ausstellung des heiligen Rocks eine Pilgerschar nach
Trier, wie er auch Führer der alljährlich von Bonn nach Keve-
laer ziehenden Wallfahrt war. Darüber bemerkt er in der von
Kohut herausgegebenen Schrift (S. 27 f.): „Ich erinnere mich,
dass man die eine Erwähnung in dem Krefelder Vortrage [den



— 302 —

er 1871 hielt] mir von seiten der liberalen Katholiken in etwas
verübelt hat, dass ich auch früher schon, als Führer der
alljährlich von Bonn nach Kevelaer ziehenden Wallfahrtsprozession,

Krefeld gesehen habe. Ich schäme mich aber dessen auch
heute nicht ; Wallfahrten, wenn sie so, wie ich mir jener Bonner
Wallfahrten nach Kevelaer bewusst bin, gehandhabt werden,
gehören mir auch jetzt noch zu den berechtigten poetischen
Zügen des kirchlichen Volkslebens, an denen mich der
Missbrauch an und für sich noch nicht irre macht, wenngleich ich
gern gestehe, dass ein so exorbitanter Missbrauch des Äusserlichen

in der Religion, wie er jetzt durch den Jesuitismus
organisiert und durch die Infallibilität legitimiert ist, vorab jene
gehobenere Stimmung fast vollständig* zu Boden schlägt."

Nachdem er dann einige Jahre Kaplan in Duisburg und
Religionslehrer am dortigen Gymnasium gewesen, erwarb er
sich 1849, also in verhältnismässig schon vorgerücktem Alter,
in Bonn den philosophischen Doktorgrad. Seine Dissertation
handelte „de enuntiationis natura apud Platonem". Auf seinen
Wunsch befand sich der spätere Bischof Reinkens als junger
Geistlicher bei der öffentlichen Disputation unter seinen
offiziellen Opponenten. Seitdem kannten und wertschätzten sich
die beiden Männer. Er wurde dann Professor der Geschichte
und Philologie an der philosophisch-theologischen Lehranstalt
zu Paderborn. Er gab diese Stelle im Plerbste 1854 auf, als
ihm der Bischof Georg Müller von Münster Aussicht auf eine

Stellung als Dozent der Philosophie oder der Religionswissenschaft

an der Akademie zu Münster eröffnete. Diese Aussicht
verwirklichte sich aber nicht ; die erledigte Philosophieprofessur
erhielt vielmehr der Privatdozent Clemens von Bonn, ein Gegner
Anton Günthers, gegen den Prof. P. Knoodt seine bekannten Briefe
schrieb. Seine Übersiedlung von Paderborn nach Münster traf
zusammen mit dem Tode seines älteren Bruders Eduard, der
bekanntlich Kaplan und Sekretär des Erzbischofs Klemens
August von Droste-Vischering von Köln und zuletzt Professor
am Seminar zu Luxemburg war. Ein jüngerer Bruder,
Alexander, war ein bedeutender Landschaftsmaler und starb 1867

als Professor an der Kunstschule zu Weimar.
Auch die als Ersatz ihm übertragene Stelle als Direktor

des vom Bischof von Münster erriehteten Alumnates, des

Kollegium Borromäum, bekleidete Michelis nur kurze Zeit, da er



— 303 —

sich mit dem Bischof über die Grundsätze der Leitung der
Anstalt nicht verständigen konnte. Soweit bekannt, kam die
Differenz zum offenen Ausbruch, als Michelis sich gegen die

Anordnung des Bischofs erklärte, dass die Alumnen Sutanen
tragen sollten. So übernahm er denn im Herbst 1855 die Pfarrei
auf dem Dorfe Albachten bei Münster. Endlich erreichte er
das Ziel, das er sich gesteckt hatte, im Alter von 49 Jahren:
1864 wurde er zum ausserordentlichen, im Januar 1869 zum
ordentlichen Professor der Philosophie am Lyceum Hosianum
zu Braunsberg in Ostpreussen ernannt. Wie die Doktordissertation,

so zeigt auch die Habilitationsschrift seine Vorliebe für
Plato, sie handelt de Aristotele Piatonis in idearum doctrina
adversario. Das genannte Amt hat er bis zu seinem Tode

behalten; seine Lehrtätigkeit nahm aber 1870 ein Ende, und
bald darauf, da das preussische Ministerium ihm einen Urlaub
bewilligte, der alle paar Jahre verlängert wurde, auch sein
Aufenthalt in Ostpreussen.

Im Jahre 1866 war Michelis Mitglied des preussischen
Abgeordnetenhauses für den ostpreussischen Wahlkreis Allenstein-
Rössel, 1867 kurze Zeit Mitglied der Versammlung der
Abgeordneten des norddeutschen Bundes für den rheinischen Wahlkreis

Kempen. Seiner politischen Stellung nach war er ursprünglich
Grossdeutscher. Bei der Versammlung der Grossdeutschen

zu Frankfurt im Jahre 1863 vertrat er die romantische
Auffassung der deutschen Geschichte, wonach sich Deutschlands
Weltberuf an Österreich als den Erben der Kaiseridee anlehnt,
ohne jedoch den besondern Beruf Preussens zu verkennen,
sondern eine friedliche und bewusste Ausgleichung des Gegensatzes

von Österreich und Preussen, des Nordens und des Südens,
des Katholizismus und des Protestantismus, für möglich haltend.
Er entwickelte diesen Gedanken in der Schrift: „Preussens
Beruf für Deutschland und für die Weltgeschichte". In diesem
Sinne behauptete er im Abgeordnetenhause im Jahre 1866 und
1867 seine politische Stellung, indem er mit der Fortschrittspartei

gegen den Kompromiss und gegen die Annexionen stimmte.
Im konstituierenden norddeutschen Reichstage legte er sein
Mandat nieder, weil bei der Debatte über das Militärbudget
ihm nach seiner Annahme unrechtmässig das Wort entzogen
wurde. Der äussere Anlass verhalf einer inneren Überzeugung
zum Durchbruch, dass die Arbeit im Parlamente die volle Hin-



— 304 -
gäbe des Mannes verlange, für ihn also den Verzicht auf seine
wissenschaftliche Tätigkeit bedeutete. Hielt er so an der Maxime
fest, gegen eine werdende politische Gestaltung, die seiner Idee
nicht entsprach, mit allen erlaubten und rechtlichen Mitteln
zu kämpfen, so zögerte er anderseits nicht, die desunge-
achtet zustande gekommene Tatsache als solche anzuerkennen
und aus den Trümmern seine Idee neu zu bauen. Als aber
mit der Niederlage Frankreichs und der Erneuerung des
deutschen Kaiserreichs unter Preussens Führung zugleich der Abfall
des Papstes von der katholischen Kirche durch seine
vatikanischen Dekrete eintrat, da schwankte er keinen Augenblick,
„dass jetzt die Wahrung des katholischen Gewissens und der
Idee der Kirche das Erste und Notwendigste, mit der tatsächlichen

politischen Gestaltung aber sich abzufinden sei... Wenngleich

ich mir vollständig bewusst bin, dass meiner romantischidealen

Auffassung der nun politisch konstituierte Dualismus
zwischen Deutschland und Österreich statt des alten einigen
Deutschlands nicht entspricht, so bin ich doch mit der vollen
und ungeteilten Sympathie bei der neuen Gestaltung, weil es

meinem katholischen Gewissen durch den Abfall des Papstes
und seiner Hierarchie von der wahren Idee der Kirche
vollständig klar geworden ist, dass ohne Sünde oder ohne
Verbrechen die romantische Auffassung nicht mehr festgehalten
werden kann."

Erfüllt von hohen Idealen war Michelis in das Priestertum
eingetreten. Verderben und Leid der Menschen wollte er
lindern und bannen. Den Grundton seiner Gemütsstimmung mögen
uns zwei Strophen aus seinem Gedichte: „Mein Beruf zum
Priestertum" zeigen:

Dass so viel Tausende nach Wahrheit ringend
Nur im Vergänglichen sich endlos mühen ;

Ist's nicht, weil nur als tote Form Erstarrung bringend,
Die ewige Wahrheit fälschlich ihnen schien?
Wird nicht die Freiheit zum Verderbenstrome,
Wenn das Gesetz nur die Despoten freut?
Sieht nicht Religion verödet ihre Dome,
Wenn sie nicht mehr die Kunst, das Leben weiht?

Das Ideal steht mir kühn vor der Seele,
Wie alles sich zur Harmonie vereint.



— 305 —

Gefunden ist der Weg, den ich erwähle,
Erblickt der Stern, der meinen Pfaden scheint.
Mein Ideal trag kühn ich in das Leben,
Trotz bietend seiner sehnöden Wirklichkeit,
Was allen frommt, werd' ich jedem geben :

So ist der Boden meiner Saat bereit.

Lange galt Michelis, um an ein Wort Nippolds zu erinnern,
für den echten Typus des ritterlichen Ultramontanismus. Richtig
verstanden ist diese Bezeichnung ganz treffend, wenn auch
Michelis selbst sie ablehnte. Denn der Ultramontanismus der
frühern Jahre war bei aller Überschwänglichkeit und Einseitigkeit

doch der Katholizismus, der keine katholische Richtung
und Schule aus der Kirche ausschloss. Allerdings trat mehr
und mehr an die Stelle, der Kirche die Partei, es bereitete sich
der Vewultramontanismus vor, der auf dem Vatikanum dog-
matisiert wurde und infolge der allgemeinen Gedankenlosigkeit
und noch schlimmerer Dinge heutzutage — vorübergehend —
als der Katholizismus gilt. Es wäre aber ein Irrtum anzunehmen,
Michelis habe erst im Jahre 1870 den wahren Sachverhalt
erkannt. Prof. Friedrich sagt in der Konzilsgeschichte (I, 275)
von ihm : „Keiner sah so frühzeitig, wenn auch immerhin spät,
als Michelis, ein, dass man auf eine Dogmatisierung der
Unfehlbarkeit ernstlich zusteuere (1861)." Dass Michelis früh schon
starke Zweifel daran hatte, ob er auf die Dauer mit den
Jesuiten und ihrem Anhang werde zusammen gehen können,
zeigt ein Artikel, den er im Juli 1870 für den „Rheinischen
(jetzt Deutschen) Merkur" schrieb : „Für mich," sagt er darin,
ist die Katastrophe, die sich in Rom vor den Augen der
staunenden Welt entwickelt, die Abwälzung eines Druckes, der
seit dem Jahre 1848, d. h. seitdem der Jesuitenorden seinen
Operationsplan auf deutschem Boden zu verfolgen begann, mit
Zentnerlast auf meinem katholischen Bewusstsein lastet. Ich
wagte mir kaum noch zuzutrauen, dass ich wahrhaft und eigentlich

katholisch sei, wenn ich mit eiserner, nichts achtender
Konsequenz Prinzipien im Namen der Kirche sich durchführen
sah, die ich als einen Hohn auf die göttliche Mission der Kirche
und als einen von ihren wirklichen Feinden, die auf ihren
Untergang sinnen, gereichten süssen Gifttrank verstehen, nicht
aber als von der Autorität der Kirche ausgehend, begreifen
konnte. Das, was nunmehr zutage getreten ist, hat den Druck

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1911. 20



— 306 —

"von meiner Seele gewälzt ; ich darf mir sagen, ich bin Katholik,,
wenn ich die Kirche will, wie Christus sie gegründet hat, und
die überstürzende Weise, mit der die römische Bischofsversammlung

den häretischen Charakter der Partei in der Kirche
in allen seinen Indizien zutage gelegt hat, hat mir meine
katholische Überzeugung auch äusserlich wiedergegeben." In
einem Artikel im „Deutschen Merkur" 1881, 134, sagt er über
die Würzburger Bischofskonferenz im Jahre 1848 : „Diese
Versammlung war der Scheidepunkt zum offenen Siege des
Jesuitismus. Wieviel die Jesuiten schon vor 1848 an der
katholischen Bewegung in Deutschland im Geheimen mitgewirkt
haben oder mitzuwirken gemeint haben, lasse ich dahingestellt,

dass die besseren öffentlichen und gemeinsamen
Unternehmungen — der Borromäusverein, der Bonifaziusverein, der
Kolpingische Gesellenverein, die katholischen Generalversammlungen

in ihrem ersten Stadium — noch bis zum Jahre 1858

nicht von Jesuiten ausgegangen sind und nicht in den Händen
der Jesuiten waren, das weiss ich aus meiner Beteiligung dabei."
Wie es sich damit auch verhalten mag, jedenfalls geht aus
solchen Äusserungen hervor, dass die AWultramontanen kein
Recht haben, Michelis zu irgend einer Zeit seines Lebens für
sich in Anspruch zu nehmen.

Dazu kommt, dass er schon geraume Zeit vor 1870 auch
öffentlich in Opposition gegen die eigentlich ultramontanen
Bestrebungen trat. Der Gegensatz zwischen ihm und der
jesuitischen Partei trat zuerst hervor auf dem philosophischen
Gebiete. Er bekämpfte von 1861 an die Bestrebungen, die in der
Thomas-Enzyklika Leos XIIL ihren Abschluss gefunden haben,
zunächst in den „Bemerkungen zu der durch J. Kleutgen S. J.

verteidigten Philosophie der Vorzeit" (Freiburg* 1861). Im
folgenden Jahre stach sein „Plato mordens, Ein motiviertes
Gutachten über den gegenwärtigen Stand der Wissenschaft"
(Münster 1862) der jesuitischen Scholastik ins Fleisch. Auf der
katholischen Gelehrtenversammlung zu München 1863 stand

er dem jesuitisch gewordenen Ultramontanismus in Gestalt
der Mainzer und Würzburger mit Anhang bereits in
ausgesprochenem Kampfe gegenüber. Er hielt eine Auseinandersetzung
mit den Mainzern für notwendig und verfasste die Schrift:
„Kirche oder Partei? Ein offenes und freies Wort an den

deutschen Episkopat." Münster 1865. Vergebens machte er



— 307 —

darin die Bischöfe auf „den Krankheitszustand der Kirche",
auf die „innere Verrenkung und Verschiebung der wahren
Verhältnisse in der Kirche, schlimmer als die verwirrtesten
Zustände des Mittelalters" aufmerksam. Als Antwort auf eine
Gegenschrift von Moufang veröffentlichte er weiter : „Parergon
an die Adresse des Mainzer Katholiken und des Domkapitulars
und Seminarregens Moufang insbesondere." Braunsberg 1865.

Im folgenden Jahre fand er Veranlassung, sich über die
päpstliche Unfehlbarkeit auszusprechen. Eine allerdings
unbedeutende Schrift eines Dr. K., „Die Lehrmeinung von der
Unfehlbarkeit des Papstes" etc., hielt er irrtümlich für einen
Fühler der „Partei", und wie ein unheimliches Gespenst stieg
die Möglichkeit einer Dogmatisierung dieser Jesuitenlehre vor
ihm auf. Mit einem Rufe der Entrüstung: „Wer ist der Dr. K.?
Eine Gewissensfrage an die katholischen Theologen Deutschlands",

Münster 1866, erschien Michelis auf dem Kampfplatz.
Für ihn war der Gedanke der Möglichkeit, dass es da hinausgehe,

tief niederbeugend. Das Gewicht des Seelendruckes wurde
ihm fast unerträglich, er musste Luft haben. Da gab er seine

„50 Thesen über die Gestaltung der kirchlichen Verhältnisse
der Gegenwart", Braunsberg 1867, heraus, die auch heute noch
ihre Bedeutung haben. Da wir aber hoffen, in einer besonderen

Darstellung seine schriftstellerische Tätigkeit würdigen zu
können, so beschränken wir uns hier auf die Wiedergabe eines

Satzes : „Diejenigen, welche in einer Definition der Unfehlbarkeit

des Papstes das Heil und Rettungsmittel der Kirche
erblicken, wissen nicht, was sie tun, und schaden ihr mehr als
ihre ärgsten Feinde." Eine weitere Veranlassung zur Polemik
bot ein von dem Jesuiten Andries unter dem Pseudonym P. P.
Rudis veröffentlichtes Buch, gegen das er schrieb : „Die
Unfehlbarkeit des Papstes im Lichte der katholischen Wahrheit
und der Humbug, den die neueste Verteidigung damit treibt".
Braunsberg 1869. Endlich erschien noch : „Die Versuchung
Christi und die Versuchung der Kirche. Predigt eines Minderbruders

über Matth. 4, 1—10."
Bei der Abreise der Bischöfe zum Konzil hatte er das

Vertrauen auf diese verloren, auf Gott bewahrt. Als am 18. Juli
1870 das Unerhörte geschehen war, da gab es für unsern
Bekenner kein Schwanken und kein Besinnen, was er zu tun
hatte. Bis zum letzten Atemzuge blieb er der unerbittliche,



- 308 —

nie ruhende, stets schlagfertige, nur in der Nächstenliebe seine
einzige Schranke sehende Gegner der neuen Irrlehre. Ehe der
Monat zu Ende ging, veröffentlichte er am 27., seinem Geburtstage,

in der „Allgemeinen Zeitung« folgende „Offene Anklage
gegen Pius IX": „Ich, ein sündhafter Mensch, aber fest im
katholischen Glauben, erhebe hiermit vor dem Angesichte der
Kirche Gottes offene und laute Anklage gegen Papst Pius IX.
als einen Häretiker und Verwüster der Kirche, weil und insoweit

er durch die missbrauchte Form eines allgemeinen
Konziliums den weder in der hl. Schrift noch in der Überlieferung
begründeten, vielmehr der von Christus angeordneten Verfassung

der Kirche direkt widersprechenden Satz, dass der Papst
getrennt von dem Lehrkörper der unfehlbare Lehrer der Kirche
sei, als einen geoffenbarten Glaubenssatz hat verkündigen lassen,
und somit versucht hat, das gottlose System des Absolutismus
in die Kirche einzuführen. Ich kann bei meinem Verständnis
des katholischen Glaubens meinem Gewissen nur durch diesen
entschiedenen Schritt genügen, indem ich von dem kanonisch
verbürgten Rechte Gebrauch mache, dem Papste, der nach
dem Ausspruche Innocenz' III., wenn er ein Häretiker ist, dem

Urteile der Kirche unterliegt, wenn er auf den Ruin der Kirche
hinarbeitet, offen ins Angesicht zu widerstehen."

Seine nun folgende Tätigkeit kann mit vollem Recht als
die eines altkatholischen Missionars bezeichnet werden. Sein

Programm war : „Die Kirche ist das Ideal der Menschheit, und
Deutschland ist berufen, der Menschheit dies ihr Ideal zu
erhalten ; das ist die sittliche Überzeugung, mit der ich in den

durch die vatikanischen Dekrete dem katholischen Gewissen

aufgenötigten Kampf ungern aber entschlossen und mit der
vollen Klarheit des katholischen und priesterliehen Bewusstseins

eingetreten bin, nicht den Erfolg berechnend, sondern
die Pflichterfüllung als Lebensbedingung erkennend" (bei Kohut
S. 6). „Dass die blosse Form eines Konzils oder eines
konziliarischen Dekretes, ebensowenig wie ein in juristisch
richtiger Form ausgeführter Betrug, ein gültiges und bindendes
Zeugnis des katholischen Glaubens sein könne, ist nie mein
katholischer Glaube gewesen Mein streng katholisches
Bewusstsein ist also durch den augenblicklich gelungenen Jesuitencoup

in keiner Weise alteriert worden. Die ideale Auffassung
der Kirche ist die im Wesen der Kirche selbst begründete und
darum die sittliche" (ebenda S. 8).



— 309 —

Indem wir uns, wie schon oben angedeutet, eine Besprechung
seiner literarischen Leistungen in dieser Zeit für einen besondern

Artikel vorbehalten, beschreiben wir an dieser Stelle nur
seine übrige Tätigkeit.

Er nahm teil an der Nürnberger Versammlung im August
1870 und reiste sodann über Regensburg nach Böhmen mit der
Absicht, dort sich einige Zeit in einem Kloster bei einem ihm
als freisinnig bekannten Abte aufzuhalten und ungestört seiner
priesterlichen Funktion im hl. Messopfer obzuliegen. „Wer bei
dieser Erwähnung in mir noch einen römischen hierarchischen
Grundzug zu entdecken glaubt, der hat wohl noch nicht
empfunden, wie notwendig dem schwachen Menschen und dem
Priester in einem Kampfe, wie er hier zu kämpfen war, die
reale Verbindung mit Christus ist" (bei Kohut S. 23). In Prag
besuchte er den Fürstbischof, kürzte aber seinen Aufenthalt
ab, weil ein längeres Verweilen zum Zwecke der Zelebration
dem Prälaten sichtlich nicht angenehm gewesen wäre. Nach
einem mehrwöchentlichen Aufenthalte in Kulm kehrte er nach
Braunsberg zurück, zu einem trüben, schweren Winter. Zu
Ostern 1871 reiste er nach Westfalen zum Grafen Westphalen
auf dem Hause Laer, um dort sein Osterfest zu halten.
Einzelne Geistliche suchten ihn zustimmend auf; fanatisiert war
die Menge noch nicht. Diese Erfahrung machte in ihm den
Gedanken rege, in seiner Heimat, wo er das Volk und das Volk
ihn kannte, mit offenen Vorträgen den Kampf aufzunehmen.
Ehe er diese Absicht ausführen konnte, rief ihn ein Brief seines
Freundes Reusch nach Bonn. Im Hause Knoodts fand eine
Beratung der Gesinnungsgenossen über das weitere gemeinsame

Vorgehen statt. Als er hierbei von seiner oben erwähnten
Absicht sprach, lud Oberregierungsrat Wülffing ihn ein, damit
lieber gleich tin Köln anzufangen. So hielt er daselbst bald
darauf mit gutem Erfolge seinen ersten öffentlichen Vortrag,
und damit war der Weg zu einer Wirksamkeit betreten, die
eine ungeahnt grosse Ausdehnung annahm. Über die Einrichtung

dieser Vorträge bemerkt er (bei Kohut S. 27): „Dass ich
in meinen Vorträgen mit vollem gläubigem Bewusstsein die
katholische Lehre einhielt und nur die dogmatisierte Infallibilität

als die Spitze der jesuitisch-hierarchischen menschlichen
Entartung der göttlichen Stiftung der Kirche bekämpfte, brauche
ich nicht zu sagen". Und (ebenda S. 29) : „Schon in meinem



— 310 —

ersten Vortrage zu Köln habe ich klar meinen Standpunkt
genommen, wonach ich den vatikanischen Sieg des Jesuitismus
als ein natürliches Ergebnis, nicht des katholischen
Kirchenbegriffes, sondern der scholastisch-hierarchischen Entwicklung
der Kirche betrachte, im Kampfe wogegen die Identität des
echten Humanitätsbegriffes und der fortschreitenden Entwicklung

der Menschheit zum Bewusstsein kommen muss. In diesem
Sinne habe ich alle meine Vorträge gehalten, indem ich je
nach den Umständen bald die eine, bald die andere Seite dieses
umfassenden Grundgedankens hervorkehrte." Als er einen Vortrag

in Düsseldorf hielt, kam ihm die dringende Einladung nach
Krefeld, wo der durchschlagende Erfolg seiner Worte die
Wirkung* hatte, dass er, als er tags darauf, an einem Sonntage,
dem Gottesdienst in der katholischen Kirche beiwohnte, sich
von der Kanzel herab als den Judas, der für 30 Silberlinge
seinen Herrn verrät, bezeichnen hörte, und dann mit genauer
Not den Insulten der fanatisierten Menge entkam. Er konnte
sich dabei die Genugtuung nicht versagen, den Reinertrag
seines Vortrages der Stadtbehörde für die Bedürftigen ohne
Unterschied der Konfession zu übergeben. Sein Vertrauen aber
zu dem wirklich gläubigen, wenn auch missleiteten,
katholischen Volke hat er sich niemals rauben lassen. Die Absicht,
in Aachen einen Vortrag zu halten, musste er aufgeben, weil
er kein passendes Lokal fand, und der Polizeipräsident, weil
das Militär noch in Frankreich stand, mit der ihm zu Gebote
stehenden Polizeimannschaft keinen hinreichenden Schutz
versprechen konnte. Über Stollberg nach Bonn zurückgekehrt,
fand er Einladungen nach Wiesbaden und nach München vor,
denen er entsprach. Der Vortrag an letzterem Orte war am
Sonntag vor Pfingsten. In Mering traf er mit Pfarrer Renftle
und Kaplan Kühn zusammen: „Hätten wir", so sagt er (bei
Kohut S. 30. f.), „um nicht in die Hunderte und Tausende zu
gehen, gleich im Anfang nur 50 Pfarrer wie Renftle und 100

Kapläne wie Kühn in ganz Deutschland gehabt — an den
Gemeinden fehlte es nirgends —, so hätte die gute Sache von
Anfang an eine andere Gestalt angenommen. Ich meine es

nicht scherzhaft und ironisch, sondern im vollen Ernste, wenn
ich sage, die Hoffnung des Sieges lag von Anfang an darin,
dass die Sache aus den Händen der Professoren in die Hände
der Pfarrgeistlichen komme, freilich aber von Seelsorgern und



— 311 —

nicht von Agitatoren. In einem moralischen Kampfe, wie der
jetzige in der Kirche, ist alles gerettet, wenn das richtige
Prinzip auch nur von wenigen vertreten wird. Unser Prinzip
ist aber die Wiederherstellung der rechten Ordnung in der
Kirche von der Gemeinde aus." Nachdem er in Innsbruck
den Eindruck gewonnen, dass auch in Tirol der Boden für den
katholischen Widerstand gegen die Infallibilität nicht fehle,
war er zu Pfingsten wieder in München und beteiligte sich
lebhaft an der bekannten Versammlung. Anfangs Juni reiste
er an Linz vorbei nach Wien, wo er erst nach Überwindung
vieler Schwierigkeiten einen passenden Saal für einen Vortrag
erlangte. Bei Erzbischof Rauscher erlangte er keine Audienz, die
nachzusuchen er sich durch Zuspräche aus den höhern Kreisen
der Gesellschaft hatte bestimmen lassen. Dagegen lernte er
den Güntherianer Veith persönlich kennen und prägte dieses
wunderbare Beispiel von der Herrschaft des Geistes über den
gebrechlichen Körper als einen lebendigen Beweis gegen allen
Materialismus seiner Seele ein. In Graz erlebte er, weil er
unvorsichtigerweise im letzten Augenblick die festgesetzte
Stunde änderte, das Schwere, einen wohlausgearbeiteten Vortrag

vor einem ganz geringen Zuhörerkreis durchführen zu
müssen. Von Graz reiste er nach Linz zurück, wo er eine
grosse Zuhörerschar fand. Über München und Wiesbaden, wo
ein zweiter Vortrag gehalten, und von wo aus die Bewegung
in Offenbach begründet wurde, kam er in der zweiten Hälfte
des Juli nach Laer zurück und fand dort auf seinem Zimmer
noch alles so vor, wie er es vor drei Wochen verlassen hatte,
als er mit der Aussicht auf eine Abwesenheit von wenigen
Tagen nach Bonn reiste. Die in der Zwischenzeit über ihn
verbreiteten Unwahrheiten mussten ihn zu dem Versuche
bestimmen, irgendwie zu Worte zu kommen, um dem katholischen
Volke zu zeigen, dass er noch ganz unverändert derselbe katholische

Priester sei, als welcher er früher lange genug unter
ihm gewirkt habe. Zuerst richtete er sein Augenmerk auf
Paderborn. Der Vortrag, worin er die unhaltbare Stellung des
Bischof Martin darlegte, kam nur mit Mühe zustande und war
schwach besucht. Es folgte aber ein Krawall, der militärisches
Einschreiten nötig machte. In aller Frühe reiste er nach
Münster ab. Trotz aller Bemühungen konnte er hier kein Lokal
finden. So verliess er seine Vaterstadt. Auf dem Wege zum



— 312 —

Bahnhof wurden Steine nach ihm geworfen, und der Bahnhof

musste durch die Polizei von dem Pöbelhaufen gesäubert
werden. Nachdem er bei Gelegenheit der am 5. und 6. August
stattgefundenen Heidelberger Versammlung einen zahlreich
besuchten Vortrag gehalten, trat er eine Reise nach Österreich
an. Am 10. August, dem Tage seiner Priesterweihe, war er
in Passau und wollte den Bischof Heinrich besuchen, der sich
jedoch unwohl melden liess. In Krems fügte es sich, dass er
mit dem gerade zur Firmung anwesenden Bischof Fessier von
St. Polten zusammenstiess. Eine Predigt des Bischofs am Morgen
in der Hauptkirche, die eine Rechtfertigung* der Infallibilität
bezweckte und in eine rohe persönliche Beleidigung gegen
Michelis auslief, gab diesem die Grundlage seines am
Nachmittag gehaltenen Vortrages. Den Eindruck, den der optimistische

Michelis von seinen Verhandlungen mit den Führern
der deutschen Partei in Österreich hatte, fasste er in die Worte
zusammen (bei Kohut S. 42 f.) : „Es war, als ob noch etwas
zwischen uns lag, obwohl ich durchaus Unrecht tun würde,
wenn ich behaupten wollte, dass mein entschieden kirchliches
und priesterliches Auftreten, welches ich, Gott sei Dank, nie
verleugnet habe, ein Hindernis gewesen sei, dass mir nicht
diese liberalen und deutschgesinnten Männer in Österreich mit
vollem Vertrauen entgegengekommen seien." Nachdem er in
Pressburg am 20. August einen Vortrag ausgeführt, reiste er
am folgenden Tage nach Budapest, um den dortigen Bischof
Horvath zu besuchen. Dieser aber war zur Kur in dem Bade
Szobranj am Fusse der Karpathen und nahe der galizischen
Grenze. Sofort entschloss sich Michelis, die lange und beschwerliche

Reise dorthin zu machen, und verweilte drei Tage bei
dem Bischöfe, den er erfolglos zur Teilnahme am Münchener
Kongress zu bestimmen suchte. Er erhielt aber Empfehlungen
an Haynald, den Erzbischof von Kalocsa. Nach einem
Vortrage in Pest reiste er, da der Erzbischof erst in 8—10 Tagen
zurückerwartet wurde, nach Diakovar zum Bischof Strossmayer,.
wo er eine herzliche Aufnahme fand. Er erlangte von ihm
das Versprechen, dass er offen in die Bewegung eintreten werde,
wenn es gelungen sei, derselben eine feste Grundlage und
hinlängliche Ausdehnung zu geben. Als dieser Moment gekommen
war und er nach dem Münchener Kongress an den Bischof
schrieb, erhielt er keine Antwort. Darin und in dem späteren



— 313 —

Verhalten dieses Mannes sah er eine furchtbar ernste Mahnung
mehr dafür, dass der Mensch im sittlichen Kampfe um sein
besseres Sein den rechten Moment nicht versäumen darf. Der
Besuch bei Haynald war erfolglos. Der Prälat drang unter
glänzenden Anerbietungen in Michelis, den unnützen Kampf
aufzugeben und bei ihm seine botanischen Studien fortzusetzen.
Michelis konnte ihm nur erwidern, dass ihm auch die Wissenschaft

Gewissenssache, und deshalb der Kampf um das katholische

Prinzip keine blosse Lieblingssache sei, es also nicht
bei ihm stehe, denselben aufzugeben. Am 18. September fand
in Pest ein zweiter Vortrag* statt, wozu es in Pressburg durch
die Schuld des Bürgermeisters nicht kam, dem nach seiner
Aussage der Unsinn der Infallibilität ebenso gleichgültig war,
wie der Unsinn der Trinität oder die unbefleckte Empfängnis.
Michelis schied aus Österreich mit dem Bewusstsein, seine
katholische Überzeugung und seine priesterliche Stellung nie
auch nur im geringsten verletzt zu haben.

Selbstverständlich finden wir Michelis auf dem ersten
konstituierenden Kongress zu München im September 1871. Hier
sprach er zweimal für den Antrag Schulte, die Gemeindebildung

betreffend. Hatte er zunächst Döllingers Standpunkt
eingenommen, so wurde es ihm bald klar, „dass an dieser
Frage die Lebenskraft des Widerstandes hänge, und dass die
eingetretene Wirklichkeit des schlechthin unerhörten Vorganges,
dass formell das ganze Lehramt der Irrlehre verfallen resp.
vom Papste zur Irrlehre verführt sei, die Berechtigung und die
Notwendigkeit enthielte, das im Naturrechte und im
kanonischen Rechte begründete Recht des einzelnen, im Falle einer
ungerechten Exkommunikation sich im Gewissen nicht
gebunden zu erachten, auf den Begriff einer Notstandsgemeindebildung*

und selbst einer aus dem Notstande hervorgehenden
Bischofsweihe auszudehnen. Döllingers Ansicht ging ohne Zweifel
aus dem ernstesten Gewissensbedenken hervor, und sein ganzes
späteres Benehmen beweist, dass er dieses Bedenken nicht ganz
überwunden hat, obwohl er der weiteren Entwicklung seine
ausdrückliche und tatsächliche Zustimmung nicht entzogen hat.
Ich teile mit den andern Führern der Bewegung, die ohne
dieses kaum Wirklichkeit geworden wäre, dieses Bedenken
nicht, aber anderseits ist es mir heute noch ebenso fest und
klar, wie am Tage des Münchener Kongresses, dass unser



— 314 —

katholischer Protest gegen die vatikanische Vergewaltigung,
indem er der Natur der Sache nach nicht umhin kann, aus
der bloss individuellen Haltung des nur negativen Protestierens
in die Position einer in irgend einem Grade reformierenden
Gemeinschaft überzugehen, nun hierin auch an die Grenze
des unumgänglich Notwendigen (oder anderseits ganz
Selbstverständlichen) gebunden ist, und dass das rücksichtslose
Vordrängen auf weitergehende Reformen, mögen sie auch äusserlich

noch so nahe gelegt scheinen, ein dem wahren Sinn und
Prinzip der Bewegung zuwiderlaufendes und sie gefährdendes
revolutionäres Vorgehen ist" (bei Kohut S. 35 f.).

Nach dem Münchener Kongress liess er sich durch
Kaminski zunächst noch zu einer Reise nach Kattowitz in
Oberschlesien bestimmen, um der ersten dort von dem Genannten
gegründeten Gemeinde beizustehen, und kehrte dann im
Spätherbst nach Braunsberg zurück. Am 6. Oktober schon wohnte
er einer Versammlung in Königsberg bei. Als gleich bei diesem
ersten Anlauf die Majorität der dortigen katholischen Gemeinde
durch einen notariellen Akt ihren Widerspruch gegen die
vatikanische Neuerung erklärte und daraufhin ihr Recht auf
Benützung der Kirche unter neuer Leitung verlangte, wurde ihr
kein Schutz zuteil. Zweifellos hätte bei einer prinzipiell
entschiedenen Stellungnahme der Regierung die Bewegung andere
Fortschritte gemacht. Am 9. Dezember sprach er in einer
Versammlung zu Elbing.

Michelis wurde nunmehr auch namentlich in der Pfarrkirche
zu Braunsberg* exkommuniziert. Er beschritt den KlagewTeg,
konnte aber nichts ausrichten, obwohl er bündig bewies, dass

er zwar nicht dem Bischof das Recht abspreche, einen vom
Glauben abgefallenen Priester zu exkommunizieren, dass aber
in diesem Falle nicht er, sondern der Bischof der vom
katholischen Glauben, und zwar von dem katholischen Glauben, wie
er im Staate zu Recht besteht, abgefallen sei.

In der österlichen Zeit des Jahres 1872 half er dem Pfarrer
Kaminski zu Kattowitz aus und hielt darauf Vorträge an
mehreren Orten in Schlesien, zu Gleiwitz, Ratibor, Leobschütz und
zweimal in Breslau. Am 31. Mai hielt er wieder einen Vortrag
in Königsberg, einen weitern am 6. September.

Nach dem Kölner Kongress im September 1872 begab er
sich auf Einladung Kuhns in die bayerische Pfalz. Am Sonntag



— 315 —

29. September war Gottesdienst in Landau, 1. Oktober Versammlung

zu Edesheim, 2. Oktober Vortrag in Landau, 4. Oktober
zu Maikammer, 6. Oktober Gottesdienst in Durkheim, 10.
Oktober Versammlung in Kaiserslautern, 12. Oktober Vortrag in
Zweibrücken, 13. Oktober Gottesdienst daselbst, 14. Oktober
Vortrag in Kösel, 18. Oktober in Kaiserslautern, 20. Oktober
allgemeine Versammlung der Pfälzer Altkatholiken zu
Edesheim, 21. Oktober Vortrag in Frankenthal. Zu Edesheim setzte
er dem ersten Hirtenbriefe Hanebergs „den Herdebrief" der
Pfälzer Altkatholiken entgegen.

Am 5. November hielt Michelis in Würzburg einen 21j%-

stündigen Vortrag vor etwa tausend Zuhörern; am 10.

November predigte er in Wiesbaden. Er kehrte darauf nach
Braunsberg zurück. Gelegentlich der oben erwähnten
Versammlung zu Edesheim hatte der Oberbürgermeister Bilabel
ihn zu einem längeren Aufenthalte in Heidelberg eingeladen.
Auf der Reise dorthin hielt er am 27. Dezember zu Lippstadt
einen Vortrag, nachdem er am 22. Dezember von einem
Pöbelhaufen auf der Strasse insultiert und von einem schweren Steine
am Kopfe getroffen worden war, so dass er einen Augenblick
besinnungslos niederstürzte.

Er verweilte dann einige Tage in Bonn und reiste von da
nach Duisburg, wo er am 3. Januar 1873 in einem Vortrage
nachwies, dass er noch ganz derselbe katholische Priester sei,
der im Jahre 1845 dort den Kampf gegen den Rongeanismus
aufzunehmen hatte. Bei dieser Gelegenheit waren nicht weniger
als 18 Gendarmen zu seiner Sicherheit in die umliegenden
Häuser verlegt. Auf der Reise von Bonn nach Duisburg
besuchte er den ihm von früher her befreundeten Erzbischof
Melchers, ohne dass es natürlich zu einer Verständigung kam.
Prof. Reusch war in der Lage („Deutscher Merkur" 1886,
S. 226), etwas aus dem Protokoll mitzuteilen, das der spätere
Kardinal, seinen bureaukratischen Gepflogenheiten entsprechend,
entworfen. Es begann etwa so : „Verhandelt zu Köln am 3.
Januar 1873. Anwesend Erzbischof Melchers und Prof. Michelis",
und schloss: „Prof. Michelis erklärte darauf: Ich bin ein Mensch
und kein Esel, und verlässt das Zimmer. Actum ut supra usw."

Am 4. Januar 1873 kam er in Heidelberg an. Zur
Übersiedelung war, neben der Gründung und Pastoration der
dortigen Gemeinde, der Gedanke mitbestimmend gewesen, sich die



— 316 —

Wiederaufnahme seiner akademischen Tätigkeit zu ermöglichen^
Am 8. Januar begann er seine Vorlesungen über die geschichtliche

Entwicklung des naturwissenschaftlichen Artbegriffes von
Plato bis Darwin. Sie fanden nicht die erwartete Teilnahme
und wurden bald aufgegeben. Wiederholt hielt er in Heidelberg

Gottesdienst, am 2. Februar auch in Offenburg. Hier hielt
er am 20. Januar einen Vortrag, am 24. Januar in Mannheim,
später in Freiburg. Am 31. Januar wollte er im Rathaussaale

zu Steinbach einen Vortrag* halten ; ein Pöbelhaufen hielt
aber zwei Stunden lang das Rathaus besetzt und bewarf ihn
mit Kot.

Gegen Schluss des Semesters kam ihm die Einladung nach
Konstanz, die ihn wegen der geschichtlichen Bedeutung der Stadt
aufs mächtigste ergriff, und da zugleich für die Heidelberger
Altkatholiken anderweitig* gesorgt schien, so folgte er unbedenklich

diesem Rufe. Am 8. und 9. Februar hielten er und Prof.
Friedrich Vorträge im Konziliumssaale. Es erfolgte auf diese

Vorträge am 10. Februar die entscheidende Abstimmung und
die Gründung der altkatholischen Gemeinde, die für die gesetzliche

Geltung des Altkatholizismus in Baden Bahn gebrochen
hat. Am 27. Januar eröffnete er in der vom Ministerium
vorläufig überwiesenen Augustinerkirche den Gottesdienst. Er
blieb nun als Seelsorger in Konstanz, bis er am Pfingstsonn-
tage den seligen Hosemann als Pfarrer einführte und dadurch
die Organisation der Gemeinde vollendete. Von Konstanz aus
hielt er Vorträge in verschiedenen Orten des badischen
Oberlandes, namentlich zu Waldshut, Messkirch, Stühlingen, Singen,
am 18. März auch zu Basel. Am Dienstag* in der Karwoche
spendete er in Tiengen 70 Katholiken, darunter 50 Männern,
die Kommunion, und am Ostermontag hielt er den ersten Gottesdienst

zu Freiburg i. B. in der von der Plenarversammlung
der Professoren eingeräumten Universitätskirche.

Auf der Rückreise von der Bischofswahl hielt er einen

Vortrag in Oberstein an der Nahe, dann am 22. Juni zu
Furtwangen. Seine Absicht, nach Freiburg überzusiedeln, gab er
vorläufig auf, als er eine dringende Einladung nach Zürich
erhielt. Die Bewegung war dort in unrechten Händen und

drohte, in verkehrte Bahnen einzulenken. Das war für ihn
bestimmend. Seinem Feuereifer gelang* es, wenn auch nicht
ohne anfängliche Schwierigkeit, die Sache auf den rechten



— 317 —

Weg zu bringen. So liess er sich, da gleichzeitig für
Freiburg sich die Aussicht auf die Übersiedelung des Dr. Vincenz
Knauer von Wien eröffnet hatte, bis zum Spätherbste in Zürich
halten, weil es nicht eher gelang, einen Pfarrer für die
Gemeinde zu gewinnen, und kehrte dann abermals wegen seiner
häuslichen Verpflichtungen und seiner wissenschaftlichen
Arbeiten nach Braunsberg zurück, wo er den Winter 1873/1874
verlebte. Hier und in Königsberg hielt er wiederholt Vortrag
und Gottesdienst. Nach der Synode reiste er wieder nach
Braunsberg zurück und hielt auf dieser Reise am 2. Juni einen

Vortrag in Berlin.
Im Sommer 1874 erhielt er einen Brief des Kardinals

de Luca, worin die Frage enthalten war, welche etwaige
Erklärung des Papstes ihn bestimmen könne, sich mit der
römischen Kirche auszusöhnen. Er antwortete: „Die offizielle
Erklärung, dass ein Katholik an die päpstliche Unfehlbarkeit
nicht zu glauben braucht."

Im Juli 1874 übernahm er vorläufig die Seelsorge in Tiengen.
Auf der Reise dorthin hielt er am 14. Juli einen Vortrag in
Offenbach, am 18. Juli in Baden-Baden. Von Tiengen aus hielt
er eine Reihe von Vorträgen in verschiedenen Orten
Oberbadens. Er hatte dabei die Praxis angenommen, zu jedem Vortrag*

die ultramontanen Führer einzuladen, dagegen soviel wie
möglich sich zu jeder ultramontanen Versammlung zu melden.
Indessen nur einmal, am 25. Oktober, liess sich der Pfarrer
von Fützen auf eine öffentliche Disputation ein, die zwei Stunden
dauerte. Es war um die Mitte des August, als Ritter von Buss,
ein früherer Freund unseres Michelis, mit einem anderen Führer
der Ultramontanen, Edelmann, in Schwaningen gegen den
Altkatholizismus zu reden unternahmen. Rechtzeitig benachrichtigt,

eilte Michelis von Tiengen dorthin, wo die Landleute, weil
kein Saal ausreichte, in dem Garten des römischen Pfarrrers
hinter dessen Pfarrhaus sich versammelten und der Rede
Edelmanns bereits lauschten, als sie eine Stentorstimme von
der Strasse hörten. Michelis hatte seinen Rednerstandpunkt
vor dem Pfarrhause genommen, anfangs vor wenigen Zuhörern.
Aber allmählich verliessen die Zuhörer Edelmanns diesen, der
Garten wurde immer leerer und zuletzt drang Michelis durch :

die Gemeinde Schwaningen war gegründet. Am 15. August
wollte Buss in Stühlingen sprechen ; der Eintritt war nur gegen



— 318 —

Karten gestattet. Da tauchte am Eingang die Hünengestalt
seines Freundes Michelis auf. „Es ist niemand gestattet, diesen
Saal jetzt zu betreten, der keinen Einlass hat", sagte stockend
der Redner. Da nahm Michelis seine Einlasskarte aus der
Tasche, hob sie in die Höhe, und rückte unter dem homerischen
Gelächter der Anwesenden gegen den Redner vor, so dass
dieser sich von der Echtheit der Karte leicht überzeugen konnte.
Die Situation war so komisch, dass selbst der ernste Michelis,
der sonst für diese Dinge kein Verständnis hatte, davon erfasst
wurde und es durch den Titel des gedruckten Vortrages zum
Ausdruck brachte. Auch in Stühlingen bildete sich eine
Gemeinde.

In seinem unerschütterlichen Optimismus, der ihn den
Glauben an die Empfänglichkeit auch des verhärtetsten
Infallibilisten nicht verlieren liess, suchte er wiederholt auf den
ultramontanen Generalversammlungen zu Wort zu kommen, ohne
Erfolg. Ja, ein Jahr vor seinem Tode reiste er sogar nach
Münster, um bei Gelegenheit der dortigen Generalversammlung
altkatholische Thesen zu verteidigen. Es kam natürlich nicht
dazu; er fand nicht einmal ein Lokal, um einen Vortrag zu
halten, und kein Blatt, welches ein Inserat von ihm
aufgenommen hätte. Er hielt dann einen Vortrag in Bremen.

Nachdem Pfarrer Haller in Tiengen die Seelsorge
übernommen, führte Michelis endlich den schon lange gefassten
Vorsatz aus und siedelte im Januar 1875 nach Freiburg über,
wo er bis zu seinem Tode seinen Wohnsitz behielt. Überall
zeigen sich in der dortigen Gemeinde auch heute noch Spuren
seines gesegneten Wirkens. Möge die Gemeinde sich seiner
würdig erweisen!

Von Freiburg aus pastorierte Michelis gemeinsam mit dem
Geistlichen Rat Widmann von Offenburg die Gemeinde Kappel
am Rhein, die leider das Vertrauen, das er in sie setzte, nicht
gerechtfertigt hat, indem sie 1890 die Prüfung eines Kirchentausches

nicht bestand. Überhaupt wirkte er auch ausserhalb
Freiburgs, wo immer Aushülfe von nöten war, und es galt, die
Geistlichen und die Gemeinden zu stärken. Eine Reihe von
badischen Gemeinden sind ihm für seine Tätigkeit auch während

seiner letzten Lebensjahre zu tiefem Danke verpflichtet.
Im Herbste 1883 war er einige Zeit in Österreich und hielt
Vorträge und Predigten im nördlichen Böhmen. Nebstdem



— 319 —

nahm er teil an allen Kongressen, Synoden und zahlreichen
andern Versammlungen; auch war er ausserordentliches
Mitglied der Synodalrepräsentanz.

Die vorstehende Skizze zeigt uns Michelis als Vorkämpfer
des Katholizismus gegenüber dem Vatikanismus. Wie mehrere
andere Führer des Altkatholizismus war er aber auch ein
Apologet des Christentums gegenüber der pantheistischen und
materialistischen Richtung. Seine Schriften: „Entwicklung der
beiden ersten Kapitel der Genesis" (Münster 1845), „Der kirchliche

Standpunkt in der Naturforschung" (dat. 1855), „Der
Materialismus als Köhlerglaube" (dat. 1856), „Das Formentwicklungsgesetz

im Pflanzenreich" (Bonn 1869), „Häckelogenie"
(2. Aufl. Bonn 1876), „Das Gesamtergebnis der Naturwissenschaft,

denkend erfasst"" (Freiburg 1885), ferner die von ihm
gegründete Zeitschrift „Natur und Offenbarung", die später
seinem Einfluss entzogen wurde und in die Hände der Jesuiten
geriet, legen glänzendes Zeugnis dafür ab. Speziell war Michelis
Botaniker.

Das Fach, das er als akademischer Lehrer vertrat, war die
Philosophie. Auch auf diesem Gebiete entfaltete er eine
reichhaltige schriftstellerische Tätigkeit. Es sei vorläufig nur erinnert

an: „Kritik der Güntherschen Philosophie" (Paderborn
1854), „Die Philosophie Piatons in ihrer innern Beziehung zur
geoffenbarten Wahrheit" (Münster 1859/60), „Geschichte der
Philosophie von Thaies bis auf unsere Zeit" (Braunsberg 1865),

„Kant vor und nach dem Jahre 1770" (ebenda 1870), „Die
Philosophie des Bewusstseins", Bonn 1877 usw.

Für die Philosophie, ebenso wie für die Botanik und die
Sprachwissenschaft, empfing er die Anregung von Limberg,
seinem Lehrer am Gymnasium. In dem Vorworte zu seinen
ein Jahr vor seinem Tode erschienenen Gedichten, denen er
den Titel „Hobelspäne" gab, schrieb er die merkwürdigen
Worte : „Mein Leben ist durch den einen Gedanken
bestimmt, dass in Piaton, dem Hellenen und Schüler des Sokrates,
im grossen Entwicklungsgange der Menschheit auf Erden der
Punkt bezeichnet ist, wo die Poesie in die Philosophie
umschlug, und wie dieser früh in meine Seele gepflanzte Gedanke
die treibende Kraft in der ersten Hälfte meines Lebens und
bei meiner Berufswahl zum Priestertum war, so hat er in
der zweiten mich aufrecht erhalten zum Kampfe für die Wahr-



— 320 —

heit und die Würde meines katholischen Priestertums gegenüber

der Verunstaltung der Kirche durch den Jesuitismus, die
in ihrem tiefsten Grunde nichts anderes ist, als die kirchliche
Dogmatisierung des nur halben wissenschaftlichen Verständnisses

der Wirklichkeit, welches aus dem von Piaton
gegebenen Anstosse durch seinen Schüler Aristoteles hervorgegangen
ist." Das will sagen: Während bis auf Piaton in den versuchten
Lösungen der Welträtsel das Gefühl und die Phantasie die
Hauptrolle spielten, ist in Piaton das Grixnddenken des Menschen
in dem ersten wahrhaft vernünftigen Anfange zur Geltung
gekommen. Der erste Wurf der Philosophie war auch zugleich
der genialste ; hätte die Menschheit diesen glücklichen Anfang
in vollem Verständnis festgehalten und weiter entwickelt, dann
wäre die Wirklichkeit ganz erfasst worden, soweit die
Vernunft sie zu erkennen vermag, und der Versuch des Ausgleichs
zwischen Wissen und Glauben, zwischen Natur und Offenbarunghätte

gelingen müssen. Und hätte man diesen Ausgleich
durchgeführt, dann wäre das meiste Unheil der Kirche und der Welt
vermieden worden. Aber Piatons Schüler, Aristoteles, verstand
den Meister nur halb und gerade der Irrtum in seinem
Verständnis ist für die scholastische Philosophie massgebend
geworden. Unseres Philosophen Bestreben war es nun, innerhalb
der Kirche die rechte Grundlage in Plato zur Anerkennung
zu bringen und dadurch die wahre Entwicklung* der
christlichen Ideen herbeizuführen. Auf philosophischem und
naturwissenschaftlichem Boden wollte er die Versöhnung von Glauben
und Wissen herbeiführen. So vereinigte sich die dreifache
Richtung seiner Tätigkeit, die oben angedeutet wurde, in einem

gemeinsamen Einheitspunkte.
Michelis, dessen Leben durch fleckenlose Reinheit sich

auszeichnete, war ein Mann, der unablässig nach Vervollkommnung

strebte. Noch vorhandene tagebuchartige Aufzeichnungen,
die er nur für sich selbst bestimmte, worin er seine Lebensregeln
aufzeichnete und über ihre Befolgung sich Rechenschaft ablegte,
beweisen, wie ernst er es damit genommen. Es sei hier nur
eine Stelle angeführt, die einen Punkt beleuchtet, der schon
bei der Schilderung seiner missionarischen Tätigkeit hervortrat.
Unter dem Datum: Freiburg, den 6. Oktober 1878 schreibt er:
Indem ich diese mit dem 11. März 1860 abgebrochenen
Sammlungen wieder beginne — unter wie veränderten Verhält-



— 321 —

nissen — Wie verändert auch die Umstände und Ver
hältnisse sein mögen, ich kann mir vor Gott sagen, dass ich
in meinem Glauben mich nicht geändert habe, und auch die
wissenschaftliche Überzeugung hat sich so durchgekämpft, dass
ich sie vertreten kann. — Was an meiner Stellung fehlt, das
lege ich mir und meiner Unvollkommenheit zur Last und
deshalb vertraue ich des weiteren auf die Gnade Gottes."

In sorglicher, nie ermüdender Liebe war er auf das
leibliche und geistige Wohl seiner Verwandten bedacht, die ihrerseits

durch treue Anhänglichkeit ihrem Dank Ansdruck gaben,
was beides noch vorliegende Briefe in rührender Weise zeigen.
So schreibt seine Schwester Leonore an ihre Schwägerin im
Jahr 1863: „Ich glaube nicht, dass man unter Tausenden einen
edleren, besseren Menschen findet. Er hat eine Angst und
Unruhe um Euch gehabt, die ihn nichts arbeiten und schaffen liess,
bis er Gewissheit hatte, Euch helfen zu können ; an sich selbst
denkt er gar nicht, gibt alles hin, wenn er nur helfen kann."

Seine unbeugsame Willensstärke verleitete ihn nie zur
Hartnäckigkeit und bei aller Energie hatte er ein kindlich
zartes Gemüt. Ein Professor alten Schlages — die heutige Art
ist darin anders geworden — fand er sich im praktischen
Leben nicht immer von Anfang an und leicht zurecht, worüber
bezeichnende Anekdoten gelegentlich auch heute noch erzählt
werden. Sein tatenfroher Optimismus hat ihn bis zu seinem
Lebensende nicht verlassen. Es war ein Mann von hohem
Ernste, dem der Sinn für das Ironische und Komische fehlte,
von beispielloser Uneigennützigkeit, von grenzenloser Nächstenliebe.

Er scheute keine Mühe und kein Opfer, um der Kirche
Christi, der er sein Leben geweiht, in jeder ihm nur irgend
möglichen Weise zu dienen.

Verhältnismässig früh schied Michelis aus diesem Leben.
Seine kräftige Konstitution versprach ein höheres Alter. Dass

er nur wenig die siebzig Jahre überschritt, dazu mögen neben
Erlebnissen, an denen auch der Optimist schwer genug zu tragen
hatte, die Mühen der wissenschaftlichen und der pastoralen
Arbeit beigetragen haben. Es war sein Wunsch, ohne langes
Krankenlager abzuscheiden. Wer, wie er, stets als vor Gottes
Angesicht gewandelt, darf einen solchen Wunsch hegen. Sein
Gebet wurde erhört. Am 28. Mai 1886, an einem Freitage,
ging er bei schwülem Wetter nachmittags zwischen 3 und 4 Uhr

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1911. 21



— 322 —

zu Freiburg auf den Schlossberg hinauf, im Geiste, soviel man
weiss, mit der Sonntagspredigt beschäftigt, innerlich also die
Höhen des Evangeliums ersteigend. Oben angekommen, setzte
er sich hin, um einen erfrischenden Trunk zu nehmen; aber
unmittelbar vorher sank sein Haupt auf seine Brust : sein Geist
war am Orte der ewigen Erquickung. Sein Leib wurde zwei
Tage später auf dem neuen Friedhof bestattet. Das
Grabdenkmal aus schwarzem Granit und dunkelgrünem Syenit mit
dem Hochrelief-Porträt des Verstorbenen zeigt die Inschrift:

Wanderer steh', hier schläft ein Held, der rüstig im Kampfe
Stets bei den Vordersten stand, nimmer im Streite verzagt
Gegen die Lüge, die Tücke der Welt. Hier fand er die Ruhe,
Die ihm das Leben versagt; droben die Palme des Siegs.

Menn.


	Friedrich Michelis (1815-1886)

