
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1 (1911)

Heft: 2

Artikel: Die altkatholische Bewegung der Gegenwart, deren Ursprung,
Entwicklung und Ziel in 50 Fragen und Antworten [Fortsetzung]

Autor: Kopp, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403785

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403785
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 236 —

DIE ALTKATHOLISCHE BEWEGUNG

DER GEGENWART,

DEREN URSPRUNG, ENTWICKLUNG UND ZIEL

IN 50 FRAGEN UND ANTWORTEN.

25. Hat sich auch bezüglich der Sittenlehre (Moral) ein Unter¬
schied zwischen der alten christkatholischen und der neuen
vatikanischen Kirche herausgebildet?

Allerdings ; denn durch das römische, in der Lehre von
der Oberhoheit des Papstes gipfelnde Glaubenssystem, das, statt
auf die innere Heiligung der Menschen durch die freimachende
Wahrheit, vor allem auf äusseren Glanz, äussere Macht und
Herrschaft der römischen Kirche und demnach auf möglichste
Unterwerfung und Beherrschung der Menschen um jeden Preis,
auch auf Kosten der freimachenden Wahrheit, ausgeht, ist
naturnotwendig auch eine Entstellung der christlichen Sittenlehre,

wenigstens in der praktischen Handhabung derselben,
eingetreten.

a) An die Stelle des echt christlichen obersten Sittengesetzes
der Liebe (Matth. 22, 36—40; Gal. 5, 14), einer Liebe, die sich

aus der Erkenntnis der unendlichen, allumfassenden, im Schöp-
fungs- und Erlösungswerk offenbar gewordenen Liebe Gottes,
des Allvaters, und der heldenmütigen Liebe des von ihm in
die Welt gesandten Sohnes und aus dem Bewusstsein von der
allgemeinen Gotteskindschaft von selbst ergeben muss, und

woraus dann alle christlichen Tugenden in voller Reinheit
erblühen, ist in der römischen Kirche unvermerkt als oberstes
Sittengesetz das Gesetz des blinden, knechtischen, sogar die

eigene Gewissensüberzeugung- verleugnenden, auf Furcht vor
Kirchenstrafen und damit verbundenen zeitlichen und ewigen
schlimmen Folgen beruhenden Gehorsams gegen oft willkürliche



— 237 —

Befehle des kirchlichen Oberen getreten. Das Sittengesetz der
Liebe aber, welches Selbstzweck sein sollte, muss vielfach, wo
es geübt wird, hauptsächlich als Lockmittel zur Machtvermehrung

und Erhöhung des Einflusses dienen.
Christus will offenbar durch Erkenntnis der Wahrheit

innerlich frei gewordene Kinder Gottes (Joh. 8, 32), die
freiwillig aus Liebe tun, was der himmlische Vater will, und seine

Vollkommenheiten nachzuahmen sich bemühen (Matth. 5, 45, 48) ;

und für sich will Christus freie Anhänger, nicht Knechte,
sondern Freunde, die wissen, was der Herr tut, denen er alles
kundmacht, was er vom Vater gehört (Joh. 15, 15), die aus
innerem Drange, weil der Vater sie innerlich erleuchtet,
belehrt und zieht, zu ihm kommen (Joh. 6, 44, 45), sich ihm
vertrauensvoll anschliessen und unter Selbstverleugnung getreu
bis in den Tod nachfolgen (Matth. 10, 37 f.), und er stellt die

gegenseitige Liebe als das wahre Kennzeichen seiner Jüngerschaft

auf (Joh. 13, 35). Seine Gegner aber ermuntert er zum
Forschen in der hl. Schrift, damit sie auf deren Zeugnis hin
zum Glauben an ihn gelangen möchten ; und diejenigen, welche
innerlich nicht zu ihm sich hingezogen fühlen, die nicht glauben
und Ärgernis nehmen an seinen Worten, lässt er ruhig von
sich gehen (Joh. 6, 65 f.), und auch den Seinigen verbietet er
ausdrücklich ein gewaltsames, an Leib und Leben, Hab und
Gut schädigendes Vorgehen gegen Andersdenkende,
Widerstrebende und Sünder, so in der seinen Jüngern Jakobus und
Johannes, die sich geneigt zeigten, Feuer vom Himmel
herabzurufen über eine feindselige samaritische Ortschaft, gegebenen
Antwort (Luk. 9, 55) und im Gleichnis vom Unkraut unter
dem Weizen (Matth. 13, 24 bis 30). In echt christlichem Geiste
schreibt auch Paulus : „Was nicht aus Überzeugung geschieht,
ist Sünde" (Röm. 14, 23) und „Prüfet, was Gott wohlgefälligist"

(Eph. 5, 10) und „Prüfet alles; was gut ist, behaltet"
(1. Thess. 5, 21) und „Ich rede, als zu Kundigen; beurteilet
selbst, was ich sage" (1. Kor. 10, 15) und „Ihr habt nicht abermals

den Geist der Knechtschaft empfangen zur Furcht,
sondern den Geist der Kindschaft, in dem wir rufen: Abba, Vater!"
(Röm. 8, 15), und 1. Joh. 4, 18 heisst es: „Furcht ist nicht in
der Liebe, sondern die vollkommene Liebe treibt die Furcht aus."

Im Gegensatz dazu bestreitet und unterdrückt so viel als
möglich die römische Kirche das Recht des freien Forschens



— 238 -
und Prüfens, verbietet dem Volk das Lesen gegnerischer
Schriften und die Teilnahme an Gottesdiensten anderer
Konfessionen, erschwert ihm sogar das Lesen der hl. Schrift1),
bestreitet ihm das Recht, einer auf dem Wege sorgfältigen For-
schens und Prüfens gewonnenen, von ihrer Lehre abweichenden

Überzeugung Folge zu leisten (Syllab. 15), verlangt
vielmehr in solchen Fällen Unterwerfung, also das Opfer des
Verstandes und stempelt oft willkürlich zur Sünde, was an sich
nicht Sünde ist. Als Kennzeichen ihrer Angehörigkeit und als
höchstes Ideal der Heiligkeit gilt ihr eben nach jesuitischem
Muster vollkommener blinder Gehorsam und Unterwerfung des

eigenen Gewissens unter das unfehlbare Papstgewnssen.
Ignatius von Loyola (f 1556), der Stifter des Jesuitenordens,

lehrt, der Gehorsam gegen den geistlichen Oberen sei die

Kardinaltugend, welche alle übrigen Tugenden dem Geiste

einpflanze und bewahre; er sei der Inbegriff aller Tugenden.
Die höchste Stufe des Gehorsams aber sei, dass der
Untergebene nicht nur dasselbe will, wie der Obere, sondern auch
dasselbe denkt und dem Urteil des letzteren das eigene unterwirft,

nicht einmal ein eigenes Gewissen sich bewahrt (§ 32

des Summariums constitutionum). Durch Furcht und Schrecken
sollen nach der jesuitischen Lehre (Kardinal de Lugo) die
Gemüter empfänglich gemacht werden für Glaube und Liebe;
und der Jesuit Suarez sucht zu beweisen, dass, wenn Christus
dem Petrus die Schafe zu w*eiden aufgetragen, er ihn damit
auch ermächtigt habe, die Schafe totzuschlagen und zu
verbrennen. Eine diesbezügliche Stelle in den Konstitutionen des

Jesuitenordens lautet: „Ein jeder sei überzeugt, dass diejenigen,

') Auf dem Konzil zu Toulouse 1229 wurde zum ersten Male für Laien
sogar ein Verbot die hl. Schrift zu lesen, erlassen, weil Häretiker dieselbe
zu ihren gunsten angeblich missbrauchten, und anlässlich der Häresien im
16. Jahrhundert wurde dieses Verbot von Rom aus erneuert, beziehungsweise

die Erlaubnis des Bibellesens für Laien an den Gebrauch von römischerseits

approbierten Ausg-aben mit erklärenden Anmerkungen geknüpft, und
die Erteilung der Erlaubnis an die Einzelnen den Beichtvätern vorbehalten.

In der neuesten Zeit scheint man sich auch in Rom auf die Pflicht
zu besinnen, wenigstens das Neue Testament mehr zu verbreiten, und
gründete zu dem Zwecke eine Bibelgesellschapt unter Billigung des Papstes.
Ferner wurde von Pius X. am 20. Oktober 1902 eine Bibelkommission
eingesetzt zur Prüfung der Arbeiten von Bibelforschern, sowie am 7. Mai 1909

auch ein Bibelinstitut nebst biblischer Bibliothek zur Pflege des Bibelstudiums
in einer Weise, dass die Zöglinge nicht in Gefahr kommen, dem Modernismus

anheimzufallen.



— 239 —

welche unter dem Gehorsam leben, von der göttlichen
Vorsehung durch Vermittlung* ihrer Vorgesetzten sich ebenso

bewegen und regieren lassen müssen, wie wenn sie ein Leichnam

wären, den man in jede beliebige Lage bringen und auf jede
beliebige Art behandeln kann, oder ähnlich wie der Stab eines

Greises, der demjenigen, welcher ihn in der Hand hält, dient,
wo und wie immer er ihn gebrauchen will."

Demgemäss also begnügt sich die römische Kirche auch
mit gedankenlosen oder mit knechtisch gesinnten Anhängern,
die, wenn sie auch innerlich widerstreben, doch äusserlich sich
fügen und nicht widersprechen; und sie verschmäht zur
Gewinnung und Erhaltung solcher Mitglieder auch nicht
Beeinflussungen durch Versprechung, Drohung* und äusseren Zwang.
Ja sie erlaubt, empfiehlt und gebietet unter Umständen ihren
Dienern Unduldsamkeit und Gewalttat gegen Widerstrebende
und versichert in feierlichen Kathedral-Bullen (wie von Leo X.
1510 und 1516), das Verbrennen von Ketzern J) — das waren
aber nicht selten durch Wahrheitsliebe, aufrichtig religiöse und
edle Gesinnung ausgezeichnete Christen — sei ein Werk, das
der hl. Geist durch sie vollbringe; jeder, der dem Papst nicht
gehorche, habe das Recht zu leben verwirkt und müsse sterben.

b) Während daher Christus der äusserlich zur Schau
getragenen Frömmigkeit wenig oder keinen Wert beimisst (Matth. 6,
1 ff.), allen Nachdruck aber legt auf die wahre innere
Frömmigkeit, d. i. die kindliche Hingabe an Gott und die Anbetung
im Geiste, die sich überall auch im Leben bewährt durch das
Halten seiner Gebote und die Nachahmung seines erhabenen
Vorbildes, also durch Übung der Wahrhaftigkeit, Gerechtigkeit
und Treue, sowie der barmherzigen, demütigen und versöhnlichen

ATächstenliebe, auch der Feindesliebe, und der Geduld
im Leiden, der Selbstverleugnung usw. (Matth. 5—7), wird in

') Das Wort « Ketzer » als verächtliche Benennung von solchen
Christen, die in irgend einem Punkte von der herrschenden Kirchenlehre
abweichen, ist entstanden aus dem der griechischen Sprache entnommenen
Worte «Katharer», d.i. Reine. Als solche nämlich wurden im Mittelalter
seit Ende des 10. Jahrhunderts in Frankreich, Westdeutschland und der
Lombardei auftretende Sekten oder Parteiungen bezeichnet, welche im
Gegensatz zu der herrschend gewordenen Veräusserlichung des Kirchenwesens

nach mehr Reinheit in Lehre und Leben und nach apostolischer
Einfachheit strebten. Über das verwandte Wort «Häretiker» s. Anm. zu
Fr. 10.



— 240 —

der römischen Kirche der grösste Nachdruck gelegt auf die
äusserlich sichtbare Bewährung des Gehorsams gegen die
Geistlichkeit und der vollen Ergebenheit gegen sie, mithin auf
äusserliche Frömmigkeit, auf das eifrige Mitmachen möglichst
aller kirchlichen Andachtsübungen, Prozessionen, Wallfahrten,
auf die Mitgliedschaft bei verschiedenen kirchlichen Vereinen,
auf die Heerfolgeleistung bei Wahlen, auf Fasten genau nach
Vorschrift, auf kräftige Förderung aller kirchlichen Zwecke,
kurz auf Dinge, wodurch zur Macht und zum äusseren Glanz
der Kirche beigetragen wird. Ein Verstoss gegen göttliche
Gebote wird darum weniger geahndet, als die Übertretung
einer kirchlichen Menschensatzung, eines sogenannten Kirchengebots;

ja, wie seinerzeit auch der Heiland den Pharisäern
gegenüber anklagend hervorhob (Mark. 7, 9 ff.), Gottes Gebot
wird manchmal zurückgesetzt, sogar verletzt und aufgehoben
um einer Menschensatzung willen, bzw. zur Förderung kirchlicher

Zwecke.
c) Tatsächlich sind von den Päpsten und ihren Vorkämpfern,

namentlich den Jesuiten und Dominikanern, zur Förderung

ihrer Macht manche Mittel angewendet, manche Einrichtungen

getroffen, Verordnungen erlassen und sittliche Grundsätze

aufgestellt worden, welche dem obersten christlichen
Sittengesetz der Liebe und der wahren, auf sittlicher Freiheit
und Wahrhaftigkeit beruhenden Frömmigkeit widersprechen
und darum sündhaft sind. Ich erinnere an die in Fr. 10—13

erwähnten P'älschungen und Erdichtungen von Schriften, an den

z. B. Huss gegenüber angewendeten Grundsatz, dass man
Ketzern das gegebene Wort nicht zu halten brauche, an die
Verfluchungsformel, womit die Glaubensentscheidungen von
römischen Päpsten und Konzilien zu schüessen pflegen, und an den

im Pontificale romanum von 1596 näher bezeichneten Inhalt
der Verfluchung, der in schrecklichem Gegensatz steht zu Jesu

Worten (Matth. 5, 43—47; 21—26, und Luk. 9, 56; 19, 10).

„Verflucht sei der Verfluchte innerhalb wie ausserhalb des

Hauses, in der Stadt und auf dem Lande, beim Wachen wie
beim Schlafen, beim Essen wie beim Trinken, beim Gehen
wie beim Sitzen; verflucht seien sein Fleisch und seine Knochen,
und von der Fusssohle bis zum Scheitel weiche von ihm die

Gesundheit. Es komme über ihn der Fluch, den der Herr im
Gesetze durch Moses über die Söhne der Sünde zuliess. Es



— 241 —

werde getilgt sein Name aus dem Buche der Lebenden, und
mit den Gerechten werde er nicht genannt. Es gehe ihm, wie
dem Brudermörder Kain, wie Dathan und Abiron, wie Ananias
und Saphira, wie Simon, dem Zauberer, und dem Verräter
Judas, wie allen, die zum Herrn sagten: Gehe von uns, wir
wollen nicht auf deinen Wegen wandeln. Ihn treffe Verdammnis

am Tage des Gerichts, ihn verschlinge das ewige Feuer
mit dem Teufel und seinem Anhang, wenn er nicht vorher
Genugtuung geleistet und Busse getan hat. So geschehe es,

so geschehe es."

Desgleichen an die berüchtigte Äbendmahlsbidle (in coena
Domini), in letzter Redaktion von Papst Urban VIII. von 1627

(Deutsch bei Joos: „Der nassgemachte Pelz"), mit ihren vielen
Verfluchungen, die seit Urban V. (1363) alljährlich bis auf
Clemens XIV. (1769—1774) zu Rom am Gründonnerstag*
verlesen und von Zeit zu Zeit durch verschiedene Päpste mit
neuen Zusätzen vermehrt, schliesslich von Pius IX. 1869 in
etwas modifizierter Form erneuert wurde.

Ferner sei gedacht der 1215 durch Innozens III. auf dem
4. Laterankonzil angebahnten und allmählich unter verschiedenen

Päpsten, wie Gregor IX., Innozens IV., Alexander IV.,
Klemens IV. u. a. weiter ausgebildeten, teils bestätigten, teils
verschärften Einrichtung der Inquisition, d. i. Aufsuchung der
Ketzer und peinliche Untersuchung gegen der Ketzerei
Verdächtigte vor besonderen, anfangs unter den Bischöfen stehenden,

1231 aber unter Leitung der Dominikaner gestellten
Gerichten (Tribunalen), von welchen, ohne dass Kläger und Zeugen
dem Angeklagten gegenübergestellt zu werden brauchten,
Einkerkerung, Folterung zur Erpressung eines Geständnisses, öffentliche

Geisselung, lebenslängliche Einmauerung, Vermögenseinziehung

und Hinrichtung durch Feuer oder Schwert verhängt
werden konnte. Als Ketzer aber galt, wer mit dem apostolischen

Stuhl nicht übereinstimmte (Paschalis II). Die weltlichen
Fürsten und Richter waren dann gemäss der Lehre von der
Unterordnung der weltlichen Gewalt unter die geistliche
verpflichtet, nachdem ihnen vom geistlichen Gericht der
Schuldigbefundene übergeben worden war, ohne jede Prüfung des
Urteils den ausgesprochenen Urteilsspruch zu vollziehen. Die am
Schluss der Urteile gewöhnlich vorgebrachte Bitte an den
weltlichen Arm um Schonung des Verurteilten an Leben und

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1911. 16



— 242 —

Gliedern war, wie J. Hansen sich ausdrückt in seinem Werke
über „Zauberwahn, Inquisition und Hexenprozess", nur eine
heuchlerische Phrase, um den Schein zu wahren, dass die
Kirche nicht nach Blut dürste, kein Blut vergiesse und bei der
Verhängung von Todesstrafen nicht unmittelbar beteiligt sein

wolle; denn die Verbrennungsstrafe für die von der Kirche
als rückfällige und hartnäckige Ketzer der weltlichen Gewalt
ausgelieferten Personen war eben auf Veranlassung und unter
Mitwirkung der Kirche festgestellt worden und wurde im
Weigerungsfalle von der Kirche durch Exkommunikation und
Interdikt erzwungen. Auch haben im Kirchenstaat selbst, wo
geistliche und weltliche Gewalt zusammenfiel, zahlreiche
Ketzerverbrennungen stattgefunden. S. Döllinger und Reusch in ihrer
„Selbstbiographie des Kardinals und Jesuiten Bellarmin", S. 232 ff.
Bonn 1887. Auch heutzutage noch treten manche, z. B. der
Jesuitenpater Marianus de Luca in seinen gedruckten
Vorlesungen über das Kirchenrecht 1901, für die Todesstrafe gegen
Ketzer ein und empfehlen sie auch für unsere Zeit. Pius IX.
aber hat die Ketzerrichter Peter Arbues (f 1485) und Josaphat
Kunczewicz (f 1623) 1867 heilig und andere 1866 selig
gesprochen und selbst noch in Rom die Kerker der Inquisition
stets gefüllt gehalten, bis König Viktor Emanuel I. dieselben

beseitigte. Aber die Inquisitions-Kongregation besteht noch in
Rom und weiss im geheimen ihre schreckliche Wirksamkeit
auszuüben. Näheres zu lesen in der „Geschichte der Inquisition
im Mittelalter" von Henry Charles Lea, 1888 in englischer
Sprache in drei Bänden erschienen, davon bisher zwei Bände in
deutscher Übersetzung von M. Rachel und H. Wiek, mit
Verbesserungen herausgegeben von Hansen 1905 und 1909 bei Georgi
in Bonn. Sogar Meuchelmord an Tyrannen und ketzerischen
Fürsten wurde von Jesuiten und Päpsten als erlaubt erklärt,
wie überhaupt Exkommunizierte als vogelfrei galten. Papst
Urban IL z. B. stellte den Grundsatz auf: „Wir halten die

nicht für Mörder, bei denen es sich ereignet hat, dass sie,

durch Eifer für ihre katholische Mutter gegen Exkommunizierte
entflammt, einige derselben getötet haben" (Ep. 22) ; und dieser

Grundsatz ist in das Rechtsbuch der römischen Kirche
übergegangen (C. 23, qu. 5, c. 47). Römische Bischöfe mussten
daher auch dem Papste in ihrem Antrittseide schwören,
Andersgläubige nach Kräften zu verfolgen.



— 243 —

Verwandter Natur sind die Hexenverbrennungen, welche auf
Grund des im 13. Jahrhundert durch mönchische Schriftsteller
neubelebten und durch päpstliche Autorität gestützten Glaubens
an teuflische Zaubereien, wozu noch neu hinzukam der Glaube
an förmliche Verträge mit dem Teufel, ins Werk gesetzt und
seit Mitte des 15. Jahrhunderts, namentlich seitdem 1484

Innozens VIII. seine Hexenbulle erlassen hatte, sehr zahlreich
vollzogen wurden nach einem im „Hexenhammer", einem 1487

von dem Inquisitor Jak. Sprenger verfassten Handbuch des

Hexenprozesses, geregelten Verfahren. In der Folge hielten
auch die Protestanten sich nicht frei von solchen Hexenprozessen.

Hierher gehören auch die Kreuzzüge gegen reformierende

christliche Mitbrüder, wie die Albigenser im südlichen
Frankreich im 13. Jahrhundert, sowie die Verfolgungen der
Waldenser, besonders in der Dauphiné, Provence und in Piémont
verbreitet, vom 12. bis ins 18. Jahrhundert, und der Hugenotten
(Protestanten in Frankreich) im 16. und 17. Jahrhundert
(Bartholomäusnacht oder Pariser Bluthochzeit, 25. August 1572,
worüber Papst Gregor XIIL seine Freude auf die lebhafteste
Weise, auch durch ein Te Deum, zum Ausdruck brachte).

Aber auch zur Erreichung irdischer Zwecke wurde nicht
selten der Kirchenbann verhängt, ja sogar über ganze Länder
das Interdikt ausgesprochen, wodurch ihnen Gottesdienst und
alle kirchlichen Handlungen (ausser der Taufe) entzogen wurden
unter Gefährdung des Heiles der Seelen. „Was kümmert man
sich in Rom um das Gewissen der Leute — so klagt Bischof
Hefele in einem Briefe vom 25. Januar 1871 —, wenn man
seine Herrschsucht befriedigt Versagte man doch das ganze
Mittelalter hindurch den Völkern alle Tröstungen der Religion,
um einen Fürsten zu drücken und zahm zu machen." Vgl.
auch Fr. 18.

Wer dächte da nicht auch an die laxen Moralgrundsätze
der Jesuiten, die namentlich bei den vornehmen und einflussreichen

Klassen angewandt wrurden, um diese willfährig gegen
Rom zu erhalten und zur Durchführung seiner Zwecke
ausbeuten zu können, und an die oft schmähliche Ausnützung- des
Beichtstuhls durch die Jesuiten und die nach ihren Grundsätzen
(z. B. Gury's Compendium) ausgebildeten Geistlichen? Man
kann die jesuitische Moral mit einem römisch-katholischen
Schriftsteller bezeichnen als eine spitzfindige Anleitung, wie



— 244 —

man den Herrgott und sein eigenes Gewissen betrügen könne
und wie man es anzustellen habe, um den bösen Lüsten fröhnen
zu können, ohne zu sündigen. Pius IX. aber hat einen
Hauptvertreter der Jesuitenmoral, den Stifter des Redemptoristen-
Ordens Alfons Maria de Liguori (f 1787) mit Dekret vom 7. Juli
1871 zum Kirchenlehrer erhoben und somit die Jesuitenmoral
bestätigt, und auch Leo XIIL erklärte, dass Liguori's
Moraltheologie den Gewissensräten eine ganz sichere Norm darbiete.

Die hier in Betracht kommenden Grundsätze sind:
1. Der sogenannte Probabilismus, das ist Wahrscheinlich-

keitslehre, nämlich die Lehre, dass es erlaubt sei, in
zweifelhaften Gewissensfällen (casus) auch der weniger
wahrscheinlichen, aber der Freiheit günstigeren Meinung zu
folgen, wenn nur mehrere oder selbst nur Ein angesehener
Theologe sich für die Erlaubtheit der betreffenden Handlung

ausgesprochen hat (Kasuistik);
2. die. Lehre vom geheimen Vorbehalt (reservatio mentalis)

und der Zweideutigkeit in der Rede, namentlich auch beim
Eide, wonach zulässig sein soll, in gewissen Fällen den
Worten einen anderen als den natürlichen und
nächstliegenden Sinn zu geben, oder sich etwas hinzuzudenken
und im Stillen hinzuzusagen, was den Sinn der Aussage
verändert;

3. die Lehre von der Lenkung der Absicht (directio intentionis),
wonach jede sündhafte Handlung nach der dabei
obwaltenden Absicht zu beurteilen ist, also der Zweck das

Mittel heiligt. Letztere Lehre wurde für zahlreiche
einzelne Fälle als jesuitische Lehre nachgewiesen von Graf
Hönsbröch in der Schrift „Der Zweck heiligt die Mittel",
1904.

4. Ausserdem wurden in der Jesuitenmoral die Sitten¬

lehren um ihre Einheit gebracht, indem man leugnete,
dass die Liebe zu Gott das Prinzip aller guten Handlungen
sei und deshalb auch deren Beweggrund sein müsse, und
jesuitische Beichtväter erklärten auch eine Reue, die bloss
auf der Furcht vor der Hölle beruht und ohne einen
Funken von Gottesliebe ist, für genügend zur Sünden-
nachlassung.

Ausführliches siehe in Döllinger-Reusch „Geschichte der
Moralstreitigkeiten in der römisch-katholischen Kirche seit dem



— 245 —

16. Jahrhundert mit Beiträgen zur Geschichte und Charakteristik
des Jesuitenordens", 2 Bd., Nördlingen 1889.

Zum Schluss sei noch erwähnt als Mittel, das Vordringen
der Aufklärung möglichst zu hemmen, das in der römischen
Kirche bestehende Verbot, gewisse Bücher zu lesen, die eine

zur Prüfung erschienener Schriften in Rom eingesetzte
Kongregation auf das Verzeichnis der verbotenen Schriften, den
1559 von Paul IV. begründeten sogenannten Index (librorum
prohibitorum) gesetzt hat. Die neueste Ausgabe eines solchen
Index wurde 1900 von Leo XIIL veranstaltet. Diese Einrichtung-
nämlich ist nicht bloss dazu bestimmt, dem Glauben und den
Sitten wirklich gefährliche Schriften von dem unreifen Volke
ferne zu halten, sondern auch dazu, Wahrheiten, die den
Ansprüchen Roms gefährlich scheinen, soviel als möglich zu
unterdrücken und sogar die Wissenschaft, insbesondere die

theologische, philosophische und historische, innerhalb der
römischen Kirche zu knebeln. Sogar in naturwissenschaftlichen
Fragen wurde das bekanntlich versucht; so bezüglich des

kopernikanischen Weltsystems gegenüber Galilei, der 1633 von
der Inquisition seine Lehre abzuschwören genötigt wurde.

Ausführliches in Reusch „Der Index der verbotenen
Bücher", 2 Bd., 1883—85, Bonn bei Max Cohen; und „Der
Prozess Galileis und die Jesuiten", Bonn 1879.

d) Gehen wir die zehn Gebote Gottes im einzelnen durch,
so finden wir in der römischen Kirche bedroht:

Das 1. Gebot: durch Anweisung* zu einer übertriebenen
Verehrung und Anrufung Mariens und mancher Heiligen, so
dass von vielen die Anbetung und Anrufung des himmlischen
Vaters vernachlässigt und mehr Vertrauen gesetzt wird auf
jene, als auf Gott selbst, bezw. unsern gottmenschlichen Mittler.

Alfons v. Liguori z. B. schreibt in seinen „Herrlichkeiten
Mariens" : „Oft werden wir rascher erhört und so bewahrt
werden, wenn wir zu Maria unsere Zuflucht nehmen und ihren
Namen anrufen, als der Fall sein würde, wenn wir den Namen
Jesu, unseres Erlösers, anriefen". „Manche Dinge werden von
Gott erbeten und nicht gewährt; sie werden von Maria
erbeten, und werden erlangt." „Dem Gebot der hl. Jungfrau
gehorcht alles, sogar Gott." „Das Heil aller hängt davon ab,
wie sie von Maria begünstigt und beschirmt werden. Wer von



— 246 -
Maria beschirmt wird, der wird selig werden; wer nicht, der
wird verloren gehen."

Ferner durch eine unrichtige Art der Verehrung von
Bildern, Statuen und Reliquien, besonders an sogenannten
Gnadenorten; ausserdem durch unrichtige Auffassung der von
Christus den Aposteln übertragenen Vollmachten, als seien
nunmehr Papst und Geistlichkeit in der Weise Stellvertreter
Gottes, dass dieser selbst in gewissen Dingen ihnen Untertan
sein müsse, so bei Nachlassung oder Nichtnachlassung der
Sünden und Sündenstrafen, bei Entscheidung über Aufnahme
oder Nichtaufnahme in die himmlische Seligkeit (Schlüssel des

Himmelreichs), oder unter die zu verehrenden Heiligen, und
bei Vollziehung der Substanzenverwandlung durch die
Konsekration von Brot und Wein ; auch durch den in Frage 20
erwähnten Papstkultus, durch das Vorgeben, er sei die dritte
Inkarnation Gottes, das Haupt des Leibes Christi, ohne die
Andacht zu ihm könne niemand selig werden, wenn der Papst
denkt, so sei es Gott, der in ihm denkt („Civiltà Cattolica")
und dergleichen, sowie durch Zuschreiben der göttlichen Eigenschaft

der Unfehlbarkeit, und durch die Benennung desselben
als „heiliger Vater" (vergi. Matth. 23, 9). Ferner durch das

von Rom aus empfohlene Vielewortemachen beim Beten (Rosenkranz)

im Gegensatz zu Christus, der davor als vor einem
heidnischen Irrwahn warnt und zum Vertrauen auf den allwissenden
und allgütigen Vater ermuntert; überhaupt durch Setzung
grösseren Vertrauens auf äusserliche Formeln und Gebräuche
und Gegenstände (wunderbar wirkende Bilder und Schutzmittel),
als auf die Liebe und Macht des allgegenwärtigen Gottes.

Das 2. Gebot ist bezüglich des Eides angegriffen durch die
oben unter c angeführten jesuitischen Spitzfindigkeiten, wodurch
Anleitung gegeben wird, wie man mit Rücksicht auf grossen
Nachteil, der sonst für die Kirche oder den einzelnen zu
befürchten wäre, sogar einen falschen Eid schwören oder einen
Eid brechen könne, ohne zu sündigen; desgleichen durch die

päpstliche Lehre, dass der Papst Untertanen vom Eide der
Treue gegenüber gebannten Fürsten entbinden könne, und dass

man überhaupt Exkommunizierten und Ungläubigen gegenüber
Treue und Eid nicht zu halten brauche.

Das 4. Gebot gerät in Gefahr übertreten zu werden, indem
oftmals um kirchlicher Satzungen oder Interessen willen Kinder



— 247 —

den Eltern oder Lehrern, Bürger der Obrigkeit entfremdet, oder
Kinder verleitet werden, Mittel, welche die Eltern nötig hätten,
kirchlichen Zwecken zuzuwenden (vergi. Mark. 7, 10—13).

Das 5. Gebot ist bedroht durch die päpstlicherseits
aufgestellten, lange befolgten, zum Teil noch heute gebilligten und

aufrechtgehaltenen Lehren und Vorschriften über die Behandlung

solcher, die sich dem Papst nicht unterwerfen, oder der
Hexerei verdächtig sind; ferner durch die häufig in Klöstern
üblichen, als heroische Tugendübung gepriesenen, mit
langsamem Selbstmord gleichbedeutenden Selbstpeinigungen und
durch die dort zur Anwendung kommenden grausamen Zuchtmittel,

zum Teil auch durch manchmal dort vorkommende
unmenschliche, Siechtum und frühen Tod veranlassende, Ausbeutung
junger Mädchen zu Erwerbszwecken; in geistiger Beziehung
durch Unterdrückung der höchsten Gottesgaben, die den
Menschen eigentlich erst zum Menschen machen, der Vernunft
und des Gewissensx).

Das 6. Gebot ist Verletzungen ausgesetzt durch Missbrauch
des Beichtstuhls in mancherlei Weise, durch Anwendung der
angeführten laxen Moralgrundsätze, durch den Zwangszölibat
der Geistlichen und die lebenslänglichen Klostergelübde.

Das 7. Gebot ebenfalls durch jene Grundsätze und durch
Schädigung anderer zu Zwecken der Kirche, sei es unter dem
Vorwand der Busse oder Strafe (Vermögensentziehung bei
Inquisitions- und Hexenprozessen), oder unter dem Vorwand der
Zuwendung zeitlicher und ewiger Vorteile (Erbschleicherei,
Mess- und Ablasshandel, Dispensen). Vergi. Matth. 23, 14.

Das 8. Gebot gleichfalls durch obige Grundsätze (vergi.
2. Gebot) und die erwähnten literarischen Fälschungen und
Erdichtungen, durch verschiedene Heiligenlegenden,
Veranstaltung scheinbarer Wunder, Verbreitung falscher Erzählungen
von wunderbaren Erscheinungen, z. B. der hl. Maria zu Lourdes
usw., und durch das Bestreben, kirchlichen Gegnern alle
möglichen Laster anzudichten.

') Der Jesuit Bellarmin schreibt : « Wenn der Papst irren sollte, indem
er zu Lastern verpflichtete und Tugenden verböte, so wäre die Kirche
verpflichtet zu glauben, Laster seien etwas Gutes und Tugenden etwas
Böses.»



— 248 —

Wir Altkatholiken unterscheiden uns also in bezug auf die
Sittenlehre von der römischen Kirche dadurch:

a) Dass wir das christliche Sittengesetz der Liebe,
einschliesslich der Feindesliebe, wieder als oberstes Gesetz an die
Spitze stellen, also auch Duldsamkeit gegen Andersgläubige
fordern, unbeschadet entschiedensten Eifers für das als Wahrheit

Erkannte;
b) dass wir mit Christus den höchsten Wert auf die wahre

innere, in der Gewissensfreiheit wurzelnde Frömmigkeit legen
und auf deren Betätigung im praktischen Leben, ohne jedoch
deren Betätigung auch im kirchlichen Gemeindeleben als unnütz
zu verwerfen oder als gleichgültig zu behandeln; letztere ist
uns vielmehr ein in der Regel unentbehrliches Mittel zum Zweck ;

c) dass wir alle jene römischerseits zur Förderung der
kirchlichen Zwecke angewandten Mittel, Einrichtungen,
Anordnungen, Willkürsatzungen und Grundsätze, welche dem Geiste
Christi widerstreiten, verwerfen und die geistigen Waffen der
Wahrheit und der Liebe und das eigene gute Beispiel als die

einzig angemessenen Mittel des Kampfes für das Reich Gottes
erachten, demnach zur Ausrüstung mit diesen Waffen Bibellesen,
Gebet und Betrachtung, ernst prüfendes Studium und aufrichtiges

Streben nach Heiligung des Sinnes und Wandels
empfehlen und

d) dass wir uns verpflichtet halten, die zehn Gebote Gottes
nach der von Jesus in der Bergpredigt gegebenen Anleitung-
möglichst vollkommen, nicht bloss dem Buchstaben, sondern
auch dem Geiste nach zu erfüllen.

26. Welches sind die unterscheidenden Merkmale unserer Kirchen¬

verfassung, das ist der äusseren Rechtsordnung und Einrichtung
unserer Kirchengemeinschaft
a) Als einziges Oberhaupt unserer Gemeinschaften, wie der

ganzen Kirche, gilt uns Christus selbst, der nicht durch irgend
ein einzelnes stellvertretendes sichtbares Oberhaupt (etwa Petrus
und seinen angeblichen Nachfolger, den jeweiligen Bischof von
Rom, wie die römische Kirche lehrt), sondern durch den allen
Aposteln für die Kirche aller Zeiten als Beistand verliehenen
und von ihnen der ganzen Kirche und ihren leitenden Organen
übermittelten hl. Geist, sowie durch den allen Aposteln
anvertrauten und von diesen weiter überlieferten Schatz seines Heils-



— 249 —

Werkes, seiner Glaubenslehren, Sittenvorschriften und Heilsmittel,
die von ihm gestiftete Kirche leitet und dem von ihm gewollten
Ziele der Einigung und Heiligung in der Wahrheit, das ist der
vollen herrlichen Darstellung des Reiches Gottes, entgegenführt.
Dem Bischof von Rom aber, welcher als Bischof der Hauptstadt
des alten römischen Weltreichs und als einziger Patriarch des

Abendlandes, sowie auch mit Rücksicht auf das nach alter
Überlieferung dort stattgefundene Martyrium der beiden
verdienstvollsten Apostel Petrus und Paulus, bald eines
hervorragenden Ansehens sich erfreute, erkennen wir, sofern er
brüderlich ohne alle Selbstüberhebung die Gemeinschaft des

Glaubens und der Liebe zu pflegen sich bemüht, gerne den

ursprünglichen Ehrenvorrang unter den Bischöfen, bezw.
Patriarchen zu (Ehrenprimat), nicht aber die Stellung eines
herrschenden Oberhauptes der ganzen Kirche (Jurisdiktionsprimat
oder Universalepiskopat). Infolgedessen schreiben wir auch den
christlichen Kirchen der verschiedenen Länder und Nationen
das Recht zu, unbeschadet der Einheit im wesentlichen, nämlich

im reinen Christusglauben und in der Liebe, ihre
kirchlichen Angelegenheiten selbständig (autonom), unabhängig von
Rom, zu ordnen (Nationalkirchentum), während das römische
Kirchenideal Romanisierung aller Einzelkirchen ist und
möglichste Unterdrückung alles eigentümlichen nationalkirchlichen
Lebens.

„Über das Nationalkirchentum" siehe ein Referat von
Professor Woker in Bern, gegeben auf dem IL internationalen
Altkatholiken-Kongress zu Luzern 1892.

b) Der Bischof ist bei uns nicht, wie in der jetzigen römischen
Kirche, ein blosser Vikar oder Stellvertreter des Papstes mit
nur soviel Rechten, als dieser ihm zugesteht, sondern er
verwaltet, wie die Bischöfe der alten Kirche, sein Amt unabhängig*
vom Papste und übt im wesentlichen alle jene Rechte und
Pflichten aus, welche durch das gemeine Recht festgesetzt sind.
Ausserdem ist seine Stellung* geregelt durch die Synodal- und
Gemeindeordnung (siehe Fr. 27) der einzelnen Nationalkirchen.
In der Schweiz wurden von der Synode 1909 in Trimbach
nähere Bestimmungen über die Stellung des Bischofs und das
Verhältnis der Kirchenpflegen zu den Geistlichen angenommen.
Die diesbezüglichen Anträge der Pastoralkonferenz siehe Katholik
Nr. 25, 1909. Zu seiner Unterstützung und Vertretung kann er



— 250 —

einen Generalvikar (in der Schweiz bischöflicher Vikar genannt)
und einen Weihbischof ernennen, ersteren für Verwaltung der
Diözese, letzteren für bischöfliche Amtshandlungen. Über die
ihm zur Seite stehende Behörde siehe Nr. d und e. Der Bischof
wird bei uns, wie in der alten Kirche, von Geistlichkeit und
Volk gewählt, nämlich von einer aus Geistlichen und
Laienabgeordneten der Gemeinden bestehenden Synode, nachdem man
sich bezüglich der in erster Linie in Aussicht Genommenen
vergewissert hat, ob nicht einer von ihnen bei den in Betracht
kommenden Regierungen weniger genehm sei ; für den Gewählten
und Geweihten wird die landesherrliche Bestätigung nachgesucht.
In der römischen Kirche hingegen wird der Bischof entweder
von einer bevorrechteten geistlichen Korporation, dem
Domkapitel, gewählt und dann landesherrlich bestätigt, oder er wird
vom Landesherrn ernannt; in beiden Fällen muss dann noch
vor der Weihe die Bestätigung und Vereidigung durch den

Papst erfolgen, wobei der Bischof unter anderm schwört, die
Rechte, Ehrenvorzüge, Privilegien und die Autorität seines Herrn,
des Papstes, zu erhalten, zu verteidigen, zu vermehren und zu
befördern. Für nichtchristliche Länder aber (Missionsgebiete)
oder für solche, wo Staat und Kirche mehr oder weniger
getrennt sind, erfolgt die Ernennung direkt durch den Papst. Bei
uns also leitet der Bischof seine geistliche Autorität von Wahl
und Weihe ab, in der römischen Kirche aber in letzter Linie
vom Papste als dem Inhaber der gesamten Kirchengewalt.

c) Die Pfarrer, welche bezüglich der Seelsorge dem Bischof
unterstehen, werden bei uns auf Grund einer Wahl durch die
Gemeindeversammlung- von dem Bischof bestellt; bei den
sogenannten Patronatspfründen tritt an die Stelle der Wahl durch
die Gemeinde die Ernennung durch den Patron, und diese
bedarf dann behufs kirchlicher Einsetzung der Bestätigung durch
den Bischof. In der römischen Kirche ist von einem Wahlrecht
der Gemeinde keine Rede. Ferner werden bei uns die Pfarrer
auf Lebzeit bestellt und können gegen ihren Willen nur aus
einem gesetzlichen Grunde nach einem förmlichen Verfahren
vor einem Synodalgerichte durch die Synode ihres Amtes
enthoben werden. Gegen bischöfliche Verfügungen steht ihnen
Berufung an die Synode offen. In der römischen Kirche
hingegen sind die Seelsorgsgeistlichen mehr oder weniger der
Willkür ihres Bischofs, bezw. des bischöflichen Gerichts, anheim-



— 251 —

gegeben, sind z. B. da, wo das französische Recht gilt, und in
Amerika grösstenteils blosse Hülfsgeistliche und als solche nach
bischöflicher Willkür versetzbar, und sie können nicht eventuell
an eine Synode als höhere Instanz sich wenden, sondern nur
an den Papst. In der neueren Zeit vollends ist von Pius X.
am 20. August 1910 ein Dekret „Maxima cura" erlassen worden,

nach welchem jeder Pfarrgeistliche durch den Bischof im
Verwaltungswege abberufen werden kann, ohne dass ein
gerichtliches Urteil nötig ist, und ohne dass der Abberufene an
eine andere Behörde appellieren kann, als wieder an den Bischof
selbst, der nur in diesem Falle zwei neue Konsultoren zur
Entscheidung- beiziehen muss. Für die nicht rein seelsorgerlichen Akte
steht bei uns dem Pfarrer in jeder Gemeinde ein Kirchenvorstand
zur Seite, dem er auch selbst kraft seines Amtes angehört und zu
dessen Vorsitzenden er auch gewählt werden kann, während
er es in Preussen und Hessen und seit April 1909 auch in Baden
in staatlich förmlich anerkannten Pfarreien (Parochien) nach
dem Gesetz sogar regelmässig sein muss, und ausserdem die
Gemeindeversammlung, und bisweilen durch Staatsgesetz (in
Preussen) auch eine Gemeindevertretung. Die in der römischen
Kirche den Pfarrern zur Seite stehenden Laienkollegien (Stiftungsräte,

Kirchenverwaltungen und dergleichen) dagegen sind meist
nur mit der Verwaltung des Kirchenvermögens und der
Vertretung der Gemeinde in Rechtssachen betraut.

d) Die Laien haben überhaupt bei uns nach altkirchlichem
Vorbildex) mehr Rechte, als in der römischen Kirche. Sie haben
nicht bloss, wie bereits erwähnt, Teil an der Bischofs- und
Pfarrerwahl und an der Ordnung der äusseren kirchlichen
Angelegenheiten in den einzelnen Gemeinden2), sondern auch an

') Der hl. Cyprian z. B. legte den Schwerpunkt bei der Bischofswahl
in das Volk (Ep. 67), erkannte in der Stimme des gesamten Volkes Gottes
Stimme (Ep. 68, 59) und machte es sich zum Grundsatz, nichts ohne den
Rat der Priester und Diakonen, und nichts ohne die Zustimmung des Volkes
(der Laien) für sich allein nach eigener Meinung zu tun (Ep. 14). Auch die
Bussdisziplin, die Weihe und Anstellung aller Kirchenbeamten (Kleriker)
vom untersten bis zum höchsten Grad war für ihn Sache gemeinsamer
Beratung und Beschliessung der Gemeinde (Ep. 26, 34, 38).

2) Im Deutschen Reiche z. B. obliegt dem Kirchenvorstand, dessen
Mitglieder (Kirchenräte) das 30. Lebensjahr erreicht haben müssen : Die laufende
Vermögensverwaltung, die Aufstellung des Voranschlags der Gemeinde, die
Anstellung der Gemeindebeamten (Küster, Organist usw.), die Obsorge für



— 252 —

der Ordnung der kirchlichen Angelegenheiten der ganzen
Gemeinschaft auf der hierzu bestimmten Synode. Auch in dem
von der Synode zu wählenden Kollegium, welches als deren
ständige Vertretung* dem Bischof in der Leitung der
Kirchengemeinschaft zur Seite steht, in Deutschland Synodalrepräsentanz,
in Osterreich und der Schweiz Synodalrat genannt, befinden
sich ausser Geistlichen auch Laien, während das in der römischen
Kirche den Bischof in wichtigen Angelegenheiten beratende
Kollegium, das Domkapitel, nur aus Geistlichen besteht. Das
gleiche gilt bei uns für das ebenfalls von jeder Synode gewählte
Schöffengericht, welches die kirchliche Gerichtsbarkeit über die
Geistlichen handhabt, während das in der römischen Kirche
ein geistliches Kollegium, Ordinariat oder Offizialat genannt,
oder auch ein einzelner Geistlicher (Offizial) besorgt. Hieraus
ist ersichtlich, dass das in der römischen Kirche bestehende
hierarchische Verhältnis, wonach in kirchlichen Dingen nur die
Geistlichkeit etwas zu sagen, die Laienwelt aber lediglich zu
gehorchen hat, bei uns gründlich beseitigt ist.

e) Als oberstes kirchliches Organ der einzelnen Nationalkirchen

gilt uns die Synode. Eine solche wurde von den
Altkatholiken des deutschen Reiches seit 1873 anfangs alljährlich
abgehalten, seit 1879 aber ist das in der Regel nur mehr alle
zwei Jahre der Fall, ebenso seit neuerer Zeit in Osterreich,
während sie in der Schweiz bis in die Gegenwart noch
alljährlich stattfindet, in Holland aber die Einführung* der
synodalen Verfassung erst vorbereitet wird. Die Synode ist bei uns
mit der Gesetzgebung- in allen das innere kirchliche Leben

die kirchliche Armenpflege und die äussere Ordnung beim Gottesdienste,
die Berufung der Gemeindeversammlung und anderes.

Der Gemeindeversammlung, an Avelcher alle grossjährigen, im Besitz
der bürgerlichen Ehrenrechte befindlichen, männlichen Mitglieder der
Gemeinde teilnehmen dürfen, obliegt : Die Wahl des Pfarrers und der ständigen
Hülfsgeistlichen, der Kirchenräte und der Abgeordneten zur Synode, die

Genehmigung der wichtigeren Angelegenheiten der Vermögensverwaltung,
die Festsetzung des eventuellen Steuerbetrages zur Bestreitung der
Gemeindebedürfnisse und anderes.

Die Gemeindevertretung, die von der Gemeindeversammlung gewählt
wird, hat in Preussen das Recht, in gewissen Dingen, namentlich bezüglich
Aufstellung des Voranschlags, Festsetzung der jährlichen Kirchensteuer oder

Umlage (falls nicht freiwillige Beiträge eingeführt sind) und Genehmigung
der Jahresrechnung, über Beschlüsse des Kirchenvorstands zu entscheiden.



— 253 —

betreffenden Dingen, insbesondere was den Ritus und das Recht
betrifft, betraut; ihr steht auch der Urteilsspruch in schweren
Disziplinarsachen der Geistlichen zu und die Entscheidung über
Beschwerden oder Berufungen gegen Akte des Bischofs, bezw.
der Synodalrepräsentanz, die Festsetzung von Abgaben für
kirchliche Zwecke, die Prüfung* der von der Synodalrepräsentanz

zu legenden Rechnungen durch eine von ihr gewählte
Kommission, die Vornahme der bereits erwähnten und einiger
anderer nötigen Wahlen und die Entscheidung über eingehende
Anträge, Petitionen und Klagen.

Die bereits mehrfach genannte Synodalrepräsentanz hat in
erster Linie die Rechte der Synode für die Zeit zwischen den
Tagungen derselben wahrzunehmen, weshalb der Bischof in
wichtigen Angelegenheiten an ihre Zustimmung gebunden ist.
Bei Erledigung des bischöflichen Stuhles übernimmt sie
provisorisch die Leitung, ernennt aus ihren geistlichen Mitgliedern
den Bistumsverweser und bereitet die Wahl eines neuen Bischofs
vor. Auch liegt ihr ob, die für die Synode einlaufenden Anträge
zu begutachten und einen Berichterstatter darüber zu ernennen,
die Vorlagen und die Reihenfolge ihrer Behandlung festzustellen,
sowie die allgemeinen kirchlichen Fonds zu verwalten und der
Synode darüber Rechnung zu legen.

f) Als oberstes Organ der Gesamtkirche gilt uns, wie der
alten Kirche, die wahrhaft ökumenische oder allgemeine Synode,
welcher vor allem die Entscheidung von Glaubensstreitigkeiten
durch Bezeugung des von den Aposteln überlieferten Glaubens
der Gesamtkirche zusteht.

In der römischen Kirche aber ist nunmehr der Papst mit
seiner Kurie für alle Gebiete des kirchlichen Lebens das oberste
Organ, gegen dessen Aussprüche und Verfügungen keine
Berufung an ein allgemeines Konzil mehr zulässig ist, und der
auch zur Entscheidung von Lehrstreitigkeiten nicht mehr der
Mitwirkung eines solchen bedarf. Auch die fälschlich ökumenisch
genannten Konzilien der römischen Kirche haben für ihn, wenn
er überhaupt noch solche berufen will, nur die Bedeutung einer
beratenden Versammlung, an deren Gutachten er keineswegs
gebunden ist. Auch sonstige Partikularsynoden, wie Diözesan-,
Provinzial- und Nationalsynoden haben in der römischen Kirche
ihre Bedeutung verloren. War es ja z. B. für die Provinzial-
synoden schon seit dem Konzil von Trient Sitte geworden, die



— 254 —

Beschlüsse zur Korrektur und Genehmigung vor der Veröffentlichung

erst nach Rom zu schicken. Die Abhaltung von Diö-
zesan- und National- oder Plenarsynoden aber wurde mehrfach
von Rom aus sogar verboten.

27. In icelchen Gesetzbüchern ist die für die altkatholischen Kirchen¬

gemeinschaften festgesetzte Ordnung niedergelegt?

a) Für Deutschland: In der von der ersten Synode am
27. Mai 1874 angenommenen, von späteren Synoden nur in
unwesentlichen Stücken geänderten Synodal- und Gemeindeordnung1)
und in der von der gleichen Synode beschlossenen Geschäftsordnung

der Synode. Dazu kommen noch andere organische
Vorschriften, worunter besonders zu erwähnen sind : Beschlüsse
bezüglich der Vorbereitung- zur Synode (1874), ein Statut für
die Handhabung der Disziplin über den Klerus (1878), ein Statut
der Pensions- und Unterstützungskasse für Geistliche (1879), ein
Statut betreffend Bildung eines Fonds zur Ergänzung* und
Erhöhung des Einkommens der Seelsorger (1887, abgeändert 1897

und 1905), ein Statut für die Bildung von Bezirken (1891) und
Statuten einer Seminar-Konviktstiftung (1887 und 1893). Dies
alles, sowie auch die übrigen teils auf Synodalbeschluss, teils
auf bischöflicher Verordnung, teils auf Staatsgesetz beruhenden,
für unsere Gemeinschaft geltenden Vorschriften in ritueller,
liturgischer, disziplinarer und staatsrechtlicher Beziehung nebst
einem Abriss unseres Kirchenrechts sind enthalten in der von der
Synodalrepräsentanz im Selbstverlag herausgegebenen „Sammlung

kirchlicher und staatlicher Vorschriften". Bonn 1898. Es
folgten noch (im Amtlichen Altkatholischen Kirchenblatt zu
finden) Statuten für ein bischöfliches Knabenkonvikt, für alt-

') Dieses grundlegende Werk war von dem um die Organisation unserer
Kirche hochverdienten Rechtslehrer Geheimen Justizrat von Schulte, 1872

bis 1906 in Bonn, früher (seit 1854) in Prag, entworfen und vom Konstanzer
Kongress im September 1873 in vorberatender Weise angenommen worden.
Jeder unbefangen Prüfende wird demselben das Zeugnis geben, dass es

der Verfassung der alten christlichen Kirche nahe kommt, indem es unter
Wahrung der in der katholischen Kirche grundsätzlichen Stellung des

Bischofs ein inniges Zusammenwirken von Bischof, Geistlichen und
Gemeinden ermöglicht, unbeschadet der Einheit im wesentlichen den
Gemeinden, Geistlichen und Einzelnen grosse Freiheit gewährt und sowohl
hierarchische Willkür als Massenherrschaft völlie' ausschliesst.



— 255 —

katholische Schwesternhäuser, für eine Witwen- und Waisenkasse

altkatholischer Geistlicher usw. (siehe Fr. 39).
b) Für die Schweiz: In der am 14. Juni und 21. September

1874 vorberatenen, von der ersten Nationalsynode der dortigen
Altkatholiken, die sich nach dem Einen wahren Haupte der
katholischen Kirche „Christkatholiken" nennen1), am 14. Juni 1875

zu Ölten festgestellten „ Verfassung der christkatholischen Kirche
der Schweiz". Dieselbe beruht auf den gleichen Grundsätzen,
wie die der deutschen Altkatholiken, und weist nur geringe
Abweichungen auf. Z. B. wird in der Schweiz der Vorsitzende
der Synode und des Synodalrats von der Synode gewählt,
während in Deutschland (und Österreich) dem Bischof der Vorsitz
vorbehalten ist. Weiteres siehe Fr. 39 und in den
Synodalprotokollen.

c) Für Österreich: In der von den dortigen Altkatholiken
angenommenen, am 18. Oktober 1877 staatlich genehmigten
Synodal- und Gemeindeordnung. Auch diese stimmt im wesentlichen

mit der deutschen überein. Weiteres unter Fr. 39 und
in den Synodalprotokollen. Aus diesen sei noch besonders
hervorgehoben als Ergänzung der Synodal- und Gemeindeordnung

die von der 21. Synode 1904 aufgestellte und am
31. Mai 1907 auch ministeriell genehmigte neue Filialgemeindeordnung.

Bezüglich der übrigen Länder siehe Fr. 35.

28. Wodurch unterscheiden wir uns von der römischen Kirche in
bezug auf kirchliche Disziplin?
Wir suchen christliche Zucht und Ordnung und heiligen

Lebensernst nicht, wie jene, durch Forderung unbedingter,
blinder Unterwerfung unter die Vorschriften einer herrschenden
Klasse oder eines Einzigen zu erzielen, sondern auch der im
Evangelium gewährleisteten Freiheit der einzelnen Kinder Gottes
den gebührenden Spielraum zu gewähren, also Ordnung und
Freiheit zu vereinigen. Im Einzelnen :

a) Was die Bussdisziplin betrifft, so kann bei uns an Stelle
der sogenannten Ohrenbeichte da, wo nicht wegen schwerer
Sünden oder aus sonstigen Gründen eine spezielle Selbstanklage

') Zur Geschichte der Bezeichnung « christkatholisch » s. einen Aufsatz

von Pfr. Heim im «Deutsehen Merkur» 1910, Nr. 21 und 22.



— 256 —

vor dem Priester von dem Gewissen des einzelnen verlangt
wird, als öffentlicher Akt der Bekundung der zur Erlangung
der Sündenvergebung- durch Gott unerlässlichen Bussgesinnung,
mithin auch als Akt der Vorbereitung auf den Empfang der
hl. Kommunion, eine allgemeine Bussandacht treten, wde solche
von Anfang an zum christlichen Gottesdienste gehörte und noch
heute auch in der römischen Kirche im sogenannten Staffelgebet
jeder Messfeier und in der vielfach gebeteten sogenannten
„Offenen Schuld" im Gebrauche ist und für den Priester und
mit priesterlicher Erlaubnis auch für gewisse bevorzugte Laien
als genügende äussere Vorbereitung auf den Empfang der hl.
Kommunion erachtet wird. Von einer Pflicht, sich in besonderer
Weise als bussfertiger Sünder an die Gemeinde und ihre Organe
zu wenden, weiss auch die Kirche der ersten Jahrhunderte nur
in solchen Fällen, in welchen jemand infolge grober Vergehen
(Verleugnung oder Abschwörung des christlichen Glaubens,
Mord, Ehebruch) aufgehört hatte, Mitglied der christlichen
Gemeinde zu sein oder als solches anerkannt zu werden, die
verübte Missetat jedoch bereute und wieder aufgenommen zu werden
wünschte. Da aber ein solcher Sünder in den ersten fünf
Jahrhunderten nur einmal im Leben zur öffentlichen Kirchenbusse
und nach vollendeter Busszeit zur Erneuerung der Kirchgemeinschaft

zugelassen wurde, so lässt sich mit dieser altkirchlichen
Einrichtung nicht die in der römischen Kirche aufgestellte
Forderung einer oft zu wiederholenden Ohrenbeichte begründen.
Tatsächlich ist auch das erst im Jahre 1215 von Innozens III.
auf dem 4. Laterankonzil gegebene Kirchengebot, dass jeder
zu den Unterscheidungsjahren Gelangte alljährlich wenigstens
einmal, bei Strafe des kleinen Kirchenbanns, seinem zuständigen
Priester die begangenen Sünden bekennen müsse, weniger aus

religiösen Gründen erlassen worden, als vielmehr zu dem Zwecke,
um die Ausfindigmachung* und Ausrottung von Ketzern zu
erleichtern. Daher ist auch dieses Kirchengebot bei uns in Wegfall

gekommen und damit die in der römischen Kirche zur
Kontrollierung eingeführte Abgabe und Einsammlung von
Beichtzetteln. Im Falle der Abnahme einer Ohrenbeichte sind unsere
Priester angewiesen, sich aller unnötigen Fragen zu enthalten,
sowie jeder Einmischung in die persönlichen oder
Familienangelegenheiten des Beichtenden und jedes Versuches, einen
unberechtigten Einfluss zu gewinnen. Auch besteht die Los-



— 257 —

sprechungsformel, deren sie sich bedienen, wie auch in der
römischen Kirche bis zum 13. Jahrhundert der Fall war, lediglich

in der Fürbitte, Gott möge dem reuigen Sünder vergeben,
während dort noch ein richterlicher Urteilsspruch des Priesters
hinzugekommen ist („ich spreche dich los von deinen Sünden"),
welcher, weil doch nur bedingungsweise, nämlich im Fall
wahrhafter Reue und Bussfertigkeit, vor Gott giltig, wertlos ist.
Hierdurch sind die Gläubigen nachdrücklich darauf hingewiesen,
dass sie sich nicht bei einer irgendwie erschlichenen
Lossprechung des Priesters beruhigen dürfen, sondern dass alles
ankomme auf die gewissenhafteste Selbstprüfung (1. Kor., 11, 28),
auf die reumütige Selbstanklage vor Gott und auf den
ernstlichen Vorsatz der Besserung und das wirkliche Besserwerden.

Ausführliches bei Bischof Herzog „Die obligatorische römische
Ohrenbeichte eine menschliche Erfindung". Aarau bei Wirz
1901 und in einigen im Anschluss daran erschienenen
Streitschriften des gleichenVerfassers (gegen BischofEgger, 1901, gegen
Dr. Kirsch, mit Bezug auf die Lehre des hl. Augustin, Bern 1902,
und Rückblick 1903 ebenda), ferner bei Karl Weiss „Beichtgebot

und Beichtmoral der römisch-katholischen Kirche".
St. Gallen und Leipzig 1901.

Was das Alter betrifft, von welchem an Kinder zur Beichte
und Kommunion angehalten oder zugelassen werden sollen, so

besteht darüber bei uns keine bestimmte Vorschrift. In der
Regel werden sie erst gegen Ende des Besuches der
Volksschule, bezw. zwischen dem 12. und 14. Lebensjahre, dazu
angehalten. Hingegen wurde für die römische Kirche von Pius X.
am 8. August 1910 ein Dekret erlassen, wonach schon ungefähr
mit dem 7. Lebensjahre für Kinder die Verpflichtung beginnt,
dem diesbezüglichen Kirchengebote nachzukommen. S. Felix
Altmanns Flugschrift „Schützet die Kinder". Basel 1910.

b) Was die Fastengebote anbelangt, so ist zwar bei uns die
Beibehaltung* der altkirchlichen Übung des Fastens, im Sinne
einer freiwilligen Beschränkung in Speise und Trank auf das
unentbehrliche Mass und auf möglichst einfache, reizlose
Nahrungsmittel, für die in der alten Kirche festgesetzten Tage,
beziehungsweise Zeiten anempfohlen, da ja eine solche
Selbstbeschränkung, wenn sie freiwillig und in der rechten Gesinnung
geübt wird, heilsam und von religiös-sittlichem Werte sein kann ;

aber besondere Anordnungen oder Gesetze über den Umfang
Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1911. 17



— 258 —

oder die Art und Weise des Fastens, wie in der römischen
Kirche durch Fastenhirtenbriefe zu erfolgen pflegen, wurden
aus religiösen und praktischen Gründen von unserer Kirchenbehörde

nicht erlassen, weshalb auch die in der römischen
Kirche vorkommenden Fastendispensen bei uns unnötig* geworden
sind. Ebenso gilt die in der römischen Kirche bestehende
Vorschrift, das hl. Abendmahl völlig nüchtern zu empfangen, bei
uns nicht für verpflichtend, weil ja auch die Apostel bei der
Einsetzung desselben durch Christus, und weiterhin die ersten
Christen bei dessen Empfang keineswegs nüchtern waren. Doch
wird mancher fromm Gesinnte, in der Erwägung, dass er in
dem hl. Abendmahle (der hl. Kommunion) seinen Herrn und
Erlöser empfängt, und von dem Wunsche beseelt, ihm, der sein
Leben für uns hingeopfert, auch ein kleines Opfer der Liebe
zu bringen, bei völliger Gesundheit freiwillig des vorherigen
Genusses von Speise und Trank sich enthalten, oder, falls sein
Zustand das nicht zulässt, auf das Notwendigste sich beschränken.

c) Den sogenannten Ablass betreffend: In der römischen
Kirche nämlich ist es üblich, dass für bestimmte Leistungen,
z. B. von Geld oder von Kriegsdiensten im Interesse der Kirche,
oder für Verrichtung bestimmter Gebete, für den Besuch
gewisser heiliger Orte, für den Gebrauch gewisser geweihter
Gegenstände und dergleichen, Anweisungen auf den aus den
überfliessenden Verdiensten Christi und der Heiligen bestehenden
Gnadenschatz der Kirche erteilt werden behufs gänzlicher oder
teilweiser Nachlassung (vollkommener oder unvollkommener
Ablass) von Sündenstrafen, welche sonst in diesem oder jenem
Leben der göttlichen Gerechtigkeit zu leisten wären, und es

können nach der römischen Lehre solche Ablässe auch bereits
Verstorbenen zugewendet werden. Die Macht aber, in dieser
Weise über den vorhandenen Gnadenschatz zu verfügen, wird
vermöge der dem Petrus verliehenen Schlüsselgewalt in erster
Linie dem Papste zugeschrieben. Dieses ganze Ablasswesen
ist bei uns, wie auch in der morgenländischen Kirche, ausser
Gebrauch, da kirchliche Behörden offenbar nur berechtigt sind,

Strafen, die sie selbst verhängt haben — und in diesem Sinne

nur gab es in der alten Kirche Ablässe —, ganz oder teilweise
nachzulassen, nicht aber die Macht haben, der göttlichen
Strafgerechtigkeit für dieses oder das andere Leben Vorschriften zu
machen oder gleichsam in die Arme zu fallen. Daher werden



— 259 —

auch bei uns keine Gegenstände geweiht, an deren Gebrauch
in der römischen Kirche Ablässe geknüpft sind, wie Medaillen,
Skapuliere ¦— so werden über die Schultern zu hängende Stücke
Wollenzeug von bestimmter Farbe und Gestalt genannt —.
Gürtel, Rosenkränze und dergleichen. — Auch gibt es bei uns
keine sogenannten privilegierten Altäre, wie in der römischen
Kirche, wo der Papst manchmal für einen Altar das Privilegium
oder Vorrecht erteilt, dass durch eine an ihm gelesene Messe

sicher eine Seele aus dem Fegfeuer befreit werden solle.
d) Die Käuflichkeit der Messen (Messstipendien und

Messstiftungen) und die Gebühren für geistliche Funktionen
(Stolgebühren und Gebetsgelder), sowie die Dispenstaxen sind bei uns
abgeschafft.

e) Arm und Reich werden bei kirchlichen Funktionen, wie
Trauungen, Beerdigungen, gleich behandelt.

f) Die Vornahme der kirchlichen Eheeinsegnung ist unseren
Geistlichen in Deutschland in allen den Fällen gestattet, in
welchen nach dem bürgerlichen Gesetze die Ziviltrauung
zugelassen ist, ausgenommen, wenn es sich um Ehen zwischen
Christen und NichtChristen handelt, oder um Wiederverehelichung
eines Geschiedenen zu Lebzeiten des anderen geschiedenen Teiles.
Bei den österreichischen Altkatholiken fällt auch letztere
Ausnahme weg, da ihre Synode Ehen, deren sittliche und religiöse
Grundlage, nämlich Liebe und Treue, geschwunden ist, für
trennbar erklärte und auch der oberste Gerichtshof sich daran
hält. Sonstige Ehehindernisse, die noch in der römischen Kirche
Geltung* haben, von welchen aber dort um Geld dispensiert wird,
gelten bei uns nicht. Da nach altkirchlicher Auffassung* die
christlichen Brautleute selbst es sind, welche durch die beiderseitige

Erklärung, sich einander als Ehegatten angehören zu
wollen, sich das Sakrament der Ehe spenden, und nicht der
Priester, welcher die betreffende Erklärung zur Beurkundung*
entgegennimmt und einsegnet, und da das Konzil von Trient,
welches die Abschliessung der Ehe vor dem zuständigen Pfarrer
und zwei anderen Zeugen erst förmlich verordnete, sogar die
früher manchmal nur geheim abgeschlossenen Ehen für gültige
und wirkliche Ehen erklärte, so sehen wir auch schon in der
bloss bürgerlich vor dem Standesbeamten abgeschlossenen Ehe
eine wirkliche Ehe, nicht mit Leo XIIL ein blosses gesetzliches
Konkubinat. Es wird aber auch bei uns als selbstverständliche,



— 260 —

von altersher in der Kirche geübte Pflicht christlicher Brautleute

erachtet, die Abschliessung der Ehe, die ja nicht bloss
finden Staat, sondern auch für die Kirche von Belang* ist, auch
in ihrer kirchlichen Gemeinde zu bekunden und zugleich mit
Gemeinde und Priester in Form eines kirchlichen Aktes für den
in jeder Beziehung so wichtigen Schritt um Gottes Segen zu
bitten.

g) Bei Abschliessung sogenannter gemischter Ehen, das sind
Ehen von Mitgliedern verschiedener christlicher Konfessionen,
dürfen unsere Geistlichen bezüglich der konfessionellen Erziehung
der zu erwartenden Kinder von den Brautleuten kein bestimmtes
schriftliches oder mündliches Versprechen verlangen, wie in
der römischen Kirche geschieht, wo die Einsegnung* abhängig
gemacht wird von dem Versprechen der Erziehung sämtlicher
Kinder in der römischen Konfession. Doch soll die Überzeugung
von der vollen Berechtigung und der grossen Bedeutung seiner
Kirche den altkatholischen Teil bestimmen, ernstlich dahin zu
wirken, dass die Kinder wenigstens teilweise jener zugeführt
Averden.

h) Für unsere Priester wurde der für die Priester der
römischen Kirche seit Papst Gregor VII. (1074) bestehende

Zölibatszwang, das ist der Zwang zur Ehelosigkeit (in Deutschland

von der 5. Synode 1878, in der Schweiz schon 1876 durch
eine zu Ölten gehaltene Synode, in Österreich1) 1880 auf der
ersten ordentlichen Synode zu Wien) aufgehoben, weil derselbe
weder von Christus, noch den Aposteln angeordnet wurde und
für Viele schwere sittliche Gefahren in sich schliesst ; und diese

Aufhebung gilt natürlich auch für unsere Bischöfe, wie durch
die am 28. April 1908 vollzogene Weihe des von den englischen
Altkatholiken gewählten verheirateten Priesters Mathew
anerkannt wurde. Doch wurde zugleich betont, dass mit dieser

Aufhebung des Zwangs der wahren kirchlichen Bedeutung des

freiwilligen, im Geiste des Opfers übernommenen Zölibats in
keiner Weise zu nahe getreten werden solle (Matth. 19, 12,

1. Kor., 7, 25—40). Die altkatholische Kirche Hollands übrigens

') Bei dem österreichischen obersten Gerichtshof jedoch wurde erst

spät (1907) durch Professor Mach in Tetschen die Entscheidung
herbeigeführt, dass kein Priester gezwungen werden könne, nach dem Austritt
aus der römischen Kirche die Ehelosigkeit zu bewahren.



— 261 —

hat diesen Zwang für ihre Priester noch nicht aufgehoben.
Siehe Schulte „Der Zölibatszwang und dessen Aufhebung".
Bonn 1876 bei Neusser und Dr. J. Richterich in der Internat.
Revue, Nr. 64 und 65 (deutsch) und Nr. 66 (französisch), 1908

und 1909.

i) Desgleichen besteht für unsere Geistlichen nicht mehr
die Verpflichtung, bei Verrichtung ihrer Privatandacht sich des

für die römischen Geistlichen vorgeschriebenen offiziellen Gebetbuchs,

des sogenannten römischen Breviers, zu bedienen, weil
ja dieses von Fälschungen und Erdichtungen wimmelt.

k) Unsere Krankenschwestern haben nicht, wie die römischen
Nonnen, lebenslänglich sich zu binden und nicht die klösterlichen
Gelübde abzulegen, sondern sie geloben nach beendigter
Ausbildung bei der durch den Bischof erfolgenden kirchlichen
Einsegnung in dessen Hand einfach Treue im Beruf und Gehorsam

gegen ihre Oberin und nehmen eine vorgeschriebene Schwesterntracht

an.
I) Überhaupt gibt es bei uns, abgesehen von den im Jahre

1909 beigetretenen Mariawiten (s. Fr. 35), keine Mönchsorden oder
ordensähnliche Kongregationen, wie in der römischen Kirche.
Die Orden haben zwar unstreitig" in früheren Zeiten, so z. B. der
von Benedikt von Nursia (f 543) gestiftete Benediktinerorden, viel
Gutes geleistet, durch Verbreitung des Christentums und der
Kultur, durch Pflege des Unterrichts, der Wissenschaft und
Kunst, und durch ihr Bestreben, in Zeiten arger Verweltlichung*
der Kirche im Gegensatz dazu die ursprüngliche Reinheit, Armut
und Sittenstrenge des christlichen Lebens zur Darstellung* zu
bringen, und gewiss vermögen auch heutzutage, wie sich unter
den Mariaviten zeigt, vom Geiste des reinen Christentums
beseelte Orden, solange dieser in ihnen herrschend bleibt, recht
segensreich zu wirken, namentlich da, wo Weltklerus und Volk
einer argen Verderbnis in bezug auf Glauben oder sittliches
Leben anheimgefallen sind. Auch in den heutigen Klöstern
der römisch-katholischen Kirche gibt es sicher viele edle, von
wahrhaft idealem christlichen Streben erfüllte Seelen, die
manches Gute leisten, und verdienen namentlich viele
Krankenschwestern in ihrem uneigennützigen, hingebungsvollen Wirken,

sofern sie von Bekehrungsversuchen Andersgläubiger
sich enthalten, unsere vollste Anerkennung. Aber auch die
Orden haben sich vielfach nicht freigehalten von Verweit-



— 262 —

lichung. Nicht nur treiben manche derselben sehr weltliche
Geschäfte, sogar Bier- und Liqueurfabrikation, und machen
den weltlichen Gewerbetreibenden vielfach sehr unliebsame
Konkurrenz, weshalb Pius X. sich gedrungen fühlte, am 2.
Dezember 1910 ein Motu proprio zu erlassen, worin er Ordens-
mitgliedern die Beteiligung an Handels- und finanziellen
Geschäften, überhaupt an Geschäften, die mit der Religion nichts zu tun
haben, verbietet ; sondern auch die Art und Weise, wie die zum
Teil auf Worten Christi (Matth. 19, 12, 21; vergi. 1. Kor., 7,

25—38) beruhenden sogenannten evangelischen Räte, nämlich
Ehelosigkeit, Armut und Gehorsam, wozu sich die Ordensleute
lebenslänglich durch Gelübde verpflichten, befolgt werden, lässt
oft vieles zu wünschen übrig. Namentlich der Zweck des
Gelübdes der Armut, das die Einzelnen ablegen, wird durch Häufung
von Reichtümern für die Klöster, wodurch den Einzelnen ein

völlig sorgenfreies Dasein ermöglicht und oft Anlass zu üppiger
Schwelgerei gegeben wird, vielfach völlig umgangen. Wie das

erste Gelübde oft umgangen wurde, ist bekannt. Das dritte aber,
unbedingten blinden Gehorsam dem geistlichen Oberen zu leisten,
beruht in Wahrheit nicht auf einem Rate Christi, sondern nur
auf willkürlicher Deutung* seiner Worte an den reichen Jüngling
„Folge mir nach", und widerspricht der Menschenwürde und
dem Geiste des Christentums, welcher Benützung der von Gott
anvertrauten Talente verlangt (vergi. Fr. 19 und 25), und macht
die Orden der römischen Kirche, seitdem letztere in ihrer Spitze
auf unchristliche Abwege geraten ist, zu den gefährlichsten
Werkzeugen der verderblichen Bestrebungen Roms, so dass selbst
die an sich besten Werke leiblicher und geistiger Barmherzigkeit,
welchen die Orden sich widmen können, wie Armen- und Krankenpflege

und Unterricht, vielfach der Förderung höchst bedenklicher

Zwecke der römischen Weltmacht dienen müssen. Ausserdem

fühlen oftmals jene, die voreilig in unreifem Alter durch
lebenslängliche Gelübde sich gebunden haben, in der Folge sich
tief unglücklich und geraten leicht in arge sittliche Verirrungen.
Daher werden solche unter uns, die zur Befolgung der wahren
evangelischen Räte berufen zu sein glauben, besser und sicherer
tun, das zunächst im Stillen für sich zu versuchen; wenn sie

aber an Gleichgesinnte, zur Führung eines gemeinschaftlichen
Lebens, sich anschliessen können und wollen, sich nicht
lebenslänglich zu binden. Es scheint auch verdienstvoller, wirksamer,



— 263 —

menschenwürdiger und beglückender zu sein, wenn jemand,
inmitten der Welt stehend, mit stets neu sich bewährender
Kraft des Geistes aus Gott, freiwillig die hehren Opfer heiliger
Liebe bringt, als wenn er dies in einer gewissen Abgeschlossenheit

von der Welt und vielleicht nur mehr widerwillig tut, nur
deswegen, weil er im Gewissen durch das längst bitter bereute
Gelübde sich dazu verpflichtet fühlt und äusserlich in einem
Zustande lebenslänglicher Gebundenheit und ständiger Zwangsaufsicht

sich befindet. Siehe Friedrich „Der Mechanismus der
vatikanischen Religion", Bonn bei Neusser, 2. Aufl., 1876 und
Clemens XIV. in einem Briefe an den Malteserritter de Cabana,
Altkatholik. Volksbl. Nr. 18, 1903. Da heisst es unter anderm:
„Warum wollen Sie die Welt verlassen, da Sie dieselbe erbauen
können? Sie wird immer verkehrt bleiben, wenn alle
rechtschaffenen Männer dieselbe verlassen wollen Abgesehen
davon, dass es schwer ist, viele eifrige Religiöse (Ordensleute)
zu finden, so muss man befürchten, dass der Staat leide, wenn
man sich der menschlichen Gesellschaft unbrauchbar macht.
Wir werden nicht als Mönche, wohl aber als Bürger geboren.
Die Welt braucht Glieder, welche die Harmonie befördern
helfen und durch ihre Fähigkeiten, Arbeiten und Sitten die
Reiche blühend machen. Der hl. Antonius, welcher so lange
Zeit in der Wüste zubrachte, hatte das Gelübde getan, sein

ganzes Leben darin zu bleiben. Aber er verliess seine Einsamkeit,

weil er überzeugt war, dass man der Religion und dem
Staate mehr mit Handlungen als mit Gebeten dienen müsse.
Können Sie nicht Ihr Herz beständig zu Gott erheben, wenn
Sie sich gleich mitten in der Welt befinden Das Verdienst des
Gebetes besteht nicht in vielen Worten. Der höchste Gesetzgeber

versichert uns selbst, dass die Menge der Worte uns
keine Hülfe vom Himmel verschafft. Viele angesehene Schriftsteller

behaupten ohne Bedenken, dass die Erkaltung in den
Klöstern zum Teil daher rühre, weil man den Gottesdienst zu
sehr vervielfältigt habe. Sie glauben mit Recht, dass die
Aufmerksamkeit bei allzu langen Gebeten erschlafft, und dass die
Handarbeit nützlicher ist, als ein beständiges Singen. Der
Mensch ist zur Arbeit bestimmt. Vom beschaulichen Leben zum
trägen Leben ist nur ein Schritt, sagt der Kardinal Paleotti,
und nichts ist leichter getan, als dieser Schritt."

Den oben ausgeführten Gründen haben die mariawitischen



— 264 —

Priester, welche die älteste Ordensregel des hl. Franziskus von
Assisi (f 1226) in ihrer ganzen Einfachheit und Strenge sich
zur Lebensordnung machten, Rechnung getragen, indem sie
nicht in Klöstern leben, sondern ein jeder mitten in seiner
Gemeinde in einem Pfarrhause wohnt, und der Austritt aus dem
Orden ihnen freisteht. Ebenso wirken auch die mariawitischen
Schwestern mitten unter dem Volke stehend in allerlei
Wohltätigkeitsanstalten praktisch mit an der allseitigen Hebung des
Volkes, namentlich der heranwachsenden Jugend.

29. Wodurch unterscheiden wir uns von der römischen Kirche in
Beziehung auf den Kultus, das ist in gottesdienstlichen Dingen

a) Durch Einführung der Muttersprache bei der hl. Messe
und bei allen kirchlichen Handlungen in Gebet und Gesang,
während in der römischen Kirche die dem Volk unverständliche

lateinische Sprache vorherrschtx) ; auch durch vorzugsweise

Übung des allgemeinen Volksgesanges. Näheres bei
Mülhaupt „Religion, Kultus, Kirchensprachea, Bonn 1903, bei
E. Eisele. Die zum gottesdienstlichen Gebrauch für die
altkatholischen Gemeinschaften in Deutschland, der Schweiz, in
Österreich und Holland erschienenen wichtigsten, amtlichen
und privaten Bücher (Mess- oder Altarbücher, Ritualien, Gebet-
und Gesang-, Orgel-, Chor- und Vorsängerbücher), siehe in
dem bereits erwähnten „Altkath. Handbüchlein" ;

b) durch möglichste Abschaffung der Prozessionen,
Bittgänge und Wallfahrten nach sogenannten Gnadenorten, als
nicht im Geiste Christi gelegen und Anlass gebend zu allerlei
Aberglauben und Missbrauch (Matth. 6, 5, 7 ; Joh. 4, 23, 24),
sowie durch Aufhebung oder Beschränkung der in Verbindung
mit Transsubstantiationslehre und Fronleichnamsfest im Mittelalter

neu aufgekommenen Arten der Verehrung des hl.
Altarssakraments, wie Aussetzung in Monstranz und Ziborium,
Erteilung des Segens damit, ewige Anbetung und dergleichen;

l) Auch in der altkatholischen Kirche Hollands ist, nachdem einzelne
kirchliche Funktionen schon seit längerer Zeit in der Landessprache
vollzogen worden waren, im Frühjahr 1909 für den ganzen Vormittags- und
Nachmittags-Gottesdienst die Übersetzung in die Landessprache
fertiggestellt worden, und ihre Bischöfe empfahlen und begründeten in ihrem
Hirtenbriefe für die Fastenzeit dieses Jahres die Einführung der
Muttersprache beim Gottesdienste und gaben die erforderlichen Anleitungen dazu.



— 265 —

c) durch Zurückdrängung der übertriebenen Marien- und
Heiligenverehrung* auf das richtige Mass und die richtige Art,
weshalb auch von uns selbst erbaute Kirchen nicht auf den
Namen eines Heiligen als Patron geweiht zu werden pflegen,
und durch Beseitigung der diesbezüglichen Neben- und besonderen

Vereins- und Bruderschaftsandachten, sowie der rohsinnlichen

Andachten zu den fleischlichen hl. Herzen Jesu, Josefs
und Mariens, zum hl. Antlitz, den hl. Wunden und dergleichen;

d) durch möglichste Vermeidung des insbesondere mit dem

Rosenkranzgebet, das römischerseits so sehr empfohlen und
geübt wird, verbundenen gedankenlosen oftmaligen Wieder-
holens von Gebetsformeln (Matth. 6, 7) ;

e) durch Vermeidung missbräuchlicher Bilder- und
Reliquienverehrung (hl. Rock in Trier), sowie abergläubischer Verwendung

von geweihten Gegenständen, wie Skapulieren (auf der
Brust und zwischen den Schultern getragenen Lappen mit dem
Bilde Mariens), Gürteln, Medaillen, von Ignatius- oder Lourdes-
wasser, und alles auf blossen Legenden beruhenden Kults1);

f) durch Verpflichtung der Priester, das Predigtamt in echt
christlichem Sinne zu verwalten, unter Vermeidung aller
theologischen Spitzfindigkeiten, konfessioneller Bitterkeit und politischen

Parteigezänks ;

g) durch Vermeidung des gleichzeitigen Lesens mehrerer
Messen in einer Kirche, wesbalb auch in den von uns selbst
gebauten Kirchen nur ein Altar errichtet zu werden pflegt;

h) durch Abschaffung blosser Privatmessen und Betrachtung
jedes Messopfers als Gemeindegottesdienst, was aber nicht
ausschliesst, class damit auf Wunsch oder aus besonderem Anlass
(Erkrankung oder Sterbefall) auch besondere Fürbitten für
gewisse lebende oder verstorbene Personen verbunden werden
können, sowie durch teilweise Einführung von Laiengottesdiensten,

welche in Deutschland durch Synodalbeschluss vom
Jahre 1877 für Fälle, in welchen an Sonn- oder Festtagen eine
förmliche Messfeier nicht möglich ist, als Ersatz dafür unter
Benützung von besonderen vorgeschriebenen Formularen als
zulässig, ja wünschenswert erklärt wurden;

i) in den meisten unserer Landeskirchen (in Deutschland
und Holland aus praktischen Gründen noch nicht) durch Wieder-

') Siehe Reusch « Die deutschen Bischöfe und der Aberglaube », 1879
Bonn; und Stubenvoll «Religion und Aberglaube », Leipzig bei Jansa 1897
und «Heidentum im Christentum», Heidelberg bei Siebert 1891.



— 266 —

einführung der Spendung des hl. Abendmahls unter beiden
Gestalten auch an die Laien;

k) bezüglich der Feier mancher Feste, deren ursprünglicher
Sinn oder Name in der römischen Kirche entstellt worden ist,
durch Wiedergeltendmachung der altkirchlichen Bedeutung und
des altkirchlichen Namens ; z. B. feiern wir am 8. Dezember
einfach die Empfängnis (nicht die unbefleckte) Mariens, am
6. Januar nicht die hl. drei Könige, sondern die Erscheinung,
das ist Kundmachung (Epiphanie) des Herrn, am 2. Februar
nicht Maria Lichtmess oder Maria Reinigung, sondern die
Darstellung Jesu im Tempel und die Begegnung mit Simeon
(Tempelfest des Herrn), und am 15. August nicht die leibliche
Himmelfahrt Mariens, sondern die Aufnahme ihrer Seele in
das himmlische Reich (Todestag Maria); neue römische Feste
aber, wie das Rosenkranzfest, das Fest „Maria zum Schnee",
Feste zu den hl. Herzen, Skapulier- (16. Juli), Portiunkula- (am
2. August Ablassfest des Franziskanerordens) und päpstliche
Jubeljahrfeste, sowie das Fest der Erscheinung der unbefleckten

Jungfrau Maria zu Lourdes in der französischen Diözese
Tarbes (11. Februar)x), das von Leo XIIL erlaubt, von Pius X.
aber mit Dekret vom 13. November 1907 obligatorisch gemacht
wurde, werden bei uns nicht gefeiert;

l) durch Vermeidung alles Übermasses in Zeremonien,
äusserem Pomp und Würdenkult, theatralischer Musik,
Kirchenschmuck und dergleichen, kurz durch möglichste
Vereinfachung, Verinnerlichung und Hinwirken auf Anbetung im
Geiste und in der Wahrheit, jedoch unter Schonung berechtigter
altkirchlicher Formen ;

m) durch Beseitigung der Firmpaten, weil in dem Alter,
in welchem bei uns die Kinder zur Firmung zugelassen zu
werden pflegen, dieselben als hinlänglich unterrichtet bereits
selbst ihren Taufbund erneuern können, beziehungsweise vor
der ersten hl. Kommunion erneuert haben und damit in die
Reihe der selbständigen Mitglieder der Kirche eintreten oder
eingetreten sind. M. Kopp.

*) Am 11. Februar 1858 soll sie da einem Hirtenmädchen Bernadette
erschienen sein mit den Worten: «Ich bin die unbefleckte Empfängnis».

(Fortsetzung folgt.)


	Die altkatholische Bewegung der Gegenwart, deren Ursprung, Entwicklung und Ziel in 50 Fragen und Antworten [Fortsetzung]

