Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1(1911)

Heft: 2

Artikel: Die altkatholische Bewegung der Gegenwart, deren Ursprung,
Entwicklung und Ziel in 50 Fragen und Antworten [Fortsetzung]

Autor: Kopp, M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403785

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403785
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 236 —

DIE ALTKATHOLISCHE BEWEGUNG
DER GEGENWART,

DEREN URSPRUNG, ENTWICKLUNG UND ZIEL
IN 50 FRAGEN UND ANTWORTEN.

20, Hat sich auch beziiglich der Sittenlehre (Moral) ein Unter-
schied zwischen der alten christkatholischen und der neuen
vatikanischen Kirche herausgebildet ?

Allerdings; denn durch das romische, in der Lehre von
der Oberhoheit des Papstes gipfelnde Glaubenssystem, das, statt
auf die innere Heiligung der Menschen durch die freimachende
Wahrheit, vor allem auf &dusseren Glanz, dussere Macht und
Herrschaft der romischen Kirche und demnach auf moglichste
Unterwerfung und Beherrschung der Menschen um jeden Preis,
auch auf Kosten der freimachenden Wahrheit, ausgeht, ist
naturnotwendig auch eine Entstellung der christlichen Sitten-
lehre, wenigstens in der praktischen Handhabung derselben,
eingetreten.

a) An die Stelle des echt christlichen obersten Sittengesetzes
der Liebe (Matth. 22, 36—40; Gal. 5, 14), einer Liebe, die sich
aus der Erkenntnis der unendlichen, allumfassenden, im Schop-
fungs- und Erlosungswerk offenbar gewordenen Liebe Gottes,
des Allvaters, und der heldenmiitigen Liebe des von ihm in
die Welt gesandten Sohnes und aus dem Bewusstsein von der
allgemeinen Gotteskindschaft von selbst ergeben muss, und
woraus dann alle christlichen Tugenden in voller Reinheit
erblithen, st én der rimischen Kirche unvermerkt als oberstes
Sittengesetz das Gesetz des blinden, Kknechtischen, sogar die
eigene Gewissensiiberzeugung verleugnenden, auf Furcht vor
Kirchenstrafen und damit verbundenen zeitlichen und ewigen
schlimmen Folgen beruhenden Gehorsams gegen oft willkiirliche



— 237 —

Befehle des kirchlichen Oberen getreten. Das Sittengesetz der
Liebe aber, welches Selbstzweck sein sollte, muss vielfach, wo
es gelibt wird, hauptsidchlich als Lockmittel zur Machtvermeh-
rung und Erhohung des Einflusses dienen.

Christus will offenbar durch FErkenntnis der Wahrheit
innerlich frei gewordene Kinder Gottes (Joh. 8, 32), die frei-
willig aus Liebe tun, was der himmlische Vater will, und seine
Vollkommenheiten nachzuahmen sich bemiithen (Matth. 5, 45, 48);
und fur sich will Christus freie Anhénger, nicht Knechte,
sondern Freunde, die wissen, was der Herr tut, denen er alles
kundmacht, was er vom Vater gehort (Joh. 15, 15), die aus
innerem Drange, weil der Vater sie innerlich erleuchtet, be-
lehrt und zieht, zu ihm kommen (Joh. 6, 44, 45), sich ihm ver-
trauensvoll anschliessen und unter Selbstverleugnung getreu
bis in den Tod nachfolgen (Matth. 10, 37 f.), und er stellf die
gegenseitige liebe als das wahre Kennzeichen seiner Jinger-
schaft auf (Joh. 13, 35). Seine Gegner aber ermuntert er zum
Forschen in der hl. Schrift, damit sie auf deren Zeugnis hin
zum Glauben an ihn gelangen mdochten; und diejenigen, welche
innerlich nicht zu ihm sich hingezogen fithlen, die nicht glauben
und Argernis nehmen an seinen Worten, lisst er ruhig von
sich gehen (Joh. 6, 65 f.), und auch den Seinigen verbietet er
ausdriicklich ein gewaltsames, an Leib und Leben, Hab und
Gut schidigendes Vorgehen gegen Andersdenkende, Wider-
strebende und Siinder, so in der seinen Jiingern Jakobus und
Johannes, die sich geneigt zeigten, Feuer vom Himmel herab-
zurufen tber eine feindselige samaritische Ortschaft, gegebenen
Antwort (Luk. 9, 55) und im Gleichnis vom Unkraut unter
dem Weizen (Matth. 13, 24 bis 30), In echt christlichem Geiste
schreibt auch Paulus: ,Was nicht aus Uberzeugung geschieht,
ist Sunde“ (Rom. 14, 23) und ,Prifet, was Gott wohlgefillig
ist“ (Eph. 5, 10) und ,Prifet alles; was gut ist, behaltet*
(1. Thess. 5, 21) und ,Ich rede, als zu Kundigen; beurteilet
selbst, was ich sage“ (1. Kor. 10, 15) und ,Ihr habt nicht aber-
mals den Geist der Knechtschaft empfangen zur Furcht, son-
dern den Geist der Kindschaft, in dem wir rufen: Abba, Vater!¥
(Rom. 8, 15), und 1. Joh. 4, 18 heisst es: ,Furcht ist nicht in
der Liebe, sondern die vollkommene Liebe treibt die Furcht aus.¢

Im Gegensatz dazu bestreitet und unterdriickt so viel als
moglich die rémische Kirche das Recht des freien Forschens



— 238 —

und Priifens, verbietet dem Volk das Lesen gegnerischer
Schriften und die Teilnahme an Gottesdiensten anderer Kon-
fessionen, erschwert ihm sogar das Lesen der hl. Schrift?), be-
streitet ihm das Recht, einer auf dem Wege sorgfiltigen For-
schens und Priifens gewonnenen, von ihrer Lehre abweichen-
den Uberzeugung Folge zu leisten (Syllab. 15), verlangt viel-
mehr in solchen Fillen Unterwerfung, also das Opfer des Ver-
standes und stempelt oft willkiirlich zur Siinde, was an sich
nicht Stinde ist. Als Kennzeichen ihrer Angehorigkeit und als
hochstes Ideal der Heiligkeit gilt ihr eben nach jesuitischem
Muster vollkommener blinder Gehorsam und Unterwerfung des
eigenen Gewissens unter das unfehlbare Papstgewissen.
Ignatius von Loyola ( 1556), der Stifter des Jesuitenordens,
lehrt, der Gehorsam gegen den geistlichen Oberen sei die
Kardinaltugend, welche alle tibrigen Tugenden dem Geiste
einpflanze und bewahre; er sei der Inbegriff aller Tugenden.
Die hochste Stufe des Gehorsams aber sei, dass der Unter-
gebene nicht nur dasselbe will, wie der Obere, sondern auch
dasselbe denkt und dem Urteil des letzteren das eigene unter-
wirft, nicht einmal ein eigenes Gewissen sich bewahrt (§ 32
des Summariums constitutionum). Durch Furcht und Schrecken
sollen nach der jesuitischen Lehre (Kardinal de Lugo) die
Gemiiter empfinglich gemacht werden fiir Glaube und Liebe;
und der Jesuit Suarez sucht zu beweisen, dass, wenn Christus
dem Petrus die Schafe zu weiden aufgetragen, er ihn damit
auch ermichtigt habe, die Schafe totzuschlagen und zu ver-
brennen. Eine diesbeztigliche Stelle in den Konstitutionen des
Jesuitenordens lautet: ,Ein jeder sei tiberzeugt, dass diejenigen,

5 Auf dem Konzil zu Toulouse 1229 wurde zum ersten Male fiir Laien
sogar ein Verbot die hl. Schrift zu lesen, erlassen, weil Héretiker dieselbe
zu ihren gunsten angeblich missbrauchten, und anlisslich der Héresien im
16. Jahrhundert wurde dieses Verbot von Rom aus erneuert, beziehungs-
weise die Erlaubnis des Bibellesens fiir Laien an den Gebrauch von rémischer-
seits approbierten Ausgaben mit erklirenden Anmerkungen gekniipft, und
die Erteilung der Erlaubnis an die Einzelnen den Beichtviitern vorbehalten.

In der neuesten Zeit scheint man sich auch in Rom auf die Pflicht
zu besinnen, wenigstens das Neue Testament mehr zu verbreiten, und
griindete zu dem Zwecke eine Bibelgesellschaft unter Billigung des Papstes.
Ferner wurde von Pius X. am 20. Oktober 1902 eine Bibelkommission ein-
gesetzt zur Priifung der Arbeiten von Bibelforschern, sowie am 7. Mai 1909
auch ein Bibelinstitut nebst biblischer Bibliothek zur Pflege des Bibelstudiums
in einer Weise, dass die Zoglinge nicht in Gefahr kommen, dem Modernis-
mus anheimzufallen.



— 239 —

welche unter dem Gehorsam leben, von der géttlichen Vor-
sehung durch Vermittlung ihrer Vorgesetzten sich ebenso be-
wegen und regieren lassen miissen, wie wenn sie ein Leichnam
wéren, den man in jede beliebige Lage bringen und auf jede
beliebige Art behandeln kann, oder dhnlich wie der Stab eines
Greises, der demjenigen, welcher ihn in der Hand héilt, dient,
wo und wie immer er ihn gebrauchen will.“

Demgeméss also begniigt sich die romische Kirche auch
mit gedankenlosen oder mit knechtisch gesinnten Anhéngern,
die, wenn sie auch innerlich widerstreben, doch &usserlich sich
figen und nicht widersprechen; und sie verschmiht zur Ge-
winnung und Erhaltung solcher Mitglieder auch nicht Beein-
flussungen durch Versprechung, Drohung und #dusseren Zwang.
Ja sie erlaubt, empfiehlt und gebietet unter Umstinden ihren
Dienern Unduldsamkeit und Gewalttat gegen Widerstrebende
und versichert in feierlichen Kathedral-Bullen (wie von Leo X.
1510 und 1516), das Verbrennen von Ketzern!) — das waren
aber nicht selten durch Wahrheitsliebe, aufrichtig religiése und
edle Gesinnung ausgezeichnete Christen — sei ein Werk, das
der hl. Geist durch sie vollbringe; jeder, der dem Papst nicht
gehorche, habe das Recht zu leben verwirkt und miisse sterben.

b) Wiahrend daher Christus der &dusserlich zur Schau ge-
tragenen Frommigkeit wenig oder keinen Wert beimisst (Matth. 6,
1 ff.), allen Nachdruck aber legt auf die wahre innere From-
migkeit, d.i. die kindliche Hingabe an Gott und die Anbetung
im Geiste, die sich tiberall auch im Leben bewihrt durch das
Halten seiner Gebote und die Nachahmung seines erhabenen
Vorbildes, also durch Ubung der Wahrhaftigkeit, Gerechtigkeit
und Treue, sowie der barmherzigen, demiitigen und versohn-
lichen Néchstenliebe, auch der Feindesliebe, und der Geduld
im Leiden, der Selbstverleugnung usw. (Matth. 5—1), wird in

') Das Wort «Ketzer» als verichtliche Benennung von solchen
Christen, die in irgend einem Punkte von der herrschenden Kirchenlehre
abweichen, ist entstanden aus dem der griechischen Sprache entnommenen
Worte «Katharer», d.i. Reine. Als solche niimlich wurden im Mittelalter
seit Ende des 10. Jahrhunderts in Frankreich, Westdeutschland und der
Lombardei auftretende Sekten oder Parteiungen bezeichnet, welche im
Gegensatz zu der herrschend gewordenen Veriiusserlichung des Kirchen-
wesens nach mehr Reinheit in Lehre und Leben und nach apostolischer

Einfachheit strebten. Uber das verwandte Wort <« Hiretiker» s. Anm. zu
Fr. 10.



= 200 =

der romischen Kirche der grosste Nachdruck gelegt auf die
dusserlich sichtbare Bewihrung des Gehorsams gegen die Geist-
lichkeit und der vollen Ergebenheit gegen sie, mithin auf
ausserliche Frommigkeit, auf das eifrige Mitmachen moglichst
aller kirchlichen Andachtsiibungen, Prozessionen, Wallfahrten,
auf die Mitgliedschaft bei verschiedenen kirchlichen Vereinen,
auf die Heerfolgeleistung bei Wahlen, auf Fasten genau nach
Vorschrift, auf kraftige Forderung aller kirchlichen Zwecke,
kurz auf Dinge, wodurch zur Macht und zum &usseren Glanz
der Kirche beigetragen wird. FEin Verstoss gegen gottliche
Gebote wird darum weniger geahndet, als die Ubertretung
einer kirchlichen Menschensatzung, eines sogenannten Kirchen-
gebots; ja, wie seinerzeit auch der Heiland den Phariséiern
gegeniiber anklagend hervorhob (Mark. 7, 9 ff.), Gottes Gebot
wird manchmal zuriickgesetzt, sogar verletzt und aufgehoben
um einer Menschensatzung willen, bzw. zur Forderung kirch-
licher Zwecke.

¢) Tatséchlich sind von den Péapsten und ihren Vorkimp-
fern, namentlich den Jesuiten und Dominikanern, zur Forde-
rung ihrer Macht manche Mittel angewendet, manche Einrich-
tungen getroffen, Verordnungen erlassen und sittliche Grund-
sitze aufgestellt worden, welche dem obersten christlichen
Sittengesetz der Liebe und der wahren, auf sittlicher Freiheit
und Wahrhaftigkeit beruhenden Frommigkeit widersprechen
und darum sindhaft sind. Ich erinnere an die in Fr. 10—13
erwiahnten Filschungen und Erdichtungen von Schriften, an den
z. B. Huss gegeniiber angewendeten Grundsatz, dass man
Ketzern das gegebene Wort micht zu halten brauche, an die Ver-
fluchungsformel, womit die Glaubensentscheidungen von romi-
schen Papsten und Konzilien zu schliessen pflegen, und an den
im Pontificale romanum von 1596 niher bezeichneten Inhalt
der Verfluchung, der in schrecklichem Gegensatz steht zu Jesu
Worten (Matth. 5, 43—47; 21—26, und Luk. 9, 56; 19, 10).

,verflucht sei der Verfluchte innerhalb wie ausserhalb des
Hauses, in der Stadt und auf dem Lande, beim Wachen wie
beim Schlafen, beim Essen wie beim Trinken, beim Gehen
wie beim Sitzen ; verflucht seien sein Fleisch und seine Knochen,
und von der Fusssohle bis zum Scheitel weiche von ihm die
Gesundheit. Es komme iiber ihn der Fluch, den der Herr im
Gesetze durch Moses tiber die Sohne der Sinde zuliess. Es



— DUy

werde getilgt sein Name aus dem Buche der Lebenden, und
mit den Gerechten werde er nicht genannt. KEs gehe ihm, wie
dem Brudermorder Kain, wie Dathan und Abiron, wie Ananias
und Saphira, wie Simon, dem Zauberer, und dem Verriter
Judas, wie allen, die zum Herrn sagten: Gehe von uns, wir
wollen nicht auf deinen Wegen wandeln. Ihn treffe Verdamm-
nis am Tage des Gerichts, ihn verschlinge das ewige Feuer
mit dem Teufel und seinem Anhang, wenn er nicht vorher
Genugtuung geleistet und Busse getan hat. So geschehe es,
so geschehe es.“

Desgleichen an die beriichtigte Abendmahlsbulle (in coena
Domini), in letzter Redaktion von Papst Urban VIII. von 1627
(Deutsch bei Joos: ,Der nassgemachte Pelz“), mit ihren vielen
Verfluchungen, die seit Urban V. (1363) alljahrlich bis auf
Clemens XIV. (1769—1774) zu Rom am Griindonnerstag ver-
lesen und von Zeit zu Zeit durch verschiedene Pépste mit
neuen Zusidtzen vermehrt, schliesslich von Pius IX. 1869 in
etwas modifizierter Form erneuert wurde.

Ferner sei gedacht der 1215 durch Innozens III. auf dem
4. Laterankonzil angebahnten und allmé&hlich unter verschie-
denen Pépsten, wie Gregor IX., Innozens IV., Alexander IV.,
Klemens IV. u. a. weiter ausgebildeten, teils bestétigten, teils
verschéarften Einrichtung der Inquisition, d. i. Aufsuchung der
Ketzer und peinliche Untersuchung gegen der Ketzerei Ver-
dédchtigte vor besonderen, anfangs unter den Bischiéfen stehen-
den, 1231 aber unter Leitung der Dominikaner gestellten Ge-
richten (Tribunalen), von welchen, ohne dass Kliger und Zeugen
dem Angeklagten gegeniibergestellt zu werden brauchten, Ein-
kerkerung, Folterung zur Erpressung eines Gestiindnisses, éffent-
liche Geisselung, lebensldngliche Einmauerung, Vermogensein-
ziehung und Hinrichtung durch Feuer oder Schwert verhingt
werden konnte. Als Ketzer aber galt, wer mit dem apostoli-
schen Stuhl nicht tibereinstimmte (Paschalis II). Die weltlichen
Firsten und Richter waren dann gemiss der Lehre von der
Unterordnung der weltlichen Gewalt unter die geistliche ver-
pfiichtet, nachdem ihnen vom geistlichen Gericht der Schuldig-
befundene tibergeben worden war, ohne jede Priifung des Ur-
teils den ausgesprochenen Urteilsspruch zu vollziehen. Die am
Schluss der Urteile gewohnlich vorgebrachte Bitte an den
weltlichen Arm um Schonung des Verurteilten an Leben und

Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 2, 1911. 16



242 —

Gliedern war, wie J. Hansen sich ausdriickt in seinem Werke
iber ,Zauberwahn, Inquisition und Hexenprozess“, nur eine
heuchlerische Phrase, um den Schein zu wahren, dass die
Kirche nicht nach Blut dirste, kein Blut vergiesse und bei der
Verhéngung von Todesstrafen nicht unmittelbar beteiligt sein
wolle; denn die Verbrennungsstrafe fiir die von der Kirche
als riickfillige und hartnickige Ketzer der weltlichen Gewalt
ausgelieferten Personen war eben auf Veranlassung und unter
Mitwirkung der Kirche festgestellt worden und wurde im
Weigerungsfalle von der Kirche durch Exkommunikation und
Interdikt erzwungen. Auch haben im Kirchenstaat selbst, wo
geistliche und weltliche Gewalt zusammenfiel, zahlreiche Ketzer-
verbrennungen stattgefunden. S. Déllinger und Reusch in ihrer
,Selbstbiographie des Kardinals und Jesuiten Bellarmin*, S, 232 ff.
Bonn 1887. Auch heutzutage noch treten manche, z. B. der
Jesuitenpater Marianus de Luca in seinen gedruckten Vor-
lesungen tber das Kirchenrecht 1901, fir die Todesstrafe gegen
Ketzer ein und empfehlen sie auch fiir unsere Zeit. Pius IX.
aber hat die Ketzerrichter Peter Arbues ({ 1485) und Josaphat
Kunczewicz (+ 1623) 1867 heilig und andere 1866 selig ge-
sprochen und selbst noch in Rom die Kerker der Inquisition
stets gefiillt gehalten, bis Konig Viktor Emanuel I. dieselben
heseitigte. Aber die Inquisitions-Kongregation besteht noch in
Rom und weiss im geheimen ihre schreckliche Wirksamkeit
auszuiiben. Niheres zu lesen in der ,Geschichte der Inquisition
im Mittelalter* von Henry Charles Lea, 1888 in englischer
Sprache in drei Biinden erschienen, davon bisher zwei Bénde in
deutscher Ubersetzung von M. Rachel und H. Wiek, mit Ver-
besserungen herausgegeben von Hansen 1905 und 1909 bei Georgi
in Bonn. Sogar Meuchelmord an Tyrannen und Kketzerischen
Fiirsten wurde von Jesuiten und Pépsten als erlaubt erklirt,
wie tiberhaupt Exkommunizierte als vogelfrei galten. Papst
Urban II. z. B. stellte den Grundsatz auf: ,Wir halten die
nicht fiir Morder, bei denen es sich ereignet hat, dass sie,
durch Eifer fiir ihre katholische Mutter gegen Exkommunizierte
entflammt, einige derselben getétet haben* (Ep.22); und dieser
Grundsatz ist in das Rechtsbuch der romischen Kirche tber-
gegangen (C. 23, qu. 5, c. 47). Romische Bischofe mussten
daher auch dem Papste in ihrem Antrittseide schworen, Anders-
gliaubige nach Kriiften zu verfolgen.



243 —

Verwandter Natur sind die Hexenverbrennungen, welche auf
Grund des im 13. Jahrhundert durch monchisehe Schriftsteller
neubelebten und durch papstliche Autoritit gestiitzten Glaubens
an teuflische Zaubereien, wozu noch neu hinzukam der Glaube
an formliche Vertrige mit dem Teufel, ins Werk gesetzt und
seit Mitte des 15. Jahrhunderts, namentlich seitdem 1484
Innozens VIII. seine Hexenbulle erlassen hatte, sehr zahlreich
vollzogen wurden nach einem im ,Hexenhammer", einem 1487
von dem Inquisitor Jak. Sprenger verfassten Handbuch des
Hexenprozesses, geregelten Verfahren. In der Folge hielten
auch die Protestanten sich nicht frei von solchen Hexenpro-
zessen. Hierher gehoren auch die Kreuzziige gegen reformie-
rende christliche Mitbriider, wie die Albigenser im slidlichen
Frankreich im 13. Jahrhundert, sowie die Verfolgungen der
Waldenser, besonders in der Dauphiné, Provence und in Piemont
verbreitet, vom 12. bis ins 18. Jahrhundert, und der Hugenotten
(Protestanten in Frankreich) im 16. und 17. Jahrhundert (Bar-
tholomdusnacht oder Pariser Bluthochzeit, 25. August 1572,
worliber Papst Gregor XIII. seine Freude auf die lebhafteste
Weise, auch durch ein Te Deum, zum Ausdruck brachte).

Aber auch zur Erreichung irdischer Zwecke wurde nicht
selten der Kirchenbann verhéngt, ja sogar iiber ganze Léander
das Interdikt ausgesprochen, wodurch ihnen Gottesdienst und
alle kirchlichen Handlungen (ausser der Taufe) entzogen wurden
unter Gefahrdung des Heiles der Seelen. ,Was kiimmert man
sich in Rom um das Gewissen der Leute — so klagt Bischof
Hefele in einem Briefe vom 25. Januar 1871 —, wenn man
seine Herrschsucht befriedigt? Versagte man doch das ganze
Mittelalter hindurch den Voélkern alle Trostungen der Religion,
um einen Flrsten zu driicken und zahm zu machen.“ Vgl.
auch Fr. 18.

Wer déchte da nicht auch an die laxen Moralgrundsdtze
der Jesuiten, die namentlich bei den vornehmen und einfluss-
reichen Klassen angewandt wurden, um diese willfihrig gegen
Rom zu erhalten und zur Durchfiihrung seiner Zwecke aus-
beuten zu kénnen, und an die oft schméihliche Ausniitzung des
Beichtstuhls durch die Jesuiten und die nach ihren Grundsitzen
(z. B. Gury’s Compendium) ausgebildeten Geistlichen? Man
kann die jesuitische Moral mit einem rémisch-katholischen
Schriftsteller bezeichnen als eine spitzfindige Anleitung, wie



o om

man den Herrgott und sein eigenes Gewissen betriigen konne
und wie man es anzustellen habe, um den bdsen Liisten frohnen
zu konnen, ohne zu stndigen. Pius IX. aber hat einen Haupt-
vertreter der Jesuitenmoral, den Stifter des Redemptoristen-
Ordens Alfons Maria de Liguori (f 1787) mit Dekret vom 7. Juli
1871 zum Kirchenlehrer erhoben und somit die Jesuitenmoral
bestiitigt, und auch Leo XIIL. erklirte, dass Liguori’s Moral-
theologie den Gewissensriten eine ganz sichere Norm darbiete.
Die hier in Betracht kommenden Grundsitze sind:

1. Der sogenannte Probabilismus, das ist Wahrscheinlich-
keitslehre, ndmlich die Lehre, dass es erlaubt sei, in zwei-
felhaften Gewissensfillen (casus) auch der weniger wahr-
scheinlichen, aber der Freiheit gilinstigeren Meinung zu
folgen, wenn nur mehrere oder selbst nur Ein angesehener
Theologe sich fiir die Erlaubtheit der betreffenden Hand-
lung ausgesprochen hat (Kasuistik);

2. die, Lehre wvom geheimen Vorbehalt (reservatio mentalis)
und der Zweideutigkeit in der Rede, namentlich auch beim
Eide, wonach zuléssig sein soll, in gewissen Fiallen den
Worten einen anderen als den natiirlichen und néchst-
liegenden Sinn zu geben, oder sich etwas hinzuzudenken
und im Stillen hinzuzusagen, was den Sinn der Aussage
veriudert;

3. die Lehre von der Lenkung der Absicht (directio intentionis),
wonach jede siindhafte Handlung nach der dabei obwal-
tenden Absicht zu beurteilen ist, also der Zweck das
Mittel heiligt. Letztere L.ehre wurde fiir zahlreiche ein-
zelne Fille als jesuitische Lehre nachgewiesen von Graf
Honsbroch in der Schrift ,Der Zweck heiligt die Mittel*,
1904.

4. Ausserdem wurden in der Jesuitenmoral die Sitten-
lehren um ihre Einheit gebracht, indem man leugnete,
dass die Liebe zu Gott das Prinzip aller guten Handlungen
sei und deshalb auch deren Beweggrund sein misse, und
jesuitische Beichtviter erkliarten auch eine Reue, die bloss
auf der Furcht vor der Holle beruht und ohne einen
Funken von Gottesliebe ist, fiir gentigend zur Siinden-
nachlassung.

Ausfithrliches siehe in Déllinger-Reusch ,Geschichte der
Moralstreitigkeiten in der romisch-katholischen Kirche seit dem



— DB -

16. Jahrhundert mit Beitrdgen zur Geschichte und Charakteristik
des Jesuitenordens“, 2 Bd., Nordlingen 1889.

Zum Schluss sei noch erwahnt als Mittel, das Vordringen
der Aufkliarung moglichst zu hemmen, das in der roémischen
Kirche bestehende Verbot, gewisse Biicher zu lesen, die eine
zur Priifung erschienener Schriften in Rom eingesetzte Kon-
gregation auf das Verzeichnis der verbotenen Schriften, den
1559 wvon Paul IV. begriindeten sogenannten Index (librorum
prohibitorum) gesetzt hat. Die neueste Ausgabe eines solchen
Index wurde 1900 von Leo XIII. veranstaltet. Diese Einrichtung
namlich ist nicht bloss dazu bestimmt, dem Glauben und den
Sitten wirklich gefdhrliche Schriften von dem unreifen Volke
ferne zu halten, sondern auch dazu, Wahrheiten, die den An-
spriichen Roms gefahrlich scheinen, soviel als moglich zu
unterdriicken und sogar die Wissenschaft, insbesondere die
theologische, philosophische und historische, innerhalb der ro-
mischen Kirche zu knebeln. Sogar in naturwissenschaftlichen
Fragen wurde das bekanntlich versucht; so beziiglich des
kopernikanischen Weltsystems gegeniiber Galilei, der 1633 von
der Inquisition seine Lehre abzuschworen gendtigt wurde.

Ausfiibrliches in Reusch ,Der Index der verbotenen
Biicher®, 2 Bd., 1883—85, Bonn bei Max Cohen; und ,Der
Prozess Galileis und die Jesuiten“, Bonn 1879.

d) Gehen wir die zehn Gebote Gottes im einzelnen durch,
so finden wir in der rémischen Kirche bedroht:

Das 1. Gebot: durch Anweisung zu einer iibertriebenen
Verehrung und Anrutung Mariens und mancher Heiligen, so
dass von vielen die Anbetung und Anrufung des himmlischen
Vaters vernachlissigt und mehr Vertrauen gesetzt wird auf
jene, als auf Gott selbst, bezw. unsern gottmenschlichen Mittler.

Alfons v. Liguori z. B. schreibt in seinen ,Herrlichkeiten
Mariens“: ,Oft werden wir rascher erhort und so bewahrt
werden, wenn wir zu Maria unsere Zuflucht nehmen und ihren
Namen anrufen, als der Fall sein wiirde, wenn wir den Namen
Jesu, unseres Erlosers, anriefen“. ,Manche Dinge werden von
Gott erbeten und nicht gewihrt; sie werden von Maria er-
beten, und werden erlangt.“ ,Dem Gebot der hl. Jungfrau
gehorcht alles, sogar Gott.“ ,Das Heil aller hingt davon ab,
wie sie von Maria begiinstigt und beschirmt werden. Wer von



— 246 —

Maria beschirmt wird, der wird selig werden; wer nicht, der
wird verloren gehen.*

Ferner durch eine unrichtige Art der Verehrung von
Bildern, Statuen und Reliquien, besonders an sogenannten
Gnadenorten ; ausserdem durch unrichtige Auffassung der von
Christus den Aposteln ibertragenen Vollmachten, als seien
nunmehr Papst und Geistlichkeit in der Weise Stellvertreter
Gottes, dass dieser selbst in gewissen Dingen ihnen untertan
sein miisse, so bei Nachlassung oder Nichtnachlassung der
Stiinden und Sitindenstrafen, bei Entscheidung iiber Aufnahme
oder Nichtaufnahme in die himmlische Seligkeit (Schliissel des
Himmelreichs), oder unter die zu verehrenden Heiligen, und
bei Vollziehung der Substanzenverwandlung durch die Konse-
kration von Brot und Wein; auch durch den in Frage 20 er-
wahnten Papstkultus, durch das Vorgeben, er sei die dritte
Inkarnation Gottes, das Haupt des Leibes Christi, ohne die
Andacht zu ihm konne niemand selig werden, wenn der Papst
denkt, so sei es Gott, der in ihm denkt (,Civilta Cattolica“)
* und dergleichen, sowie durch Zuschreiben der géttlichen Eigen-
schaft der Unfehlbarkeit, und durch die Benennung desselben
als ,heiliger Vater® (vergl. Matth. 23, 9). Ferner durch das
von Rom aus empfohlene Vielewortemachen beim Beten (Rosen-
kranz) im Gegensatz zu Christus, der davor als vor einem heid-
nischen Irrwahn warnt und zum Vertrauen auf den allwissenden
und allgiitigen Vater ermuntert; uberhaupt durch Setzung
grosseren Vertrauens auf #dusserliche Formeln und Gebréuche
und Gegenstiinde (wunderbar wirkende Bilder und Schutzmittel),
als auf die Liebe und Macht des allgegenwirtigen Gottes.

Das 2. Gebot ist beziiglich des Eides angegriffen durch die
oben unter ¢ angefiihrten jesuitischen Spitzfindigkeiten, wodurch
Anleitung gegeben wird, wie man mit Riicksicht auf grossen
Nachteil, der sonst fiir die Kirche oder den einzelnen zu be-
firchten wire, sogar einen falschen Eid schworen oder einen
Eid brechen konne, ohne zu siindigen; desgleichen durch die
péipstliche Lehre, dass der Papst Untertanen vom Eide der
Treue gegeniiber gebannten Fiirsten entbinden kénne, und dass
man iiberhaupt Exkommunizierten und Ungldubigen gegeniiber
Treue und Eid nicht zu halten brauche.

Das 4. Gebot gerit in Gefahr tbertreten zu werden, indem
oftmals um kirchlicher Satzungen oder Interessen willen Kinder



— 247 —

den Eltern oder Lehrern, Biirger der Obrigkeit entfremdet, oder
Kinder verleitet werden, Mittel, welche die Eltern notig hétten,
kirchlichen Zwecken zuzuwenden (vergl. Mark. 7, 10—13).

Das 6. Gebot ist bedroht durch die pépstlicherseits aufge-
stellten, lange befolgten, zum Teil noch heute gebilligten und
aufrechtgehaltenen Lehren und Vorschriften iiber die Behand-
lung solcher, die sich dem Papst nicht unterwerfen, oder der
Hexerei verdéichtig sind; ferner durch die hiufig in Klostern
iiblichen, als heroische Tugendiibung gepriesenen, mit lang-
samem Selbstmord gleichbedeutenden Selbstpeinigungen und
durch die dort zur Anwendung kommenden grausamen Zucht-
mittel, zum Teil auch durch manchmal dort vorkommende un-
menschliche, Siechtum und frithen Tod veranlassende, Ausbeutung
junger Midchen zu Erwerbszwecken; in geistiger Beziehung
durch Unterdriickung der hochsten Gottesgaben, die den
Menschen eigentlich erst zum Menschen machen, der Vernunft
und des Gewissens?). '

Das 6. Gebot ist Verletzungen ausgesetzt durch Missbrauch
des Beichtstuhls in mancherlei Weise, durch Anwendung der
angefiihrten laxen Moralgrundsétze, durch den Zwangszolibat
der Geistlichen und die lebenslédnglichen Klostergeliibde.

Das 7. Gebot ebenfalls durch jene Grundsitze und durch
Schadigung anderer zu Zwecken der Kirche, sei es unter dem
Vorwand der Busse oder Strafe (Vermogensentziehung bei In-
quisitions- und Hexenprozessen), oder unter dem Vorwand der
Zuwendung zeitlicher und ewiger Vorteile (Erbschleicherei,
Mess- und Ablasshandel, Dispensen). Vergl. Matth. 23, 14.

Das 8. Gebot gleichfalls durch obige Grundsiitze (vergl.
2. Gebot) und die erwéhnten literarischen Filschungen und
Erdichtungen, durch verschiedene Heiligenlegenden, Veran-
staltung scheinbarer Wunder, Verbreitung falscher Erziahlungen
von wunderbaren Erscheinungen, z. B. der hl. Maria zu Lourdes
usw., und durch das Bestreben, kirchlichen Gegnern alle mog-
lichen Laster anzudichten.

') Der Jesuit Bellarmin schreibt: « Wenn der Papst irren sollte, indem
er zu Lastern verpflichtete und Tugenden verbite, so wire die Kirche

verpflichtet zu glauben, Laster seien etwas Gutes und Tugenden etwas
Boses. »



— 248 —

Wir Altkatholiken unterscheiden uns also in bezug auf die
Sittenlehre von der réomischen Kirche dadurch:

a) Dass wir das christliche Sittengesetz der Liebe, ein-
schliesslich der Feindesliebe, wieder als oberstes Gesetz an die
Spitze stellen, also auch Duldsamkeit gegen Andersgliubige
fordern, unbeschadet entschiedensten Fifers fiir das als Wahr-
heit Erkannte;

b) dass wir mit Christus den hoéchsten Wert auf die wahre
innere, in der Gewissensfreiheit wurzelnde Frommigkeit legen
und auf deren Betiitigung im praktischen Leben, ohne jedoch
deren Betéitigung auch im kirchlichen Gemeindeleben als unniitz
zu verwerfen oder als gleichgiiltig zu behandeln; letztere ist
uns vielmehr ein in der Regel unentbehrliches Mittel zum Zweck ;

¢) dass wir alle jene romischerseits zur Forderung der
kirchlichen Zwecke angewandten Mittel, Kinrichtungen, An-
ordnungen, Willkiirsatzungen und Grundsiitze, welche dem Geiste
Christi widerstreiten, verwerfen und die geistigen Waffen der
Wahrheit und der Liebe und das eigene gute Beispiel als die
einzig angemessenen Mittel des Kampfes fiir das Reich Gottes
erachten, demnach zur Ausriistung mit diesen Waffen Bibellesen,
Gebet und Betrachtung, ernst priufendes Studium und aufrich-
tiges Streben nach Heiligung des Sinnes und Wandels emp-
fehlen und

d) dass wir uns verpflichtet halten, die zehn Gebote Gottes
nach der von Jesus in der Bergpredigt gegebenen Anleitung
moglichst vollkommen, nicht bloss dem Buchstaben, sondern
auch dem Geiste nach zu erfiillen.

26. Welches sind die unterscheidenden Merkmale unserer Kirchen-
verfassung, das ist der dusseren Rechtsordnung und Einrichtung
unserer Kirchengemeinschaft?

a) Als einziges Oberhaupt unserer Gemeinschaften, wie der
ganzen Kirche, gilt uns Christus selbst, der nicht durch irgend
ein einzelnes stellvertretendes sichtbares Oberhaupt (etwa Petrus
und seinen angeblichen Nachfolger, den jeweiligen Bischof von
Rom, wie die romische Kirche lehrt), sondern durch den allen
Aposteln fiir die Kirche aller Zeiten als Beistand verliehenen
und von ihnen der ganzen Kirche und ihren leitenden Organen
iibermittelten hl. Geist, sowie durch den allen Aposteln anver-
trauten und von diesen weiter iiberlieferten Schatz seines Heils-



249

werkes, seiner Glaubenslehren, Sittenvorschriften und Heilsmittel,
die von ihm gestiftete Kirche leitet und dem von ihm gewollten
Ziele der Einigung und Heiligung in der Wahrheit, das ist der
vollen herrlichen Darstellung des Reiches Gottes, entgegenfiihrt.
Dem Bischof von Rom aber, welcher als Bischof der Hauptstadt
des alten romischen Weltreichs und als einziger Patriarch des
Abendlandes, sowie auch mit Riicksicht auf das nach alter
Uberlieferung dort stattgefundene Martyrium der beiden ver-
dienstvollsten Apostel Petrus und Paulus, bald eines hervor-
ragenden Ansehens sich erfreute, erkennen wir, sofern er
briiderlich ohne alle Selbstiiberhebung die Gemeinschaft des
Glaubens und der Liebe zu pflegen sich bemiiht, gerne den
urspriinglichen Ehrenvorrang unter den Bischofen, bezw. Pa-
triarchen zu (Ehrenprimat), nicht aber die Stellung eines herr-
schenden Oberhauptes der ganzen Kirche (Jurisdiktionsprimat
oder Universalepiskopat). Infolgedessen schreiben wir auch den
christlichen Kirchen der verschiedenen Linder und Nationen
das Recht zu, unbeschadet der Einheit im wesentlichen, nam-
lich im reinen Christusglauben und in der Liebe, ihre kirch-
lichen Angelegenheiten selbstindig (autonom), unabhingig von
Rom, zu ordnen (Nationalkirchentum), wihrend das romische
Kirchenideal Romanisierung aller Einzelkirchen ist und mog-
lichste Unterdriickung alles eigentiimlichen nationalkirchlichen
Lebens. '

,Uber das Nationalkirchentum“ siehe ein Referat von
Professor Woker in Bern, gegeben auf dem II. internationalen
Altkatholiken-Kongress zu Luzern 1892.

b) Der Bischof ist bei uns nicht, wie in der jetzigen romischen
Kirche, ein blosser Vikar oder Stellvertreter des Papstes mit
nur soviel Rechten, als dieser ihm zugesteht, sondern er ver-
waltet, wie die Bischofe der alten Kirche, sein Amt unabhingig
vom Papste und bt im wesentlichen alle jene Rechte und
Pflichten aus, welche durch das gemeine Recht festgesetzt sind.
Ausserdem ist seine Stellung geregelt durch die Synodal- und
Gemeindeordnung (siehe Fr. 27) der einzelnen Nationalkirchen.
In der Schweiz wurden von der Synode 1909 in Trimbach
néhere Bestimmungen iiber die Stellung des Bischofs und das
Verhiltnis der Kirchenpflegen zu den Geistlichen angenommen.
Die diesbeziiglichen Antrige der Pastoralkonferenz siehe Katholik
Nr. 25, 1909. Zu seiner Unterstiitzung und Vertretung kann er



— 250 —

einen Generalvikar (in der Schweiz bischoflicher Vikar genannt)
und einen Weihbischof ernennen, ersteren fiir Verwaltung der
Diézese, letzteren fiir bischofliche Amtshandlungen. Uber die
ihm zur Seite stehende Behorde siehe Nr. d und e. Der Bischof
wird bei uns, wie in der alten Kirche, von Geistlichkeit und
Volk gewihlt, ndmlich von einer aus Geistlichen und Laien-
abgeordneten der Gemeinden bestehenden Synode, nachdem man
sich beziiglich der in erster Linie in Aussicht Genommenen ver-
gewissert hat, ob nicht einer von ihnen bei den in Betracht
kommenden Regierungen weniger genehm sei; fiir den Gewéhlten
und Geweihten wird die landesherrliche Bestiatigung nachgesucht.
In der roémischen Kirche hingegen wird der Bischof entweder
von einer bevorrechteten geistlichen Korporation, dem Dom-
kapitel, gewihlt und dann landesherrlich bestiitigt, oder er wird
vom Landesherrn ernannt; in beiden Féllen muss dann noch
vor der Weihe die Bestitigung und Vereidigung durch den
Papst erfolgen, wobei der Bischof unter anderm schwort, die
Rechte, Ehrenvorziige, Privilegien und die Autoritiit seines Herrn,
des Papstes, zu erhalten, zu verteidigen, zu vermehren und zu
befoérdern. Fiir nichtchristliche Lander aber (Missionsgebiete)
oder fir solche, wo Staat und Kirche mehr oder weniger ge-
trennt sind, erfolgt die Ernennung direkt durch den Papst. Bei
uns also leitet der Bischof seine geistliche Autoritit von Wahl
und Weihe ab, in der romischen Kirche aber in letzter Linie
vom Papste als dem Inhaber der gesamten Kirchengewalt.

¢) Die Pfarrer, welche beziiglich der Seelsorge dem Bischof
unterstehen, werden bei uns auf Grund einer Wahl durch die
Gemeindeversammlung von dem Bischof bestellt; bei den so-
genannten Patronatspfriinden tritt an die Stelle der Wahl durch
die Gemeinde die Ernennung durch den Patron, und diese be-
darf dann behufs kirchlicher Einsetzung der Bestiitigung durch
den Bischof. In der rémischen Kirche ist von einem Wahlrecht
der Gemeinde keine Rede. Ferner werden bei uns die Pfarrer
auf Lebzeit bestellt und kénnen gegen ihren Willen nur aus
einem gesetzlichen Grunde nach einem foérmlichen Verfahren
vor einem Synodalgerichte durch die Synode ihres Amtes ent-
hoben werden. Gegen bischofliche Verfiigungen steht ihnen
Berufung an die Synode offen. In der rémischen Kirche hin-
gegen sind die Seelsorgsgeistlichen mehr oder weniger der
Willkiir ihres Bischofs, bezw. des bischoflichen Gerichts, anheim-



— 251 —

gegeben, sind z. B. da, wo das franzosische Recht gilt, und in
Amerika grosstenteils blosse Hiulfsgeistliche und als solche nach
bischoflicher Willkiir versetzbar, und sie konnen nicht eventuell
an eine Synode als héhere Instanz sich wenden, sondern nur
an den Papst. In der neueren Zeit vollends ist von Pius X.
am 20. August 1910 ein Dekret ,Maxima cura“ erlassen wor-
den, nach welchem jeder Pfarrgeistliche durch den Bischof im
Verwaltungswege abberufen werden kann, ohne dass ein ge-
richtliches Urteil notig ist, und ohne dass der Abberufene an
eine andere Behorde appellieren kann, als wieder an den Bischot
selbst, der nur in diesem Falle zwei neue Konsultoren zur Ent-
scheidung beiziehen muss. Fiir die nicht rein seelsorgerlichen Akte
steht bei uns dem Pfarrer in jeder Gemeinde ein Kirchenvorstand
zur Seite, dem er auch selbst kraft seines Amtes angehért und zu
dessen Vorsitzenden er auch gewéihlt werden kann, wéhrend
er es in Preussen und Hessen und seit April 1909 auch in Baden
in staatlich formlich anerkannten Pfarreien (Parochien) nach
dem Gesetz sogar regelmiissig sein muss, und ausserdem die
Gemeindeversammlung, und bisweilen durch Staatsgesetz (in
Preussen) auch eine Gemeindevertretung. Die in der romischen
Kirche den Pfarrern zur Seite stehenden Laienkollegien (Stiftungs-
rite, Kirchenverwaltungen und dergleichen) dagegen sind meist
nur mit der Verwaltung des Kirchenvermégens und der Ver-
tretung der Gemeinde in Rechtssachen betraut.

d) Die Laien haben tiberhaupt bei uns nach altkirchlichem
Vorbilde *) mehr Rechte, als in der romischen Kirche. Sie haben
nicht bloss, wie bereits erwihnt, Teil an der Bischofs- und
FPfarrerwahl und an der Ordnung der dusseren kirchlichen An-
gelegenheiten in den einzelnen Gemeinden 2), sondern auch an

) Der hl. Cyprian z. B. legte den Schwerpunkt bei der Bischofswahl
in das Volk (Ep. 67), erkannte in der Stimme des gesamten Volkes Gottes
Stimme (Ep. 68, 59) und machte es sich zum Grundsatz, nichts ohne den
Rat der Priester und Diakonen, und nichts ohne die Zustimmung des Volkes
(der Laien) fiir sich allein nach eigener Meinung zu tun (Ep. 14). Auch die
Bussdisziplin, die Weihe und Anstellung aller Kirchenbeamten (Kleriker)
vom untersten bis zum hochsten Grad war fiir ihn Sache gemeinsamer
Beratung und Beschliessung der Gemeinde (Ep. 26, 34, 38).

#) Im Deutschen Reiche z. B. obliegt dem Kirckenvorstand, dessen Mit-
glieder (Kirchenriite) das 30. Lebensjahr erreicht haben miissen: Die laufende
Vermégensverwaltung, die Aufstellung des Voranschlags der Gemeinde, die
Anstellung der Gemeindebeamten (Kiister, Organist usw.), die Obsorge fiir



— 252 —

der Ordnung der kirchlichen Angelegenheiten der ganzen Ge-
meinschaft auf der hierzu bestimmten Synode. Auch in dem
von der Synode zu wihlenden Kollegium, welches als deren
stindige Vertretung dem Bischof in der Leitung der Kirchen-
gemeinschaft zur Seite steht, in Deutschland Synrodalreprdisentanz,
in Osterreich und der Schweiz Synodalrat genannt, befinden
sich ausser Geistlichen auch Laien, wiahrend das in der réomischen
Kirche den Bischof in wichtigen Angelegenheiten beratende
Kollegium, das Domkapitel, nur aus Geistlichen besteht. Das
gleiche gilt bei uns fiir das ebenfalls von jeder Synode gewéhlte
Schiffengericht, welches die kirchliche Gerichtsbarkeit tiber die
Geistlichen handhabt, wihrend das in der romischen Kirche
ein geistliches Kollegium, Ordinariat oder Offizialat genannt,
oder auch ein einzelner Geistlicher (Offizial) besorgt. Hieraus
ist ersichtlich, dass das in der romischen Kirche bestehende
hierarchische Verhiéltnis, wonach in kirchlichen Dingen nur die
Geistlichkeit etwas zu sagen, die Laienwelt aber lediglich zu
gehorchen hat, bei uns griindlich beseitigt ist.

e) Als oberstes kirchliches Organ der einzelnen National-
kirchen gilt uns die Synode. Eine solche wurde von den Alt-
katholiken des deutschen Reiches seit 1873 anfangs alljahrlich
abgehalten, seit 1879 aber ist das in der Regel nur mehr alle
zwei Jahre der Fall, ebenso seit neuerer Zeit in Osterreich,
wiahrend sie in der Schweiz bis in die Gegenwart noch all-
jahrlich stattfindet, in Holland aber die Einfiihrung der syno-
dalen Verfassung erst vorbereitet wird. Die Synode ist bei uns
mit der Gesetzgebung in allen das innere Kkirchliche Leben

die kirchliche Armenpflege und die #ussere Ordnung beim Gottesdienste,
die Berufung der Gemeindeversammlung und anderes.

Der Gemeindeversammliung, an welcher alle grossjihrigen, im Besitz
der biirgerlichen Ehrenrechte befindlichen, minnlichen Mitglieder der Ge-
meinde teilnehmen diirfen, obliegt: Die Wahl des Pfarrers und der stindigen
Hiilfsgeistlichen, der Kirchenriite und der Abgeordneten zur Synode, die
Genehmigung der wichtigeren Angelegenheiten der Vermoégensverwaltung,
die Festsetzung des eventuellen Steuerbetrages zur Bestreitung der Ge-
meindebediirfnisse und anderes.

Die Gemeindevertretung, die von der Gemeindeversammlung gewéihlt
wird, hat in Preussen das Recht, in gewissen Dingen, namentlich beziiglich
Aufstellung des Voranschlags, Festsetzung der jihrlichen Kirchensteuer oder
Umlage (falls nicht freiwillige Beitriige eingefiihrt sind) und Genehmigung
der Jahresrechnung, iiber Beschliisse des Kirchenvorstands zu entscheiden.



— 253 —

betreffenden Dingen, insbesondere was den Ritus und das Recht
betrifft, betraut; ihr steht auch der Urteilsspruch in schweren
Disziplinarsachen der Geistlichen zu und die Entscheidung tiber
Beschwerden oder Berufungen gegen Akte des Bischofs, bezw.
der Synodalrepriisentanz, die Festsetzung von Abgaben fiir
kirchliche Zwecke, die Priiffung der von der Synodalreprisen-
tanz zu legenden Rechnungen durch eine von ihr gewihlte
Kommission, die Vornahme der bereits erwihnten und einiger
anderer notigen Wahlen und die Entscheidung iiber eingehende
Antrige, Petitionen und Klagen.

Die bereits mehrfach genannte Synrodalreprdsentanz hat in
erster Linie die Rechte der Synode fiir die Zeit zwischen den
Tagungen derselben wahrzunehmen, weshalb der Bischof in
wichtigen Angelegenheiten an ihre Zustimmung gebunden ist.
Bei Erledigung des bischéflichen Stuhles tibernimmt sie provi-
sorisch die Leitung, ernennt aus ihren geistlichen Mitgliedern
den Bistumsverweser und bereitet die Wahl eines neuen Bischofs
vor. Auch liegt ihr ob, die fiir die Synode einlaufenden Antrige
zu begutachten und einen Berichterstatter dariiber zu ernennen,
die Vorlagen und die Reihenfolge ihrer Behandlung festzustellen,
sowie die allgemeinen kirchlichen Fonds zu verwalten und der
Synode dariiber Rechnung zu legen.

f) Als oberstes Organ der Gesamtkirche gilt uns, wie der
alten Kirche, die wahrhaft dkumenische oder allgemeine Synode,
welcher vor allem die Entscheidung von Glaubensstreitigkeiten
durch Bezeugung des von den Aposteln iiberlieferten Glaubens
der Gesamtkirche zusteht.

In der roémischen Kirche aber ist nunmehr der Papst mit
seiner Kurie fiir alle Gebiete des kirchlichen Lebens das oberste
Organ, gegen dessen Ausspriiche und Verfiigungen keine Be-
rufung an ein allgemeines Konzil mehr zulissig ist, und der
auch zur Entscheidung von Lehrstreitigkeiten nicht mehr der
Mitwirkung eines solchen bedarf. Auch die filschlich 6kumenisch
genannten Konzilien der romischen Kirche haben fiir ihn, wenn
er tiberhaupt noch solche berufen will, nur die Bedeutung einer
beratenden Versammlung, an deren Gutachten er keineswegs
gebunden ist. Auch sonstige Partikularsynoden, wie Ditzesan-,
Provinzial- und Nationalsynoden haben in der rémischen Kirche
ihre Bedeutung verloren. War es ja z. B. fir die Provinzial-
synoden schon seit dem Konzil von Trient Sitte geworden, die



— 254 —

Beschliisse zur Korrektur und Genehmigung vor der Veroffent-
lichung erst nach Rom zu schicken. Die Abhaltung von Dié-
zesan- und National- oder Plenarsynoden aber wurde mehrfach
von Rom aus sogar verboten.

27, In welchen Gesetzbiichern ist die fiir die altkatholischen Kirchen-
gemeinschaften festgesetzte Ordnung niedergelegt?

a) Fiir Deutschland: In der von der ersten Synode am
27. Mai 1874 angenommenen, von spéiteren Synoden nur in un-
wesentlichen Stlicken geianderten Synodal- und Gemeindeordnung?®)
und in der von der gleichen Synode beschlossenen Geschifts-
ordnung der Synode. Dazu kommen noch andere organische
Vorschriften, worunter besonders zu erwahnen sind: Beschliisse
beziiglich der Vorbereitung zur Synode (1874), ein Statut fir
die Handhabung der Disziplin iiber den Klerus (1878), ein Statut
der Pensions- und Unterstiitzungskasse fiir Geistliche (1879), ein
Statut betreffend Bildung eines Fonds zur Krginzung und Er-
hoéhung des Einkommens der Seelsorger (1887, abgeindert 1897
und 1905), ein Statut fiir die Bildung von Bezirken (1891) und
Statuten einer Seminar-Konviktstiftung (1887 und 1893). Dies
alles, sowie auch die iibrigen teils auf Synodalbeschluss, teils
auf bischoflicher Verordnung, teils auf Staatsgesetz beruhenden,
fir unsere Gemeinschaft geltenden Vorschriften in ritueller,
liturgischer, disziplinirer und staatsrechtlicher Beziehung nebst
einem Abriss unseres Kirchenrechts sind enthalten in der von der
Synodalreprisentanz im Selbstverlag herausgegebenen ,Samm-
lung kirchlicher und staatlicher Vorschriften“. Bonn 1898. Iis
folgten noch (im Amtlichen Altkatholischen Kirchenblatt zu
finden) Statuten fir ein bischofliches Knabenkonvikt, fiir alt-

) Dieses grundlegende Werk war von dem um die Organisation unserer
Kirche hochverdienten Rechtslehrer Geheimen Justizrat von Schulte, 1872
bis 1906 in Bonn, friiher (seit 1854) in Prag, entworfen und vom Konstanzer
Kongress im September 1873 in vorberatender Weise angenommen worden.
Jeder unbefangen Priifende wird demselben das Zeugnis geben, dass es
der Verfassung der alten christlichen Kirche nahe kommt, indem es unter
Wahrung der in der katholischen Kirche grundsitzlichen Stellung des
Bischofs ein inniges Zusammenwirken von Bischof, Geistlichen und Ge-
meinden ermdéglicht, unbeschadet der Einheit im wesentlichen den Ge-
meinden, Geistlichen und Einzelnen grosse Freiheit gewihrt und sowohl
hierarchische Willkiir als Massenherrschaft vollig ausschliesst.



— 206 —

katholische Schwesternhiuser, fir eine Witwen- und Waisen-
kasse altkatholischer Geistlicher usw. (siehe Fr. 39).

b) Fiir die Schweiz: In der am 14. Juni und 21. September
1874 vorberatenen, von der ersten Nationalsynode der dortigen
Altkatholiken, die sich nach dem Einen wahren Haupte der ka-
tholischen Kirche , Christkatholiken“ nennen?'), am 14. Juni 1875
zu Olten festgestellten , Verfassung der christkatholischen Kirche
der Schweiz“. Dieselbe beruht auf den gleichen Grundsitzen,
wie die der deutschen Altkatholiken, und weist nur geringe
Abweichungen auf. Z. B. wird in der Schweiz der Vorsitzende
der Synode und des Synodalrats von der Synode gewéhlt,
withrend in Deutschland (und Osterreich) dem Bischof der Vorsitz
vorbehalten ist. Weiteres siehe Fr. 39 und in den Synodal-
protokollen.

¢) Fiir Osterreich: In der von den dortigen Altkatholiken
angenommenen, am 18. Oktober 1877 staatlich genehmigten
Synodal- und Gemeindeordnung. Auch diese stimmt im wesent-
lichen mit der deutschen iiberein. Weiteres unter Fr. 39 und
in den Synodalprotokollen. Aus diesen sei noch besonders
hervorgehoben als FErgénzung der Synodal- und Gemeinde-
ordnung die von der 21. Synode 1904 aufgestellte und am
31. Mai 1907 auch ministeriell genehmigte neue Filialgemeinde-
ordnung.

Beziiglich der tibrigen Lénder siehe Fr. 35.

28. Wodurch unterscheiden wir uns von der romischen Kirche in
bezug auf kirchliche Disziplin?

Wir suchen christliche Zucht und Ordnung und heiligen
Lebensernst nicht, wie jene, durch Forderung unbedingter,
blinder Unterwerfung unter die Vorschriften einer herrschenden
Klasse oder eines Einzigen zu erzielen, sondern auch der im
Evangelium gewihrleisteten Freiheit der einzelnen Kinder Gottes
den gebiihrenden Spielraum zu gewihren, also Ordnung und
Freiheit zu vereinigen. Im Einzelnen:

a) Was die Bussdisziplin betrifft, so kann bei uns an Stelle
der sogenannten Ohrenbeichte da, wo nicht wegen schwerer
Siinden oder aus sonstigen Griinden eine spezielle Selbstanklage

) Zur Geschichte der Bezeichnung «christkatholisch» s. einen Auf-
satz von Pfr. Heim im «Deutschen Merkur» 1910, Nr. 21 und 22.



— 256 —

vor dem Priester von dem Gewissen des einzelnen verlangt
wird, als offentlicher Akt der Bekundung der zur Erlangung
der Siindenvergebung durch Gott unerlisslichen Bussgesinnung,
mithin auch als Akt der Vorbereitung auf den Empfang der
hl. Kommunion, eine allgemeine Bussandacht treten, wie solche
von Anfang an zum christlichen Gottesdienste gehorte und noch
heute auch in der romischen Kirche im sogenannten Staffelgebet
jeder Messfeier und in der vielfach gebeteten sogenannten
,Offenen Schuld“ im Gebrauche ist und fiir den Priester und
mit priesterlicher Erlaubnis auch fiur gewisse bevorzugte Laien
als gentigende #ussere Vorbereitung auf den Empfang der hl.
Kommunion erachtet wird. Von einer Pflicht, sich in besonderer
Weise als bussfertiger Siinder an die Gemeinde und ihre Organe
zu wenden, weiss auch die Kirche der ersten Jahrhunderte nur
in solchen Féllen, in welchen jemand infolge grober Vergehen
(Verleugnung oder Abschworung des christlichen Glaubens,
Mord, Ehebruch) aufgehort hatte, Mitglied der christlichen Ge-
meinde zu sein oder als solches anerkannt zu werden, die ver-
iibte Missetat jedoch bereute und wieder aufgenommen zu werden
winschte. Da aber ein solcher Slinder in den ersten fiinf Jahr-
hunderten nur einmal im Leben zur offentlichen Kirchenbusse
und nach vollendeter Busszeit zur Erneuerung der Kirchgemein-
schatt zugelassen wurde, so lisst sich mit dieser altkirchlichen
Einrichtung nicht die in der romischen XKirche aufgestellte
Forderung einer oft zu wiederholenden Ohrenbeichte begriinden.
Tatsdchlich ist auch das erst im Jahre 1215 von Innozens III.
auf dem 4. Laterankonzil gegebene Kirchengebot, dass jeder
zu den Unterscheidungsjahren Gelangte alljahrlich wenigstens
einmal, bei Strafe des kleinen Kirchenbanns, seinem zustéindigen
Priester die begangenen Siinden bekennen miisse, weniger aus
religiésen Griinden erlassen worden, als vielmehr zu dem Zwecke,
um die Ausfindigmachung und Ausrottung von Ketzern zu er-
leichtern. Daher ist auch dieses Kirchengebot bei uns in Weg-
fall gekommen und damit die in der romischen Kirche zur
Kontrollierung eingetiihrte Abgabe und Einsammlung von Beicht-
zetteln. Im Falle der Abnahme einer Ohrenbeichte sind unsere
Priester angewiesen, sich aller unnétigen Fragen zu enthalten,
sowie jeder Einmischung in die persénlichen oder Familienan-
gelegenheiten des Beichtenden und jedes Versuches, einen un-
berechtigten Einfluss zu gewinnen. Auch besteht die Los-



— 257 —

sprechungsformel, deren sie sich bedienen, wie auch in der
romischen Kirche bis zum 13. Jahrhundert der Fall war, ledig-
lich in der Firbitte, Gott moge dem reuigen Siinder vergeben,
wiahrend dort noch ein richterlicher Urteilsspruch des Priesters
hinzugekommen ist (,ich spreche dich los von deinen Siinden“),
welcher, weil doch nur bedingungsweise, ndmlich im Fall wahr-
hafter Reue und Bussfertigkeit, vor Gott giltig, wertlos ist.
Hierdurch sind die Gldubigen nachdriicklich darauf hingewiesen,
dass sie sich nicht bei einer irgendwie erschlichenen Los-
sprechung des Priesters beruhigen diirfen, sondern dass alles
ankomme auf die gewissenhafteste Selbstprifung (1. Kor., 11, 28),
auf die reumitige Selbstanklage vor Gott und auf den ernst-
lichen Vorsatz der Besserung und das wirkliche Besserwerden.

Ausfiihrliches bei Bischof Herzog , Die obligatorische romische
Ohrenbeichte eine menschliche Erfindung“. Aarau bei Wirz
1901 und in einigen im Anschluss daran erschienenen Streit-
schriften des gleichen Verfassers(gegen Bischof Egger, 1901, gegen
Dr. Kirsch, mit Bezug auf die Lehre des hl. Augustin, Bern 1902,
und Riickblick 1903 ebenda), ferner bei Karl Weiss ,Beicht-
gebot und Beichtmoral der romisch-katholischen Kirche“.
St. Gallen und Leipzig 1901.

Was das Alter betrifft, von welchem an Kinder zur Beichte
und Kommunion angehalten oder zugelassen werden sollen, so
besteht dariiber bei uns keine bestimmte Vorschrift. In der
Regel werden sie erst gegen Ende des Besuches der Volks-
schule, bezw. zwischen dem 12. und 14. Lebensjahre, dazu an-
gehalten. Hingegen wurde fiur die rémische Kirche von Pius X.
am 8. August 1910 ein Dekret erlassen, wonach schon ungefihr
mit dem 7. Lebensjahre fiir Kinder die Verpflichtung beginnt,
dem diesbeziiglichen Kirchengebote nachzukommen. S. Felix
Altmanns Flugschrift ,Schiitzet die Kinder“. Basel 1910.

b) Was die Fastengebote anbelangt, so ist zwar bei uns die
Beibehaltung der altkirchlichen Ubung des Fastens, im Sinne
einer freiwilligen Beschrankung in Speise und Trank auf das
unentbehrliche Mass und auf moglichst einfache, reizlose Nah-
rungsmittel, fiir die in der alten Kirche festgesetzten Tage, be-
ziehungsweise Zeiten anempfohlen, da ja eine solche Selbst-
beschrinkung, wenn sie freiwillig und in der rechten Gesinnung
geiibt wird, heilsam und von religis-sittlichem Werte sein kann;
aber besondere Anordnungen oder Gesetze iiber den Umfang

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1911. 17



— 268 —

oder die Art und Weise des Fastens, wie in der romischen
Kirche durch Fastenhirtenbriefe zu erfolgen pflegen, wurden
aus religiosen und praktischen Griinden von unserer Kirchen-
behdrde nicht erlassen, weshalb auch die in der romischen
Kirche vorkommenden Fastendispensen bei uns unnétig geworden
sind. Ebenso gilt die in der romischen Kirche bestehende Vor-
schrift, das hl. Abendmahl véllig niichtern zu empfangen, bei
uns nicht fir verpflichtend, weil ja auch die Apostel bei der
Einsetzung desselben durch Christus, und weiterhin die ersten
Christen bei dessen Empfang keineswegs niichtern waren. Doch
wird mancher fromm Gesinnte, in der Erwigung, dass er in
dem hl. Abendmahle (der hl. Kommunion) seinen Herrn und
Erloser empfingt, und von dem Wunsche beseelt, ihm, der sein
Leben fiir uns hingeopfert, auch ein kleines Opfer der Liebe
zu bringen, bei voélliger Gesundheit freiwilliy des vorherigen
Genusses von Speise und Trank sich enthalten, oder, falls sein
Zustand das nicht zulésst, auf das Notwendigste sich beschrinken.

¢) Den sogenannten Ablass betreffend: In der roémischen
Kirche niamlich ist es tblich, dass fiir bestimmte Leistungen,
z. B. von Geld oder von Kriegsdiensten im Interesse der Kirche,
oder fiir Verrichtung bestimmter Gebete, fiir den Besuch ge-
wisser heiliger Orte, fir den Gebrauch gewisser geweihter
Gegenstinde und dergleichen, Anweisungen auf den aus den
tiberfliessenden Verdiensten Christi und der Heiligen bestehenden
Gnadenschatz der Kirche erteilt werden behufs génzlicher oder
teilweiser Nachlassung (vollkommener oder unvollkommener
Ablass) von Siindenstrafen, welche sonst in diesem oder jenem
Leben der gottlichen Gerechtigkeit zu leisten wéren, und es
koénnen nach der romischen Lehre solche Ablisse auch bereits
Verstorbenen zugewendet werden. Die Macht aber, in dieser
Weise iiber den vorhandenen Gnadenschatz zu verfiigen, wird
vermoge der dem Petrus verliehenen Schlisselgewalt in erster
Linie dem Papste zugeschrieben. Dieses ganze Ablasswesen
ist bei uns, wie auch in der morgenlindischen Kirche, ausser
Gebrauch, da kirchliche Behorden offenbar nur berechtigt sind,
Strafen, die sie selbst verhdngt haben — und in diesem Sinne
nur gab es in der alten Kirche Ablisse —, ganz oder teilweise
nachzulassen, nicht aber die Macht haben, der gottlichen Straf-
gerechtigkeit fiir dieses oder das andere Leben Vorschriften zu
machen oder gleichsam in die Arme zu fallen. Daher werden



— 259 —

auch bei uns keine Gegenstiinde geweiht, an deren Gebrauch
in der romischen Kirche Ablisse gekniipft sind, wie Medaillen,
Skapuliere — so werden tiber die Schultern zu héngende Stiicke
Wollenzeug von bestimmter Farbe und Gestalt genannt —,
(urtel, Rosenkrianze und dergleichen. — Auch gibt es bei uns
keine sogenannten privilegierten Altdre, wie in der romischen
Kirche, wo der Papst manchmal fiur einen Altar das Privilegium
oder Vorrecht erteilt, dass durch eine an ihm gelesene Messe
sicher eine Seele aus dem Fegfeuer befreit werden solle.

d) Die Kéauflichkeit der Messen (Messstipendien und Mess-
stiftungen) und die Gebilihren fiir geistliche Funktionen (Stol-
gebiihren und Gebetsgelder), sowie die Dispenstaxen sind bei uns
abgeschafft.

e) Arm und Reich werden bei kirchlichen Funktionen, wie
Trauungen, Beerdigungen, gleich behandelt.

) Die Vornahme der kirchlichen Eheeinsegnung ist unseren
(teistlichen in Deutschland in allen den Fillen gestattet, in
welchen nach dem bturgerlichen Gesetze die Ziviltrauung zu-
gelassen ist, ausgenommen, wenn es sich um Ehen zwischen
Christen und Nichtchristen handelt, oder um Wiederverehelichung
eines Geschiedenen zu Lebzeiten des anderen geschiedenen Teiles,
Bei den dsterreichischen Altkatholiken fallt auch letztere Aus-
nahme weg, da ihre Synode Ehen, deren sittliche und religiose
Grundlage, némlich Liebe und Treue, geschwunden ist, fir
trennbar erklarte und auch der oberste Gerichtshof sich daran
hélt. Sonstige Ehehindernisse, die noch in der romischen Kirche
Geltung haben, von welchen aber dort um Geld dispensiert wird,
gelten bei uns nicht. Da nach altkirchlicher Auffassung die
christlichen Brautleute selbst es sind, welche durch die beider-
seitige Erkliarung, sich einander als Ehegatten angehoéren zu
wollen, sich das Sakrament der Ehe spenden, und nicht der
Priester, welcher die betreffende Erklirung zur Beurkundung
entgegennimmt und einsegnet, und da das Konzil von Trient,
welches die Abschliessung der Ehe vor dem zustindigen Pfarrer
und zwei anderen Zeugen erst formlich verordnete, sogar die
friher manchmal nur geheim abgeschlossenen Ehen fiir giiltige
und wirkliche Ehen erklirte, so sehen wir auch schon in der
bloss biirgerlich vor dem Standesbeamten abgeschlossenen Ehe
eine wirkliche Ehe, nicht mit Leo XIII. ein blosses gesetzliches
Konkubinat. Es wird aber auch bei uns als selbstverstandliche,



— 260 —

von altersher in der Kirche geiibte Pflicht christlicher Braut-
leute erachtet, die Abschliessung der Ehe, die ja nicht bloss fiir
den Staat, sondern auch fiir die Kirche von Belang ist, auch
in ihrer kirchlichen Gemeinde zu bekunden und zugleich mit
Gemeinde und Priester in Form eines kirchlichen Aktes fiir den
in jeder Beziehung so wichtigen Schritt um Gottes Segen zu
bitten.

g) Bei Abschliessung sogenannter gemischter Ehen, das sind
Ehen von Mitgliedern verschiedener christlicher Konfessionen,
durfen unsere Geistlichen beztiglich der konfessionellen Erziehung
der zu erwartenden Kinder von den Brautleuten kein bestimmtes
schriftliches oder mindliches Versprechen verlangen, wie in
der romischen Kirche geschieht, wo die Einsegnung abhingig
gemacht wird von dem Versprechen der Erziehung sdmtlicher
Kinder in der romischen Konfession. Doch soll die Uberzeugung
von der vollen Berechtigung und der grossen Bedeutung seiner
Kirche den altkatholischen Teil bestimmen, ernstlich dahin zu
wirken, dass die Kinder wenigstens teilweise jener zugefiihrt
werden.

h) Fiir unsere Priester wurde der fir die Priester der
romischen Kirche seit Papst Gregor VII. (1074) bestehende
Zolibatszwang, das ist der Zwang zur Ehelosigkeit (in Deutsch-
land von der 5. Synode 1878, in der Schweiz schon 1876 durch
eine zu Olten gehaltene Synode, in Osterreich!) 1880 auf der
crsten ordentlichen Synode zu Wien) aufgehoben, weil derselbe
weder von Christus, noch den Aposteln angeordnet wurde und
{iir Viele schwere sittliche Gefahren in sich schliesst; und diese
Aufhebung gilt natiirlich auch fur unsere Bischife, wie durch
die am 28. April 1908 vollzogene Weihe des von den englischen
Altkatholiken gewiihlten wverheirateten Priesters Mathew aner-
kannt wurde. Doch wurde zugleich betont, dass mit dieser
Aufhebung des Zwangs der wahren kirchlichen Bedeutung des
freiwilligen, im Geiste des Opfers iibernommenen Zglibats in
keiner Weise zu nahe getreten werden solle (Matth. 19, 12,
1. Kor., 7, 26—40). Die altkatholische Kirche Hollands iibrigens

') Bei dem O&sterreichischen obersten Gerichtshof jedoch wurde erst
spiat (1907) durch Professor Mach in Tetschen die Entscheidung herbei-
gefiihrt, dass kein Priester gezwungen werden konne, nach dem Austritt
aus der romischen Kirche die Ehelosigkeit zu bewahren.



— 261 —

hat diesen Zwang fiir ihre Priester noch nicht aufgehoben.
Siehe Schulte ,Der Zolibatszwang und dessen Aufhebung‘.
Bonn 1876 bei Neusser und Dr. J. Richterich in der Internat.
Revue, Nr. 64 und 65 (deutsch) und Nr. 66 (franzosisch), 1908
und 1909.

i) Desgleichen besteht fiir unsere Geistlichen nicht mehr
die Verpflichtung, bei Verrichtung ihrer Privatandacht sich des
fiir die romischen Geistlichen vorgeschriebenen offiziellen Gebet-
buchs, des sogenannten romischen Brewviers, zu bedienen, weil
Ja dieses von Filschungen und Erdichtungen wimmelt.

k) Unsere Krankenschwestern haben nicht, wie die romischen
Nonnen, lebenslianglich sich zu binden und nicht die klosterlichen
Geliibde abzulegen, sondern sie geloben nach beendigter Aus-
bildung bei der durch den Bischof erfolgenden kirchlichen Ein-
segnung in dessen Hand einfach Treue im Beruf und Gehorsam
gegen ihre Oberin und nehmen eine vorgeschriebene Schwestern-
tracht an.

1) Uberhaupt gibt es bei uns, abgesehen von den im Jahre
1909 beigetretenen Mariawiten (8. Fr. 35), keine Monchsorden oder
ordensdhnliche Kongregationen, wie in der romischen Kirche.
Die Orden haben zwar unstreitig in fritheren Zeiten, so z. B. der
von Benedikt von Nursia (1 543) gestiftete Benediktinerorden, viel
(utes geleistet, durch Verbreitung des Christentums und dev
Kultur, durch Pflege des Unterrichts, der Wissenschaft und
Kunst, und durch ihr Bestreben, in Zeiten arger Verweltlichung
der Kirche im Gegensatz dazu die urspriingliche Reinheit, Armut
und Sittenstrenge des christlichen Lebens zur Darstellung zu
bringen, und gewiss vermdégen auch heutzutage, wie sich unter
den Mariaviten zeigt, vom Geiste des reinen Christentums be-
seelte Orden, solange dieser in ihnen herrschend bleibt, recht
segensreich zu wirken, namentlich da, wo Weltklerus und Volk
einer argen Verderbnis in bezug auf Glauben oder sittliches
Leben anheimgefallen sind. Auch in den heutigen Klostern
der romisch-katholischen Kirche gibt es sicher viele edle, von
wahrhaft idealem christlichen Streben erfillte Seelen, die
manches Gute leisten, und verdienen namentlich viele Kranken-
schwestern in ihrem uneigenniitzigen, hingebungsvollen Wir-
ken, sofern sie von Bekehrungsversuchen Andersgliubiger
sich enthalten, unsere vollste Anerkennung. Aber auch die
Orden haben sich vielfach nicht freigehalten von Verwelt-



— 262 —

lichung. Nicht nur treiben manche derselben sehr weltliche
Geschifte, sogar Bier- und Liqueurfabrikation, und machen
den weltlichen Gewerbetreibenden vielfach sehr unliebsame
Konkurrenz, weshalb Pius X. sich gedrungen fiihlte, am 2, De-
zember 1910 ein Motu proprio zu erlassen, worin er Ordens-
mitgliedern die Beteiligung an Handels- und finanziellen Ge-
schéften, iberhauptan Geschiften, diemitder Religionnichtszutun
haben, verbietet; sondern auch die Art und Weise, wie die zum
Teil auf Worten Christi (Matth. 19, 12, 21; vergl. 1. Kor., T,
20—38) berubenden sogenannten -evangelischen Rite, nimlich
Ehelosigkeit, Armut und Gehorsam, wozu sich die Ordensleute
lebenslidnglich durch Geliibde verpflichten, befolgt werden, lisst
oft vieles zu wiinschen {iibrig. Namentlich der Zweck des Ge-
liibdes der Armut, das die Einzelnen ablegen, wird durch Haufung
von Reichttimern fiir die Kloster, wodurch den Einzeinen ein
vollig sorgenfreies Dasein ermoglicht und oft Anlass zu tippiger
Schwelgerei gegeben wird, vielfach vollig umgangen. Wie das
erste Geliibde oft umgangen wurde, ist bekannt. Das dritte aber,
unbedingten blinden Gehorsam dem geistlichen Oberen zu leisten,
beruht in Wahrheit nicht auf einem Rate Christi, sondern nur
auf willktrlicher Deutung seiner Worte an den reichen Jiingling
,Folge mir nach¥, und widerspricht der Menschenwiirde und
dem Geiste des Christentums, welcher Beniitzung der von Gott
anvertrauten Talente verlangt (vergl. Fr. 19 und 25), und macht
die Orden der romischen Kirche, seitdem letztere in ihrer Spitze
auf unchristliche Abwege geraten ist, zu den gefihrlichsten
Werkzeugen der verderblichen Bestrebungen Roms, so dass selbst
die an sich besten Werke leiblicher und geistiger Barmherzigkeit,
welchen die Orden sich widmen koénnen, wie Armen- und Kranken-
pflege und Unterricht, vielfach der Forderung hochst bedenk-
licher Zwecke der romischen Weltmacht dienen miissen. Ausser-
dem fiihlen oftmals jene, die voreilig in unreifem Alter durch
lebensliingliche Geliibde sich gebunden haben, in der Folge sich
tief ungliicklich und geraten leicht in arge sittliche Verirrungen.
Daher werden solche unter uns, die zur Befolgung der wahren
evangelischen Rite berufen zu sein glauben, besser und sicherer
tun, das zunichst im Stillen fiir sich zu versuchen; wenn sie
aber an Gleichgesinnte, zur Fiihrung eines gemeinschaftlichen
Lebens, sich anschliessen kénnen und wollen, sich nicht lebens-
langlich zu binden. Es scheint auch verdienstvoller, wirksamer,



— 263 —

menschenwiirdiger und begliickender zu sein, wenn jemand,
inmitten der Welt stehend, mit stets neu sich bewéihrender
Kraft des Geistes aus Gott, freiwillig die hehren Opfer heiliger
Liebe bringt, als wenn er dies in einer gewissen Abgeschlossen-
heit von der Welt und vielleicht nur mehr widerwillig tut, nur
deswegen, weil er im Gewissen durch das ldngst bitter bereute
Geliibde sich dazu verpflichtet fithlt und &dusserlich in einem
Zustande lebenslidnglicher Gebundenheit und stindiger Zwangs-
aufsicht sich befindet. Siehe Friedrich ,Der Mechanismus der
vatikanischen Religion“, Bonn bei Neusser, 2. Aufl., 1876 und
Clemens XIV. in einem Briefe an den Malteserritter de Cabana,
Altkatholik. Volksbl. Nr. 18, 1903. Da heisst es unter anderm:
» Warum wollen Sie die Welt verlassen, da Sie dieselbe erbauen
konnen? Sie wird immer verkehrt bleiben, wenn alle recht-
schaffenen Ménner dieselbe verlassen wollen. . . ... Abgesehen
davon, dass es schwer ist, viele eifrige Religiose (Ordensleute)
zu finden, so muss man befiirchten, dass der Staat leide, wenn
man sich der menschlichen Gesellschaft unbrauchbar macht.
Wir werden nicht als Monche, wohl aber als Biirger geboren.
Die Welt braucht Glieder, welche die Harmonie beférdern
helfen und durch ihre Fihigkeiten, Arbeiten und Sitten die
Reiche blihend machen. .. Der hl. Antonius, welcher so lange
Zeit in der Wiiste zubrachte, hatte das Gelibde getan, sein
ganzes Leben darin zu bleiben. Aber er verliess seine Einsam-
keit, weil er iiberzeugt war, dass man der Religion und dem
Staate mehr mit Handlungen als mit Gebeten dienen miisse. . . .
Konnen Sie nicht Ihr Herz bestéindig zu Gott erheben, wenn
Sie sich gleich mitten in der Welt befinden? Das Verdienst des
Gebetes besteht nicht in vielen Worten. Der héchste Gesetz-
geber versichert uns selbst, dass die Menge der Worte uns
keine Hiillfe vom Himmel verschafft. Viele angesehene Schrift-
steller behaupten ohne Bedenken, dass die Erkaltung in den
Klostern zum Teil daher riihre, weil man den Gottesdienst zu
sehr vervielfaltigt habe. Sie glauben mit Recht, dass die Auf-
merksamkeit bei allzu langen Gebeten erschlafft, und dass die
Handarbeit niitzlicher ist, als ein bestéindiges Singen.... Der
Mensch ist zur Arbeit bestimmt. Vom beschaulichen Leben zum
trdgen Leben ist nur ein Schritt, sagt der Kardinal Paleotti,
und nichts ist leichter getan, als dieser Schritt,*

Den oben ausgefiihrten Griinden haben die mariawitischen



= 954 —

Priester, welche die alteste Ordensregel des hl. Franziskus von
Assisi (1 1226) in ihrer ganzen Einfachheit und Strenge sich
zur Lebensordnung machten, Rechnung getragen, indem sie
nicht in Klostern leben, sondern ein jeder mitten in seiner Ge-
meinde in einem Pfarrhause wohnt, und der Austritt aus dem
Orden ihnen freisteht. Ebenso wirken auch die mariawitischen
Schwestern mitten unter dem Volke stehend in allerlei Wohl-
tiatigkeitsanstalten praktisch mit an der allseitigen Hebung des
Volkes, namentlich der heranwachsenden Jugend.

29. Wodurch wnterscheiden wir uns von der rimischen Kirche in
Bezichung auf den Kultus, das ist in gottesdienstlichen Dingen?

a) Durch Einfiihrung der Muttersprache bei der hl. Messe
und bei allen kirchlichen Handlungen in Gebet und Gesang,
wihrend in der romischen Kirche die dem Volk unverstind-
liche lateinische Sprache vorherrscht'); auch durch vorzugs-
weise Ubung des allgemeinen Volksgesanges. Niheres bei
Miilhaupt ,Religion, Kultus, Kirchensprache“, Bonn 1903, bei
E. Eisele. Die zum gottesdienstlichen Gebrauch fir die alt-
katholischen Gemeinschaften in Deutschland, der Schweiz, in
Osterreich und Holland erschienenen wichtigsten, amtlichen
und privaten Biicher (Mess- oder Altarbiicher, Ritualien, Gebet-
und Gesang-, Orgel-, Chor- und Vorsiingerbiicher), siehe in
dem bereits erwihnten ,Altkath. Handbiichlein*;

b) durch moglichste Abschaffung der Prozessionen, Bitt-
gange und Wallfahrten nach sogenannten Gnadenorten, als
nicht im Geiste Christi gelegen und Anlass gebend zu allerlei
Aberglanben und Missbrauch (Matth. 6, 5, 7; Joh. 4, 23, 24),
sowie durch Aufhebung oder Beschrinkung der in Verbindung
mit Transsubstantiationslehre und Fronleichnamsfest im Mittel-
alter neu aufgekommenen Arten der Verehrung des hl. Altars-
sakraments, wie Aussetzung in Monstranz und Ziborium, Er-
teilung des Segens damit, ewige Anbetung und dergleichen:

1) Auch in der altkatholischen Kirche Hollands ist, nachdem einzelne
kirchliche Funktionen schon seit lingerer Zeit in der Landessprache voll-
zogen worden waren, im Friihjahr 1909 fiir den ganzen Vormittags- und
Nachmittags - Gottesdienst die Ubersetzung in die Landessprache fertig-
gestellt worden, und ihre Bischdfe empfahlen und begriindeten in ihrem
Hirtenbriefe fiir die Fastenzeit dieses Jahres die Einfithrung der Mutter-
sprache beim Gottesdienste und gaben die erforderlichen Anleitungen dazu.



— 265 —

¢) durch Zuriickdriangung der tbertriebenen Marien- und
Heiligenverehrung auf das richtige Mass und die richtige Art,
weshalb auch von uns selbst erbaute Kirchen nicht auf den
Namen eines Heiligen als Patron geweiht zu werden pflegen,
und durch Beseitigung der diesbeziiglichen Neben- und beson-
deren Vereins- und Bruderschaftsandachten, sowie der rohsinn-
lichen Andachten zu den fleischlichen hl. Herzen Jesu, Josefs
und Mariens, zum hl. Antlitz, den hl. Wunden und dergleichen;

d) durch moglichste Vermeidung des insbesondere mit dem
Rosenkranzgebet, das rémischerseits so sehr empfohlen und
geitbt wird, verbundenen gedankenlosen oftmaligen Wieder-
holens von Gebetsformeln (Matth. 6, 7);

e¢) durch Vermeidung missbriauchlicher Bilder- und Reliquien-
verehrung (hl. Rock in Trier), sowie abergliubischer Verwen-
dung von geweihten Gegenstinden, wie Skapulieren (auf der
Brust und zwischen den Schultern getragenen Lappen mit dem
Bilde Mariens), Giirteln, Medaillen, von Ignatius- oder Lourdes-
wasser, und alles auf blossen Legenden beruhenden Kults?);

) durch Verpflichtung der Priester, das Predigtamt in echt
christlichem Sinne zu verwalten, unter Vermeidung aller theolo-
gischen Spitzfindigkeiten, konfessioneller Bitterkeit und politi-
schen Parteigeziinks;

g) durch Vermeidung des gleichzeitigen Lesens mehrerer
Messen in einer Kirche, wesbalb auch in den von uns selbst
gebauten Kirchen nur ein Altar errichtet zu werden pflegt;

k) durch Abschaffung blosser Privatmessen und Betrachtung
jedes Messopfers als Gemeindegottesdienst, was aber nicht aus-
schliesst, dass damit auf Wunsch oder aus besonderem Anlass
(Erkrankung oder Sterbefall) auch besondere Fiirbitten fiir
gewisse lebende oder verstorbene Personen verbunden werden
konnen, sowie durch teilweise Einfithrung von Laiengottes-
diensten, welche in Deutschland durch Synodalbeschluss vom
Jahre 1877 fur Fille, in welchen an Sonn- oder Festtagen eine
formliche Messfeier nicht moglich ist, als Ersatz dafiir unter
Beniitzung von besonderen vorgeschriebenen Formularen als
zuléssig, ja wiinschenswert erkliart wurden;

¢) in den meisten unserer Landeskirchen (in Deutschland
und Holland aus praktischen Griinden noch nicht) durch Wieder-

') Siehe Reusch «Die deutschen Bischife und der Aberglaube », 1879
Bonn; und Stubenvoll «Religion und Aberglaube », Leipzig bei Jansa 1897
und «Heidentum im Christentum», Heidelberg bei Siebert 1891.



— 266 —

einflihrung der Spendung des hl. Abendmahls unter beiden Ge-
stalten auch an die Laien;

k) beziiglich der Feier mancher Feste, deren urspriinglicher
Sinn oder Name in der romischen Kirche entstellt worden ist,
durch Wiedergeltendmachung der altkirchlichen Bedeutung und
des altkirchlichen Namens; z. B. feiern wir am 8. Dezember
einfach die Empfiangnis (nicht die unbefleckte) Mariens, am
6. Januar nicht die hl. drei Konige, sondern die Erscheinung,
das ist Kundmachung (Epiphanie) des Herrn, am 2. Februar
nicht Maria Lichtmess oder Marii Reinigung, sondern die Dar-
stellung Jesu im Tempel und die Begegnung mit Simeon
(Tempelfest des Herrn), und am 15. August nicht die leibliche
Himmelfahrt Mariens, sondern die Aufnahme ihrer Seele in
das himmlische Reich (Todestag Marid); neue romische Feste
aber, wie das Rosenkranzfest, das Fest ,Maria zum Schnee®,
Feste zu den hl. Herzen, Skapulier- (16. Juli), Portiunkula- (am
2. August Ablassfest des Franziskanerordens) und pépstliche
Jubeljahrfeste, sowie das Fest der Erscheinung der unbefleck-
ten Jungfrau Maria zu Lourdes in der franzosischen Diozese
Tarbes (11. Februar)?!), das von Leo XIII. erlaubt, von Pius X.
aber mit Dekret vom 13. November 1907 obligatorisch gemacht
wurde, werden bei uns nicht gefeiert;

[) durch Vermeidung alles Ubermasses in Zeremonien,
dusserem Pomp und Wiirdenkult, theatralischer Musik, Kir-
chenschmuck und dergleichen, kurz durch moglichste Verein-
tachung, Verinnerlichung und Hinwirken auf Anbetung im
Geiste und in der Wahrheit, jedoch unter Schonung berechtigter
altkirehlicher Formen;

m) durch Beseitigung der Firmpaten, weil in dem Alter,
in welchem bei uns die Kinder zur Firmung zugelassen zu
werden pflegen, dieselben als hinldnglich unterrichtet bereits
selbst ihren Taufbund erneuern konnen, beziehungsweise vor
der ersten hl. Kommunion erneuert haben und damit in die
Reihe der selbstindigen Mitglieder der Kirche eintreten oder
eingetreten sind. M. Korp.

') Am 11. Februar 1858 soll sie da einem Hirtenmidchen Bernadette
erschienen sein mit den Worten: «Ich bin die unbefleckte Empfingnis».

(Fortsetzung folgt.)




	Die altkatholische Bewegung der Gegenwart, deren Ursprung, Entwicklung und Ziel in 50 Fragen und Antworten [Fortsetzung]

