Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1(1911)

Heft: 2

Artikel: Dr. Wilhelm Tangermann (Viktor Granella) (1815-1907) als Schriftsteller
[Fortsetzung]

Autor: Menn

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403784

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403784
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 218 —

DE WILHELM TANGERMANN

(VIKTOR GRANELLA)
(1815—1907)

ALS SCHRIFTSTELLER.

II.

Es ist bewundernswert, dass Tangermann bei seiner aus-
gedehnten und tiberaus schwierigen Pastoration, die er in selbst-
loser Hingebung gewissenhaft und unermitidlich versah, auch
noch die Kraft und die Zeit fiir wissenschaftliche Arbeiten zu
eritbrigen wusste. So verdffentlichte er: Philosophie und Christen-
tum in ihren Beziehungen zur Kultur- und Religionsfrage. Leipzig
1876. Die Abhandlung ist vielseitig nach Inhalt und Methode;
die verschiedensten Probleme, die das kirchliche, staatliche
und wissenschaftliche Leben berlihren, werden ausfiihrlich be-
sprochen. Infolge einer bei dem Verfasser nicht seltenen Breite
der Darstellung und einer gewissen Weitschweifigkeit in der
Gedankenfiihrung ist das Buch allerdings nicht leicht zu lesen,
es will studiert sein. In diesem Falle bietet es freilich mancherlei
Anregung und ist eine Quelle geistiger Erhebung besonders
durch dass innige und sinnige Gemiitsleben des Verfassers,
wovon auch dieses Werk auf jeder Seite Zeugnis gibt.

Die Verhiiltnisse, wie sie sich in den siebziger Jahren bei
seinem Volke herausgestaltet hatten, mussten dem aufmerk-
samen Beobachter, bei aller Anerkennung der grossen Fort-
schritte, den Gedanken nahe legen, einer iiberrealistischen und
auf Sinnengenuss ausgehenden Zeitrichtung gegeniiber daran
zu erinnern, dass nur durch Belebung und Steigerung der ge-
sunden sittlichen Krifte die intellektuelle Kultur auf die Dauer
zu erhalten sein werde, dass aber die ethischen Prinzipien



— 219 —

allein in den religiésen Ideen ihre letzte Bewidhrung und tiefste
Begriindung finden kénnen. Darum sollte sein Buch dazu bei-
tragen, dass Glaube und Wissen, Religion und Vernunft wieder
die ihnen zukommende Wiirde erlangten, durch gerechte gegen-
seitige Anerkennung der ihnen eigentiimlichen Lebensgebiete
versohnt und zu einer harmonischen Ergiinzung und Uberein-
stimmung miteinander verbunden wiirden.

Die einleitenden Kapitel weisen gegeniiber der ihre Auf-
gaben verkennenden und ihre Grenzen iiberschreitenden Natur-
wissenschaft auf die Notwendigkeit der Philosophie hin, deren
Begriff, Methode und Ziel niher dargelegt wird. Zu diesem
Zwecke setzt sich der Verfasser namentlich mit Kant und
Hegel auseinander und gelangt zu dem Ergebnis, dass das Ein-
seitige dieser beiden Philosophen in der ,Glaubens- und Ge-
fithlsphilosophie* Jakobi’s — aber auch hier nur teilweise —
tiberwunden sei. Denn Jakobi erkennt wenigstens in den My-
sterien der Gemiitswelt ewige Wahrheiten, bestreitet aber die
Méglichkeit einer wissenschaftlichen Erkenntnis derselben. Hier
will Tangermann nun neue Wege einschlagen durch eine Er-
weiterung des Begriffes der ,,Vernunft“. Sie ist ihm ,nicht die
abstrakte und lediglich auf sich selbst gestellte Vernunft, nicht
die bloss denkende, sondern die von den hochsten gottlichen
Ideen durchleuchtete, durch sittliches Leben und Streben ver-
edelte und dabei geschichtlich gebildete Vernunft“. Demnach
ymiissen wir unter Vernunft jene héhere Strebekraft des Geistes
verstehen, durch die er des Gottesbewusstseins, des religiosen
Glaubens fahig ist und, in Verbindung mit der Verstandestiitig-
keit, zur metaphysischen Forschung, zur Erkenntnis des Abso-
luten geeignet“. Der religiose Glaube aber stiitzt sich auf das
religiose Gefiihl, das in drei Momenten besteht: als Gefiihl der
Abhéingigkeit und Bedéchtigkeit, als Gefiihl der Sehnsucht und
Liebe und als Gefiithl menschlicher Wiirde und geistig-sittlicher
Freiheit. Im Christentume nun, das durch besondere gottliche
Anordnung in die Welt gekommen, finden wir die Vollendung
aller fritheren religiosen Stufen. Das Eigentiimliche und Spe-
zifische der christlichen Religion aber ist die Person des Gott-
menschen, der in die Erscheinungswelt eingetretene, mensch-
gewordene Logos, und die durch ihn gestiftete Erlosung und
Versohnung.

Worin besteht nun das Wesentliche des Christentums, das



s DO0 e

erhalten werden muss? ,Schopfung und Vorsehung, Gottent-
fremdung durch die Simde und Erlosung durch Christus, Wieder-
geburt und Erneuerung des inneren Menschen — das sind die
Punkte, welche als die urspriinglichen Grunddogmen der dltesten
Kirche, als die primitiven unabénderlichen Prinzipien der christ-
lichen Religion betrachtet wurden, iiber welche die theologische
Entwicklung im Laufe der Zeit nur zu sehr hinausgegangen ist®
(S.136). Denn ,die orthodoxen Lehrsitze der Kirche, welchen
die Beratungen und Untersuchungen allgemeiner Kirchenver-
sammlungen vorhergegangen, haben einen substantiellen Gehalt
von Wahrheit, aber sie enthalten nicht die ganze, nicht die
volle Wahrheit, sondern nur die Seiten der Wahrheit, welche
auf einer bestimmten Stufe des christlichen Lebens und der
christlichen Erkenntnis zum Bewusstsein kommen, aufgefasst
und ausgesprochen werden konnten“ (S. 130).

Wolle man aber heutzutage noch das Christentum mit
Erfolg verteidigen, so werde man die konventionellen Schranken
des herkémmlichen dogmatischen Denkens zu durchbrechen
haben, ohne dabei beflirchten zu miissen, dass ohne Festhalten
an allen iiberlieferten Glaubensformeln der Glaube selbst und
die Glaubensgemeinschaft der christlichen Kirche verschwinden
wiirden. Somit nimmt T. fiir ,den, der die volle Wahrheit ver-
langt“, gegeniiber der in den Zeiten wechselnder Auffassungs-
weise das , Evolutionsprinzip* als vollkommen berechtigt in An-
spruch. FEr sagt dartiber: ,Die Wahrheit besteht darin, dass
die ganze Menschheit und alle menschlichen Zustinde auf Ent-
wicklung angelegt sind, das Evolutionsprinzip also ein berech-
tigtes ist. Unberechtigt jedoch ist die génzliche Missachtung
geschichtlicher Rechte, die mangelhafte Unterscheidung zwischen
Wesen und Form, sowie die riicksichtslose Verurteilung des
Bestehenden auch in seinen noch gesunden und lebensfidhigen
Erscheinungen® (S. 156).

Im grossen und ganzen bewegt sich T. hier in allgemein
gehaltenen Reflexionen, ohne, wie man erwarten sollte, auf
konkrete Fille grundlich einzugehen. Als Beispiel fithrt er
fast nur an: ,Die Frage, ob die Gegenwart des Herrn im hl
Abendmahle eine substanzielle oder dynamische sei, bedarf fur
die Gesamtheit keiner verpflichtenden Losung, indem die Ge-
wissheit einer wirksamen Gegenwart des Herrn und der feste

Glaube daran fiir das religiose Bediirfnis vollkommen geniigen“
(S. 251).



— 221 —

‘Wer ibrigens die angedeuteten und éhnliche Ausserungen
richtig beurteilen und eine {iibertriebene Auffassung derselben
vermeiden will, wird notwendig die Personlichkeit und das Wirken
ihres Urhebers dabel in Betracht ziehen miissen und sich nicht
allein auf seine Biicher berufen diirfen. Ferner wire nicht zu
tibersehen, was T. sich dachte als Aufgabe des Altkatholizismus,
dem allein — nicht dem sogenannten Staatskatholizismus — er
die Kraft zur Uberwindung des Ultramontanismus zuschrieb.
,Statt durch unzeitige und tbereilte Reformen die Gemiiter zu
gewinnen,“ sagt er Seite 296, ,geziemt es den Freunden der
Wahrheit, der Welt durch eine hohe Idealitit des sittlichen
Geistes, durch die riickhaltslose Hingabe der ganzen Person-
lichkeit an die gottlich erhabene, nur durch eitles Menschen-
werk verdunkelte Idee der Kirche zu imponieren... Darum
wird vieles der sich fortentwickelnden Zeit iiberlassen werden
missen, und in dem gemeinsamen Streben, bei entschiedenem
Festhalten an der altkirchlichen Glaubenssubstanz alle Er-
rungenschaften einer fortgeschrittenen Geistesbildung mit einem
festen religiosen Standpunkt in harmonischen Einklang zu
bringen, wird man beziliglich notwendiger Reformen doch nur
langsam und mit grosser Besonnenheit vorgehen diirfen. Wie
wire auch sonst innerhalb der katholischen Kirche, die nun-
mehr in der grossen Mehrzahl ihrer Mitglieder rémisch-jesui-
tisch geworden, eine durchgreifende Verbesserung und Erneue-
rung fiur moglich zu halten? Die Schanzen der Vorurteile sind
wahrlich nicht gering; eine liegt hinter der anderen, so dass
sie nicht im Sturm genommen werden konnen.“

T. wollte zugleich konservativ, progressiv und reforma-
torisch sein und wird nicht miide, immer von neuem darauf
hinzuweisen, dass, wenn es sich um eine sittlich-religiose
Wiedergeburt der Menschheit handle, diese notwendig von der
Gesinnung, vom innersten Zentrum des Herzens ausgehen miisse.
Im Innern solle man immer zunéichst die Ankniipfungspunkte
fir die ewigen Wahrheiten der christlichen Religion suchen,
das sei der erste bahnbrechende Schritt zu dem lebensfrischen
Neubau einer hoffnungsreichen Zukunft. Indem er seinen Glauben
an eine Entwicklung der Kirche bekennt und an eine Zukunft
der Religion, in welcher das Christentum sich reiner, gelauterter
und vollendeter darstellen wird, macht er sich die Schellingsche
Idee von dem petrinischen, paulinischen und johanneischen



— 222 —

Prinzip der Kirche zu eigen und schliesst mit einem frohen
Ausblick auf den grossen Friedenstempel der Zukunft. —

Bereits in Philosophie und Christentum hatte T. nachdriick-
lich auf den durch die Erfahrung leider schon zur Geniige be-
stiatigten Mangel des modernen Liberalismus hingewiesen, dass
er wesentlich ohne Religion ist. Dieses Abstrahieren von allem,
was zur Religion gehort, ist auch heutzutage noch fiir den
Liberalismus durchaus charakteristisch und folgt naturgemiiss
aus seinem bloss negativen Freiheitsbegriff. So hat denn das
im folgenden zu besprechende Buch auch in der Gegenwart
noch ein aktuelles Interesse und darf jedem ernster Gesinnten
zum Studium dringend empfohlen werden. Was also in ,Philo-
sophie und Christentum“ nur gelegentlich ausgedriickt war,
wird ex professo behandelt in der Schrift: Das liberale Prinzip in
seiner ethischen Bedeutung fiir Staat und Kirche, Wissenschaft und
Leben. Koln 1882. Die dritte, mit einem Vorwort vermehrte
Auflage erschien 1886.

Der Verfasser geht aus von der Bedeutung, die fisvI<oiog
und flevdepie, liberalis und liberalitas bei den klassischen Vol-
kern hatten, und findet, was fir das richtige Verstandnis von
grosser Bedeutung ist, dass darin mit dem Begriffe von Frei-
heit und Freisinnigkeit, im Gegensatze von Kkleinlicher Selbst-
sucht und sklavischer Gesinnung, zugleich der Begriff von
Edelmut und Freigebigkeit verbunden ist. Es ist demnach ganz
unbegriindet, wenn man, die antike Kultur ins Auge fassend,
unter Liberalismus nichts weiter versteht, als die moglichste
Unbeschrinktheit und Ungebundenheit, somit etwas ganz In-
haltloses und rein Negatives. Der Liberalismus ist vielmehr
in seinem eigentlichen Wesen, seinem schon der Auffassung
des klassischen Altertums entsprechenden Begriffe gemiiss etwas
durchaus Edles und Gutes. Er bezeichnet das beste und vor-
treflichste, was Griechen und Romer besassen, und kann als
die Quelle alles menschlich Achtungswiirdigen, als die Wurzel
der antiken Humanitit betrachtet werden, wie solche in dem
reichen Leben jener Vilker bei den Edelsten und Besten sich
kundgegeben. ,An sich also sind die liberalen Forderungen
niemals negativ oder gar destruktiv, wie dies vielfach behauptet
wird, sondern vielmehr in ihren Intentionen durchaus positiv.
Ebensowenig ist der Liberalismus an und fiir sich irreligios;
vielmehr ist es ihm vermoge seiner ethischen Natur wesentlich,



— 223 —

von der Religion nicht zu abstrahieren. Zur Zeit der fran-
zosischen Revolution hat er allerdings gegen die Kirche sich
nicht bloss negativ, sondern sogar destruktiv verhalten, wofir
die Griinde jedoch zunéchst nur in dem Verderbnis der sittlich-
religiosen Zustdnde zu suchen sind. Dass sein praktisches Ver-
hédltnis zur Religion und noch mehr zur Kirche auch in der
Gegenwart im allgemeinen nur Indifferentismus ist, kann aller-
dings nicht geleugnet werden. Diese bedenklich eingerissene
Religionslosigkeit hat ihren Grund nicht bloss in der materia-
listischen Verflachung der Intelligenz, sondern in der mit dem
verweichlichenden Luxus unserer Tage zusammenhdngenden
Erschlaffung des Charakters, die ihre krankhafte Scheu vor
allem iiber die Sinnenwelt hinausragenden FErhabenen und
Heiligen nicht zu verbergen vermag. Aber auch die Kirche
selbst trigt einen grossen Teil der Verschuldung durch ihre
Versdumnisse in der seelsorglichen Praxis, durch ihre Einseitig-
keiten und Ubertreibungen® (S. 139).

Dennoch aber zeigte der Liberalismus des klassischen
Altertums trotz seiner positiven Richtung etwas sehr Mangel-
haftes, das nur das Christentum beseitigen konnte. Den Griechen
wie den Romern war der Wert und die Wiirde des Menschen
als solchen, vermoge seiner Natur, verborgen. Nur der frei-
geborene Mann, der in giinstigen Verhéiltnissen lebte, hatte das
Recht und die Pflicht, liberal zu sein, er war es aber in der
Regel nur gegeniiber den (ibrigen freigeborenen Biirgern. Somit
litt der antike Liberalismus an einer ethischen Beschriin-
kung und hatte keine universale Bedeutung, weil er auf die
bevorzugten Klassen der menschlichen Gesellschaft beschrinkt
blieb. Die bisher fehlende Allgemeinheit und Vertiefung gab
das Christentum, dessen Grundprinzip und inneres geistiges
Wesen die Liebe ist, die wahre Gottes- und Menschenliebe,
durch die allein wir zu geistiger Freiheit gelangen. In dieser
durch den Geist des Christentums veredelten Liebe liegt das
erginzende Element, dessen die liberalitas des Altertums bedarf,
um ihrem eigenen Begriffe gemiss sich zu hoherer Allgemein-
heit zu erheben und jede unedle Einengung nnd Beschrinkung
zu entfernen. Im weiteren Verlaufe der Erorterung wird hier-
nach der Liberalismus bestimmt als ,welthistorisches Fort-
bildungs- und Entwicklungsprinzip“. Und weil der Liberalismus
in dieser seiner edelsten Gestalt nur in einer christlichen Welt-



— 204 —

und Lebensanschauung seine festesten Stitzen findet, so kann
auch nur diese, in der uns Freiheit und Liebe als welt-
erneuernde Prinzipien gottlich gegeben, ihm die rechte Geistes-
weihe verleihen. Von diesem Standpunkte aus fihrt T. gegen
den in politischer Aktion stehenden Liberalismus, der in reli-
gioser Hinsicht ¢ndifferent und negativ war und ist, eine wohl-
berechtigte, scharfe und doch massvolle Polemik. Auch heute
noch ertont liberalerseits das auf Missverstand und Irrefithrung
beruhende Schlagwort von der ,Scheidung von Religion und
Politik“. Dafiir erfihrt diese Partei aber auch mehr und mehr
das Schicksal, das T. ihr damals voraussagte: ,Wenn der Libe-
ralismus seine Gleichgiiltigkeit, seine oft bekundete Abneigung
beziiglich der religiosen Aufgaben der Zeit noch langer bei-
behilt, indem er sich nicht ernstlich und aufrichtig um die
Losung derselben bekimmert, so kénnen wir ihm allerdings
kein giinstiges Prognostikon stellen“ (S. 62). Ein instruktives
Beispiel dafiir bieten die Vorgédnge im Grossherzogtum Baden.

Uber das gegenseitige Verhiltnis von Religion und Politik
sagt T.: ,Politik und Religion sind freilich sehr verschiedene
Dinge. Wir miissen sie scharf von einander unterscheiden,
koénnen aber ihre Beziehungen zu einander nicht leugnen, weil
der gesellschaftliche und der religiose Mensch nicht ganz von
einander getrennt werden koénnen. Auch in politischen Dingen
ist die Gesinnung niemals ohne FKinfluss. Die Gesinnung aber
beruht auf gottlichen Ideen, und worin sollen diese ihre letzte
Begriindung finden, wenn nicht in der Religion? Wo also von
der Religion ginzlich abstrahiert wird, in der Meinung, dass
man dadurch dem Freiheitsbegriff des Liberalismus gemiss
handle, da ist dies offenbar durchaus irrig und verkehrt. Das
liberale Prinzip wiirde bei solcher Auffassung allerdings etwas
Negatives und Unbestimmtes, obwohl es doch auch in seinem
Verhéltnis zur Religion etwas sehr Positives und Bestimmtes
ist. In welcher Weise aber auch in dieser Beziehung gesiindigt
werden mag, so ist darum der Liberalismus seinem inneren
Wesen nach eben so wenig negativ und destruktiv, wie die
Religion an sich betrachtet jemals negativ und destruktiv ge-
wesen, wenn auch in ijhrem Namen durch Missbrauch und
Fanatismus noch so viel Boses angerichtet worden.“ (8. 175 f.).

Der zweite Teil schildert den Liberalismus in seiner ethischen
Bedeutung fiir den Staat, fiir Wissenschaft und Leben. Be-



— 225 —

sonders hervorzuheben sind hier die Kritik der (mechanischen)
Demokratie, die Austiihrungen tiber Autoritit und Freiheit, iiber
Wissenschaft und Glauben, sowie die geschichtsphilosophischen
Bemerkungen tiber die Bedeutung und die Wirkungen der
Revolutionen, insbesondere der franzosischen. — T. formuliert
seine Ansicht dahin: ,Wer es verstinde, das Solide und Gute,
das Bewihrte und Brauchbare aus der alten Zeit heriiberzu-
nehmen, um es dem Reichtum des Errungenen, den Erfahrungen
und Fortschritten der heutigen Zeit in gesunder Lebensauffassung
zu vereinigen, der hitte den Stein der Weisen gefunden“ (S. 101).
Und: ,Nur auf christlicher Grundlage kann das deutsche Volk
seine Einheit im Partikularismus, seine Eigentiimlichkeit in der
Verschiedenheit, seine volle Nationalitit in der Weltbiirgerlichkeit
bewahren. Der wesentliche Charakter des unter den Einwir-
kungen des Christentums gebildeten deutschen Geistes ist die Ehr-
furcht vor dem Rechte gottlicher und menschlicher Ordnung, ..
vor den Rechten der Vergangenheit, wie vor den Rechten der
Zukunft. Der herrschende Charakter des regierenden falschen
Liberalismus ist die Leugnung jeglichen Zusammenhangs des
religiosen Glaubens mit dem politischen Leben ... Gegeniiber
diesem unser nationales I.eben mit einer ernsten Krisis bedrohen-
den prinzipiellen Verneinung hat der wahre Liberalismus es
immer mehr begreiflich zu machen: Dass die durch ihn erstrebte
sittlich-religiose Weltordnung eine Forderung der Vernunft und
des Gewissens ist.“ (S. 190.)

Der dritte Teil soll das liberale Prinzip in seinen niheren
Beziehungen zur Religion und Kirche schildern. In Wirklich-
keit bietet er in weitliufigen Ausfiihrungen eine Fiille von
Reflexionen tiber die verschiedensten Probleme, die zum Teil
schon in den vorhergehenden Teilen des Buches beriihrt sind.
Wir miissen uns daher auf zwei Punkte beschréinken. Beziiglich
der Unionsfrage vertritt T. den Standpunkt, dass das liberale
Prinzip in seiner durch die christliche Liebe erhohten und ver-
tieften ethischen Bedeutung zur Versohnung der sich nicht
ausschliessenden, sondern sich ergéinzenden Gegensitze des
Protestantismus mit seiner der Freiheit zugewandten Lebens-
richtung mit dem das Autorititsprinzip reprisentierenden Ka-
tholizismus die Wege zu bahnen habe, indem es die Momente
des Wahren und Berechtigten auf beiden Seiten anerkennt und
sie zu einer hohern Einheit verkniipft. Ein giinstiges Anzeichen

Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 2, 1911, 15



— 226 —

fir diese Zukunftsidee fand er in der Ausserung eines theolo-
gisch gebildeten evangelischen Geistlichen, der den Mangel des
sakrifiziellen Charakters der Eucharistie in seiner Kirche be-
klagte!). Mit der eben erwihnten Tendenz héingt es zusammen,
wenn er in seiner spiiter zu erwihnenden Selbstbiographie #) sich
tiber die Bonner Unionskonferenzen weniger giinstig ausspricht.

Uber die Aufgabe des zielbewussten religiosen Liberalismus
dussert er sich dahin, dass er ,nicht etwa nur die Bedeutung
eines ausgleichenden, jeden beschrinkten engherzigen Konfessio-
nalismus tiiberwindenden, sondern eines das Kkirchliche Leben
erneuernden Prinzips“ habe. ,Er soll sich als Ferment des
gesammten Kulturlebens erweisen, indem er der weitverbreiteten
Neigung zu starrer Orthodoxie entgegenwirkend, zugleich mit
der allgemeinen Bildung Fihlung unterhilt, vor jeder Ver-
knocherung in falscher Tradition und Buchstabendienst schiitzt,
und der Lebendigkeit des Gedankens in den religiosen Vor-
stellungen ihre urspriingliche Frische bewahrt* (S. 245).

Mochte das liberale Prinzip nur immer Ménner finden, die
so massvoll und besonnen, so fromm und gliaubig sind, wie
unser T. es gewesen ist! Dann wiirde es freilich Bedeutsames
wirken koénnen. —

Nur kurz kann an dieser Stelle ein Band Gedichte erwédhnt
werden: Sions Harfenklinge. Bonn 1886. Es sind spezifisch
religiose Poesien, die der fromme, sinnige Dichter uns hier
bietet. Sie zeigen ebensosehr seine Sprachgewandtheit, als
sein verstindnisvolles, gefiihlswarmes Erfassen der christlichen
Grundwahrheiten. Besonders erwiahnt seien die dreizehn Ge-
dichte zur Kommunion-Feier der Kinder in der St. Pantaleons-
kirche zu Koéln aus den Jahren 1873 bis 1885, —

Ungefahr zur selben Zeit erschien in zwei Auflagen: Phi-
losophie und Poesie. Sonettenkrinze. Leipzig o.J. Die Gedichte
sind in folgenden Abschnitten untergebracht: Philosophie und
Poesie. Philosophie. Poesie. Welt und Leben. Stimmungsbilder.
Vermischte Sonette. Bliiten der Nacht. Gelegenheits-Sonette.
Ein reich entwickelter Formensinn, eine warmherzige Natur-
erfassung, ein tiefreligiéses Gemiit treten uns darin iiberall ent-

gegen. —

1) Friedr. Otto, Diakonus zu St. Bonifacii in Langensalza, Das Abend-
mahlsopfer der alten Kirche.
*) Morgen und Abend, S. 220 ff.



— 227 —

Nach einer weltfreien und mehr nach innen konzentrierien,
jedoch nicht arbeitslosen Zuriickgezogenheit verlangend, trat
T. nach 16jahriger Pastoration der Kolner Gemeinde zu Anfang
des Jahres 1888 aus dem Pfarramte ins Privatleben tber, hielt
aber noch mannigfache Beziehungen zu seinen alten Pfarrkindern
aufrecht. Dass die Zeit seines Ruhestandes nicht arbeitslos
war, zeigen die im folgenden zu besprechenden Werke, denen
man nicht im geringsten das hohe Alter ihres Verfassers an-
merkt.

Ein besonders stimmungsvolles und vom Geiste hoher Idealitat
getragenes Buch, das seines weitherzigen, allgemein christlichen
Gedankeninhaltes wegen tiberall Freunde fand, ist hier zu er-
wiahnen: Neuer Friihling, neues Leben, Zeitbetrachtungen. KEssen
1889. Die Einleitung gibt in gefiihlswarmen Worten ein farben-
priachtiges Bild des erwachenden Friihlings und schildert den
Eindruck, den der Ostermorgen auf die empfinglichen Gemiiter
zweier auf einer Wanderung begriffenen Freunde macht. So
findet der Verfasser leicht den Ubergang vom Naturleben auf
das geistige Gebiet und berichtet von einem gottlichen Mahnruf,
der noch immer, wie aus unsichtbarer Welt stammend, in die
vorherrschend materielle Lebensrichtung der Gegenwart dringt
und uns an die ewige Heimat erinnert. Drei Stimmen sind es
vorziiglich, die in dem Entwicklungsgange der Weltgeschichte
das geheimnisvolle Walten des Unsichtbaren bezeugen und das
Sinnen und Trachten eines raschlebigen gedankenfliichtigen
Greschlechtes auf das Unwandelbare und ewig Bleibende hin-
lenken mochten. Die eine dieser Stimmen mahnt und ruft uns
aus dem Heiligtum der Religion, die zweite aus den sozialen
Zustinden der Gegenwart, die dritte redet aus den Tatsachen
und Entwicklungen der politischen Welt. Und diese drei bilden
zusammen die ungeteilte und unteilbare, im Entwicklungsgange
der Weltgeschichte sich immer deutlicher bezeugende Offen-
barung der ewigen Gottheit.

Diese Stimmen bringt der Verfasser uns nun in klassisch-
schéner Sprache zu Gehor und lasst sie uns verkiindigen, was
notig ist, damit ein ,neuer Friihling, neues Leben‘ werde. Am
Ende des eindringlichen Schlusswortes wird das Ergebnis
dieser Zeitbetrachtungen in die beherzigenswerten Worte zu-
sammengefasst: ,Was niitzen uns alle Fortschritte der Kultur
und Zivilisation, alle noch so preiswiirdigen Erfindungen und



— 228 —

Entdeckungen, wenn sie nur den materiellen Interessen dienst-
bar gemacht, nicht aber in den Dienst sittlicher Michte gestellt
werden? ... Nur wenn eine hohere Welt- und Lebensanschauung
sich dem erhellten Bewusstsein deutlicher erschlossen, vermégen
wir ungeachtet aller bedenklichen und gefahrdrohenden Er-
scheinungen an unseren Zukunftshoffnungen festzuhalten, ohne
Pessimismus in das wirkliche Leben frisch und freudig hinein-
zureden und mit energievoller Strebekraft erfolgreich einzu-
greifen.” —

Das Ende eines alten und der Beginn eines neuen Jahr-
zehnts leitete unsern Schriftsteller zu dem Gedanken, dass wir
tiberhaupt vor einer Zeitenwende stehen, in der einer abge-
schlossenen Geschichtsperiode eine neue Entwicklung folgt.
Sein ebenso religioses wie patriotisches Gemiit driangte ihn zu
einer Aussprache, die anonym erschien unter dem Titel: Zeiten-
wende. Patriotische Meditationen eines Ungenannten. Essen 1890.
Man erkennt leicht den Verfasser, denn es kehren verschiedent-
lich die Gedanken wieder, die wir bei T. iiberhaupt, z. B. in
der unmittelbar vorher genannten Schrift, finden. Er war mit
Recht der Meinung, dass wichtige Dinge, auch wenn dafiir nicht
immer gerade neue Gesichtspunkte sich ergeben, oft und viel
miissen besprochen werden, indem sie erst nach hiufiger Wieder-
holung eine eigene Art der Betonung und dadurch wirksame
Geltung und tatsidchliche Anerkennung erlangen. Mit entschie-
denen Worten vertritt T. seinen politischen und kirchlichen
Standpunkt und betont die Notwendigkeit einer ethisch-religiosen
Grundlage aller Kultur gegentiber dem indifferenten Liberalis-
mus. Seine politische Tendenz diirfte sich in seine Mahnung
zusammenfassen lassen: ,Stellen wir doch das Vaterland iiber
alle Parteien und suchen wir die Einsicht zu befestigen: dass
Freiheit und Ordnung, dass Individualismus [dessen in seiner
Schrankenlosigkeit liegende Gefahren im 3. Kapitel griindlich
heleuchtet werden| und Gemeinsamkeit nicht trennende Gegen-
sittze, zwar notwendig unterschiedene, aber dennoch zusammen-
gehorige Faktoren des staatlichen Lebens sind, dass — wo es
sich um sittliche Aufgaben von weitgehender Tragweite handelt —
an der Stelle der Ethik nicht ihre Stiefgeschwister Opportunitét
und Zweckméssigkeit fungieren diirfen, die sich dann gelegentlich
in Hieb- und Schusswaffen, in Dynamitminen und Torpedos
verwandeln“ (S. 8.) Sein unverwiistlicher Optimismus tritt be-



— 229 —

sonders in der Schlussbemerkung hervor: ,Moégen auch drohende
Wolkengebilde am politischen Horizont sich bemerkbar machen,
so darf dennoch kein Verhingnis dem deutschen Volke die
leuchtende Hoffnung verkiimmern. Verhiltnisse und Zustinde
erschienen oft machtvoll und gewaltig, die dennoch zugleich
ohnméchtig und kraftlos waren. Die grelle Beleuchtung ver-
schwand und der geriduschvolle Applaus verstummte. Auch
unsere Zeit braucht viel grelles Licht und viel Lirm. Wir
aber sehnen uns fernab dieser gerduschvollen Seelenlosigkeit
nach einer ruhig fortschreitenden Entwicklung, nach kulturellen
und gesellschaftlichen Lebensformen, in denen das Christentum
sich aufs neue bewiihrt als die Religion der Wahrheit, der Liebe
und des Friedens.“

Die Aufgabe des Altkatholizismus wird in folgenden Worten
gezeichnet: ,Wollen die Katholiken, die ihrem alten Glauben
treu geblieben sind, gewissenhaft ihre Aufgabe erfiillen, dann
haben sie diese in ihrer dreifachen Beziehung ins Auge zu fassen.
Zuerst bedarf es eines beharrlichen Zeugnisses fir die altkirch-
liche Heilslehre und eines fortwihrenden Protestes gegen die
papstliche Unfehlbarkeit und den angemassten Universal-Epis-
kopat, wie uberhaupt gegen zeitwidrige Formulierung neuer
Glaubensartikel. Zweitens soll man angesichts der kirchlichen
Verausserlichung und Vervielfiltigung des zeremoniellen Gottes-
dienstes auf eine einfachwiirdige Kultusfeier bedacht sein, da-
mit die ,Anbetung Gottes im Geiste und in der Wahrheit‘ sich
immer mehr verwirkliche. Damit verbinde sich an dritter Stelle
das Streben, alle Wahrheitsmomente in den verschiedenen Be-
kenntnissen zu einer hohern Einheit zu vermitteln, um der
ersehnten Wiedervereinigung der getrennten Konfessionen in
einer vollkommeneren Kirchenform die Wege zu bahnen*
(8. 50). —

Mit einer romantisch-epischen Dichtung trat T. hervor,
als er veroffentlichte: Arthur von DBretagne. Miunchen 1891.
Der Stoff ist der englischen Dichtung entnommen und behandelt
die Besiegung und Ermordung des jungen Herzogs Arthur von
Bretagne, der mit der Tochter des Konigs von Frankreich
verlobt war, durch den grausamen und léndergierigen Konig
Johann ohne Land (1199—1216). T. hat das Tragische und
Erschiitternde des Gegenstandes mit grosser Gewandheit durch
liebliche und freundliche Schilderungen und lyrische Partieen



— 230 —

gemildert und so eine iiberaus anziehende, zwar wehmiitige,
aber am Schlusse doch wieder versohnend wirkende Dichtung
geschaffen. —-

Eine im Juli 1893 ausgefiihrte Lahnreise gab zu einer von
sinnigen Gedanken durchflochtenen Beschreibung Anlass: Post
nubila Phoebus. Drei Tage an der Lahn. Burg Nassaw und Kloster
Arnstein, Limburg wund Ems. Leipzig 1893. Auf jeder Seite
zeigt der Verfasser, der unterwegs den 78. Geburtstag feierte,
seinen allem Schoénen in Natur und Kunst weit aufgeschlossenen
Sinn; Beschreibungen von Naturszenerien und Kunstdenkmélern,
historische Reminiszenzen, philosophische Reflexionen wechseln
in bunter Fiille miteinander ab. Daneben zeigt sich sein jugend-
lich frischer Patriotismus, indem er mit grossem Interesse in
freien Augenblicken die Reichtagsverhandlungen liest und tiber
die, die Sicherheit seines Vaterlandes gewdihrleistenden Be-
schliisse seine herzliche Freude und Genugtuung ausspricht.
Aber auch in dieser Schrift wird nicht versiumt, auf das eine
nachdriicklich hinzuweisen, was not tut: ethisch-religéses Leben
und Streben als Grundlage personlichen Gliickes und nationaler
Wohlfahrt. 1ln diesem Sinne schliesst das Biichlein mit dem
Hinweis darauf, dass ohne Religion die Sittlichkeit keinen Be-
stand habe, dass aber wahrhaft religioser Sinn sich des Interesses
fiir die Kirche nicht begeben kénne. ,Deshalb moge man auch
inmitten der petrifizierten und verflachten, der unbefriedigenden
und mangelhaften kirchlichen Zustinde diejenigen nicht gering
schitzen und ingnorieren, welche tber die gefahrdrohenden
Abgriinde und Zerkliiftungen im Geiste christlicher Milde und
Verséhnung Briicken zu schlagen suchen, um der Kirche, als
der trotz aller Mingel nun einmal bestehenden und durch eine
fast zweitausendjihrige Geschichte geheiligten und unermesslich
bildungsfihigen Religionsgemeinschaft, wieder lebhaftere Sym-
pathien zuzuwenden und die Sache des gottlichen Reiches zum
Segen der deutschen Nation in eine lichtvollere Beleuchtung zu
bringen. Post nubila Phoebus!* (S. bl f.) —

Wie seine iibrigen Schriften, so hat auch die nun zu be-
sprechende: Natur und Geist. Spekulative Erirterungen zur Ei-
liuterung und Erweiterung kosmologischer und anthropologischer
Begriffe. (Gotha 1894, den Zweck, einer christlich-idealen Welt-
und Lebensanschauung die Wege zu bahnen und dadurch dem
Einzelnen und der Gesamtheit zu einer ethischen Erneuerung



— 231 —

zu verhelten, worin allein das Heil der Zukunft gelegen ist.
Es sind sinnige, aber zugleich auch scharfsinnige Betrachtungen,
die uns geboten werden, und niemand wird sie ohne vielseitige
Anregung zu weiterem energischem Nachdenken und Nachhan-
deln aus der Hand legen. Allerdings findet sich auch hier das
Eigene, dass es dem Verfasser, der so lange Jahre eifrig und
viel gepredigt hatte, ab und zu schwer féllt, bei schriftlicher
Darstellung seine Gedanken in feste und enge Formen zu fassen.
Doch das mindert den Wert seiner geistbildenden und gemiit-
erfrischenden Ausfithrungen nicht. Er will durch seine Reflexionen
die Grundlehren des Christentums gegeniiber dem modernen Un-
und Aberglauben begrinden und zeigen, dass die christliche
Lehre von Gott und Welt, von Schépfung und Erlésung nicht
nur nicht wissenschaftlich tberwunden ist, dass sie vielmehr
jeder andern (atheistischen, materialistischen etc.) Weltanschau-
ung gegeniiber sich als intellektuell und ethisch berechtigt
nachweisen lisst. Stets werden dabei die Bertihrungspunkte
nachgewiesen, die die christliche Lehre im Gemiite des Menschen
bereits vorfindet, indem es vor allem die innere Herzenserfahrung
sei, welche uns das sicherste Zeugnis gebe von der Wirklich-
keit dessen, was uns der Glaube verbiirgt. Den Ausgang der
Untersuchung nimmt er vom Selbstbewusstsein und zeigt griind-
lich dessen Entstehung und Bedeutung fir alles Philosophieren.
Von hier aus findet er naturgemiss den Ubergang zum iibrigen
Sein und gelangt zu den drei Weltfaktoren: Geist, Natur, Mensch.
Hieran schliesst sich die Lehre von der Schopfung und Erlésung
und von dem dreieinigen Gott. Viele Einzelheiten erinnern
sofort an Anton Giinther, der ebenso wie Theodor Weber,
zitiert wird. Es kann auch nicht zweifelhaft sein, dass T. von
dem genannten Wiener Philosophen beeinflusst ist, wenn er
auch in einigen Dingen eigene Wege geht. Andererseits halten
wir uns zu der Annahme fiir berechtigt, dass die Tatsache
dieser Beeinflussung unserem Schriftsteller selbst nicht klar zum
Bewusstsein gekommen ist. —

Im selben Jahre schenkte der fast achtzigjahrige Kampfer
fiir eine ideale Gottes- und Weltanschauung, die den theoretischen
und den praktischen Materialismus iiberwindet, seinen Glaubens-
genossen und weiten Kreisen dariiber hinaus eine erhebende
und stimmungsvolle Lektire, insbesondere fiir die Weihnachts-
zeit, in dem Biichlein: Leben, Licht und Liebe. Eine Weihnachtsgabe.



— 232 —

Leipzig 1894. Den Geist desselben charakterisiert am besten
die Vorrede: ,Wer die streitenden Tagesinteressen ernst und
ruhig betrachtet, wird sich der Uberzeugung nicht erwehren
konnen: dass der wahre Fortschritt der Menschheit nur auf
der Bahn einer edleren, sittlich erneuerten Menschheit liegt,
mithin eine ethische Aufgabe ist, die ein intensives Zusammen-
wirken aller Médnner von Charakter und Gesinnung erfordert.
Gibt es ja doch keine charaktervolle echte Gesinnung ohne ein
bestimmtes Verhéiltnis zu den grossen weltbewegenden Fragen
der Religion und Gesittung, der Humanitit und Vaterlandsliebe.*
Nach einem Weihnachtsgruss in Versen und zwei orientieren-
den Weihnachtsbetrachtungen in Prosa folgt als erste Abteilung
eine Reihe lieblicher Weihnachtslieder mit den Uberschriften :
wZur Weihnachtsfeier und Christbaumfeier der Kinder“?). In
drei weiteren Abschnitten , Welt und Leben*, .Natur und Herz*,
,Stimmungsbilder* sind eine Anzahl lyrischer Gedichte ver-
einigt, welche das reiche Gemiit des Verfassers und seine ideale
Begeisterung fir alles Gute, Wahre und Schéne nach allen
Seiten hin offenbaren. Er greift Themata auf aus der ganzen
uns umgebenden Welt und dem gesamten Menschenleben und
stellt ihre dichterische Behandlung durchweg in das Licht ewiger
Ideen. —

Als der achtzigjahrige, jugendfrische Greis sich riistete,
das goldene Priesterjubilaum zu feiern, verdftentlichte er gleich-
zeitig seine Autobiographie, eine Schrift, die zu den besten
gehort, die er verfasst hat: Morgen und Abend. Erinnerungen,
Lebensbilder und Selbstbekenntnisse. Leipzig 1895. Samenkorner
vom ,Baum des Lebens“ wollte er ausstreuen, als er dem
Wunsche verstiandnisvoller Freunde entsprach und seine Selbst-
biographie herausgab. Das Wichtigste daraus wurde bereits in
einem biographischen Aufsatze, den diese Zeitschrift brachte?),
mitgeteilt. Die Darstellung seines stillen, anspruchslosen Le-
bensganges bildet indessen nur den kleinsten Teil des Buches;
dem Hauptinhalte nach bietet es eine fast tiberreiche Sammlung
von Natur- und Kunstschilderungen, von Charakteristiken her-
vorragender Personlichkeiten unter dem frischen Eindrucke
personlicher Beziehungen, von philosophischen und psychologi-
schen Erorterungen, von politischen und kirchlichen Reflexionen,

) Die Gedichte eignen sich besonders zum Deklamieren fiir Kinder

bei Christbaumfeiern.
%) 16. Jahrgang, Januar—Miirz 1908, Nr. 61. S. 1 ff.



— 233 —

von patriotischen und religiosen Betrachtungen. Abgesehen
von dem stets interessanten Inhalte, der auch dann Beachtung
finden wird, wenn man ihm nicht in allen Punkten, z. B. in
der Beurteilung der Unionskonferenzen, unbedingt zustimmt,
ist die Lekttire auch nach der formellen Seite ein hoher &sthe-
tischer Genuss, so dass von diesem Buche besonders gesagt
werden darf: Nimm und lies. Und wer es nimmt und liest,
wird zu lesen nicht aufhéren, bis er zu Ende gelesen hat, und
er wird gerne immer von neuem die ideale Schwungkraft seines
Geistes an diesem Quell stirken und an der Begeisterung teil-
haben, die den hochstrebenden Verfasser trotz aller bitteren
Erfahrungen niemals verlassen hat. —

Ein Jahr spéter erschien eine Gedichtsammlung: Blumen
und Sterne. Leipzig 1896, mit den Abteilungen: I. Natur und
Herz. II. Welt und Leben. III. Zeitgedichte. IV. Blumen und
Sterne. V. Geistliche Iieder. VI. Romanzen, Legenden und
Spriiche. Rhythmischer Wohllaut, edle Gesinnung, echte Huma-
nitdt zeichnen auch diese Poesien aus. —

Zu Beginn eines neuen Jahrhunderts wandte er sich in
einem anonym bei Perthes in Gotha erschienenen Mahnruf an
der Wende des Jahrhunderts von Alfred Germanus erneut in
eindringlichen Worten an seine Zeitgenossen und stellte in leb-
hafter Sprache ihnen die Bedingungen einer gedeihlichen Zu-
kunft vor Augen. — |

Als er das zehnte Jahrzehnt seines Lebens begonnen, be-
schenkte uns der Dichter mit einer letzten Sammlung von
Poesien: Erkenntnis und Liebe die schinsten Leitsterne des Lebens.
Essen 1906. Im Vorwort, datiert: Koln, den 25. Oktober 1904,
wendet sich der bald Neunzigjihrige noch einmal in eindring-
licher Darstellung an seine vielen Verehrer und Anhédnger und
erinnert sie an das, wofir er sein ganzes langes Leben gekampft,
dass namlich das notwendige Heilmittel und Gegengewicht gegen
die materialistische und genussiichtige Richtung unserer Zeit,
die uns den Untergang droht, nur in grosserer Verbreitung
einer sittlich-religiosen Kultur gelegen sein kann. Erkenntnis
und Liebe, die beiden Grundprinzipien des Christentums, ver-
birgen aber nicht bloss dadurch eine gliickliche Zukunft, dass
sie die immer mehr einreissende Korruption einddmmen und
beseitigen, sondern sind auch in mehr und mehr erweiterter
Anwendung eine Vorbedingung zur Wiederherstellung der Glau-
benseinheit, fiir die T. gerade im deutschen Volke einen ge-



— 234

eigneten Boden fand. Nicht unerwihnt wollen wir lassen —
es fehlte dem unentwegten Bekenner nicht an Versuchungen
zum Abfall bis in seine letzten Lebenstage hinein — dass er
auch hier in nicht misszuverstehenden Worten seinen alten
katholischen Glauben bekennt.

Die Sammlung selbst weist folgende Abteilungen auf: Stille
Lieder. Im Lahntale. Aus der Schweizer Alpenwelt. Italien.
Am Ende des achtzehnten [soll heissen: des neunzehnten] Jahr-
hunderts. Im neuen Jahrhundert.

Dem Abschnitt Italien ist eingefiigt eine in ungebundener
Form gehaltene, #sthetisch und philosophisch vertiefte Schilde-
rung der Villa Pallavicini zu Pegli bei Genua, in deren préich-
tigen Anlagen er am 29. April 1899 genussreiche Stunden ver-
brachte. Wer unseres Dichters Art, Natur und Kunst zu be-
trachten, mit seinen Reflexionen zu erfilllen und das Erschaute
in der Tiefe seines reichen Gemiites fortwirken zu lassen, kennen
lernen will, dem seien die wenigen Seiten dieser Schilderung
empfohlen. FEr wird dann wie von selbst auch die Poesien
lesen und im Herzen davon unwiderstehlich und unvergesslich
ergriffen werden, —

Eine Anzahl Gedichte, die er spiter in seine Sammlungen
aufnahm, erschienen separat, z. B. Weihnachts- und Neujahrs-
gedichte, ferner: An zerbrochener Tempelsiule, 1878; Zeiten-
wende 1880; Nach zehn Jahren. Zur Festfeier der altkatholischen
Gemeinde in Koéln am 2. Februar 1883; Deutsches Recht und
deutsche Ehre. Deutschen Patrioten und (Gesinnungsgenossen
gewidmet anlisslich eines Vortrages im Vereinshause der Lese-
gesellschaft am 1. Mirz 1883. —

Von den verschiedenen Zeitschriften, an denen T. als fleissi-
ger Mitarbeiter titig war, seien erwiahnt: ,Deutsches Kiinstler-
Album“, herausgegeben von Adolt Ebeling (1870—1880). Dann:
LHir edle Frauen“, herausgegeben von Adolf Heinrichsen
(1888—1894). In den ,Monatsheften der Comenius-Gesellschaft®
publizierte er zwei Aufsitze, die auch separat versffentlicht
wurden. Zuerst erschien als 1. und 2. Heft des VII. Bandes:
Natur und Geist, Wissen und Glauben. Philosophisch-theologische
Erorterungen. 1898. Der 83jihrige Vorkampfer des Idealismus
bemiiht sich auch hier, in Zeiten schwerer Interessenkampfe
und einseitiger Verstandesbildung zwischen den Bediirfnissen
des Gemiites und den Ergebnissen wissenschaftlicher Forschung
zu vermitteln und die scheinbaren Widerspriiche in einer hoheren



— 235 —

Einheit harmonisch zusammenzuschliessen. Er will so das Seinige
zur Verwirklichung seiner unentwegten Hoffnung beitragen:
,Deutschland werde seine Mission fiir die allgemeine Weltkultur
und fur die Sache des Christentums nicht verlieren.“

Im folgenden Jahre erschien als 1. und 2. Heft des VIIIL
Bandes: Vernunft und Offenbarung. Anthropologisch-philosophische
Erirterungen. 1899. Seine Auffassung konzentriert sich in fol-
gendem Zitat: ,So ist denn die wirkliche Vernunft ein relatives
Vermogen, eine der Entwicklung und Vervollkommnung fihige
und bediirftige, in ihrer Richtung und Tétigkeitsdusserung mehr
oder weniger beschrinkte Kraft, welche mittelst ihres natiir-
lichen Lichtes die sichern Leitsterne nicht zu finden vermag.
Wo immer aber sie sich selbst klar geworden und der geheimnis-
volle Zug des Herzens nach Gott und Ewigkeit ihr zum Be-
wusstsein gekommen, da lernt sie das Innerlichste und Tiefste
der Menschennatur verstehen und erkennt in der geoffenbarten
Wahrheit des Logos das gottliche Lebensprinzip fiir die eigene
sittlich-religiése Durchbildung® (S. 13). —

Endlich sind seine Veroffentlichungen im ,, Deutschen Merkur*“
interessant als Spiegelbild der Zeitverhiltnisse und zur Erkennt-
nis seiner Ansichten und Bestrebungen. Die dort erschienenen
Aufséitze bilden eine zu beachtende Ergiinzung und Beleuchtung
des in seinen Biichern Ausgesprochenen. —

»Glicklich derjenige, der ein Ideal in der Seele trigt und
der Verwirklichung desselben tatkriftig entgegenringt, sei es
nun ein Ideal der Kunst oder des Wissens, ein Ideal der Hu-
manitit oder Vaterlandsliebe, oder ein Ideal der Sittlichkeit
und Religion!“

Diese Worte, die wir im , Lib. Prinzip¥, S. 244, lesen, diirfen
wir zuversichtlich auf ihren Urheber anwenden, dessen iiber
fast sechzig Jahre sich erstreckende schriftstellerische Tétigkeit
am Auge unseres Greistes voriiberzog. Wir preisen ihn gliicklich,
weil sein ideales Streben seinem Erdendasein Inhalt und Weihe
gab; weil, trotzdem das Leben ihn oftmals hart angefasst, die
zuversichtliche Hoffnung, ein tatenfroher Optimismus ihn nie-
mals verlassen haben; weil, trotz aller bitteren Erfahrungen,
kein Groll gegen irgendwelche Personen ihn erfillte. So moge
Tangermann in unserer Erinnerung fortleben und fortwirken
als Prophet des Idealismus, als Herold der Religion und Huma-

nitiat! —- MENN.




	Dr. Wilhelm Tangermann (Viktor Granella) (1815-1907) als Schriftsteller [Fortsetzung]

