
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1 (1911)

Heft: 2

Artikel: Dr. Wilhelm Tangermann (Viktor Granella) (1815-1907) als Schriftsteller
[Fortsetzung]

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403784

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403784
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 218

D2 WILHELM TÄNGERMÄNN
(VIKTOR GRANELLA)

(1815—1907)

ALS SCHRIFTSTELLER.

II.
Es ist bewundernswert, dass Tangermann bei seiner

ausgedehnten und überaus schwierigen Pastoration, die er in selbstloser

Hingebung gewissenhaft und unermüdlich versah, auch
noch die Kraft und die Zeit für wissenschaftliche Arbeiten zu
erübrigen wusste. So veröffentlichte er : Philosophie und Christentum

in ihren Beziehungen zur Kultur- und Religionsfrage. Leipzig
1876. Die Abhandlung ist vielseitig nach Inhalt und Methode ;

die verschiedensten Probleme, die das kirchliche, staatliche
und wissenschaftliche Leben berühren, werden ausführlich
besprochen. Infolge einer bei dem Verfasser nicht seltenen Breite
der Darstellung und einer gewissen Weitschweifigkeit in der
Gedankenführung ist das Buch allerdings nicht leicht zu lesen,
es will studiert sein. In diesem Falle bietet es freilich mancherlei
Anregung und ist eine Quelle geistiger Erhebung besonders
durch dass innige und sinnige Gemütsleben des Verfassers,
wovon auch dieses Werk auf jeder Seite Zeugnis gibt.

Die Verhältnisse, wie sie sich in den siebziger Jahren bei
seinem Volke herausgestaltet hatten, mussten dem aufmerksamen

Beobachter, bei aller Anerkennung der grossen
Fortschritte, den Gedanken nahe legen, einer überrealistischen und
auf Sinnengenuss ausgehenden Zeitrichtung gegenüber daran
zu erinnern, dass nur durch Belebung und Steigerung der
gesunden sittlichen Kräfte die intellektuelle Kultur auf die Dauer
zu erhalten sein werde, dass aber die ethischen Prinzipien



— 219 —

allein in den religiösen Ideen ihre letzte Bewährung und tiefste
Begründung finden können. Darum sollte sein Buch dazu
beitragen, dass Glaube und Wissen, Religion und Vernunft wieder
die ihnen zukommende Würde erlangten, durch gerechte gegenseitige

Anerkennung der ihnen eigentümlichen Lebensgebiete
versöhnt und zu einer harmonischen Ergänzung und
Übereinstimmung miteinander verbunden würden.

Die einleitenden Kapitel weisen gegenüber der ihre
Aufgaben verkennenden und ihre Grenzen überschreitenden
Naturwissenschaft auf die Notwendigkeit der Philosophie hin, deren
Begriff, Methode und Ziel näher dargelegt wird. Zu diesem
Zwecke setzt sich der Verfasser namentlich mit Kant und
Hegel auseinander und gelangt zu dem Ergebnis, dass das
Einseitige dieser beiden Philosophen in der „Glaubens- und Ge-

fühlsphilosophie" Jakobi's — aber auch hier nur teilweise —

überwunden sei. Denn Jakobi erkennt wenigstens in den
Mysterien der Gemütswelt ewige Wahrheiten, bestreitet aber die
Möglichkeit einer wissenschaftlichen Erkenntnis derselben. Hier
will Tangermann nun neue Wege einschlagen durch eine
Erweiterung des Begriffes der „Vernunft". Sie ist ihm „nicht die
abstrakte und lediglich auf sich selbst gestellte Vernunft, nicht
die bloss denkende, sondern die von den höchsten göttlichen
Ideen durchleuchtete, durch sittliches Leben und Streben
veredelte und dabei geschichtlich gebildete Vernunft". Demnach
„müssen wir unter Vernunft jene höhere Strebekraft des Geistes
verstehen, durch die er des Gottesbewusstseins, des religiösen
Glaubens fähig ist und, in Verbindung mit der Verstandestätigkeit,

zur metaphysischen Forschung, zur Erkenntnis des Absoluten

geeignet". Der religiöse Glaube aber stützt sich auf das

religiöse Gefühl, das in drei Momenten besteht : als Gefühl der
Abhängigkeit und Bedächtigkeit, als Gefühl der Sehnsucht und
Liebe und als Gefühl menschlicher Würde und geistig-sittlicher
Freiheit. Im Christentume nun, das durch besondere göttliche
Anordnung in die Welt gekommen, finden wir die Vollendung
aller früheren religiösen Stufen. Das Eigentümliche und
Spezifische der christlichen Religion aber ist die Person des

Gottmenschen, der in die Erscheinungswelt eingetretene,
menschgewordene Logos, und die durch ihn gestiftete Erlösung und
Versöhnung.

Worin besteht nun das Wesentliche des Christentums, das



— 220 —

erhalten werden muss? „Schöpfung und Vorsehung,
Gottentfremdung durch die Sünde und Erlösung durch Christus, Wiedergeburt

und Erneuerung des inneren Menschen — das sind die
Punkte, welche als die ursprünglichen Grunddogmen der ältesten
Kirche, als die primitiven unabänderlichen Prinzipien der
christlichen Religion betrachtet wurden, über welche die theologische
Entwicklung im Laufe der Zeit nur zu sehr hinausgegangen ist"
(S. 136). Denn „die orthodoxen Lehrsätze der Kirche, welchen
die Beratungen und Untersuchungen allgemeiner
Kirchenversammlungen vorhergegangen, haben einen substantiellen Gehalt
von Wahrheit, aber sie enthalten nicht die ganze, nicht die
volle Wahrheit, sondern nur die Seiten der Wahrheit, welche
auf einer bestimmten Stufe des christlichen Lebens und der
christlichen Erkenntnis zum Bewusstsein kommen, aufgefasst
und ausgesprochen werden konnten" (S. 130).

Wolle man aber heutzutage noch das Christentum mit
Erfolg verteidigen, so werde man die konventionellen Schranken
des herkömmlichen dogmatischen Denkens zu durchbrechen
haben, ohne dabei befürchten zu müssen, dass ohne Festhalten
an allen überlieferten Glaubensformeln der Glaube selbst und
die Glaubensgemeinschaft der christlichen Kirche verschwinden
würden. Somit nimmt T. für „den, der die volle Wahrheit
verlangt", gegenüber der in den Zeiten wechselnder Auffässungsweise

das „Evolutionsprinzip* als vollkommen berechtigt in
Anspruch. Er sagt darüber: „Die Wahrheit besteht darin, dass

die ganze Menschheit und alle menschlichen Zustände auf
Entwicklung angelegt sind, das Evolutionsprinzip also ein berechtigtes

ist. Unberechtigt jedoch ist die gänzliche Missachtung
geschichtlicher Rechte, die mangelhafte Unterscheidung zwischen
Wesen und Form, sowie die rücksichtslose Verurteilung des

Bestehenden auch in seinen noch gesunden und lebensfähigen
Erscheinungen" (S. 156).

Im grossen und ganzen bewegt sich T. hier in allgemein
gehaltenen Reflexionen, ohne, wie man erwarten sollte, auf
konkrete Fälle gründlich einzugehen. Als Beispiel führt er
fast nur an : „Die Frage, ob die Gegenwart des Herrn im hl.
Abendmahle eine substanzielle oder dynamische sei, bedarf für
die Gesamtheit keiner verpflichtenden Lösung, indem die
Gewissheit einer wirksamen Gegenwart des Herrn und der feste
Glaube daran für das religiöse Bedürfnis vollkommen genügen"
(S. 251).



— 221 —

Wer übrigens die angedeuteten und ähnliche Äusserungen
richtig beurteilen und eine übertriebene Auffassung derselben
vermeiden will, wird notwendig die Persönlichkeit und das Wirken
ihres Urhebers dabei in Betracht ziehen müssen und sich nicht
allein auf seine Bücher berufen dürfen. Ferner wäre nicht zu
übersehen, was T. sich dachte als Aufgabe des Altkatholizismus,
dem allein — nicht dem sogenannten Staatskatholizismus — er
die Kraft zur Überwindung des Ultramontanismus zuschrieb.
„Statt durch unzeitige und übereilte Reformen die Gemüter zu
gewinnen," sagt er Seite 296, „geziemt es den Freunden der
Wahrheit, der Welt durch eine hohe Idealität des sittlichen
Geistes, durch die rückhaltslose Hingabe der ganzen
Persönlichkeit an die göttlich erhabene, nur durch eitles Menschenwerk

verdunkelte Idee der Kirche zu imponieren Darum
wird vieles der sich fortentwickelnden Zeit überlassen werden
müssen, und in dem gemeinsamen Streben, bei entschiedenem
Festhalten an der altkirchlichen Glaubenssubstanz alle
Errungenschaften einer fortgeschrittenen Geistesbildung mit einem
festen religiösen Standpunkt in harmonischen Einklang zu
bringen, wird man bezüglich notwendiger Reformen doch nur
langsam und mit grosser Besonnenheit vorgehen dürfen. Wie
wäre auch sonst innerhalb der katholischen Kirche, die
nunmehr in der grossen Mehrzahl ihrer Mitglieder römisch-jesuitisch

geworden, eine durchgreifende Verbesserung und Erneuerung

für möglich zu halten? Die Schanzen der Vorurteile sind
wahrlich nicht gering; eine liegt hinter der anderen, so dass
sie nicht im Sturm genommen werden können.a

T. wollte zugleich konservativ, progressiv und reformatorisch

sein und wird nicht müde, immer von neuem darauf
hinzuweisen, dass, wenn es sich um eine sittlich - religiöse
Wiedergeburt der Menschheit handle, diese notwendig von der
Gesinnung, vom innersten Zentrum des Herzens ausgehen müsse.
Im Innern solle man immer zunächst die Anknüpfungspunkte
für die ewigen Wahrheiten der christlichen Religion suchen,
das sei der erste bahnbrechende Schritt zu dem lebensfrischen
Neubau einer hoffnungsreichen Zukunft. Indem er seinen Glauben
an eine Entwicklung der Kirche bekennt und an eine Zukunft
der Religion, in welcher das Christentum sich reiner, geläuterter
und vollendeter darstellen wird, macht er sich die Schellingsche
Idee von dem petrinischen, paulinischen und Johann eischen



— 222 —

Prinzip der Kirche zu eigen und schliesst mit einem frohen
Ausblick auf den grossen Friedenstempel der Zukunft. —

Bereits in Philosophie und Christentum hatte T. nachdrücklich

auf den durch die Erfahrung leider schon zur Genüge
bestätigten Mangel des modernen Liberalismus hingewiesen, dass

er wesentlich ohne Religion ist. Dieses Abstrahieren von allem,
was zur Religion gehört, ist auch heutzutage noch für den
Liberalismus durchaus charakteristisch und folgt naturgemäss
aus seinem bloss negativen Freiheitsbegriff. So hat denn das
im folgenden zu besprechende Buch auch in der Gegenwart
noch ein aktuelles Interesse und darf* jedem ernster Gesinnten
zum Studium dringend empfohlen werden. Was also in „Philosophie

und Christentum11 nur gelegentlich ausgedrückt war,
wird ex professo behandelt in der Schrift : Das liberale Prinzip in
seiner ethischen Bedeutung für Staat und Kirche, Wissenschaft und
Leben. Köln 1882. Die dritte, mit einem Vorwort vermehrte
Auflage erschien 1886.

Der Verfasser geht aus von der Bedeutung, die sXsv&éQioç

und sXsvttsQi'a, überaus und liberalitas bei den klassischen
Völkern hatten, und findet, was für das richtige Verständnis von
grosser Bedeutung ist, dass darin mit dem Begriffe von Freiheit

und Freisinnigkeit, im Gegensatze von kleinlicher Selbstsucht

und sklavischer Gesinnung, zugleich der Begriff von
Edelmut und Freigebigkeit verbunden ist. Es ist demnach ganz
unbegründet, wenn man, die antike Kultur ins Auge fassend,
unter Liberalismus nichts weiter versteht, als die möglichste
Unbeschränktheit und Ungebundenheit, somit etwas ganz
Inhaltloses und rein Negatives. Der Liberalismus ist vielmehr
in seinem eigentlichen Wesen, seinem schon der Auffassung
des klassischen Altertums entsprechenden Begriffe gemäss etwas
durchaus Edles und Gutes. Er bezeichnet das beste und
vortrefflichste, wras Griechen und Römer besässen, und kann als
die Quelle alles menschlich Achtungswürdigen, als die Wurzel
der antiken Humanität betrachtet werden, wie solche in dem

reichen Leben jener Völker bei den Edelsten und Besten sich

kundgegeben. „An sich also sind die liberalen Forderungen
niemals negativ oder gar destruktiv, wie dies vielfach behauptet
wird, sondern vielmehr in ihren Intentionen durchaus positiv.
Ebensowenig ist der Liberalismus an und für sich irreligiös;
vielmehr ist es ihm vermöge seiner ethischen Natur wesentlich,



— 223 —

von der Religion nicht zu abstrahieren. Zur Zeit der
französischen Revolution hat er allerdings gegen die Kirche sich
nicht bloss negativ, sondern sogar destruktiv verhalten, wofür
die Gründe jedoch zunächst nur in dem Verderbnis der
sittlichreligiösen Zustände zu suchen sind. Dass sein praktisches
Verhältnis zur Religion und noch mehr zur Kirche auch in der
Gegenwart im allgemeinen nur Indifferentismus ist, kann allerdings

nicht geleugnet werden. Diese bedenklich eingerissene
Religionslosigkeit hat ihren Grund nicht bloss in der
materialistischen Verflachung der Intelligenz, sondern in der mit dem
verweichlichenden Luxus unserer Tage zusammenhängenden
Erschlaffung des Charakters, die ihre krankhafte Scheu vor
allem über die Sinnenwelt hinausragenden Erhabenen und
Heiligen nicht zu verbergen vermag. Aber auch die Kirche
selbst trägt einen grossen Teil der Verschuldung durch ihre
Versäumnisse in der seelsorglichen Praxis, durch ihre Einseitig*
keiten und Übertreibungen" (S. 139).

Dennoch aber zeigte der Liberalismus des klassischen
Altertums trotz seiner positiven Richtung etwas sehr Mangelhaftes,

das nur das Christentum beseitigen konnte. Den Griechen
wie den Römern war der Wert und die Würde des Menschen
als solchen, vermöge seiner Natur, verborgen. Nur der
freigeborene Mann, der in günstigen Verhältnissen lebte, hatte das
Recht und die Pflicht, liberal zu sein, er w*ar es aber in der
Regel nur gegenüber den übrigen freigeborenen Bürgern. Somit
litt der antike Liberalismus an einer ethischen Beschränkung

und hatte keine universale Bedeutung, weil er auf die
bevorzugten Klassen der menschlichen Gesellschaft beschränkt
blieb. Die bisher fehlende Allgemeinheit und Vertiefung gab
das Christentum, dessen Grundprinzip und inneres geistiges
Wesen die Liebe ist, die wahre Gottes- und Menschenliebe,
durch die allein wir zu geistiger Freiheit gelangen. In dieser
durch den Geist des Christentums veredelten Liebe liegt das

ergänzende Element, dessen die liberalitas des Altertums bedarf,
um ihrem eigenen Begriffe gemäss sich zu höherer Allgemeinheit

zu erheben und jede unedle Einengung nnd Beschränkung
zu entfernen. Im weiteren Verlaufe der Erörterung wird
hiernach der Liberalismus bestimmt als „welthistorisches Fort-
bildungs- und Entwicklungsprinzip". Und weil der Liberalismus
in dieser seiner edelsten Gestalt nur in einer christlichen Welt-



— 224 —

und Lebensanschauung seine festesten Stützen findet, so kann
auch nur diese, in der uns Freiheit und Liebe als
welterneuernde Prinzipien göttlich gegeben, ihm die rechte Geistesweihe

verleihen. Von diesem Standpunkte aus führt T. gegen
den in politischer Aktion stehenden Liberalismus, der in
religiöser Hinsicht indifferent und negativ war und ist, eine
wohlberechtigte, scharfe und doch massvolle Polemik. Auch heute

noch ertönt liberalerseits das auf Missverstand und Irreführung
beruhende Schlagwort von der ^Scheidung von Religion und
Politik". Dafür erfährt diese Partei aber auch mehr und mehr
das Schicksal, das T. ihr damals voraussagte : „Wenn der
Liberalismus seine Gleichgültigkeit, seine oft bekundete Abneigung
bezüglich der religiösen Aufgaben der Zeit noch länger
beibehält, indem er sich nicht ernstlich und aufrichtig um die

Lösung derselben bekümmert, so können wir ihm allerdings
kein günstiges Prognostikon stellen" (S. 62). Ein instruktives
Beispiel dafür bieten die Vorgänge im Grossherzogtum Baden.

Über das gegenseitige Verhältnis von Religion und Politik
sagt T.: „Politik und Religion sind freilich sehr verschiedene
Dinge. Wir müssen sie scharf von einander unterscheiden,
können aber ihre Beziehungen zu einander nicht leugnen, weil
der gesellschaftliche und der religiöse Mensch nicht ganz von
einander getrennt werden können. Auch in politischen Dingen
ist die Gesinnung niemals ohne Einfluss. Die Gesinnung aber
beruht auf göttlichen Ideen, und worin sollen diese ihre letzte
Begründung finden, wenn nicht in der Religion? Wo also von
der Religion gänzlich abstrahiert wird, in der Meinung, dass

man dadurch dem Freiheitsbegriff des Liberalismus gemäss
handle, da ist dies offenbar durchaus irrig und verkehrt. Das
liberale Prinzip würde bei solcher Auffassung allerdings etwas
Negatives und Unbestimmtes, obwohl es doch auch in seinem
Verhältnis zur Religion etwas sehr Positives und Bestimmtes
ist. In welcher Weise aber auch in dieser Beziehung gesündigt
werden mag, so ist darum der Liberalismus seinem inneren
Wesen nach eben so wenig negativ und destruktiv, wie die

Religion an sich betrachtet jemals negativ und destruktiv
gewesen, wenn auch in ihrem Namen durch Missbrauch und
Fanatismus noch so viel Böses angerichtet worden." (S. 175 f.).

Der zwreite Teil schildert den Liberalismus in seiner ethischen
Bedeutung für den Staat, für Wissenschaft und Leben. Be-



— 225 —

sonders hervorzuheben sind hier die Kritik der (mechanischen)
Demokratie, die Ausführungen über Autorität und Freiheit, über
Wissenschaft und Glauben, sowie die geschichtsphilosophischen
Bemerkungen über die Bedeutung und die Wirkungen der
Revolutionen, insbesondere der französischen. — T. formuliert
seine Ansicht dahin : „Wer es verstände, das Solide und Gute,
das Bewährte und Brauchbare aus der alten Zeit herüberzunehmen,

um es dem Reichtum des Errungenen, den Erfahrungen
und Fortschritten der heutigen Zeit in gesunder Lebensauffassung
zu vereinigen, der hätte den Stein der Weisen gefunden" (S. 101).
Und: „Nur auf christlicher Grundlage kann das deutsche Volk
seine Einheit im Partikularismus, seine Eigentümlichkeit in der
Verschiedenheit, seine volle Nationalität in der Weltbürgerlichkeit
bewahren. Der wesentliche Charakter des unter den Einwirkungen

des Christentums gebildeten deutschen Geistes ist die
Ehrfurcht vor dem Rechte göttlicher und menschlicher Ordnung,
vor den Rechten der Vergangenheit, wie vor den Rechten der
Zukunft. Der herrschende Charakter des regierenden falschen
Liberalismus ist die Leugnung jeglichen Zusammenhangs des

religiösen Glaubens mit dem politischen Leben Gegenüber
diesem unser nationales Leben mit einer ernsten Krisis bedrohenden

prinzipiellen Verneinung hat der wahre Liberalismus es
immer mehr begreiflich zu machen: Dass die durch ihn erstrebte
sittlich-religiöse Weltordnung eine Forderung der Vernunft und
des Gewissens ist." (S. 190.)

Der dritte Teil soll das liberale Prinzip in seinen näheren
Beziehungen zur Religion und Kirche schildern. In Wirklichkeit

bietet er in weitläufigen Ausführungen eine Fülle von
Reflexionen über die verschiedensten Probleme, die zum Teil
schon in den vorhergehenden Teilen des Buches berührt sind.
Wir müssen uns daher auf zwei Punkte beschränken. Bezüglich
der Unionsfrage vertritt T. den Standpunkt, dass das liberale
Prinzip in seiner durch die christliche Liebe erhöhten und
vertieften ethischen Bedeutung zur Versöhnung der sich nicht
ausschliessenden, sondern sich ergänzenden Gegensätze des
Protestantismus mit seiner der Freiheit zugewandten
Lebensrichtung mit dem das Autoritätsprinzip repräsentierenden
Katholizismus die Wege zu bahnen habe, indem es die Momente
des Wahren und Berechtigten auf beiden Seiten anerkennt und
sie zu einer höhern Einheit verknüpft. Ein günstiges Anzeichen

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1911. 15



— 226 —

für diese Zukunftsidee fand er in der Äusserung eines theologisch

gebildeten evangelischen Geistlichen, der den Mangel des

sakrifiziellen Charakters der Eucharistie in seiner Kirche
beklagte x). Mit der eben erwähnten Tendenz hängt es zusammen,
wenn er in seiner später zu erwähnenden Selbstbiographie2) sich
über die Bonner Unionskonferenzen weniger günstig ausspricht.

Über die Aufgabe des zielbewussten religiösen Liberalismus
äussert er sich dahin, dass er „nicht etwa nur die Bedeutung
eines ausgleichenden, jeden beschränkten engherzigen Konfessionalismus

überwindenden, sondern eines das kirchliche Leben
erneuernden Prinzips" habe. „Er soll sich als Ferment des

gesammten Kulturlebens erweisen, indem er der weitverbreiteten
Neigung* zu starrer Orthodoxie entgegenwirkend, zugleich mit
der allgemeinen Bildung Fühlung unterhält, vor jeder
Verknöcherung in falscher Tradition und Buchstabendienst schützt,
und der Lebendigkeit des Gedankens in den religiösen
Vorstellungen ihre ursprüngliche Frische bewahrt" (S. 245).

Möchte das liberale Prinzip nur immer Männer finden, die

so massvoll und besonnen, so fromm und gläubig sind, wie
unser T. es gewesen ist Dann würde es freilich Bedeutsames
wirken können. —

Nur kurz kann an dieser Stelle ein Band Gedichte erwähnt
werden: Sions Harfenklänge. Bonn 1886. Es sind spezifisch
religiöse Poesien, die der fromme, sinnige Dichter uns hier
bietet. Sie zeigen ebensosehr seine Sprachgewandtheit, als
sein verständnisvolles, gefühlswarmes Erfassen der christlichen
Grundwahrheiten. Besonders erwähnt seien die dreizehn
Gedichte zur Kommunion-Feier der Kinder in der St. Pantaleons-
kirche zu Köln aus den Jahren 1873 bis 1885. —

Ungefähr zur selben Zeit erschien in zwei Auflagen:
Philosophie und Poesie. Sonettenkränze. Leipzig o. J. Die Gedichte
sind in folgenden Abschnitten untergebracht: Philosophie und
Poesie. Philosophie. Poesie. Welt und Leben. Stimmungsbilder.
Vermischte Sonette. Blüten der Nacht. Gelegenheits-Sonette.
Ein reich entwickelter Formensinn, eine warmherzige
Naturerfassung, ein tiefreligiöses Gemüt treten uns darin überall
entgegen. —

') Friedr. Otto, Diakomis zu St. Bonifacii in Langensalza, Das Abend-
mahlsopfer der alten Kirche.

2) Morgen und Abend, S. 220 ff.



— 227 —

Nach einer weltfreien und mehr nach innen konzentrierten,
jedoch nicht arbeitslosen Zurückgezogenheit verlangend, trat
T. nach 16jähriger Pastoration der Kölner Gemeinde zu Anfang
des Jahres 1888 aus dem Pfarramte ins Privatleben über, hielt
aber noch mannigfache Beziehungen zu seinen alten Pfarrkindern
aufrecht. Dass die Zeit seines Ruhestandes nicht arbeitslos
war, zeigen die im folgenden zu besprechenden Werke, denen
man nicht im geringsten das hohe Alter ihres Verfassers
anmerkt.

Ein besonders stimmungsvolles und vom Geiste hoher Idealität
getragenes Buch, das seines weitherzigen, allgemein christlichen
Gedankeninhaltes wegen überall Freunde fand, ist hier zu
erwähnen : Neuer Frühling, neues Leben, Zeitbetrachtungen. Essen
1889. Die Einleitung gibt in gefühlswarmen Worten ein
farbenprächtiges Bild des erwachenden Frühlings und schildert den

Eindruck, den der Ostermorgen auf die empfänglichen Gemüter
zweier auf einer Wanderung begriffenen Freunde macht. So

findet der Verfasser leicht den Übergang vom Naturleben auf
das geistige Gebiet und berichtet von einem göttlichen Mahnruf,
der noch immer, wie aus unsichtbarer Welt stammend, in die
vorherrschend materielle Lebensrichtung der Gegenwart dringt
und uns an die ewige Heimat erinnert. Drei Stimmen sind es
vorzüglich, die in dem Entwicklungsgange der Weltgeschichte
das geheimnisvolle Walten des Unsichtbaren bezeugen und das
Sinnen und Trachten eines raschlebigen gedankenflüchtigen
Geschlechtes auf das Unwandelbare und ewig Bleibende
hinlenken möchten. Die eine dieser Stimmen mahnt und ruft uns
aus dem Heiligtum der Religion, die zweite aus den sozialen
Zuständen der Gegenwart, die dritte redet aus den Tatsachen
und Entwicklungen der politischen Welt. Und diese drei bilden
zusammen die ungeteilte und unteilbare, im Entwicklungsgange
der Weltgeschichte sich immer deutlicher bezeugende
Offenbarung der ewigen Gottheit.

Diese Stimmen bringt der Verfasser uns nun in klassischschöner

Sprache zu Gehör und lässt sie uns verkündigen, was
nötig ist, damit ein ,neuer Frühling, neues Leben' werde. Am
Ende des eindringlichen Schlusswortes wird das Ergebnis
dieser Zeitbetrachtungen in die beherzigenswerten Worte zu-
sammengefasst : „Was nützen uns alle Fortschritte der Kultur
und Zivilisation, alle noch so preiswürdigen Erfindungen und



— 228 —

Entdeckungen, wenn sie nur den materiellen Interessen dienstbar

gemacht, nicht aber in den Dienst sittlicher Mächte gestellt
werden? Nur wenn eine höhere Welt- und Lebensanschauung
sich dem erhellten Bewusstsein deutlicher erschlossen, vermögen
wir ungeachtet aller bedenklichen und gefahrdrohenden
Erscheinungen an unseren Zukunftshoffnungen festzuhalten, ohne
Pessimismus in das wirkliche Leben frisch und freudig
hineinzureden und mit energievoller Strebekraft erfolgreich
einzugreifen." —

Das Ende eines alten und der Beginn eines neuen
Jahrzehnts leitete unsern Schriftsteller zu dem Gedanken, dass wir
überhaupt vor einer Zeitenwende stehen, in der einer
abgeschlossenen Geschichtsperiode eine neue Entwicklung folgt.
Sein ebenso religiöses wie patriotisches Gemüt drängte ihn zu
einer Aussprache, die anonym erschien unter dem Titel: Zeitenwende.

Patriotische Meditationen eines Ungenannten. Essen 1890.

Man erkennt leicht den Verfasser, denn es kehren verschiedentlich

die Gedanken wieder, die wir bei T. überhaupt, z. B. in
der unmittelbar vorher genannten Schrift, finden. Er war mit
Recht der Meinung, dass wichtige Dinge, auch wenn dafür nicht
immer gerade neue Gesichtspunkte sich ergeben, oft und viel
müssen besprochen werden, indem sie erst nach häufiger Wiederholung

eine eigene Art der Betonung und dadurch wirksame
Geltung und tatsächliche Anerkennung erlangen. Mit entschiedenen

Worten vertritt T. seinen politischen und kirchlichen
Standpunkt und betont die Notwendigkeit einer ethisch-religiösen
Grundlage aller Kultur gegenüber dem indifferenten Liberalismus.

Seine politische Tendenz dürfte sich in seine Mahnung
zusammenfassen lassen: „Stellen wdr doch das Vaterland über
alle Parteien und suchen wir die Einsicht zu befestigen : dass

Freiheit und Ordnung, dass Individualismus [dessen in seiner

Schrankenlosigkeit liegende Gefahren im 3. Kapitel gründlich
beleuchtet werden ] und Gemeinsamkeit nicht trennende Gegensätze,

zwar notwendig unterschiedene, aber dennoch zusammengehörige

Faktoren des staatlichen Lebens sind, dass — wo es

sich um sittliche Aufgaben von weitgehender Tragweite handelt —
an der Stelle der Ethik nicht ihre Stiefgeschwister Opportunität
und Zweckmässigkeit fungieren dürfen, die sich dann gelegentlich
in Hieb- und Schusswaffen, in Dynamitminen und Torpedos
verwandeln" (S. 8.) Sein unverwüstlicher Optimismus tritt be-



— 229 —

sonders in der Schlussbemerkung hervor : „Mögen auch drohende
Wolkengebilde am politischen Horizont sich bemerkbar machen,
so darf dennoch kein Verhängnis dem deutschen Volke die
leuchtende Hoffnung verkümmern. Verhältnisse und Zustände
erschienen oft machtvoll und gewaltig, die dennoch zugleich
ohnmächtig und kraftlos waren. Die grelle Beleuchtung
verschwand und der geräuschvolle Applaus verstummte. Auch
unsere Zeit braucht viel grelles Licht und viel Lärm. Wir
aber sehnen uns fernab dieser geräuschvollen Seelenlosigkeit
nach einer ruhig fortschreitenden Entwicklung, nach kulturellen
und gesellschaftlichen Lebensformen, in denen das Christentum
sich aufs neue bewährt als die Religion der Wahrheit, der Liebe
und des Friedens."

Die Aufgabe des Altkatholizismus wird in folgenden Worten
gezeichnet: „Wollen die Katholiken, die ihrem alten Glauben
treu geblieben sind, gewissenhaft ihre Aufgabe erfüllen, dann
haben sie diese in ihrer dreifachen Beziehung ins Auge zu fassen.
Zuerst bedarf es eines beharrlichen Zeugnisses für die altkirchliche

Heilslehre und eines fortwährenden Protestes gegen die
päpstliche Unfehlbarkeit und den angemassten Universal-Episkopat,

wie überhaupt gegen zeitwidrige Formulierung neuer
Glaubensartikel. Zweitens soll man angesichts der kirchlichen
Veräusserlichung und Vervielfältigung des zeremoniellen
Gottesdienstes auf eine einfachwürdige Kultusfeier bedacht sein,
damit die jAnbetung Gottes im Geiste und in der Wahrheit' sich
immer mehr verwirkliche. Damit verbinde sich an dritter Stelle
das Streben, alle Wahrheitsmomente in den verschiedenen
Bekenntnissen zu einer höhern Einheit zu vermitteln, um der
ersehnten Wiedervereinigung der getrennten Konfessionen in
einer vollkommeneren Kirchenform die Wege zu bahnen"
(S. 50). —

Mit einer romantisch-epischen Dichtung trat T. hervor,
als er veröffentlichte: Arthur von Bretagne. München 1891.

Der Stoff ist der englischen Dichtung entnommen und behandelt
die Besiegung und Ermordung des jungen Herzogs Arthur von
Bretagne, der mit der Tochter des Königs von Frankreich
verlobt war, durch den grausamen und ländergierigen König-
Johann ohne Land (1199—1216). T. hat das Tragische und
Erschütternde des Gegenstandes mit grosser Gewandheit durch
liebliche und freundliche Schilderungen und lyrische Partieen



— 230 —

gemildert und so eine überaus anziehende, zwar wehmütige,
aber am Schlüsse doch wieder versöhnend wirkende Dichtung-
geschaffen. —

Eine im Juli 1893 ausgeführte Lahnreise gab zu einer von
sinnigen Gedanken durchflochtenen Beschreibung Anlass: Post
nubila Phoebus. Drei Tage an der Lahn. Burg Nassau und Kloster
Arnstein, Limburg und Ems. Leipzig 1893. Auf jeder Seite
zeigt der Verfasser, der unterwegs den 78. Geburtstag feierte,
seinen allem Schönen in Natur und Kunst weit aufgeschlossenen
Sinn; Beschreibungen von Naturszenerien und Kunstdenkmälern,
historische Reminiszenzen, philosophische Reflexionen wechseln
in bunter Fülle miteinander ab. Daneben zeigt sich sein jugendlich

frischer Patriotismus, indem er mit grossem Interesse in
freien Augenblicken die Reichtagsverhandlungen liest und über
die, die Sicherheit seines Vaterlandes gewährleistenden
Beschlüsse seine herzliche Freude und Genugtuung ausspricht.
Aber auch in dieser Schrift wird nicht versäumt, auf das eine
nachdrücklich hinzuweisen, was not tut: ethisch-religöses Leben
und Streben als Grundlage persönlichen Glückes und nationaler
Wohlfahrt. In diesem Sinne schliesst das Büchlein mit dem
Hinweis darauf, dass ohne Religion die Sittlichkeit keinen
Bestand habe, dass aber wahrhaft religiöser Sinn sich des Interesses
für die Kirche nicht begeben könne. „Deshalb möge man auch
inmitten der petriflzierten und verflachten, der unbefriedigenden
und mangelhaften kirchlichen Zustände diejenigen nicht
geringschätzen und ingnorieren, welche über die gefahrdrohenden
Abgründe und Zerklüftungen im Geiste christlicher Milde und

Versöhnung Brücken zu schlagen suchen, um der Kirche, als

der trotz aller Mängel nun einmal bestehenden und durch eine

fast zweitausendjährige Geschichte geheiligten und unermesslich

bildungsfähigen Religionsgemeinschaft, wieder lebhaftere
Sympathien zuzuwenden und die Sache des göttlichen Reiches zum
Segen der deutschen Nation in eine lichtvollere Beleuchtung zu

bringen. Post nubila Phoebus!" (S. 51 f.) —
Wie seine übrigen Schriften, so hat auch die nun zu

besprechende: Natur und Geist. Spekulative Erörterungen zur
Erläuterung und Ericeiterung kosmologischer und anthropologischer
Begriffe. Gotha 1894, den Zweck, einer christlich-idealen Welt-
und Lebensanschauung die Wege zu bahnen und dadurch dem

Einzelnen und der Gesamtheit zu einer ethischen Erneuerung



— 231 —

zu verhelfen, worin allein das Heil der Zukunft gelegen ist.
Es sind sinnige, aber zugleich auch scharfsinnige Betrachtungen,
die uns geboten werden, und niemand wird sie ohne vielseitige
Anregung zu weiterem energischem Nachdenken und ~Na,chhan-

deln aus der Hand legen. Allerdings findet sich auch hier das

Eigene, dass es dem Verfasser, der so lange Jahre eifrig und
viel gepredigt hatte, ab und zu schwer fällt, bei schriftlicher
Darstellung seine Gedanken in feste und enge Formen zu fassen.
Doch das mindert den Wert seiner geistbildenden und
gemüterfrischenden Ausführungen nicht. Er will durch seine Reflexionen
die Grundlehren des Christentums gegenüber dem modernen Un-
und Aberglauben begründen und zeigen, dass die christliche
Lehre von Gott und Welt, von Schöpfung und Erlösung nicht
nur nicht wissenschaftlich überwunden ist, dass sie vielmehr
jeder andern (atheistischen, materialistischen etc.) Weltanschauung

gegenüber sich als intellektuell und ethisch berechtigt
nachweisen lässt. Stets werden dabei die Berührungspunkte
nachgewiesen, die die christliche Lehre im Gemute des Menschen
bereits vorfindet, indem es vor allem die innere Herzenserfahrung
sei, welche uns das sicherste Zeugnis gebe von der Wirklichkeit

dessen, was uns der Glaube verbürgt. Den Ausgang der
Untersuchung nimmt er vom Selbstbewusstsein und zeigt gründlich

dessen Entstehung und Bedeutung für alles Philosophieren.
Von hier aus findet er naturgemäss den Übergang zum übrigen
Sein und gelangt zu den drei Weltfaktoren: Geist, Natur, Mensch.
Hieran schliesst sich die Lehre von der Schöpfung und Erlösung
und von dem dreieinigen Gott. Viele Einzelheiten erinnern
sofort an Anton Günther, der ebenso wie Theodor Weber,
zitiert wird. Es kann auch nicht zweifelhaft sein, dass T. von
dem genannten Wiener Philosophen beeinflusst ist, wenn er
auch in einigen Dingen eigene Wege geht. Andererseits halten
wir uns zu der Annahme für berechtigt, dass die Tatsache
dieser Beeinflussung unserem Schriftsteller selbst nicht klar zum
Bewusstsein gekommen ist. —

Im selben Jahre schenkte der fast achtzigjährige Kämpfer
für eine ideale Gottes- und Weltanschauung, die den theoretischen
und den praktischen Materialismus überwindet, seinen Glaubensgenossen

und weiten Kreisen darüber hinaus eine erhebende
und stimmungsvolle Lektüre, insbesondere für die Weihnachtszeit,

in dem Büchlein: Leben, Licht und Liebe. Eine Weihnachtsgabe.



— 232 —

Leipzig 1894. Den Geist desselben charakterisiert am besten
die Vorrede: „Wer die streitenden Tagesinteressen ernst und
ruhig betrachtet, wird sich der Überzeugung nicht erwehren
können : dass der wahre Fortschritt der Menschheit nur auf
der Bahn einer edleren, sittlich erneuerten Menschheit liegt,
mithin eine ethische Aufgabe ist, die ein intensives Zusammenwirken

aller Männer von Charakter und Gesinnung erfordert.
Gibt es ja doch keine charaktervolle echte Gesinnung ohne ein
bestimmtes Verhältnis zu den grossen weltbewegenden Fragen
der Religion und Gesittung, der Humanität und Vaterlandsliebe."
Nach einem Weihnachtsgruss in Versen und zwei orientierenden

Weihnachtsbetrachtungen in Prosa folgt als erste Abteilungeine

Reihe lieblicher Weihnachtslieder mit den Überschriften:
„Zur Weihnachtsfeier und Christbaumfeier der Kinder" *). In
drei weiteren Abschnitten „Welt und Leben", „Natur und Herz",
„Stimmungsbilder" sind eine Anzahl lyrischer Gedichte
vereinigt, welche das reiche Gemüt des Verfassers und seine ideale
Begeisterung für alles Gute, Wahre und Schöne nach allen
Seiten hin offenbaren. Er greift Themata auf aus der ganzen
uns umgebenden Welt und dem gesamten Menschenleben und
stellt ihre dichterische Behandlung durchweg in das Licht ewiger
Ideen. —

Als der achtzigjährige, jugendfrischc Greis sich rüstete,
das goldene Priesterjubiläum zu feiern, veröffentlichte er gleichzeitig

seine Autobiographie, eine Schrift, die zu den besten

gehört, die er verfasst hat: Morgen und Abend. Erinnerungen,
Lebensbilder und Selbstbekenntnisse. Leipzig 1895. Samenkörner
vom „Baum des Lebens" wollte er ausstreuen, als er dem
Wunsche verständnisvoller Freunde entsprach und seine
Selbstbiographie herausgab. Das Wichtigste daraus wurde bereits in
einem biographischen Aufsatze, den diese Zeitschrift brachte2),
mitgeteilt. Die Darstellung seines stillen, anspruchslosen
Lebensganges bildet indessen nur den kleinsten Teil des Buches ;

dem Hauptinhalte nach bietet es eine fast überreiche Sammlung*
von Natur- und Kunstschilderungen, von Charakteristiken
hervorragender Persönlichkeiten unter dem frischen Eindrucke
persönlicher Beziehungen, von philosophischen und psychologischen

Erörterungen, von politischen und kirchlichen Reflexionen,

') Die Gedichte eignen sich besonders zum Deklamieren für Kinder
bei Christbaumfeiern.

2) 16. Jahrgang, Januar—März 1908, Nr. 61. S. Iff.



— 233 —

von patriotischen und religiösen Betrachtungen. Abgesehen
von dem stets interessanten Inhalte, der auch dann Beachtung
finden wird, wenn man ihm nicht in allen Punkten, z. B. in
der Beurteilung der Unionskonferenzen, unbedingt zustimmt,
ist die Lektüre auch nach der formellen Seite ein hoher
ästhetischer Genuss, so dass von diesem Buche besonders gesagt
werden darf: Nimm und lies. Und wer es nimmt und liest,
wird zu lesen nicht aufhören, bis er zu Ende gelesen hat, und
er wird gerne immer von neuem die ideale Schwungkraft seines
Geistes an diesem Quell stärken und an der Begeisterung
teilhaben, die den hochstrebenden Verfasser trotz aller bitteren
Erfahrungen niemals verlassen hat. —

Ein Jahr später erschien eine Gedichtsammlung : Blumen
und Sterne. Leipzig 1896, mit den Abteilungen: I. Natur und
Herz. IL Welt und Leben. III. Zeitgedichte. IV. Blumen und
Sterne. V. Geistliche Lieder. VI. Romanzen, Legenden und
Sprüche. Rhythmischer Wohllaut, edle Gesinnung, echte Humanität

zeichnen auch diese Poesien aus. —
Zu Beginn eines neuen Jahrhunderts wandte er sich in

einem anonym bei Perthes in Gotha erschienenen Mahnruf an
der Wende des Jahrhunderts von Alfred Germanus erneut in
eindringlichen Worten an seine Zeitgenossen und stellte in
lebhafter Sprache ihnen die Bedingungen einer gedeihlichen
Zukunft vor Augen. —

Als er das zehnte Jahrzehnt seines Lebens begonnen,
beschenkte uns der Dichter mit einer letzten Sammlung von
Poesien : Erkenntnis und Liebe die schönsten Leitsterne des Lebens.
Essen 1906. Im Vorwort, datiert: Köln, den 25. Oktober 1904,
wendet sich der bald Neunzigjährige noch einmal in eindringlicher

Darstellung* an seine vielen Verehrer und Anhänger und
erinnert sie an das, wofür er sein ganzes langes Leben gekämpft,
dass nämlich das notwendige Heilmittel und Gegengewicht gegen
die materialistische und genussüchtige Richtung unserer Zeit,
die uns den Untergang droht, nur in grösserer Verbreitung
einer sittlich-religiösen Kultur gelegen sein kann. Erkenntnis
und Liebe, die beiden Grundprinzipien des Christentums,
verbürgen aber nicht bloss dadurch eine glückliche Zukunft, dass
sie die immer mehr einreissende Korruption eindämmen und
beseitigen, sondern sind auch in mehr und mehr erweiterter
Anwendung eine Vorbedingung zur Wiederherstellung der
Glaubenseinheit, für die T. gerade im deutschen Volke einen ge-



— 234 —

eigneten Boden fand. Nicht unerwähnt wollen wir lassen —
es fehlte dem unentwegten Bekenner nicht an Versuchungen
zum Abfall bis in seine letzten Lebenstage hinein — dass er
auch hier in nicht misszuverstehenden Worten seinen alten
katholischen Glauben bekennt.

Die Sammlung selbst weist folgende Abteilungen auf: Stille
Lieder. Im Lahntale. Aus der Schweizer Alpenwelt. Italien.
Am Ende des achtzehnten [soll heissen: des neunzehnten]
Jahrhunderts. Im neuen Jahrhundert.

Dem Abschnitt Italien ist eingefügt eine in ungebundener
Form gehaltene, ästhetisch und philosophisch vertiefte Schilderung

der Villa Pallavicini zu Pegli bei Genua, in deren prächtigen

Anlagen er am 29. April 1899 genussreiche Stunden
verbrachte. Wer unseres Dichters Art, Natur und Kunst zu
betrachten, mit seinen Reflexionen zu erfüllen und das Erschaute
in der Tiefe seines reichen Gemütes fortwirken zu lassen, kennen
lernen will, dem seien die wenigen Seiten dieser Schilderung
empfohlen. Er wird dann wie von selbst auch die Poesien
lesen und im Herzen davon unwiderstehlich und unvergesslich
ergriffen werden. —

Eine Anzahl Gedichte, die er später in seine Sammlungen
aufnahm, erschienen separat, z. B. Weihnachts- und Neujahrsgedichte,

ferner: An zerbrochener Tempelsäule, 1878; Zeitenwende

1880; Nach zehn Jahren. Zur Festfeier der altkatholischen
Gemeinde in Köln am 2. Februar 1883; Deutsches Recht und
deutsche Ehre. Deutschen Patrioten und Gesinnungsgenossen
gewidmet anlässlich eines Vortrages im Vereinshause der
Lesegesellschaft am 1. März 1883. —

Von den verschiedenen Zeitschriften, an denen T. als fleissi-

ger Mitarbeiter tätig war, seien erwähnt: „Deutsches Künstler-
Album", herausgegeben von Adolf Ebeling (1870—1880). Dann:
„Für edle Frauen", herausgegeben von Adolf Heinrichsen
(1888—1894). In den „Monatsheften der Comenius-Gesellschaft"

publizierte er zwei Aufsätze, die auch separat veröffentlicht
wurden. Zuerst erschien als 1. und 2. Heft des VII. Bandes:
Natur und Geist, Wissen und Glauben. Philosophisch-theologische

Erörterungen. 1898. Der 83jährige Vorkämpfer des Idealismus
bemüht sich auch hier, in Zeiten schwerer Interessenkämpfe
und einseitiger Verstandesbildung- zwischen den Bedürfnissen
des Gemütes und den Ergebnissen wissenschaftlicher Forschung
zu vermitteln und die scheinbaren Widersprüche in einer höheren



— 235 —

Einheit harmonisch zusammenzuschliessen. Er will so das Seinige
zur Verwirklichung seiner unentwegten Hoffnung beitragen:
„Deutschland werde seine Mission für die allgemeine Weltkultur
und für die Sache des Christentums nicht verlieren."

Im folgenden Jahre erschien als 1. und 2. Heft des VIII.
Bandes : Vernunft und Offenbarung. Anthropologisch-philosophische
Erörterungen. 1899. Seine Auffassung konzentriert sich in
folgendem Zitat: „So ist denn die wirkliche Vernunft ein relatives
Vermögen, eine der Entwicklung und Vervollkommnung fähige
und bedürftige, in ihrer Richtung und Tätigkeitsäusserung* mehr
oder weniger beschränkte Kraft, welche mittelst ihres natürlichen

Lichtes die sichern Leitsterne nicht zu finden vermag.
Wo immer aber sie sich selbst klar geworden und der geheimnisvolle

Zug des Herzens nach Gott und Ewigkeit ihr zum
Bewusstsein gekommen, da lernt sie das Innerlichste und Tiefste
der Menschennatur verstehen und erkennt in der geoffenbarten
Wahrheit des Logos das göttliche Lebensprinzip für die eigene
sittlich-religiöse Durchbildung" (S. 13). —

Endlich sind seine Veröffentlichungen im „Deutschen Merkur"
interessant als Spiegelbild der Zeitverhältnisse und zur Erkenntnis

seiner Ansichten und Bestrebungen. Die dort erschienenen
Aufsätze bilden eine zu beachtende Ergänzung und Beleuchtung
des in seinen Büchern Ausgesprochenen. —

„Glücklich derjenige, der ein Ideal in der Seele trägt und
der Verwirklichung desselben tatkräftig entgegenringt, sei es

nun ein Ideal der Kunst oder des Wissens, ein Ideal der
Humanität oder Vaterlandsliebe, oder ein Ideal der Sittlichkeit
und Religion!"

Diese Worte, die wir im „Lib. Prinzip", S. 244, lesen, dürfen
wir zuversichtlich auf ihren Urheber anwenden, dessen über
fast sechzig Jahre sich erstreckende schriftstellerische Tätigkeit
am Auge unseres Geistes vorüberzog. Wir preisen ihn glücklich,
weil sein ideales Streben seinem Erdendasein Inhalt und Weihe
gab; weil, trotzdem das Leben ihn oftmals hart angefasst, die
zuversichtliche Hoffnung, ein tatenfroher Optimismus ihn
niemals verlassen haben; weil, trotz aller bitteren Erfahrungen,
kein Groll gegen irgendwelche Personen ihn erfüllte. So möge
Tangermann in unserer Erinnerung fortleben und fortwirken
als Prophet des Idealismus, als Herold der Religion und Humanität!

— Menn.


	Dr. Wilhelm Tangermann (Viktor Granella) (1815-1907) als Schriftsteller [Fortsetzung]

