
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1 (1911)

Heft: 2

Artikel: Le dilettantisme en théologie [suite]

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403783

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403783
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


210

LE DILETTANTISME EN THÉOLOGIEN

IL

Bref, j'appelle « dilettantisme en théologie » cette demi-
connaissance des questions religieuses dont se sont contentés
une foule d'écrivains, qui se sont crus autorisés à les résoudre,
et qui, au lieu de les résoudre, les ont obscurcies ou faussées.

Parmi ces écrivains, il en est qui se sont bornés aux
questions de morale religieuse, et qui les ont traitées avec
leur bon sens naturel plutôt qu'avec des textes d'érudition
théologique; ces écrivains, il faut leur rendre justice, ont été

généralement utiles. Quant à ceux qui se sont lancés dans la
dogmatique, ils ont été presque tous extrêmement nuisibles,
soit en la défendant, soit en l'attaquant, parce que, dans l'un
et l'autre cas, ils la dénaturaient. Dénaturer la vérité, soit

pour la mieux défendre, soit pour la mieux attaquer, est un
procédé absolument condamnable : Dieu est vérité, et la
religion doit être vraie. Toute religion qui a besoin du mensonge
ou qui pratique le mensonge pour se faire valoir (suivant
l'adage pro pietate mentiri), doit être rejetée comme indigne de

Dieu et de l'homme. Et en supposant que les écrivains en

question n'aient point altéré la vérité sciemment, et qu'ils se

soient trompés de bonne foi, c'est encore trop ; l'erreur, pas
plus que le mensonge, ne doit être tolérée.

Si l'erreur et le mensonge doivent être bannis, c'est
surtout lorsqu'il s'agit de Dieu; car la corruption du meilleur est

la pire des corruptions, corruptio optimi pessima. D'autre part,
la science de Dieu est la science la plus difficile en même

temps que la plus élevée; de toutes les sciences, c'est celle

*) Voir la « Revue » de janvier dernier.



— 211 —

qui exige le plus de connaissances et le plus de prudence.
On comprend dès lors combien il est facile aux simples
amateurs et aux simples dilettantes, qui n'ont que des connaissances
superficielles et insuffisantes, de se tromper eux-mêmes et de

tromper ensuite autrui. Aussi le mal qu'ils ont fait à la religion,
à l'Eglise et à l'humanité, est-il immense, d'autant plus immense

que les points de vue superficiels sont plus accessibles aux
foules que les points de vue exacts et profonds. Et, il faut le
dire, ce qui plaît aux foules, plaît aussi à la partie superficielle
des différents clergés. Que de théologiens, soi-disant de

profession, ne sont au fond que des dilettantes, soit parce qu'ils
n'ont fait que des études superficielles avant leur sacerdoce,
soit parce que, depuis, ils n'en ont fait aucune, se bornant à

des lectures frivoles et faciles, et se contentant d'un verbiage
aussi stérile qu'abondant, absolument dénué d'idées et de science.

Or ces théologiens et ces dilettantes sont légion. Ils ont
envahi l'Eglise; même les séminaires théologiques en sont
remplis. Qu'il y ait du dilettantisme jusque dans le clergé, en
dehors des abus criants du sens accommodatice, c'est ce que
de nombreux faits démontrent. N'est-ce pas du pur dilettantisme,

de voir la Trinité dans la Ire Ep. de Pierre (I, 5) : qui
in virtute Dei custodimini per fidem in salutem paratam revelari

in tempore novissimo1)? ou de voir le St. Esprit dans le
passage de l'Apocalypse où il est question des sept lampes,
des sept yeux de l'agneau, etc.2)? Etc.

Autre exemple. Le Père Hugueny, professeur de théologie,
prétend faire de la « critique » dans son Manuel d'apologétique.
Or, non seulement il cite «le miracle de Faverney 1608» et «les
miracles de Lourdes», mais encore il commet, dès l'ouverture
de la marche, un cercle vicieux. Au lieu de justifier et de faire
connaître le christianisme par la démonstration même de la
Révélation chrétienne, par la solidité, la beauté, la divinité de

son contenu, et de conduire l'adversaire, de cette première
démonstration à la démonstration de la vérité et de la mission
de l'Eglise fondée par J.-C. ; au lieu de suivre cet ordre logique,
le bon Père trouve meilleur (ou plus facile) de procéder à rebours.

Le P. J. Lebreton, jésuite, l'avoue lui-même et le reproche à M. Brassac,
auteur d'un «Manuel biblique à l'usage des séminaires» («Etudes», 20 mai 1909,
P- 557).

2) P- 556.



— 212 —

It commence par affirmer que le vrai croyant doit croire «tout
ce que croit et enseigne la sainte Eglise catholique». C'est
l'Eglise romaine qui est, à ses yeux, la norme et le point de

départ. C'est son infaillibilité et sa divinité qui conduisent le
fidèle au Christ et à la révélation du Christ; c'est cette Eglise
qui fait connaître aux chrétiens le Christ et ses enseignements.
Et s'ils croient au Christ et à ses enseignements, c'est parce
que l'infaillibilité de l'Eglise romaine en est la garantie infaillible

Et si l'on demande sur quoi repose l'infaillibilité de

l'Eglise romaine, les catholiques romains répondent: Sur
l'infaillibilité du Christ même, qui en est le fondateur. Ainsi, on
croit que le Christ est Dieu parce que l'Eglise infaillible l'assure;
et on croit que l'Eglise est infaillible parce que le Christ-Dieu l'a
dit Bien plus, le P. H. exige que les fidèles croient tout ce

que l'Eglise romaine croit elle-même et enseigne ; et il exige
cela avant de leur faire connaître en quoi consistent ses

enseignements. Il veut que l'on accepte le bloc en bloc, sans en
connaître la substance! C'est un acte bien «héroïque» pour la

raison, qui a besoin d'être raisonnable jusque dans sa foi.

Croyez d'abord, vous raisonnerez ensuite L'examen rationnel
des dogmes ne doit venir qu'après la foi! N'est-ce pas la charrue
devant les bœufs? M. Bricout, qui admire cette théologie, ne

peut cependant pas s'empêcher d'ajouter1): «Il semble qu'il
serait préférable de placer cet exposé en tête et non en queue,
non pas à la fin, mais au début. Mon Dieu, je crois tout ce

que croit et enseigne la sainte Eglise catholique... Nous savons

que le Père H. commence son livre par cette formule de l'acte
de foi. N'eût-il pas été bon, en un chapitre entier, d'apprendre
ou de rappeler au lecteur cet enseignement » Drôle de
méthode, en effet, que de dire: Achetez d'abord ma maison, telle

qu'elle vous apparaît d'ici; nous la visiterons ensuite dans son
intérieur! Quand le marché sera conclu, nous prendrons connaissance

des clauses D'ordinaire, la fin couronne l'œuvre, ici
c'est la fin qui la commence O profondeur du dilettantisme

Tel autre dilettante ne veut pas comprendre le fait du

progrès des sciences, ni les conséquences que ce progrès
entraîne pour la théologie digne de ce nom. Les sciences,
effectivement, ont tellement progressé au XIXe siècle que leur in-

') «Revue du clergé français», 15 octobre 1909, p. 187 et 200.



— 213 —

fluence s'est exercée, souvent puissamment, dans tous les ordres
de choses, entre autres en littérature et en art, en philosophie
et en histoire. C'est sous cette influence que la critique
historique, philosophique, philologique et littéraire a été renouvelée
et considérablement perfectionnée. La théologie qui vit en
contact et même en relations intimes avec l'histoire, la
philosophie, la philologie, l'exégèse, etc., ne peut donc pas rester
étrangère aux sciences et à leurs méthodes. Elle aussi, elle
doit donc être scientifique; elle aussi, elle doit s'harmoniser
avec les données certaines des sciences, quelles qu'elles soient.
Une théologie combattue et condamnée par les sciences est

une théologie perdue, qui n'a plus sa raison d'être, puisqu'elle
n'est plus une science, mais un amas d'erreurs. C'est un fait
éclatant que la plupart des notions de la théologie évoluent et

que les problèmes même théologiques sont maintenant posés
autrement qu'autrefois ; les idées de matière, d'esprit, de force,
de moi, de personne, de Dieu, de création, etc., sont envisagées
actuellement sous des points de vue nouveaux. Donc il est
élémentaire d'admettre que la théologie, comme science, doit se
renouveler. Cependant, certains dilettantes veulent que la théologie

reste immobile. Plus la théologie résiste aux progrès, plus
elle leur paraît superbe: c'est, selon eux, le combat de Jacob
avec l'ange et aussi avec Satan, combat grandiose! Vraiment
ces dilettantes croient les théologiens trop bornés en exigeant
d'eux qu'ils se conduisent comme des athlètes de foire de banlieue.
Comme dit Jules Lemaître, « c'est un caleçon que l'Idéal propose
à ces Hercules, et qu'ils ramassent en faisant des effets de

muscles».
Certains libres-penseurs jouant aux théologiens, sont de

même force. «Si les religions venaient de Dieu, dit l'un d'eux, n'est-il
pas évident qu'il n'y en aurait qu'une Or il y en a plusieurs.
Donc aucune ne vient de Dieu; donc toutes sont des produits
de l'imagination ignorante et grossière». Ce penseur, qui se

dit libre et se croit profond, ne voit pas que, parmi les religions,
il serait possible que l'une vînt de Dieu; il ne voit pas qu'il
blesse la raison, en n'accordant de place qu'à l'imagination
ignorante et grossière dans l'étude du problème.

De toutes ces aberrations de droite et de gauche découlent
ces faux christianismes, ces dogmes de fantaisie, ces doctrines
irrationnelles, ce surnaturalisme erroné, dont on abuse les fidèles



— 214 —

trop crédules et dont se détournent avec dégoût les esprits sensés.
Et ce n'est là que la moitié du mal ; l'autre moitié consiste en
ce que des écrivains hostiles au christianisme, à l'Eglise et
même à toute religion, s'emparent avec avidité de cette fausse

exposition des dogmes chrétiens, pour soutenir que c'est bien
là le christianisme historique et authentique, et que par
conséquent tout christianisme est faux, que toute religion est fausse,
qu'il faut en finir avec tous les cultes positifs et avec toutes
les Eglises, qu'il ne doit plus régner qu'une seule chose en ce
monde : la science, négation de la religion.

Tel est l'abîme auquel conduit, en dernière analyse, la
demi-science théologique ou le dilettantisme en théologie. Mon
but n'était point d'en retracer ici l'histoire complète ; elle serait
immense. Je n'ai voulu qu'indiquer, par quelques exemples»
combien les procédés employés par les dilettantes sont superficiels

et même erronés, combien par conséquent une révision
des questions traitées et faussées par eux est nécessaire, et
enfin combien une théologie vraiment scientifique s'impose à

toute Eglise qui veut réellement ramener au véritable christianisme

et à la véritable Eglise les esprits qui malheureusement
s'en éloignent de plus en plus.

J'ai déjà signalé la méprise de certains esprits qui, attirés

par la religion, se croient autorisés, par ce seul attrait, à faire
de la théologie et à discuter sur les questions théologiques.
Encore une fois la théologie n'est pas la religion; le sentiment
qui suffit à celle-ci ne suffit pas à celle-là. Si vous voulez vous
appliquer à la théologie, faites-le, de grâce, sérieusement, et non
en dilettante ; ne vous bornez pas à une dogmatique fantaisiste
et erronée, mais contraignez-vous à penser juste et à parler
exactement. Soit que vous défendiez, soit que vous attaquiez,
faites-le en connaissance de cause et avec logique. Il suffira
de caractériser quelques types de dilettantes, pour en faire
ressortir le ridicule.

Tel dilettante libre-penseur déclare : 1° qu'il est libre-penseur,
non parce qu'il est libre de penser ce qu'il veut, mais parce
qu'il pense librement. Très bien; — 2° qu'en conséquence il
repousse toute religion, parce que toute religion est une
contrainte, une superstition que rejette la science et que la liberté
doit donc aussi repousser. Ici, il y a erreur manifeste. En effet,
ce libre-penseur dilettante repousse la religion, parce que la foi,



— 215 -
dit-il, est « le plus puissant moyen de domination qu'aient jamais
inventé les minorités intelligentes pour diriger et exploiter à
leur aise la grande masse ». Nous protestons contre cette
définition, arbitraire et erronée, de la foi, soit parce que la foi
est, de fait, tout autre chose, soit parce que, s'il y a des croyants
dominateurs et exploiteurs, il en est qui ne le sont nullement;
et la foi est effectivement un état d'âme relatif à la vérité et à

Dieu, et nullement une volition de domination et d'exploitationx).
Tel autre libre-penseur irreligieux, non moins dilettante

que le précédent, arrive aux mêmes conclusions, en partant
de considérations non moins fantaisistes. M. Jaurès, parlant du
socialisme en Europe, aborde la question religieuse, mais sans
rien définir. Il commence par déclarer, incidemment, comme
chose démontrée qu' « à ses yeux le christianisme a fait

*) M. J. G., ayant résumé, dans le «Progrès religieux» de Genève (31 mars
1900), les étranges arguments de ce libre-penseur irreligieux et ses calomnies contre
la religion, a ajouté: «Ces prétendus libres-penseurs, qui ne savent voir chez les

gens religieux que des habiles, des hypocrites ou des imbéciles, que des exploiteurs
de l'ignorance et de la superstition et des exploités, que font-ils eux-mêmes si ce
n'est d'exploiter aussi l'ignorance de leurs auditeurs et leur jeter de la poudre aux
yeux avec leur demi-science? Nous avons vu quelle définition M. Ch. F. donne de
la Foi. Hé nous savons aussi bien que lui qu'on en a fait trop souvent un instrument

de domination et qu'on a commis beaucoup de crimes en son nom; mais ce
n'est pas là ce qui définit la Foi. Par contre, M. Ch. F., en savant impartial, omet
de dire ce qu'on a fait de bien au nom de la Foi, et il oublie de parler de ces

prêtres ou de ces pasteurs, inventeurs et exploiteurs de la Foi, qui ont compté
quelquefois parmi les hommes les plus éclairés de leur temps, et qui ont souffert
les plus horribles supplices et donné leur vie pour leur Foi inventée : drôle manière
de l'exploiter A entendre M. Ch. F., il semble vraiment qu'on n'ait jamais opprimé
et persécuté qu'au nom de la Foi. C'est de l'histoire à la façon du Père Loriquet:
le souci de la vérité, qui est le seul qui doive guider le vrai savant, passe à l'arrière-
plan, et c'est le fanatisme antireligieux qui l'emporte. Nous en dirons autant des

spécimens de critique biblique libre-penseuse que nous donne le premier numéro de
« Lumière » : là encore on se préoccupe plus de faire de la polémique antireligieuse
que de la science, et l'on s'efforce de rendre tous les chrétiens d'aujourd'hui
solidaires des erreurs et des superstitions des anciens hébreux ou des premiers chrétiens.
Il y a là une absence d'esprit scientifique et de sens historique, qui en dit long sur
les connaissances de ces prétendus savants, qui ont toujours le mot de science à la
bouche. On dirait vraiment que ce sont messieurs les libres-penseurs qui ont
découvert la critique biblique

Mais il suffit. Les exemples et les considérations qui précèdent montrent le
degré de liberté de la pensée des soi-disant libres-penseurs. Il nous montrent qu'elle
est dominée par l'orgueil et l'intolérance tout comme celle de beaucoup de croyants,
et que leur demi-science est encore obscurcie par leur fanatisme antireligieux. Dans
ces conditions, nous doutons fort que « Lumière » remplisse les promesses contenues
dans son titre. Ah M. Ch. F. a bien raison de dire que les vrais libres-penseurs
sont rares 1 »



— 216 —

son temps » aussi bien que l'athéisme matérialiste. M. Jaurès
n'est ni pour l'un ni pour l'autre; il leur préfère une sorte de
panthéisme idéaliste. Grand admirateur de Nietzsche, enseigne-t-il
avec lui que Dieu est mort, que la morale est morte, que la
métaphysique est morte? Il est difficile de le savoir. Le
dilettantisme se contente du vague et de l'absence de preuve; la
phrase remplace l'idée. Tout ce qu'il ne voit pas, lui
personnellement, est mort! Demandez-lui ses raisons, il n'en a pas1).

Tel de ces croquemitaines qui, chaque matin, avalent un
crapaud à leur déjeuner ou dévorent un théologien, est
intransigeant et irréconciliable. Mais tel autre est bon enfant ; et dès

qu'il rencontre un théologien qui lui paraît raisonnable sur tel
point et peut-être mieux informé que lui-même, il se radoucit
aimablement et se montre presque conciliant2).

Un publiciste de talent, écrivant un jour sur la suprématie
du pouvoir civil, s'exprima ainsi : « C'est le Filioque d'où sortit
le schisme d'Arius. On s'est égorgé pour le Filioque, et pas un
de ceux qui se sont fait tuer n'a jamais su ce que c'était. On

s'égorgerait pour la suprématie sans bien savoir ce que c'est.
Ne nous égorgeons pas, si c'est possible ». — Certes, l'intention
est excellente, mais n'est-elle pas étrange, cette notion du Filioque
et d'Arius, et son apparition en pareille matière? Décidément
on rêve, on ferraille autour de la religion, laquelle est, pour
ces rêveurs et ces ferrailleurs, la Dame voilée et la grande
Inconnue. Que de dilettantes à barbes fausses et à lunettes
bleues font de la religion et de la théologie comme Du Pat)*
de Clam et Esterhazy faisaient de la vérité et de la justice

On lit dans l'Almanach Hachette de 1898 (p. 251): «Carmes
déchaussés. Ordre fondé en l'honneur de la Vierge Marie par
le prophète Elie, sur le Mont Carmel (Palestine)», etc. Quel
prophète que cet Elie, et quelle perspicacité pour apercevoir
dans l'histoire la préexistence de Marie!

Certains croyants disent: Croyons, puisqu'il faut croire.
Mais ils ne s'inquiètent pas de ce qu'il faut croire. Tout leur
est bon. Comme si l'on disait: Marchons! sans avoir souci du

lieu où l'on va. Va-t-on à l'abîme? A-t-on une croyance erronée?
Peu importe, pourvu que l'on croie!

') Voir le «Signal de Genève», du 22 février 1902, et la «Semaine religieuse
de Genève», du Ier mars 1902.

2) Voir un article de M. le Dr A. Forel, dans la «Lutte», du II mai 1904.



— 217 —

Beaucoup de libres-penseurs vivent dans l'irréligion, puis,
au dernier moment, par un sentiment aussi vague que complexe,
demandent un prêtre et une prière, mais sans être en état de
faire aucun acte d'adhésion explicite au christianisme. N'aurait-il
pas été plus rationnel, plus sage, d'étudier la foi chrétienne
lorsqu'il en était temps encore, et lorsqu'on pouvait s'accorder
la joie d'une adhésion réfléchie et consciencieuse?

Certains dilettantes sont tristes, pleurent et croient. D'autres
sont émus par un jeu d'orgue, par un cantique, par des cierges,
de l'encens, et croient. Telle voix sonore et vibrante, telle
figure ascétique, tel regard mystique, telle barbe de capucin, a
déterminé plus d'une conversion. Quelles conversions Ce

n'est pas toujours la justesse d'un argument qui a ravi tel
dilettante, mais l'éloquence du prédicateur, ses éclats de voix,
ses expressions à l'emporte-pièce, son style épicé, sa diction
déclamatoire, son ironie de mauvais goût, sa crânerie
provocatrice, ou encore une expression nouvelle, incomprise, obscure,
mais frappante, piquante, illusionnante. Hélas Quelles
conversions

On le voit, il suffit de prendre le dilettantisme sur le fait
et sur le vif pour qu'il se discrédite lui-même. Pas n'est besoin
de le définir avec M. Lasserre: «Le panthéisme du cœur», ni
d'ajouter : « Le support intellectuel du dilettantisme, la seule
philosophie dont il puisse s'autoriser (et rigoureusement), c'est
l'hégélianisme1) ». C'est faire trop d'honneur à cet état d'esprit
si superficiel que de lui donner pour support un système de

philosophie quelconque. Je préfère m'en tenir aux explications
précédentes; elles sont plus que suffisantes pour en montrer
rerreur et le mal.

E. Michaud.

*) «Le Romantisme», p. 525-526; 1907.

(La fin prochainement.)


	Le dilettantisme en théologie [suite]

