Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1(1911)

Heft: 2

Artikel: Der papstliche Absolutismus unter Pius X. [Schluss]
Autor: Herzog, Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403782

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403782
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER PAPSTLICHE ABSOLUTISMUS
UNTER PIUS X.

(Schluss.)

Noch in den letzten Tagen des Jahres 1907 erhielt der
Papst die beruhigende Gewissheit, dass ihm wenigstens die
deutschen Bischofe bei der Vollziehung seiner Massnahmen
wider den Modernismus keinen Widerstand leisten werden.
Wenn aber von dieser Seite keine Opposition zu fiirchten war,
so durfte er mit Bestimmtheit darauf rechnen, dass ihm auch
der Episkopat anderer Linder keine Schwierigkeit in den Weg
legen werde. Unterm 24. Dezember 1907 richteten die preus-
sischen Bischofe ,zugleich mit den Bischofen von Mainz, Strass-
burg, Metz, Rottenburg und Sachsen“ an Pius X. ein Schreiben,
das man fir eine boshafte Filschung halten mochte, wenn es
nicht in der ersten Nummer des ,Osservatore Romano“ vom
Jahr 1908 veroffentlicht worden wiire. Die Herren reden von
der auffilligen Tatsache, dass sie mitten im Winter nach Kéln
gereist seien. Dazu aber seien sie veranlasst worden durch
die Enzyklika, in welcher der Papst ,mit dem Lichte der natiir-
lichen und tbernatiirlichen Wissenschaft“ (tum naturalis tum
supernaturalis scientice luminibus) die Irrtiimer der Modernisten
aufgedeckt habe. Die deutschen Bischofe finden, dass ihm dafiir
newiger Dank“ (gratice peremnes) gebiihrt, und erkldren sich
bereit, seinen Befehlen und Mahnungen gehorchend, das Unkraut
auszureissen und zu vertilgen, was freilich der Weisung des
Herrn (Matth. 13, 29) nicht genau entspricht. Dafiir flehen sie
schliesslich den Beistand der unbefleckten Jungfrau Maria und
den Segen des Papstes an.



— 188 —

Tatséchlich hatte es den Anschein, als ob das Jahr 1908
das Todesjahr des Modernismus sein werde. FEs seien hier einige
Massregeln erwihnt, die gegen ihn ergriffen wurden.

Gemiss dem unterm 29. April 1907 erhaltenen Befehl (s. o.
1. Heft., S. 25) hatte der Erzbischof von Mailand am 23. Dezem-
ber 1907 die grosse Exkommunikation iiber die Herausgeber
und DMitarbeiter des ,Rinnovamento“ verhingt. Damit scheint
das sehr massvoll redigierte Organ seine Lebensfiihigkeit ein-
gebiisst zu haben. Wohl erklarte der eine Herausgeber, Scotti,
der sich sofort zuriickzog, dass er seine Gesinnung nicht éindere;
aber er zog sich zuriick und schwieg. Seine beiden Freunde,
Alfieri und Cassati, scheinen nicht geringe DMiihe gehabt zu
haben, das Unternehmen wenigstens bis Ende des Jahres 1909
fortzusetzen. — In Rom selbst liess die Societa Internazionale Scien-
tifico- Religiosa beim Beginn des Jahres 1908 unter dem Titel
. Nova et Vetera* eine Halbmonatsschrift erscheinen, deren fleis-
siger Mitarbeiter Geeorge Tyrrell war. Aber schon am 28. Januar
1908 verbot Kardinal Respighi als Generalvikar der Didzese
Rom den Druck, den Verkauf und Kauf und die Lektiire der
Zeitschrift und verhiingte die Suspension iiber jeden Geistlichen,
der ein Abonnement loste. Die Zeitschrift brachte es auf 19
Nummern und ging mit Ende des Jahres ein. Gleichzeitig scheint
sich auch die genannte Societa wieder aufgelost zu haben, so-
fern sie tberhaupt einmal wirklich existierte. — Von den Ver-
fiigungen der romischen Hierarchie weniger abhingig war die
oInternationale Wochenschrift®, die als Beilage zur ,Allgemeinen
Zeitung® erschien und sehr wertvolle Gutachten iiber Syllabus
und Enzyklika brachte. Eines dieser Gutachten hatte den
Kirchenhistoriker Ehrhard an der katholisch-theologischen Fa-
kultiit in Strassburg zum Verfasser. Das Gutachten war ein
Notschrei wider den unwiderstehlich vordringenden Ultramon-
tanismus. Unter dem Titel , Una scandalosa pubblicazione“ rigte
der ,0ss. Rom.* vom 29. Januar 1908 die Kundgebung Ehrhards
in einer Weise, dass dieser sich veranlasst sah, in der ,Allgem.
Zeitung“ zu erkliren, er sei und bleibe ein treuer Sohn der
Kirche; er unterwerfe sich ganz der pépstlichen Autoritit; er
bedaure, dass sein Aufsatz so grosses Aufsehen gemacht habe
und falsch ausgelegt worden sei. Damit scheint er weitern
Zensuren entgangen zu sein; nur wurde sein Name von der
Liste der pipstlichen Hausprilaten gestrichen, wie der ,0Oss.



— 189 —

Rom.“ vom 20. Februar offiziell mitteilte. — Noch schiirfer als
Ehrhard sprach sich Professor Dr. Schnitzer an der theologischen
Fakultit in Minchen in der gleichen Zeitschrift iiber die pépst-
liche Enzyklika aus. FEr gelangte zum Schluss: Wenn theolo-
gische Wissenschaft und katholisch-theologische Fakultéiten sich
behaupten wollten, so miissten sie ,liber die Enzyklika wenig-
stens stillschweigend zur Tagesordnung tibergehen“. Da er nun
aber seinerseits nicht geschwiegen hatte, wurde er suspendiert.
Er hielt gleichwohl seinen Protest aufrecht und sah sich infolge-
dessen genotigt, seine Vorlesungen an der theologischen Fakultit
einzustellen, — Das eigentliche Organ der bis zum Erscheinen
des Syllabus und der Enzyklika sog. ,Reformkatholiken“ in
Deutschland war die sehr gediegene Wochenschrift , Das XX.
Jahrhundert® (Druck und Verlag Theodor Lampart, Augsburg;
Redaktion: Dr. Th. Engert, Dr. O. Sickenberger und Dr. K. Gebert).
In der Nummer vom 12. Dezember 1908 mussten die Heraus-
geber ankiindigen, dass sie vom 1. Januar 1909 an das Er-
scheinen des Blattes einstellen werden. Sie begriindeten diesen
Entschluss mit dem Gestindnis: ,Die andauernde Gleichgiiltig-
keit des Laienpublikums in rein geistigen und religiosen Fragen
und der bleierne Druck des mit dem Erscheinen der Enzyklika
ungeschminkt funktionierenden kirchlichen Machtsystems berauben
uns der Garantien, die wir fir den dauernden und erfolgreichen
Fortbestand des ,XX. Jahrhunderts* notig erachten.* Gliicklicher-
weise zeigte es sich dann aber doch, dass es noch nicht an
der Zeit war, die Waffen zu strecken. Beim Beginn des Jahres
1909 lebte die eingegangene Wochenschrift als ., Das Neue Jahr-
hundert* wieder auf und gewann seither einen stets wachsenden
Leserkreis. Anfinglich wurde die von Pius X. in verichtlichem
Sinne gebrauchte Bezeichnung ,Modernisten“ adoptiert und das
neue Blatt ,Organ der deutschen Modernisten“ genannt. Der
gegenwirtige ausgezeichnete Redakteur Dr. Ph. Furk hat jedoch
nun diese Benennung, die als Zugestindnis sektiererischer Ten-
denzen missdeutet werden konnte, abgelehnt, da das Organ eben
nur dem ,religiosen Katholizismus“ dienen soll. — Wirksamer
erwies sich der ,bleierne Druck des kirchlichen Machtsystems®
in Frankreich. Dort hatten Anhinger des religiésen Katholizis-
mus seit 1905 unter dem Titel ., Demain“ in Lyon eine grosse
Wochenschrift herausgegeben, die ebenfalls vortrefflich redigiert
war und, wie es schien, eine ziemliche Verbreitung fand. Das



— 190 —

Blatt brachte es auf 92 Nummern; die letzte erschien am
26. Juli 1907. Schon der Syllabus , Lamentabili“ vom 4. Juli 1907
vermochte das Blatt zu erdriicken. Die Herausgeber — als
Redakteur war Pierre Jay genannt — erklirten zwar in der
letzten Nummer, dass sie ihr Organ nur ,pour wune durée de
quelques mois* suspendierten, und dass ihre Gesinnungsgenossen
nune invincible légion d’dmes droites* bildeten; man hat aber
seither nichts mehr von ihnen gehort., Dagegen wurde am
7. Mérz 1908 iiber den eigentlichen Urheber der modernistischen
Bewegung in Frankreich, Alfred Loisy, von dem Tribunal der
yheiligen rémischen und allgemeinen Inquisition“ unter Nennung
des Namens die grosse Exkommunikation verhéngt und Loisy
ausdriicklich als ,vitandus“ erklirt. Er unterwarf sich nicht,
erhielt aber nun eine Professur an der Sorbonne und wandte
sich von jetzt an mehr allgemein wissenschaftlichen Fragen
zu. — In England war zwar, wie der ,Oss. Rom.“ vom 29. Oktober
1907 mitteilen konnte, der eigentliche Fiihrer der Modernisten,
George Tyrrell, vom Bischof von Southwark exkommuniziert
worden ; allein die bekannte Tatsache, dass Tyrrell doch eigent-
lich nur die ,Entwicklungslehre“ des Kardinals Newman, durch
den er zum romischen Katholizismus ,bekehrt* worden war,
wieder zur Geltung gebracht und weiter ausgebildet hatte,
schiitzte den Exkommunizierten auch in romischen Kreisen immer
noch vor einer empfindlichen Einbusse an Ansehen. Daher
erliess der Bischof O’'Dwyer von Limerick eine Broschiire, in
der er nachzuweisen suchte, dass das ,Development* Newmans
etwas ganz anderes sei, als was Tyrrell daraus mache. In
einem langen Breve vom 10. Miarz 1908 lobte der Papst diese
Broschiire und gab dem Wunsche Ausdruck, dass die katholischen
Englinder, ,was die Hauptsache sei (quod est caput), zur Er-
haltung der katholischen Wahrheit dem Nachfolger des hl. Petrus
mit der grossten Ergebenheit unterwiirfig und gehorsam seien®.
Tyrrell starb — erst 49 Jahre alt — am 15. Juli 1909.

Mit solchen Massnahmen glaubte Pius X. dem Modernismus
erfolgreich zu begegnen. Am 29, Juni 1908 verteilte er die
Medaille, die das wichtigste Ereignis des seit dem letzten Peter-
und Paulstag verflossenen Jahres verewigen sollte. Die Medaille
zeigt auf der einen Seite das Bild des Papstes, der mit der
linken Hand auf ein Pergament mit der Inschrift ., Pascendi
hinweist, die rechte Hand aber drohend erhebt. Zu seinen Fiissen



— 191 —

liegt der Drache des Modernismus, der zihnefletschend die Bulle
zu verschlingen sucht und mit den Fiissen drei Biicher, die
Bibel, Tradition und Scholastik niederstampft, wihrend die
symbolischen Figuren der Erdteile andidchtig neben und hinter
dem Papste knien, Sinniger liess sich der Sieg tiber den Moder-
nismus kaum darstellen. Aber an diesen Sieg scheint nicht
einmal Pius X. recht geglaubt zu haben. Am 16, Oktober 1908
brachte ihm eine vornehme Gesellschaft aus Mailand unter der
Fihrung des Kardinal-Erzbischofs Ferrari einen bescheidenen
Peterspfennig von 9000 Franken. Der Papst dankte mit einer
Warnung vor den Modernisten, die er als Leute bezeichnete,
die schlimmer seien — pit insidiosi, piw terribili — als die
wincreduli, razionalisti, eretici che combattano direttamente
contro la fede“, ja selbst schlimmer als die ,libertini und licensiosi
che imbrattano di fango la societd cristiana.* Zur Rechtfertigung
dieser masslosen Verurteilung berief er sich u. a. auf den Apostel
Paulus, der schon sage, man miisse nicht mehr wissen als zu
wissen notig sei, und auf das Wort des Herrn, nur wer den
Willen des himmlischen Vaters tue, gehe ein ins Himmelreich;
der Wille Gottes fordere aber, dass man sich mit dem Willen
des Papstes in Ubereinstimmung setze (uniformarsi alla wvolonta
di quello che Dio ha stabilito per custodire il deposito della sua
dottrina ed essere interprete dei suoi voleri). Wenn das der Wille
Gottes ist, so hat es freilich keinen Sinn mehr, tiber das Wesen
und den Umfang der piapstlichen Unfehlbarkeit lange Erorte-
rungen anzustellen.

Im Jahr 1908 wurde das funfzigjahrige Jubilium zur FEr-
innerung an die Madonnenerscheinungen in Lourdes und an
die Priesterweihe des gegenwirtigen Papstes gefeiert. Der
»0ss. Rom.“ fand, es sei sehr bedeutsam, dass das Jubildum
von Lourdes mitten in den Kampf falle, den die Kirche gegen
den Modernismus unternommen habe und in welchem Pius X.
als ein zweiter Erzengel Michael dastehe: In Lourdes werde
der Hochmut, in Rom der Modernismus iiberwunden (11. Februar
1908). Der Papst selbst hatte schon am 13. November 1907
ein Dekret Urbis et Orbis erlassen, mit welchem er verordnete,
dass kiinftig alljihrlich in der ganzen Kirche (in universali
Ecclesia) am 11, Februar ein Fest mit dem Rang , duplex majus®
zur Verherrlichung der ersten Erscheinung der Madonna in
Lourdes durch Breviergebet und besondere Messe gefeiert werde.



— 192 —

Er sprach in dem Dekret die Hoffnung aus, dass Maria mit
Riicksicht auf diese Feier der Kirche noch mehr beistehen
werde als bisher. FEine Begebenheit, fiir die nach pépstlichem
Befehl in allen katholischen Kirchen der Welt alljihrlich durch
Darbringung des hl. Messopfers Gott gepriesen werden soll,
darf natiirlich von keinem guten Katholiken in Zweifel gezogen
werden. Aber abgesehen von der piapstlichen Autoritiat ist die
einzige Zeugin fiir die Wirklichkeit des wunderbaren Vorgangs
ein dreizehnjiahriges hysterisches Mddchen, das man nachher
in ein Kloster gesteckt hat, wo es keine neuen Erscheinungen
mehr hatte und auch keine Gelegenheit mehr erhielt, vor un-
berufenen Leuten auf seine Aussagen zuriickzukommen. Es
war doch recht kiihn, den Kampf gegen die Modernisten und
die Bestiitigung des Lourdeswunders zusammenzustellen. Sollten
diese beiden Dinge wirklich gleich weise und gleich christlich
sein?

Das Jubilaum zur Erinnerung an die am 9. August 1858
empfangene Priesterweihe benutzte Pius X. zum Erlass der
Bulle , Hewrent animo“ vom 4. August 1908. Sie ist nicht an
die Bischofe, sondern Ad Clerum Catholicum gerichtet. Der Papst
macht hier, wie er dazu nach dem Vaticanum befugt ist, von
seinem Universalepiskopat Gebrauch und wendet sich direkt an
alle Geistlichen des Erdkreises. Was er sagt, koénnte seinen
frithern pastoral-theologischen Vorlesungen entnommen sein.
Von dem Wesen des katholischen Priestertums sagt er nichts;
dagegen ergeht er sich in langen Ermahnungen zur Heiligung
des Sinnes und Wandels. Dabei hat er Gelegenheit, im Gegen-
satz zu den ,aktiven“ Tugenden, die der von Leo XIII. ver-
urteilte , Amerikanismus“ fordert, die ,passiven“ Tugenden des
Gehorsams, der Demut, der Beschaulichkeit zu empfehlen.

Den Universalepiskopat brachte aber der Papst inskesondere
gegeniiber den franzosischen Bischofen zur Geltung. Diese
wollten im Februar 1908 wieder zu einer Generalkonferenz,
der vierten seit dem Irlass des Trennungsgesetzes, in Paris
zusammenkommen. Das war schon an und fiir sich gefihrlich;
denn aus diesen wiederholten bischoflichen Generalversamm-
lungen konnte sich doch leicht eine franzosische Nationalsynode
entwickeln, was mit einem Wiederaufleben des Gallikanismus
grosse Ahnlichkeit gehabt hitte. Dazu kam, dass nach un-
widersprochenen Zeitungsnachrichten Hauptgegenstand der Ver-



= 188 ==

handlungen die Form der Wiederbesetzung vakanter Bischofs-
stithle héatte sein sollen. Daher verbot der Papst die Veran-
staltung einer neuen Generalkonferenz. Auch diesmal gehorchten
die Bischofe. Eine Generalkonferenz hat seither nicht mehr
gtattgefunden. Es ist schon oben (I. Heft, S. 17) bemerkt worden,
dass der Papst sofort, nachdem das Trennungsgesetz in Kraft
getreten war, die giinstige Gelegenheit beniitzte, die erledigten
franzosischen Bischofsstithle von sich aus zu besetzen. Es hiess
anfanglich, das sei nur ein Ausnahmefall, der sich aus der
herrschenden Notlage rechtfertige. Tatséichlich wollten dann
doch die Bischofe der Kirchenprovinzen mitreden, wenn inner-
halb des Metropolitansprengels ein Bischof zu ernennen war:
sie versammelten sich und machten dem Papst einen Dreier-
vorschlag. Allein die Vorschlige wurden regelméssig unbe-
riicksichtigt gelassen und dann diese Versammlungen iiberhaupt
verboten. Statt auf einer Zusammenkunft drei Kandidaten zu
bezeichnen, sollten die Bischofe der betreffenden Provinz, jeder
fir sich in verschlossenem Kuvert, dem Papst drei Namen
nennen. Allein auch das erwies sich als unpraktisch, da ja
die Bischofe vor Abgabe ihrer Vorschlige schriftlich miteinander
verhandeln Kkonnten. Es wurde nun verordnet, dass jeder
franzosische Bischof alljihrlich der Kurie ohne Riicksicht auf
bestimmte Bischofssitze drei Geistliche nenne, die er fir das
Bischofsamt als tauglich erachte. So bekommt der Papst eine
lange Liste von Kandidaten, unter denen er wihlen kann, falls
er nicht doch von sich aus einen Kandidaten findet, der ihm
genehmer ist. Auch diesen Demiitigungen haben sich die Bi-
schofe seither gefiigt.

Schon die bisher aufgezihlten Massnahmen beweisen hin-
langlich, dass Pius X. vollen Ernst macht mit dem Dogma,
nach welchem der Papst befugt ist, die Kirche in absoluter
Machtvollkommenheit zu regieren. Die Erfahrung zeigte aber,
dass er dazu eben doch der Regierungsorgane mit genau um-
schriebenen Kompetenzen bedarf. Daher erliess er am 29. Juni
1908 die grosse Konstitution . Sapienti consilio® iiber die ver-
schiedenen Behorden der pépstlichen Kurie, deren Aufgaben
und Befugnisse genau festgestellt sind. Die Kurie besteht aus
Verwaltungsbehorden, Gerichtshofen und Kanzleien. Verwaltungs-
behorden — entsprechend den Departementen einer weltlichen
Regierung — sind die elf ,Kongregationen“: 1. Das ,heilige

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1911. 13



— AP —

Offizium“ (der bisherige Titel: ,Heilige romische und allgemeine
Inquisition* ist in dem neuen Erlass nicht gebraucht). 2. Die
congregatio consistorialis, die die neue Aufgabe bekommen hat,
die Bischofe zu tuberwachen, deren Berichte zu priifen, Mass-
nahmen gegen fehlbare Bischofe vorzuschlagen u. dergl. 3. Die
Sakramentskongregation. Sie erteilt namentlich auch die Ehe-
dispensen, sofern diese nicht dem ,hl. Offizium*“ vorbehalten
sind. 4. Die Konzilskongregation. Ilhr steht u. a. die Uber-
wachung der Diozesan- und Provinzialsynoden zu. 5. Die Ordens-
kongregation. Diese kann einem Bischof befehlen, einen be-
stimmten Orden, den die Kurie fir notig hélt, in seiner Diozese
zuzulassen. 6. Die congregatio de propaganda fide, der speziell
die Diozesen unterworfen sind, die sich noch ,im Anfangsstadium
befinden“, wie z. B. die der Schweiz. 7. Die Indexkongregation,
die jetzt nicht mehr bloss die ihr verzeigten Biicher verdammen
darf, sondern iiberhaupt die schlechte Literatur zu tiberwachen
und die Bischofe an ihre beziiglichen Pflichten zu erinnern hat.
8. Die Kongregation der Riten besorgt das Reliquienwesen, fiihrt
die Kanonisationsprozesse usw. 9. Die Zeremonienkongregation
regelt die grossen Zeremonien in der sixtinischen Kapelle und
in der Peterskirche, entscheidet iber den Vortritt der Wiirden-
trager etc. 10. Die Kongregation fiir ausserordentliche geist-
liche Angelegenheiten steht dem Staatssekretir zur Seite. 11. Die
Studienkongregation. Thr unterstehen die katholischen Lehr-
anstalten und Universititen; sie verleiht auch den Doktortitel.
Die Gerichtshife sind: 1. Die Ponitentiarie, die die ,reservierten“
Fille behandelt, Geliibde dndert, dispensiert, mangelhaft voll-
zogene hl. Handlungen saniert. 2. Die sacra Romana Rota,
frither der hochste Gerichtshof der Kirche und jetzt von Pius X.
wieder hergestellt, zustindig in allen geistlichen Prozessen,
namentlich auch, wenn es sich um Nichtigkeitserkldrung von
Ehen handelt. 3. Die apostolische Signatur ist Rekursinstanz.
Zu den Kanzleien gehoren: 1. Die apostolische Kanzlei (Ixpe-
dition der Bullen). 2. Die apostolische Datarie (Verleihung von
Pfriinden, Festsetzung der Taxen). 3. Die apostolische Kammer
(Finanzverwaltung). 4. Das Staatssekretariat (der Staatssekretar
ist die rechte Hand des Papstes; seine Befugnisse sind insofern
uﬁbegrenzt). 5. Das Sekretariat der Breven. (Es hat kunftig
die gewohnliche Zeitrechnung anzuwenden und die Jahre nicht
mehr mit dem 25. Marz zu beginnen.) — Ausser diesen Behdorden



— 195 —

existieren verschiedene Kommissionen unverindert weiter, so
die Bibelkommission, die Peterspfennigkommission, die Kommis-
sion zur Erhaltung des Glaubens in der Stadt Rom. Zum Schluss
enthdlt die neue Verfassung die strikte Vorschrift, kein wich-
tigeres Geschéift zu erledigen, ohne den Papst zu informieren.
Die Verfassung trat in Kraft am 3. November 1908.

Durch angesehene liberale Blatter ging die Notiz: ,Diese
Reform verjingt und modernisiert in betridchtlichem Masse die
ganze Organisation der wichtigsten Verwaltungsgebiete. Vor
allem halten viele dafiir, dass sie einen grossen Sieg der demo-
kratischen Elemente in der Kirche darstelle.* Das war ent-
weder ein tibel angebrachter Scherz oder dann eine absichtliche
Betorung des Publikums, die in die liberale Presse eingeschmuggelt
wurde. Die neue Verfassung ist vielmehr der konsequente und
in seiner Konsequenz respekteinflossende Ausbau des pépstlichen
Absolutismus.

Eine viel kleinere und viel weniger wichtige ,Konstitution®,
immerhin aber doch auch ein gesetzgeberischer und fiir alle Zeiten
giiltiger Erlass war das Edikt , Promulgandi“ vom 29. September
1908. Auch hier bezeichnet sich Pius X. einfach als ,, Episco-
pus*; er spricht als der Bischof der ganzen Kirche. Die Kund-
gebung betrifft die Publikation der als offiziell anzusehenden
péipstlichen Erlasse. Mit dem Beginn des Jahres 1909 hatte in
der vatikanischen Druckerei unter dem Titel ,dcta Apostolice
Sedis, commentarium officiale, ein halbmonatliches Bulletin zu
erscheinen, in das alle pépstlichen Konstitutionen, Bullen, De-
krete aufgenommen werden sollen. Das Jahresabonnement kostet
in Italien Fr. 12, in andern Léndern Fr. 15. Was in dem Bulletin
steht, ist offiziell und gentigend promulgiert. Dem fiigte in papst-
lichem Auftrag der Staatssekretar Merry del Val am 31. Dezember
1908 noch die Erkldrung bei, dass alle Bischofe der Welt das neue
pépstliche ,Amtsblatt“ zu abonnieren hétten und nur noch auf
diesem Wege Kenntnis von den péapstlichen Erlassen erhielten.
So kann sich keiner mehr mit Nichtwissen entschuldigen oder
seine Unfolgsamkeit damit rechtfertigen, dass er sagt, er habe
die Kundgebung nicht fiir offiziell und nicht fiir verbindlich
gehalten. Aber so unhoflich wie die papstliche Kurie ist doch
eine weltliche Regierung gewohnlich nicht. Im allgemeinen
wird sonst ein amtlicher Erlass den Unterbehorden, fiur die er
bestimmt ist, speziell zugestellt. Der absolute papstliche Auto-



— 196 —

krat aber darf sich natiirlich iiber die sonst tiblichen Hoflich-
keitsformen hinwegsetzen. Namentlich hat nun fiir Rom und
die dem Papst unterworfenen Diézesen das Placetum regium in
Bezug auf die pépstlichen Erlasse keine Bedeutung mehr.
Eine Neuerung von unabsehbarer Tragweite war die, dass
Pius X. die pipstliche Regierungsgewalt auch auf das Gebiet
der Wissenschaft ausgedehnt hat und zwar in dem Sinne, dass er
den Anspruch erhebt, vermoge seiner Gewalt auch die Resultate
feststellen zu kénnen, zu denen die wissenschaftliche Forschung
zu gelangen und bei denen sie zu verbleiben hat. Das gilt
zunidchst ja freilich nur von der Bibelforschung. Allein man
sieht nicht ein, warum die pipstliche Regierungsgewalt nicht
auch mit eben so viel Recht auf dem Gebiet der (teschichte und
der Philosophie zur Anwendung kommen kann. Es ist schon
oben (I. Heft, S.11) der pépstlichen Bibelkommission gedacht
worden, der das Recht verliechen wurde, den Doktortitel zu
erteilen. Viel wichtiger ist die Autoritit, die der Papst dieser
Kommission mit seinem Motuproprio ., Preestantia scripture
vom 18. November 1907 verliehen hat. Damit diese Kommission
dem Missbrauch der hl. Schrift, dessen sich angeblich die Mo-
dernisten schuldig machen, wirksam zu begegnen vermag, er-
klart er, dass jedermann im Gewissen verpflichtet sei, sich
ihren Entscheidungen genau so zu unterwerfen wie den Dekreten
einer eigentlichen Kongregation der pépstlichen Kurie. Das
gelte von ihren bisherigen und ihren zukiinftigen Erlassen.
Wer diesen in Wort oder Schrift widerspreche, belade sich mit
schwerer Schuld des Ungehorsams und der Vermessenheit und
gebe Argernis. Gleichzeitig wird allen, die irgend einen Satz
des Syllabus ,Lamentabili“ oder der Enzyklika ,Pascendi* an-
techten, die von selbst eintretende, dem Papst reservierte Ex-
kommunikation angekiindigt. Zu dieser kimen iiberdies die
Strafen hinzu, die den Anhingern des Modernismus — id est
omnium hereseon collectum —- angedroht seien. Bisher hat sich
die Bibelkommission ausgesprochen {iiber die Abfassung des
Pentateuchs durch Moses (18. Juli 1906), tiber die Autorschaft
der Kap. 40—66 des Buches des Propheten Isaias (28. Juni 1908),
iber den historischen Charakter der drei ersten Kapitel der
(Fenesis (30. Juni 1909), iiber die Verfasser der Psalmen (1. Mai
1910). Die pépstliche Bestiitigung dieser Erlasse enthielt jeweilen
die Bemerkung, dass die von der Bibelkommission formulierten



— 197 —

Satze ,publici juris“ seien, also als bindende Gesetze anerkannt
und als solche namentlich beim Unterricht befolgt werden
missten. Dazu haben sich nun die von der Bibelkommission
promovierten ,Doktoren der hl. Schrift“ durch einen besondern
Eid zu verpflichten, dessen Wortlaut durch das Motuproprio
S Illibate custodiendcee* vom 29. Juni 1910 vorgeschrieben worden
ist. Die Doktoren miissen schworen, dass sie sich streng nach
der Bulle , Providentissimus“ Leo XIII. (18. November 1903)
iiber die Inspiration der hl. Schrift, dem Motuproprio , Prestantia
scripture (18. November 1907) und Vinecee electee (7. Mai 1909)
richten und daher die vom Papst und der Bibelkommission
erlassenen oder noch zu erlassenden KEdikte als ,suprema stu-
diorum mnorma et regula“ ,getreu, vollstindig, aufrichtig und
unverletzlich® beobachten und niemals einen miindlichen oder
schriftlichen Widerspruch dagegen erheben wollen. ’

Das Motuproprio ,, Virew electee” ist die Stiftungsurkunde
des Bibelinstituts. Dieses soll dazu dienen, Lehrer der Exegese
heranzubilden und die biblischen Studien zu tiberwachen. Es
steht ganz unter der Leitung der Jesuiten. In der Nummer
vom 17. Okt. 1909 veroffentlichte der ,Oss. Rom.“ die Namen
der elf Professoren und das fir die vier Semester, die der Kandidat
am Institut zuzubringen hat, festgestellte Programm. Dieses
ist so ausgefallen, wie man erwarten konnte. Die Einleitungs-
wissenschaft und die eigentliche Exegese sind nur ganz neben-
sédchlich berticksichtigt; dagegen sind assyrische, babylonische,
araméische, koptische, arabische Sprachstudien, geographische,
archéologische, paldographische ﬁbungen in Aussicht genommen,
mit denen man den Schein ungeheurer Wissenschaftlichkeit
verbreiten, aber die Wiirdigung und das Verstindnis der hl.
Schrift nur sehr wenig fordern kann. Und doch wird nun
dieses Bibelinstitut der Bibelkommission behitlflich sein, die
schwierigsten biblischen Probleme in endgiiltiger und verbind-
licher Weise zu losen. (Vgl. Néiheres iiber die Einrichtung und
das Programm des Bibelinstituts ,Internat. theol. Zeitschrift®,
Heft 69, Jahrgang 1910, S. 14 ff.) Selbstverstindlich aber haben
diese Losungen erst dann einen fiir Wissen und Gewissen mass-
gebenden Charakter, wenn sie vom Papst bestéitigt und als
wpublici juris* erklirt worden sind. Daher konnte Pius X. am
10. Mai 1909 anlisslich des zweiten Kongresses ,katholischer
Universititsstudenten“ den ihm huldigenden kiinftigen Vertretern



— 198 —

der ,katholischen® Wissenschaft mit Recht sagen: ,Ich er-
mahne euch, seid stark und bleibet ergebene Séhne der Kirche,
withrend so viele, veilleicht ohne es nur zu wissen, sich wider
sie emporen, weil sie den ersten und wichtigsten Grundsatz des
Glaubens preisgegeben; die oberste Regel der Rechigliubigkeit ist
der Gehorsam gegen das allzeit lebende, wnfehlbare Lehramt der
Kirche. Christus, der unsere Schwachheit kannte, hat zur Ver-
breitung des Christentums ein sehr einfaches, allen und allen
Zeiten angemessenes Mittel gewihlt, ein Mittel, das keine Unter-
suchung und kein Studium, keine Bildung und keine gelehrte De-
duktion, sondern nur gute Ohren verlangt, um zu horen, und
ein gutes Herz, um zu gehorchen.“ Das ist eine fiir Universitits-
studenten vielleicht nicht ganz passende Ansprache; sie steht
auch nicht ganz in Ubereinstimmung mit Jesu Mahnung, ,in den
Schriften zu forschen“ (Joh. 5, 39), und mit dem 16blichen Be-
nehmen der Juden zu Beréa, die, . edler als die zu Thessalonich,
taglich forschten in den Schriften, ob es sich so verhalte“
(Apg. 17, 11); aber man muss zugeben, dass nach der von
Pius X. getroffenen Einrichtung insbesondere die Schriftforschung
mm allgemeinen iiberfliissig geworden ist und vertrauensvoll dem
Bibelinstitut und der Bibelkommission iiberlassen werden kann.

Ubrigens bin ich geneigt anzunehmen, dass die in der
Geschichte bisher unerhorte schreckliche Katastrophe vom
28. Dezember 1908 doch auch auf die Mitglieder der pistlichen
Kurie einen demiitigenden Eindruck gemacht habe. Angesichts der
Macht, die die Erde erschiittert, ganze Stiidte plotzlich in Schutt-
haufen verwandelt und deren Einwohner unter den Trimmern
begraben hat, schickte es sich nicht, von géttlichen Prarogativen
und Gewalten zu reden. Die Kundgebungen péipstlicher Macht-
tiille, von denen man im Jahr 1909 horte, sind nur wenig zahlreich.
Nennenswert ist eigentlich nur noch die Bulle , Communium
rerum* iiber Anselm von Canterbury (i 21. April 1109) vom
20. April 1909. Pius X. benutzte die 800jahrige Wiederkehr
des Tages, an dem Anselm gestorben ist, um die Scholastik
zu preisen und wieder einmal die Modernisten an den Pranger
zu stellen. Letzteres geschieht aber in einer auch der Form
nach so ungliicklichen Weise, dass die Welt mit Stillschweigen
{iber den neuen Erlass hinwegging.

Kaum war jedoch das Trauerjahr voriiber, so machte der
Papst von der ,ganzen Fiille* seiner ,direkten* Gewalt iiber



— 199 —

alle ,Hirten und alle Glaubigen“ einen Gebrauch, wie das sonst
noch nie geschehen ist, seitdem es iliberhaupt ein romisches
Papsttum gibt. Schon am 31. Dezember erschien das Dekret
»A remotissima“, mit welchem Pius X. verordnet, wie und wor-
iitber ihm die Bischéfe vom 1. Januar 1911 an Rechenschaft
abzulegen haben. Er machte ihnen zur Pflicht, sich ihm alle
tinf Jahre personlich vorzustellen (Romano Pontifici se sistant).
Doch ist den aussereuropiischen Bischofen gestattet, die Rom-
reise nur alle 10 Jahre zu unternehmen. Hat ein Bischof gute
Grinde, sich durch einen Geistlichen seiner Didzese vertreten
zu lassen, so hat er zu diesem Zweck die Bewilligung des Papstes
einzuholen. Der Rechenschaftsbericht hingegen muss alle finf
Jahre eingereicht werden. KEine besondere Kommission der
,Congregatio consistorialis* ist mit der Priifung dieser Berichte
betraut. Damit die Bischofe wissen, auf welche Punkte sie
einzugehen haben, wurde ihnen ein Frageschema mitgeteilt,
das 160 Punkte umfasst, von denen jedoch viele wieder in
Unterabteilungen zerfallen. Der Papst befiehlt den Bischofen,
das erste Mal auf alle Fragen genau zu antworten; er gestattet
ihnen jedoch sich das zweite Mal kiirzer zu fassen, sofern keine
Anderungen eingetreten sind; doch ist in einem folgenden Bericht
anzugeben, wie die ,Mahnungen und Befehle, die der Bischot
auf seinen ersten Bericht erhalten hat, befolgt worden sind.
Es liasst sich kaum eine kirchliche und kirchenpolitische An-
gelegenheit denken, die im Frageschema nicht berticksichtigt
wire. Die Bischofe haben sogar Rechenschaft zu geben iiber
Dinge, von denen man glauben sollte, dass sie ihrem Rechtssinn
und ihrer personlichen Ehrenhaftigkeit tiberlassen werden durf-
ten. So lautet schon ein Alinea der Frage 8: ,Ist dafiir ge-
sorgt, dass auch nicht einmal ein geringfiigiger Gegenstand,
der aber wegen des Materials oder der Kunstform oder des Alters
von Wert ist, ohne Erlaubnis des hl. Stuhles verkauft werden
kann?“ Der Papst beansprucht auch das oberste Verfligungs-
recht tiber alle Kirchen und Kapellen der ganzen Welt. Frage 11
lautet: ,Werden Kirchen oder Kapellen zu profanen Zwecken,
zu akademischen Versammlungen, zu musikalischen Produktionen
oder zu andern i#hnlichen Zwecken benutzt?“ Die Bischofe
miissen sogar iiber sich personlich Auskunft geben und dem
Papst z. B. melden, mit welchen Personen sie zusammenwohnen,
und welchen Lebenswandel diese fithren (Frage 20), wie sie die



— 200 —

Residenzpflicht erfiillen (Frage 22), wie oft sie in der Kathedrale
am Gottesdienst teilnehmen (Frage 23), Predigten halten und
Hirtenbriefe erlassen (Frage 24), die Firmung spenden (Frage 25),
ob sie sich keiner ,Servilitit“ der weltlichen Obrigkeit gegen-
iiber schuldig machen (Frage 32). Ebenso detailliert haben
die Bischofe natiirlich auch tiber die Pfarrer Bericht zu erstatten:
Sind sie dem Papst ergeben? Wie kleiden sie sich? Wie oft
beichten sie? Wie oft verrichten sie Andachten vor dem Taber-
nakel? Wie oft machen sie geistliche Exerzitien? Lesen sie
verbotene Biicher und Zeitungen? Wer besorgt ihnen die Haus-
haltung? Halten sie Marienandachten, Rosenkranzandachten,
Kreuzwegandachten ? Griinden sie Vereine? Diese und andere
die Pfarrer betreffenden Dinge werden in 19 Fragen namhaft
gemacht. Nicht weniger einléisslich haben die Bischofe zu be-
richten tiber das Priesterseminar, die midnnlichen und weiblichen
Kongregationen, das Volk im allgemeinen, die religiose Erziehung
der Jugend, die Bruderschaften, die kirchlichen Stiftungen usw.
Die ganze Verordnung ist in grobem, herrischem Tone abge-
tasst; die Bischofe werden wie Dienstboten behandelt. Wer
im Jahre 1870 hiitte sagen wollen, die pépstliche Gewalt iiber
alle Hirten und alle Gliubigen werde in einigen Jahrzehnten
zu einer solchen Bevogtung der Bischdfe fiihren, der wirde
selbst in liberalen kirchlichen Kreisen als leidenschaftlicher
Hetzer angesehen worden sein.

Wihrend das wichtige Dekret ,A4 remotissima® von der
Presse — vermutlich als rein interne kirchliche Angelegenheit —
kaum beachtet worden ist, machte die sogenannte Borromius-
bulle , Edite sepe* vom 26. Mai 1910 ungeheures Aufsehen.
Wenn jedoch diese Bulle nur das enthielte, was berechtigten
Unwillen erregt hat, nimlich eine Beschimpfung der Reforma-
toren des XVI. Jahrhunderts, so hiitte sie nur voriitbergehende
Bedeutung. Was Pius X. tiber die Reformatoren sagt, hat schon
Leo XIII. und haben andere Pipste ungefihr in derselben
Form oft ausgesprochen. Allein die so viel erérterte Enzyklika
ist, wie die Kurie in ihrer Entschuldigung richtig bemerkt hat,
nicht eigentlich gegen den Protestantismus des X VI. Jahrhunderts,
sondern gegen den Katholischen Modernismus der Gegenwart
gerichtet, der noch schlechter sei als der Protestantismus, und
den die Bischofe mit allen Mitteln zu unterdriicken hitten. Zu
diesen Mitteln rechnet Pius X. insbesondere eine zweckmiissige



— 201 —

Erziehung des Klerus (vergl. Die pépstliche Enzyklika , Editee
seepe“. Intern. theol. Zeitschrift, Jahrg. 1910, Nr, 72, S, 697—710).

Nicht gerade von allgemeiner Bedeutung, aber fiir die
Ausdehnung der pépstlichen Regierungsgewalt charakteristisch
ist die am 15. August 1910 erfolgte Verurteilung des ,Sillon*
durch die an die franzosischen Erzbischofe und Bischofe ge-
richtete Bulle ,Notre charge Apostolique*. Der ,Sillon® war
ein tiber ganz Frankreich verbreiteter Verein, der sich zur
Aufgabe gemacht hatte, die Jungmannschaft aut dem Boden
der katholischen Kirche zu politischer und sozialer Arbeit im
republikanischen Sinne zu erziehen. Da fiir den Verein von
Anfang an die Grundsitze wegleitend waren, .die Leo XIII.
tiber die wahre gesellschaftliche Ordnung verkiindet hatte,
wandten ihm auch hervorragende franzosische Bischofe ihre
Sympathie und Unterstiitzung zu. Allein die pépstliche Kurie
hat nun doch gefunden, dass der ,Sillon“ einer Anschauung
huldige, die sich mit der heutigen rémischen Kirchenlehre nicht
vertriagt. Wohl miisse namlich zugegeben werden, dass auch
eine republikanische Regierung eine rechtméissige Gewalt be-
sitzen konne; aber es sei festzuhalten, dass sie diese Gewalt
nicht vom Volk, sondern direkt von Gott erhalten habe; das
Volk konne héchstens die Personen bezeichnen, die als Trager
der offentlichen Gewalt anzusehen seien. Der nationale Verein
musste in Diozesansektionen aufgelést werden, die unter sich
in keiner Beziehung stehen dirfen und sich ganz der geistlichen
Leitung zu unterwerfen haben. Eine prinzipielle Bedeutung
hat diese papstliche Verfiigung, weil sie auch dazu dienen soll,
die demokratische Auffassung des Kirchenwesens abzuwehren.
Auch der Papst mit seiner unbegrenzten Jurisdiktionsgewalt
gelangt zwar auf dem Wege einer Wahl zum Amt, aber er
hat seine Gewalt weder von dem Wahlkoérper noch von der
Gemeinschaft, die durch den Wahlkorper reprasentiert ist, son-
dern direkt von Gott empfangen. Eben darum kann es keine
hohere Instanz geben als die des Papstes.

Ein Ausfluss der absoluten pépstlichen Gewalt ist das Ge-
setz , Maxima cura® vom 20. August 1910 tber die ,administra-
tive Entfernung eines Pfarrers von Amt und Pfrinde“. Es wurde
erlassen, ohne dass sich die Kurie vorher mit irgend einer
Landeskirche oder gar mit der Regierung eines Landes, in dem
es eine staatlich anerkannte katholische Kirche gibt, ins HEin-



— 202 —

vernehmen gesetzt hitte. Fiir ein Land wie Frankreich hatte
das neue Gesetz freilich keine sehr grosse Bedeutung. Abge-
sehen davon, dass in Frankreich auf keine staatskirchenrecht-
liche Ordnung mehr Riicksicht genommen werden musste, war
man dort auch unter der Herrschaft des Konkordates an die
willktirliche Abberufung der Pfarrer durch die Ditzesanbischofe
hinlinglich gewoéhnt worden. Eigentliche Pfarrstellen, deren
Inhaber auf Lebenszeit ernannt waren, gab es nur 3440; die
31,191 ubrigen Pfarreien hatten nur curés desservants, die ad
nutum ,amovibel® waren, also von heute auf morgen durch
bischofliche Verfiigung auf andere Stellen versetzt werden
konnten. Von dieser Einrichtung wusste man aber in der Schweiz,
in Deutschland, in Osterreich und in andern Léndern nichts.
Hier legte im Gegenteil die romische Hierarchie auf die lebens-
lingliche Anstellung der kanonisch instituierten Pfarrer grosses
Gewicht. Eine Abberufung konnte nur auf dem Wege eines
kanonischen Prozesses erfolgen, bei dem zugleich die einschlé-
gigen Bestimmungen der staatlichen Gesetzgebung zu beriick-
sichtigen waren. Nun aber hat Pius X. mit dem Dekret , Maxima
cura” fur die ganze Kirche ein umfangreiches Gesetz erlassen,
nach welchem iiberall die Absetzung eines Pfarrers auch dann
moglich ist, wenn kein eigentliches Vergehen vorliegt, sondern
die gedeihliche Amtsfithrung der betreffenden Geistlichen nach
der Meinung des Bischofs durch andere Umstinde beeintriachtigt
wird. Es werden neun Griinde, die eine Abberufung recht-
fertigen, namhaft gemacht. Zu ihnen gehért die Abneigung .
der Pfarrgenossen, auch wenn ,diese ungerecht und nicht all-
gemein ist“, sondern nur voraussichtlich nicht bald schwinden
wird. Richter ist der Diézesanbischof, der zwei ,Examinatoren*
beizuziehen hat. Die ,Examinatoren“ sind in der Regel durch
die Diozesansynode zu wiihlen; doch dart der Bischof in jedem
einzelnen Fall diejenigen ausschliessen, die er fiir voreinge-
nommen hilt. Der Abgesetzte kann appellieren, aber wieder
nur an den Bischof, der ihn abgesetzt hat. Zur Erledigung
des Rekurses hat der Bischof zwei ,Konsultoren“ beizuziehen;
allein diese haben lediglich zu priifen, ob beim ersten Verfahren
Formfehler vorgekommen seien und ob der Abberufungsgrund
auf einer Tatsache beruhe. Ist kein Formfehler vorgekommen
und ist der vom Bischof beriicksichtigte Umstand wirklich vor-
handen, so bleibt das Urteil in Kraft. Der Rekurrent darf



— 203 —

keine neuen Zeugen beibringen. Auch die Versorgung des
Abgesetzten ist ganz dem Ermessen des Bischofs anheimgegeben.
Von einer Beriicksichtigung staatlicher Verordnungen und landes-
kirchlicher Gewohnheiten und Einrichtungen ist im Gesetze
mit keiner Silbe die Rede. Durch die Gnade des Papstes haben
die Diozesanbischofe Befugnisse erhalten, die sie berechtigen,
Landesgesetz und Landessitte zu ignorieren.

In nicht minder verbliiffender Weise hat sich Pius X. mit
seinem Dekret Quam singulari Christus amore vom 8. August
1910 betreffend die Kinderkommunion tber die kirchlichen An-
schauungen und Gewohnheiten nichtromanischer Linder hin-
weggesetzt. Dass z. B. in Italien die Kinder vielfach, wie ohne
Schulunterricht, so auch ohne eigentlichen Religionsunterricht
aufwachsen, ist eine bekannte Tatsache. Da mag es gleich-
giiltig sein, in welchem Alter die Kinder zum erstenmal kom-
munizieren. Aber diesseits der Alpen galt es doch von jeher
als selbstverstindlich, dass der ersten hl. Kommunion der jungen
Gemeindemitglieder ein gentigender Religionsunterricht voraus-
zugehen habe, und dass es in jedem einzelnen Falle Sache
des unterrichtenden Pfarrers sei, dartiber zu entscheiden, ob
der junge Christ geniigend unterrichtet sei oder nicht. Nun
aber erliasst der Papst — wiederum ganz aus eigener Macht-
vollkommenheit und ohne jegliche vorherige Verstindigung
mit ausseritalienischen Kirchenbehérden oder Theologen — ein
Gesetz, dessen erster Artikel folgendermassen lautet: ,Das
Alter der Unterscheidung ist sowohl fir die Beichte wie fiir
die hl. Kommunion dasjenige, in welchem das Kind verniinftig
zu denken (ratiocinari) anfingt, d.h. ungefihr das siebente Alters-
Jahr, sei es etwas dariiber oder auch darunter. Von dieser Zeit
an beginnt die Verpflichtung, den beiden Geboten der Beichte und
der Kommunion zu geniigen.“ Das ist eine Vorschrift, die fast
notwendig dazu filhren muss, die erste hl. Kommunion zu einer
kindlichen Spielerei zu machen und daher die Kommunion auch
fir die Zukunft zu profanieren. Man darf zudem nicht iiber-
sehen, dass der Kommunion nach rémischer Praxis regelmissig
die Ohrenbeichte vorauszugehen hat und dass nun auch diese
vom siebenten Altersjahre an obligatorisch ist, also schon friiher
eingeiibt werden muss, damit das siebenjihrige Biiblein oder
Madchen regelrecht die hl. Kommunion empfangen kann. So
greift das neue Dekret auch in die Kindererziehung und das



— 204 —

Familienleben in der empfindlichsten Weise ein. Man hat die
erstaunliche Neuerung mit allerlei abschwichenden Umdeutun-
gen annehmbarer zu machen gesucht und in einzelnen Ditzesen
sogar Schritte getan, das Dekret nur nach und nach durchzu-
fihren, indem man von Zeit zu Zeit die erste hl. Kommunion
um ein Jahr friher ansetzen will oder die Kommunion der
unmiindigen Kindlein vorerst nur als ,private“ Angelegenheit
behandelt und die offentliche erste Kommunion in bisher iiblicher
Weise erst nach dem zuriickgelegten 12. Altersjahr oder noch
spéiter feiern liasst u. dergl. Aber einen prinzipiellen Wider-
spruch wagt niemand zu erheben. Es liegt auf der Hand,
dass man sich bald tberall der péipstlichen Neuerung einfach
unterwirft.

Als einen Schlussstein im Gewolbe des pépstlichen Abso-
Iutismus kann man das Motuproprio Sacrorum Antistitum vom
1. September 1910 betrachten. Das ist wieder ein sehr langes
Dokument. Es beginnt mit dem Satz: ,Unter den heiligen
Kirchenvorstehern kann, wie Wir glauben, keinem unbekannt
sein, wie die iusserst verschmitzte Menschengattung (waferrimum
hominum genus), die Modernisten, auch nachdem Wir ihnen mit
der Enzyklika Pascendi dominici gregis die Maske vom Gesichte
gerissen, den Plan nicht aufgegeben haben, den Frieden in der
Kirche zu stéren.“ Diese Leute, heisst es weiter, fahren fort,
mit dem ,giftigen Koder an ihrem Angel“ (wenenatam hamis
escam), der doch nur die Quintessenz aller Irrtiimer (errorum
omnium summa) ist, die Arglosen zu fangen. Der Papst sieht
sich daher genotigt, neue Massnahmen zu ergreifen. Zunéchst
zdhlt er nun die bisherigen Verordnungen zur Bekimpfung
des Modernismus auf, indem er die beziiglichen Abschnitte der
Bulle , Pascendi* wiederholt. Er hat das Studium der schola-
stischen Philosophie zum Fundament des theologischen Studiums
gemacht, iber die Wahl und Uberwachung der Theologie-
professoren und die Prifung der Geistesrichtung der Priester-
amtskandidaten die strengsten Weisungen gegeben, den Bischofen
vorgeschrieben, was sie zur Unterdriickung der schlechten
Biicher, Zeitungen und Zeitschriften zu tun hiitten, neue Ver-
ordnungen iiber die kirchliche Approbation neuer Biicher und
Schriften erlassen, das Versammlungsrecht der Geistlichen ein-
geschriinkt, auf die Spuren modernistischen Geistes selbst in
gutkatholischen Schriften aufmerksam gemacht, iiber die Durch-



SR s

fiihrung der in der Bulle Pascend:i erteilten Befehle von allen
Bischofen nach Ablauf eines Jahres und spéter alle drei Jahre
einen eidlich beglaubigten Bericht (jurata enarratio) gefordert,
Das alles wird neuerdings bestitigt. Dann werden neue Wei-
sungen tiber die Priifung und Erziehung der Priesteramtskandi-
daten gegeben. Wenn die Jiinglinge in das Seminar eingetreten
seien, erkenne man bald, welcher Geistes- und Gemiitsrichtung
sie seien; ungeeignete Leute seien unerbittlich auszuweisen.
Damit sie im Seminar selbst nicht verdorben werden, ist ihnen
jede ungesunde geistige Nahrung zu verbieten. Die Lernbegier
der jungen Leute ist einzuschrinken (discendi temperandus est
ardor) und die Weisung des Apostels zu befolgen: non plus
sapere quam oportet sapere, sed sapere ad sobrietatem. (Rom. 12, 3.)
Der Papst versteht die apostolische Warnung vor Selbstiiber-
hebung im Sinne einer Warnung vor zu vielem Wissen! Weil
die Priesteramtskandidaten nicht zu viel wissen diirfen, ver-
bietet ihnen der Papst das Lesen aller Zeitungen und Zeitschriften,
auch der besten. (,Omnino vetamus diaria quevis aut commen-
taria, quantumvis optima, ab #isdem legi.*) Den Professoren
hingegen wird befohlen, dem Bischof vor dem Beginn eines
Studienjahres den Text ihrer Vorlesungen und der zu behan-
delnden Fragen und Thesen zur Genehmigung vorzulegen ; auch
soll wihrend des Jahres untersucht werden, wie der Dozent
sein Lehramt verwaltet. Zeigt es sich, dass ein Lehrer von
der ,gesunden Lehre“ abweicht, so ist er sofort (illico) zu ent-
fernen. Von allen Professoren ist das von Pius IV. formulierte
und mit den Dogmen des vatikanischen Konzils vermehrte
(Glaubensbekenntnis abzulegen. Zu allem dem aber kommt nun
noch ein neuer von Pius X. formulierter Eid hinzu, der in erster
Linie von den Lehrern der Theologie, dann aber auch von
allen Priesteramtskandidaten, allen Beichtvitern und Predigern,
allen bepfriindeten Geistlichen, allen Angestellten der bischof-
lichen Kurien, allen Ordensvorstehern abzulegen ist. Die Eides-
leistung soll feierlich erfolgen und dariiber jedesmal ein Protokoll
aufgenommen werden. Wer den FEid bricht, verfallt ohne
weiteres dem Gericht der romischen Inquisition und kann nur
durch den Papst selbst in die priesterlichen Ehren und Rechte
wieder eingesetzt werden. Die Eidesformel umfasst alle Dinge,
die Pius X. zu den Irrtiimern des Modernismus rechnet und
die er zur Bekimpfung des Modernismus vorschreibt. Nament-



— 206 —

lich hat der Schwoérende zu geloben, dass er die 65 im Syllabus
»Lamentabili* vom 4. Juli 1907 zusammengestellten Sitze auf-
richtig verdamme und sich gehorsam allen Vorschriften unter-
ziehe, die der Papst wider den Modernismus erlassen hat.

Herr Jakob Stammler, Bischot von Basel und Lugano, war
meines Wissens der Erste, der das ungeheuerliche pépstliche
Edikt vollzogen und am 14. Oktober 1910 den Professoren und
Priesteramtskandidaten der theologischen Lehranstalt in Luzern
das vatikanische Glaubensbekenntnis und den Modernisteneid
abgenommen hat. Im pépstlichen Amtsblatt vom 10. Oktober
war bekannt gemacht worden, dass die Eidesleistung bis zum
31. Dezember zu erfolgen habe. In der Nummer vom 1. Dezember
aber brachte der ,Oss. Rom.“ die folgende iiberraschende Mit-
teilung: ,Da von verschiedenen Seiten angefragt wurde, ob
der durch das neueste pipstliche Motuproprio verlangte Eid
nur fiir die Professoren der katholischen Universititen, die direkt
vom Episkopat abhédngig sind, oder auch fiir die katholischen
Professoren der Universititen, die vom Staate abhingig sind,
vorgeschrieben sei, wurde von Rom aus geantwortet, dass die
Vorschrift natiirlich nur die ersteren angehe“. So hatten deutsche
Theologieprofessoren, von denen man wusste, dass sie den Eid
nicht leisten wiirden, tatséichlich nicht zu schwéren, falls sie
nicht in anderer kirchlicher Eigenschaft dazu verpflichtet waren.
In diesem letztern Falle entzogen sich einige der Eidesleistung
dadurch, dass sie auf die betreffenden kirchlichen Funktionen
verzichteten. ,Rom® kann ja warten; kiinftig wird kein Geist-
licher mehr eine Professur erhalten, der den Eid nicht geleistet
hitte. Eventuell besitzt ,Rom*“ die Macht, siimtliche theologische
Fakultiten von heute auf morgen zu vernichten.

Es war eine im hochsten Masse aufsehenerregende Filigung,
dass gerade in der Zeit, in der der Modernisteneid geleistet
wurde, ,Rom“ an einem ebenso unerwarteten wie frappanten
Beispiel zeigen konnte, wie nunmehr die péipstliche Gewalt
auch auf dem Gebiete der Wissenschaft die Herrschaft austibe.
Kein Theologieprofessor kann sich, was die soziale Stellung
betrifft, mit dem Professor fur Liturgik an der Hochschule zu
Freiburg i. d. Schweiz, dem Prinzen Max, Herzog zu Sachsen,
Bruder des regierenden sichsischen Kinigs, messen. An seiner
streng katholischen Gesinnung hat bisher niemand gezweifelt;
aber er ist ein unabhingiger Mann und Dbesitzt die notigen



— 207 —

Mittel, kirchengeschichtliche und theologische Fragen auf Grund
unverfialschter Zeugnisse zu studieren. Namentlich beschiiftigt
ihn das Problem der kirchlichen Verséhnung zwischen Orient
und Occident. Dartiber liess er in der ersten Nummer der vom
Basilianerkloster in Grottaferrata bei Rom gegriindeten Zeit-
schrift , Roma e IOriente* unter dem Titel , Pensées sur la question
de Vunion des Eglises“ einen Aufsatz erscheinen, in dem er im
Wesentlichen das sagt, was die altkatholischen Gelehrten seit
40 Jahren vortragen und begriinden. Die alte Kirche war
keine Monarchie; der pépstliche Jurisdiktionsprimat lisst sich
biblisch nicht rechtfertigen; die Trennung der morgen- und
abendliindischen Kirchen ist durch Rom verschuldet; die Macht-
anspriiche Roms hangen mit sehr weltlichen Interessen zu-
sammen ; die seit dem siebenten allgemeinen Konzil im Abend-
land gehaltenen Synoden haben keinen 6kumenischen Charakter;
die von den abendldndischen Synoden formulierten Dogmen
kénnen den Orientalen nicht auferlegt werden! Das war in
den Augen Roms ein recht konkretes ,Conlectum hewereseon®.
Die Nummer der genannten Zeitschrift wurde zuriickgezogen
und vernichtet, der Prinz nach Rom gerufen und nach miih-
samen und peinlichen Verhandlungen zu der Erkldrung bewogen,
dass er sich unterwerfe und zeitlebens lehren und verdammen
wolle, was der Papst lehre und verdamme. Doch ist von ihm
selbst eine derartige Erklirung nicht in die Offentlichkeit ge-
langt; wohl aber hat Pius X. unterm 26. Dezember 1910 an
die als apostolische Delegaten im Orient téitigen Erzbischofe
eine Bulle ,Ex quo, nono labente seeculo“ erlassen, in welcher
er die vom Prinzen vorgetragenen theologischen und historischen
wlrrtimer® verdammt. Eine Widerlegung dieser ,Irrtiimer*
wiirde natiirlich auch dem Prinzen selbst sehr schwer fallen.
Nur das eine konnte er nun gelernt haben, dass fir die papst-
liche Kurie sein Satz: Il faut servir la vérité par la vériteé“,
keine Giiltigkeit hat; denn der Papst will eben nicht der , Wahr-
heit“ dienen, sondern der eigenen Oberhoheit, und er dient
dieser nicht durch die redlich gesuchte und erkannte ,, Wahrheit*,
sondern durch die ,Fiille der Gewalt*.

So endete das Jahr 1910, in welchem sich der papstliche
Absolutismus der Welt, wie nie zuvor, in seiner vollen Ent-
faltung gezeigt hat.

Eine Ubersicht tiber alle diese Kundgebungen bestatigt nur,



— 208 —

dass der gegenwiirtige Papst die ,Fiille der Gewalt“, von der
das dritte vatikanische Dekret handelt, ganz ernsthaft so ver-
steht und so anwendet wie das Dekret lautet und wie es ge-
meint ist. Is geniige an folgenden Schlussbemerkungen:

1. Wer tber die ,ganze Fiille der Gewalt* verfiigt, lasst
sich von keiner andern Autoritit vorschreiben, wie weit er
gehen dirfe und wo das fremde Gebiet anfange. Schon im
23. Satz des Syllabus vom Jahr 1864 ist die Behauptung ver-
urteilt, dass die Pipste jemals ihre Befugnisse iiberschritten
héatten. Heute ist nach romischer Anschauung eine solche
Uberschreitung gar nicht mehr denkbar. Wenn der Papst in
irgend einer Sache seine Jurisdiktion geltend macht, so hat er
dazu auch das Recht. Der Beweis liegt jedesmal in der Tat-
sache, dass er seine Gewalt zur Anwendung bringt. Das ge-
schieht aber nun, wie das Vorgehen gegen die Modernisten und
den Prinzen Max zeigt, sogar in rein wissenschaftlichen Fragen,
geschweige denn in kirchlichen und kirchenpolitischen Ange-
legenheiten.

2. Da Pius X. nicht bloss ,den bedeutenderen Anteil“, sondern
die ,ganze Fiille der Jurisdiktionsgewalt* und zwar die ,ordent-
liche* Gewalt besitzt, so ist er nicht bloss eine Oberaufsichts-
behorde, sondern der. eigentliche Herr einer jeden Dibdzese.
Darum setzt er die Diszesanbischife, die nur seine Diener sind,
nach eigenem Gutfinden ein und ab, gibt und nimmt ihnen
Rechte, fordert Rechenschaft von ihrer Verwaltung und greift
nach Belieben selbst in die Verwaltung ein. Dass Ditzesan-
synoden und derartige kirchliche Organe nur die Befugnisse
besitzen, die ihnen der Papst bewilligt, ist selbstverstindlich.

3. Die péapstliche Gewalt ist aber auch eine ,unmittelbare”,
und zwar iber alle und jegliche Kirchen, alle und jegliche Hirten
und Gliubigen“. Der Papst hat Macht, den stimmfidhigen Biirgern
und den Christlich-Sozialen in Italien und in andern Léandern
zu sagen, wie sie sich in politischen Dingen zu verhalten haben,
und der Jungmannschaft in Frankreich zu befehlen, den Verein
aufzulosen; — er verpflichtet die Pfarrer aller Diozesen die sieben-
jahrigen Kinder zur Kommunion zuzulassen, und ruft einen
koniglichen Prinzen, der bei seinen Studien zu unangenehmen
Resultaten gelangt ist, vor seinen Richterstuhl; — er schreibt
den weiblichen Mitgliedern kirchlicher Gesangvereine vor, wie
und wo sie beim Hochamt mitsingen diirfen, und zwingt die



— 209 —

Kirche Frankreichs, zum Trennungsgesetz eine Stellung einzu-
nehmen, durch die sie das ganze Kirchenvermogen einbiisst.

4. Und da nun der Papst immer in seinem Rechte ist, ob
er in dieser oder jener Sache eine geringfiigige oder eine wich-
tige Verordnung erlasse, und die von seinen Erlassen Betroffenen
sogar zwingen kann, mit feierlichen Eidschwiiren Gehorsam
zu geloben, so hat es gar keinen Sinn mehr zu fragen, wann
eine Entscheidung als eine Kundgebung pépstlicher Unfehlbar-
keit anzusehen sei und wann nicht. Wenn eine Kundgebung fiir
das Gewissen verbindlich ist und zu unbedingtem Gehorsam
verpflichtet, so wird der Streit iiber die Infallibilitit praktisch
gegenstandslos. Der Papst gebietet mit Machtvollkommenheit
iiber die Gewissen aller Mitglieder der Kirche. Von einem
solchen Absolutismus hat die Kulturgeschichte der Menschheit
bisher nichts gewusst.

Pius X. ist ein frommer und redlicher Mann; er glaubt,
der von ihm in Anspruch genommene Absolutismus beruhe
auf Gottes Ordnung. Er irrt sich. Es lisst sich nicht mehr
leugnen, dass das romische Papsttum der Einfliisterung Gehor
gegeben hat: ,Siehe, das alles will ich dir geben“; es hitte
strenger auf das Vorbild dessen achten sollen, der gesprochen
hat: ,Hebe dich weg, Satan! Es steht geschrieben: Du sollst
den Herrn deinen Gott anbeten und ihm allein dienen.“ Ab-
solute Macht besitzt Gott allein.

EDUARD HERZOG.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1911. 14



	Der päpstliche Absolutismus unter Pius X. [Schluss]

