
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 1 (1911)

Heft: 2

Artikel: Der päpstliche Absolutismus unter Pius X. [Schluss]

Autor: Herzog, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403782

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403782
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 187

DER PAPSTLICHE ABSOLUTISMUS

UNTER PIUS X.

(Schluss.)

Noch in den letzten Tagen des Jahres 1907 erhielt der
Papst die beruhigende Gewissheit, dass ihm wenigstens die
deutschen Bischöfe bei der Vollziehung seiner Massnahmen
wider den Modernismus keinen Widerstand leisten werden.
Wenn aber von dieser Seite keine Opposition zu fürchten war,
so durfte er mit Bestimmtheit darauf rechnen, dass ihm auch
der Episkopat anderer Länder keine Schwierigkeit in den
Weglegen werde. Unterm 24. Dezember 1907 richteten die
preussischen Bischöfe „zugleich mit den Bischöfen von Mainz, Strassburg,

Metz, Rottenburg und Sachsen" an Pius X. ein Schreiben,
das man für eine boshafte Fälschung halten möchte, wenn es
nicht in der ersten Nummer des „Osservatore Romano" vom
Jahr 1908 veröffentlicht worden wäre. Die Herren reden von
der auffälligen Tatsache, dass sie mitten im Winter nach Köln
gereist seien. Dazu aber seien sie veranlasst worden durch
die Enzyklika, in welcher der Papst „mit dem Lichte der natürlichen

und übernatürlichen Wissenschaft" (tum naturalis tum
supernaturalis sciential luminibus) die Irrtümer der Modernisten
aufgedeckt habe. Die deutschen Bischöfe finden, dass ihm dafür
„ewiger Dank" (gratice perennes) gebührt, und erklären sich
bereit, seinen Befehlen und Mahnungen gehorchend, das Unkraut
auszureissen und zu vertilgen, was freilich der Weisung des

Herrn (Matth. 13, 29) nicht genau entspricht. Dafür flehen sie
schliesslich den Beistand der unbefleckten Jungfrau Maria und
den Segen des Papstes an.



— 188 —

Tatsächlich hatte es den Anschein, als ob das Jahr 1908
das Todesjahr des Modernismus sein werde. Es seien hier einige
Massregeln erwähnt, die gegen ihn ergriffen wurden.

Gemäss dem unterm 29. April 1907 erhaltenen Befehl (s. o.
1. Heft., S. 25) hatte der Erzbischof von Mailand am 23. Dezember

1907 die grosse Exkommunikation über die Herausgeber
und Mitarbeiter des „Rinnovamento" verhängt. Damit scheint
das sehr massvoll redigierte Organ seine Lebensfähigkeit ein-
gebüsst zu haben. Wohl erklärte der eine Herausgeber, Scotti,
der sich sofort zurückzog, dass er seine Gesinnung nicht ändere ;

aber er zog sich zurück und schwieg. Seine beiden Freunde,
Alfieri und Cassati, scheinen nicht geringe Mühe gehabt zu
haben, das Unternehmen wenigstens bis Ende des Jahres 1909
fortzusetzen. — In Rom selbst liess die Società Internazionale
Scientifico-Religiosa beim Beginn des Jahres 1908 unter dem Titel
„Nova et Vetera"- eine Halbmonatsschrift erscheinen, deren fleis-
siger Mitarbeiter George Tyrrell war. Aber schon am 28. Januar
1908 verbot Kardinal Respighi als Generalvikar der Diözese
Rom den Druck, den Verkauf und Kauf und die Lektüre der
Zeitschrift und verhängte die Suspension über jeden Geistlichen,
der ein Abonnement löste. Die Zeitschrift brachte es auf 19

Nummern und ging mit Ende des Jahres ein. Gleichzeitig- scheint
sich auch die genannte Società wieder aufgelöst zu haben,
sofern sie überhaupt einmal wirklich existierte. — Von den
Verfügungen der römischen Hierarchie weniger abhängig war die
„Internationale Wochenschrift", die als Beilage zur „Allgemeinen
Zeitung" erschien und sehr wertvolle Gutachten über Syllabus
und Enzyklika brachte. Eines dieser Gutachten hatte den
Kirchenhistoriker Ehrhard an der katholisch-theologischen
Fakultät in Strassburg zum Verfasser. Das Gutachten war ein
Notschrei wider den unwiderstehlich vordringenden Ultramontanismus.

Unter dem Titel „Una scandalosa pubblicazione" rügte
der „Oss. Rom." vom 29. Januar 1908 die Kundgebung Ehrhards
in einer Weise, dass dieser sich veranlasst sah, in der „Allgem.
Zeitung" zu erklären, er sei und bleibe ein treuer Sohn der
Kirche; er unterwerfe sich ganz der päpstlichen Autorität; er
bedaure, dass sein Aufsatz so grosses Aufsehen gemacht habe
und falsch ausgelegt worden sei. Damit scheint er weitern
Zensuren entgangen zu sein ; nur wurde sein Name von der
Liste der päpstlichen Llausprälaten gestrichen, wie der „Oss.



— 189 —

Rom." vom 20. Februar offiziell mitteilte. — Noch schärfer als
Ehrhard sprach sich Professor Dr. Schnitzer an der theologischen
Fakultät in München in der gleichen Zeitschrift über die päpstliche

Enzyklika aus. Er gelangte zum Schluss: Wenn theologische

Wissenschaft und katholisch-theologische Fakultäten sich
behaupten wollten, so mussten sie „über die Enzyklika wenigstens

stillschweigend zur Tagesordnung übergehen". Da er nun
aber seinerseits nicht geschwiegen hatte, wurde er suspendiert.
Er hielt gleichwohl seinen Protest aufrecht und sah sich infolgedessen

genötigt, seine Vorlesungen an der theologischen Fakultät
einzustellen. — Das eigentliche Organ der bis zum Erscheinen
des Syllabus und der Enzyklika sog. „Reformkatholiken" in
Deutschland war die sehr gediegene Wochenschrift „Das XX.
Jahrhundert" (Druck und Verlag Theodor Lampart, Augsburg ;

Redaktion: Dr. Th. Engert, Dr. 0. Sickenberger und Dr. K. Gebert).
In der Nummer vom 12. Dezember 1908 mussten die Herausgeber

ankündigen, dass sie vom 1. Januar 1909 an das
Erscheinen des Blattes einstellen werden. Sie begründeten diesen
Entschluss mit dem Geständnis: „Die andauernde Gleichgültigkeit

des Laienpublikums in rein geistigen und religiösen Fragen
und der bleierne Druck des mit dem Erscheinen der Enzyklika
ungeschminkt funktionierenden kirchlichen Machtsystems berauben

uns der Garantien, die wir für den dauernden und erfolgreichen
Fortbestand des „XX. Jahrhunderts"- nötig erachten." Glücklicherweise

zeigte es sich dann aber doch, dass es noch nicht an
der Zeit war, die Waffen zu strecken. Beim Beginn des Jahres
1909 lebte die eingegangene Wochenschrift als „Das Neue
Jahrhundert" wieder auf und gewann seither einen stets wachsenden
Leserkreis. Anfänglich wurde die von Pius X. in verächtlichem
Sinne gebrauchte Bezeichnung „Modernisten" adoptiert und das
neue Blatt „Organ der deutschen Modernisten" genannt. Der
gegenwärtige ausgezeichnete Redakteur Dr. Ph. Funk hat jedoch
nun diese Benennung, die als Zugeständnis sektiererischer
Tendenzen missdeutet werden konnte, abgelehnt, da das Organ eben
nur dem „religiösen Katholizismus" dienen soll. — Wirksamer
erwies sich der „bleierne Druck des kirchlichen Machtsystems"
in Frankreich. Dort hatten Anhänger des religiösen Katholizismus

seit 1905 unter dem Titel „Demain"- in Lyon eine grosse
Wochenschrift herausgegeben, die ebenfalls vortrefflich redigiert
war und, wie es schien, eine ziemliche Verbreitung fand. Das



— 190 —

Blatt brachte es auf 92 Nummern; die letzte erschien am
26. Juli 1907. Schon der Syllabus „Lamentabili" vom 4. Juli 1907
vermochte das Blatt zu erdrücken. Die Herausgeber — als
Redakteur war Pierre Jay genannt — erklärten zwar in der
letzten Nummer, dass sie ihr Organ nur ^pour une durée de

quelques mois" suspendierten, und dass ihre Gesinnungsgenossen
„une invincible légion d'âmes droites" bildeten; man hat aber
seither nichts mehr von ihnen gehört. Dagegen wurde am
7. März 1908 über den eigentlichen Urheber der modernistischen
Bewegung in Frankreich, Alfred Loisy, von dem Tribunal der
„heiligen römischen und allgemeinen Inquisition" unter Nennung*
des Namens die grosse Exkommunikation verhängt und Loisy
ausdrücklich als „vitandus" erklärt. Er unterwarf sich nicht,
erhielt aber nun eine Professur an der Sorbonne und wandte
sich von jetzt an mehr allgemein wissenschaftlichen Fragen
zu. — In England war zwar, wie der „Oss. Rom." vom 29. Oktober
1907 mitteilen konnte, der eigentliche Führer der Modernisten,
George Tyrrell, vom Bischof von Southwark exkommuniziert
worden ; allein die bekannte Tatsache, dass Tyrrell doch eigentlich

nur die „Entwicklungslehre" des Kardinals Newman, durch
den er zum römischen Katholizismus „bekehrt" worden war,
wieder zur Geltung gebracht und weiter ausgebildet hatte,
schützte den Exkommunizierten auch in römischen Kreisen immer
noch vor einer empfindlichen Einbusse an Ansehen. Daher
erliess der Bischof O'Dwyer von Limerick eine Broschüre, in
der er nachzuweisen suchte, dass das „Development" Newmans
etwas ganz anderes sei, als was Tyrrell daraus mache. In
einem langen Breve vom 10. März 1908 lobte der Papst diese

Broschüre und gab dem Wunsche Ausdruck, dass die katholischen
Engländer, „was die Hauptsache sei (quod est caput), zur
Erhaltung der katholischen Wahrheit dem Nachfolger des hl. Petrus
mit der grössten Ergebenheit unterwürfig und gehorsam seien".

Tyrrell starb — erst 49 Jahre alt — am 15. Juli 1909.

Mit solchen Massnahmen glaubte Pius X. dem Modernismus
erfolgreich zu begegnen. Am 29. Juni 1908 verteilte er die

Medaille, die das wichtigste Ereignis des seit dem letzten Peterund

Paulstag verflossenen Jahres verewigen sollte. Die Medaille
zeigt auf der einen Seite das Bild des Papstes, der mit der
linken Hand auf ein Pergament mit der Inschrift „Pascendi"
hinweist, die rechte Hand aber drohend erhebt. Zu seinen Füssen



— 191 —

liegt der Drache des Modernismus, der zähnefletschend die Bulle
zu verschlingen sucht und mit den Füssen drei Bücher, die
Bibel, Tradition und Scholastik niederstampft, während die
symbolischen Figuren der Erdteile andächtig* neben und hinter
dem Papste knien. Sinniger liess sich der Sieg über den Modernismus

kaum darstellen. Aber an diesen Sieg scheint nicht
einmal Pius X. recht geglaubt zu haben. Am 16. Oktober 1908

brachte ihm eine vornehme Gesellschaft aus Mailand unter der
Führung des Kardinal-Erzbischofs Ferrari einen bescheidenen
Peterspfennig von 9000 Franken. Der Papst dankte mit einer
Warnung vor den Modernisten, die er als Leute bezeichnete,
die schlimmer seien — più insidiosi, più terribili — als die
„increduli, razionalisti, eretici che combattano direttamente
contro la fede", ja selbst schlimmer als die „libertini und licensiosi
che imbrattano di fango la società cristiana." Zur Rechtfertigung
dieser masslosen Verurteilung berief er sich u. a. auf den Apostel
Paulus, der schon sage, man müsse nicht mehr wissen als zu
wissen nötig sei, und auf das Wort des Herrn, nur wer den
Willen des himmlischen Vaters tue, gehe ein ins Himmelreich ;

der Wille Gottes fordere aber, dass man sich mit dem Willen
des Papstes in Übereinstimmung setze (uniformarsi alla volontà
di quello che Dio ha stabilito per custodire il deposito della sua
dottrina ed essere interprete dei suoi voleri). Wenn das der Wille
Gottes ist, so hat es freilich keinen Sinn mehr, über das Wesen
und den Umfang der päpstlichen Unfehlbarkeit lange Erörterungen

anzustellen.
Im Jahr 1908 wurde das fünfzigjährige Jubiläum zur

Erinnerung an die Madonnenerscheinungen in Lourdes und an
die Priesterweihe des gegenwärtigen Papstes gefeiert. Der
„Oss. Rom." fand, es sei sehr bedeutsam, dass das Jubiläum
von Lourdes mitten in den Kampf falle, den die Kirche gegen
den Modernismus unternommen habe und in welchem Pius X.
als ein zweiter Erzengel Michael dastehe: In Lourdes werde
der Hochmut, in Rom der Modernismus überwunden (11. Februar
1908). Der Papst selbst hatte schon am 13. November 1907
ein Dekret Urbis et Orbis erlassen, mit welchem er verordnete,
dass künftig alljährlich in der ganzen Kirche (in universali
Ecclesia) am 11. Februar ein Fest mit dem Rang „duplex majus"
zur Verherrlichung der ersten Erscheinung der Madonna in
Lourdes durch Breviergebet und besondere Messe gefeiert werde.



— 192 —

Er sprach in dem Dekret die Hoffnung aus, dass Maria mit
Rücksicht auf diese Feier der Kirche noch mehr beistehen
werde als bisher. Eine Begebenheit, für die nach päpstlichem
Befehl in allen katholischen Kirchen der Welt alljährlich durch
Darbringung- des hl. Messopfers Gott gepriesen werden soll,
darf natürlich von keinem guten Katholiken in Zweifel gezogen
werden. Aber abgesehen von der päpstlichen Autorität ist die
einzige Zeugin für die Wirklichkeit des wunderbaren Vorgangs
ein dreizehnjähriges hysterisches Mädchen, das man nachher
in ein Kloster gesteckt hat, wo es keine neuen Erscheinungen
mehr hatte und auch keine Gelegenheit mehr erhielt, vor
unberufenen Leuten auf seine Aussagen zurückzukommen. Es

war doch recht kühn, den Kampf gegen die Modernisten und
die Bestätigung des Lourdeswunders zusammenzustellen. Sollten
diese beiden Dinge wirklich gleich weise und gleich christlich
sein?

Das Jubiläum zur Erinnerung* an die am 9. August 1858

empfangene Priesterweihe benutzte Pius X. zum Erlass der
Bulle „Hcerent animo" vom 4. August 1908. Sie ist nicht an
die Bischöfe, sondern Ad Clerum Catholicum gerichtet. Der Papst
macht hier, wie er dazu nach dem Vaticanum befugt ist, von
seinem Universalepiskopat Gebrauch und wendet sich direkt an
alle Geistlichen des Erdkreises. Was er sagt, könnte seinen
frühem pastoral-theologischen Vorlesungen entnommen sein.
Von dem Wesen des katholischen Priestertums sagt er nichts ;

dagegen ergeht er sich in langen Ermahnungen zur Heiligung
des Sinnes und Wandels. Dabei hat er Gelegenheit, im Gegensatz

zu den „aktiven" Tugenden, die der von Leo XIIL
verurteilte „Amerikanismus" fordert, die „passiven" Tugenden des

Gehorsams, der Demut, der Beschaulichkeit zu empfehlen.
Den Universalepiskopat brachte aber der Papst insbesondere

gegenüber den französischen Bischöfen zur Geltung. Diese
wollten im Februar 1908 wieder zu einer Generalkonferenz,
der vierten seit dem Erlass des Trennungsgesetzes, in Paris
zusammenkommen. Das war schon an und für sich gefährlich;
denn aus diesen wiederholten bischöflichen Generalversammlungen

konnte sich doch leicht eine französische Nationalsynode
entwickeln, was mit einem Wiederaufleben des Gallikanismus
grosse Ähnlichkeit gehabt hätte. Dazu kam, dass nach
unwidersprochenen Zeitungsnachrichten Hauptgegenstand der Ver-



— 193 —

handlungen die Form der Wiederbesetzung vakanter Bischofsstühle

hätte sein sollen. Daher verbot der Papst die
Veranstaltung einer neuen Generalkonferenz. Auch diesmal gehorchten
die Bischöfe. Eine Generalkonferenz hat seither nicht mehr
stattgefunden. Es ist schon oben (I. Heft, S. 17) bemerkt worden,
dass der Papst sofort, nachdem das Trennungsgesetz in Kraft
getreten war, die günstige Gelegenheit benützte, die erledigten
französischen Bischöfsstühle von sich aus zu besetzen. Es hiess

anfänglich, das sei nur ein Ausnahmefall, der sich aus der
herrschenden Notlage rechtfertige. Tatsächlich wollten dann
doch die Bischöfe der Kirchenprovinzen mitreden, wenn innerhalb

des Metropolitansprengeis ein Bischof zu ernennen war:
sie versammelten sich und machten dem Papst einen
Dreiervorschlag*. Allein die Vorschläge wurden regelmässig
unberücksichtigt gelassen und dann diese Versammlungen überhaupt
verboten. Statt auf einer Zusammenkunft drei Kandidaten zu
bezeichnen, sollten die Bischöfe der betreffenden Provinz, jeder
für sich in verschlossenem Kuvert, dem Papst drei Namen
nennen. Allein auch das erwies sich als unpraktisch, da ja
die Bischöfe vor Abgabe ihrer Vorschläge schriftlich miteinander
verhandeln konnten. Es wurde nun verordnet, dass jeder
französische Bischof alljährlich der Kurie ohne Rücksicht auf
bestimmte Bischofssitze drei Geistliche nenne, die er für das
Bischofsamt als tauglich erachte. So bekommt der Papst eine
lange Liste von Kandidaten, unter denen er wählen kann, falls
er nicht doch von sich aus einen Kandidaten findet, der ihm
genehmer ist. Auch diesen Demütigungen haben sich die
Bischöfe seither gefügt.

Schon die bisher aufgezählten Massnahmen beweisen
hinlänglich, dass Pius X. vollen Ernst macht mit dem Dogma,
nach welchem der Papst befugt ist, die Kirche in absoluter
Machtvollkommenheit zu regieren. Die Erfahrung zeigte aber,
dass er dazu eben doch der Regierungsorgane mit genau
umschriebenen Kompetenzen bedarf. Daher erliess er am 29. Juni
1908 die grosse Konstitution „Sapienti Consilio" über die
verschiedenen Behörden der päpstlichen Kurie, deren Aufgaben
und Befugnisse genau festgestellt sind. Die Kurie besteht aus
Verwaltungsbehörden, Gerichtshöfen und Kanzleien. Verwaltungsbehörden

— entsprechend den Departementen einer weltlichen
Regierung — sind die elf „Kongregationen" : 1. Das „heilige

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1911. 13



— 194 —

Offizium" (der bisherige Titel: „Heilige römische und allgemeine
Inquisition" ist in dem neuen Erlass nicht gebraucht). 2. Die
congregatio consistorialis, die die neue Aufgabe bekommen hat,
die Bischöfe zu überwachen, deren Berichte zu prüfen,
Massnahmen gegen fehlbare Bischöfe vorzuschlagen u. dergl. 3. Die
Sakramentskongregation. Sie erteilt namentlich auch die
Ehedispensen, sofern diese nicht dem „hl. Offizium" vorbehalten
sind. 4. Die Konzilskongregation. Ihr steht u. a. die
Überwachung der Diözesan- und Provinzialsynoden zu. 5. Die
Ordenskongregation. Diese kann einem Bischof befehlen, einen
bestimmten Orden, den die Kurie für nötig hält, in seiner Diözese
zuzulassen. 6. Die congregatio de propaganda fide, der speziell
die Diözesen unterworfen sind, die sich noch „im Anfangsstadium
befinden", wie z. B. die der Schweiz. 7. Die Indexkongregation,
die jetzt nicht mehr bloss die ihr verzeigten Bücher verdammen
darf, sondern überhaupt die schlechte Literatur zu überwachen
und die Bischöfe an ihre bezüglichen Pflichten zu erinnern hat.
8. Die Kongregation der Riten besorgt das Reliquienwesen, führt
die Kanonisationsprozesse usw. 9. Die Zeremonienkongregation
regelt die grossen Zeremonien in der sixtinischen Kapelle und
in der Peterskirche, entscheidet über den Vortritt der Würdenträger

etc. 10. Die Kongregation für ausserordentliche geistliche

Angelegenheiten steht dem Staatssekretär zur Seite. 11. Die
Studienkongregation. Ihr unterstehen die katholischen
Lehranstalten und Universitäten; sie verleiht auch den Doktortitel.
Die Gerichtshöfe sind: 1. Die Pönitentiarie, die die „reservierten"
Fälle behandelt, Gelübde ändert, dispensiert, mangelhaft
vollzogene hl. Handlungen saniert. 2. Die sacra Romana Rota,
früher der höchste Gerichtshof der Kirche und jetzt von Pius X.
wieder hergestellt, zuständig in allen geistlichen Prozessen,
namentlich auch, wenn es sich um Nichtigkeitserklärung* von
Ehen handelt. 3. Die apostolische Signatur ist Rekursinstanz.
Zu den Kanzleien gehören: 1. Die apostolische Kanzlei (Expedition

der Bullen). 2. Die apostolische Datarie (Verleihung von
Pfründen, Festsetzung* der Taxen). 3. Die apostolische Kammer
(FinanzVerwaltung). 4. Das Staatssekretariat (der Staatssekretär
ist die rechte Hand des Papstes; seine Befugnisse sind insofern
unbegrenzt). 5. Das Sekretariat der Brevem (Es hat künftig
die gewöhnliche Zeitrechnung anzuwenden und die Jahre nicht
mehr mit dem 25. März zu beginnen.) — Ausser diesen Behörden



— 195 —

existieren verschiedene Kommissionen unverändert weiter, so
die Bibelkommission, die Peterspfennigkommission, die Kommission

zur Erhaltung des Glaubens in der Stadt Rom. Zum Schluss
enthält die neue Verfassung die strikte Vorschrift, kein
wichtigeres Geschäft zu erledigen, ohne den Papst zu informieren.
Die Verfassung trat in Kraft am 3. November 1908.

Durch angesehene liberale Blätter ging die Notiz: „Diese
Reform verjüngt und modernisiert in beträchtlichem Masse die

ganze Organisation der wichtigsten Verwaltungsgebiete. Vor
allem halten viele dafür, dass sie einen grossen Sieg der
demokratischen Elemente in der Kirche darstelle." Das war
entweder ein übel angebrachter Scherz oder dann eine absichtliche
Betörung des Publikums, die in die liberale Presse eingeschmuggelt
wurde. Die neue Verfassung ist vielmehr der konsequente und
in seiner Konsequenz respekteinflössende Ausbau des päpstlichen
Absolutismus.

Eine viel kleinere und viel weniger wichtige „Konstitution",
immerhin aber doch auch ein gesetzgeberischer und für alle Zeiten
gültiger Erlass war das Edikt „Promulgando vom 29. September
1908. Auch hier bezeichnet sich Pius X. einfach als „Episcopus"

; er spricht als der Bischof der ganzen Kirche. Die
Kundgebung betrifft die Publikation der als offiziell anzusehenden
päpstlichen Erlasse. Mit dem Beginn des Jahres 1909 hatte in
der vatikanischen Druckerei unter dem Titel ^Acta Apostolica}
Sedis, commentarium officiale," ein halbmonatliches Bulletin zu
erscheinen, in das alle päpstlichen Konstitutionen, Bullen,
Dekrete aufgenommen werden sollen. Das Jahresabonnement kostet
in Italien Fr. 12, in andern Ländern Fr. 15. Was in dem Bulletin
steht, ist offiziell und genügend promulgiert. Dem fügte in
päpstlichem Auftrag* der Staatssekretär Merry del Val am 31. Dezember
1908 noch die Erklärung bei, dass alle Bischöfe der Welt das neue
päpstliche „Amtsblatt" zu abonnieren hätten und nur noch auf
diesem Wege Kenntnis von den päpstlichen Erlassen erhielten.
So kann sich keiner mehr mit Nichtwissen entschuldigen oder
seine Unfolgsamkeit damit rechtfertigen, dass er sagt, er habe
die Kundgebung nicht für offiziell und nicht für verbindlich
gehalten. Aber so unhöflich wie die päpstliche Kurie ist doch
eine weltliche Regierung gewöhnlich nicht. Im allgemeinen
wird sonst ein amtlicher Erlass den Unterbehörden, für die er
bestimmt ist, speziell zugestellt. Der absolute päpstliche Auto-



— 196 —

krat aber darf sich natürlich über die sonst üblichen
Höflichkeitsformen hinwegsetzen. Namentlich hat nun für Rom und
die dem Papst unterworfenen Diözesen das Placetum regium in
Bezug auf die päpstlichen Erlasse keine Bedeutung mehr.

Eine Neuerung* von unabsehbarer Tragweite war die, dass
Pius X. die päpstliche Regierungsgewalt auch auf das Gebiet
der Wissenschaft ausgedehnt hat und zwar in dem Sinne, dass er
den Anspruch erhebt, vermöge seiner Gewalt auch die Resultate
feststellen zu können, zu denen die wissenschaftliche Forschung
zu gelangen und bei denen sie zu verbleiben hat. Das gilt
zunächst ja freilich nur von der Bibelforschung-. Allein man
sieht nicht ein, warum die päpstliche Regierungsgewalt nicht
auch mit eben so viel Recht auf dem Gebiet der Geschichte und
der Philosophie zur Anwendung kommen kann. Es ist schon
oben (I. Heft, S. 11) der päpstlichen Bibelkommission gedacht
worden, der das Recht verliehen wurde, den Doktortitel zu
erteilen. Viel wichtiger ist die Autorität, die der Papst dieser
Kommission mit seinem Motuproprio „ Prœstantia scripturœ "

vom 18. November 1907 verliehen hat. Damit diese Kommission
dem Missbrauch der hl. Schrift, dessen sich angeblich die
Modernisten schuldig* machen, wirksam zu begegnen vermag,
erklärt er, dass jedermann im Gewissen verpflichtet sei, sich
ihren Entscheidungen genau so zu unterwerfen wie den Dekreten
einer eigentlichen Kongregation der päpstlichen Kurie. Das
gelte von ihren bisherigen und ihren zukünftigen Erlassen.
Wer diesen in Wort oder Schrift widerspreche, belade sich mit
schwerer Schuld des Ungehorsams und der Vermessenheit und

gebe Ärgernis. Gleichzeitig wird allen, die irgend einen Satz
des Syllabus „Lamentabili" oder der Enzyklika „Pascendi"
anfechten, die von selbst eintretende, dem Papst reservierte
Exkommunikation angekündigt. Zu dieser kämen überdies die
Strafen hinzu, die den Anhängern des Modernismus — id est

omnium hœreseon collectuin — angedroht seien. Bisher hat sich
die Bibelkommission ausgesprochen über die Abfassung des

Pentateuchs durch Moses (18. Juli 1906), über die Autorschaft
der Kap. 40—66 des Buches des Propheten Isaias (28. Juni 1908),
über den historischen Charakter der drei ersten Kapitel der
Genesis (30. Juni 1909), über die Verfasser der Psalmen (1. Mai
1910). Die päpstliche Bestätigung dieser Erlasse enthielt jeweilen
die Bemerkung, dass die von der Bibelkommission formulierten



— 197 —

Sätze „publiai juris"" seien, also als bindende Gesetze anerkannt
und als solche namentlich beim Unterricht befolgt werden
mussten. Dazu haben sich nun die von der Bibelkommission
promovierten „Doktoren der hl. Schrift" durch einen besondern
Eid zu verpflichten, dessen Wortlaut durch das Motuproprio
„Illibatœ custodiendce" vom 29. Juni 1910 vorgeschrieben worden
ist. Die Doktoren müssen schwören, dass sie sich streng nach
der Bulle „Providentissimus" Leo XIIL (18. November 1903)
über die Inspiration der hl. Schrift, dem Motuproprio „Prœstantia
scripturœ (18. November 1907) und Vinece electee (7. Mai 1909)
richten und daher die vom Papst und der Bibelkommission
erlassenen oder noch zu erlassenden Edikte als „suprema stu-
diorum norma et regida" „getreu, vollständig, aufrichtig* und
unverletzlich" beobachten und niemals einen mündlichen oder
schriftlichen Widerspruch dagegen erheben wollen.

Das Motuproprio „Vinece electee" ist die Stiftungsurkunde
des Bibelinstituts. Dieses soll dazu dienen, Lehrer der Exegese
heranzubilden und die biblischen Studien zu überwachen. Es
steht ganz unter der Leitung der Jesuiten. In der Nummer
vom 17. Okt. 1909 veröffentlichte der „Oss. Rom." die Namen
der elf Professoren und das für die vier Semester, die der Kandidat
am Institut zuzubringen hat, festgestellte Programm. Dieses
ist so ausgefallen, wie man erwarten konnte. Die Einleitungs-
wissenschaft und die eigentliche Exegese sind nur ganz
nebensächlich berücksichtigt ; dagegen sind assyrische, babylonische,
aramäische, koptische, arabische Sprachstudien, geographische,
archäologische, paläographische Übungen in Aussicht genommen,
mit denen man den Schein ungeheurer Wissenschaftlichkeit
verbreiten, aber die Würdigung und das Verständnis der hl.
Schrift nur sehr wenig fördern kann. Und doch wird nun
dieses Bibelinstitut der Bibelkommission behülflich sein, die
schwierigsten biblischen Probleme in endgültiger und verbindlicher

Weise zu lösen. (Vgl. Näheres über die Einrichtung und
das Programm des Bibelinstituts „Internat, theol. Zeitschrift",
Heft 69, Jahrgang* 1910, S. 14 ff.) Selbstverständlich aber haben
diese Lösungen erst dann einen für Wissen und Gewissen
massgebenden Charakter, wenn sie vom Papst bestätigt und als
„publiai juris" erklärt worden sind. Daher konnte Pius X. am
10. Mai 1909 anlässlich des zweiten Kongresses „katholischer
Universitätsstudenten" den ihm huldigenden künftigen Vertretern



— 198 —

der „katholischen" Wissenschaft mit Recht sagen: „Ich
ermahne euch, seid stark und bleibet ergebene Söhne der Kirche,
während so viele, veilleicht ohne es nur zu wissen, sich wider
sie empören, weil sie den ersten und wichtigsten Grundsatz des

Glaubens preisgegeben ; die oberste Regel der Rechtgläubigkeit ist
der Gehorsam gegen das allzeit lebende, unfehlbare Lehramt der
Kirche. Christus, der unsere Schwachheit kannte, hat zur
Verbreitung des Christentums ein sehr einfaches, allen und allen
Zeiten angemessenes Mittel gewählt, ein Mittel, das keine
Untersuchung und kein Studium, keine Bildung und keine gelehrte
Deduktion, sondern nur gute Ohren verlangt, um zu hören, und
ein gutes LIerz, um zu gehorchen." Das ist eine für Universitäts-
studenten vielleicht nicht ganz passende Ansprache; sie steht
auch nicht ganz in Übereinstimmung mit Jesu Mahnung, „in den
Schriften zu forschen" (Joh. 5, 39), und mit dem löblichen
Benehmen der Juden zu Beröa, die, „edler als die zu Thessalonich,
täglich forschten in den Schriften, ob es sich so verhalte"
(Apg. 17, 11); aber man muss zugeben, dass nach der von
Pius X. getroffenen Einrichtung insbesondere die Schriftforschung
im allgemeinen überflüssig geworden ist und vertrauensvoll dem
Bibelinstitut und der Bibelkommission überlassen werden kann.

Übrigens bin ich geneigt anzunehmen, dass die in der
Geschichte bisher unerhörte schreckliche Katastrophe vom
28. Dezember 1908 doch auch auf die Mitglieder der pästlichen
Kurie einen demütigenden Eindruck gemacht habe. Angesichts der
Macht, die die Erde erschüttert, ganze Städte plötzlich in Schutthaufen

verwandelt und deren Einwohner unter den Trümmern
begraben hat, schickte es sich nicht, von göttlichen Prärogativen
und Gewalten zu reden. Die Kundgebungen päpstlicher Machtfülle,

von denen man im Jahr 1909 hörte, sind nur wenig zahlreich.
Nennenswert ist eigentlich nur noch die Bulle „Communium
rerum" über Anselm von Canterbury (f 21. April 1109) vom
20. April 1909. Pius X. benutzte die 800jährige Wiederkehr
des Tages, an dem Anselm gestorben ist, um die Scholastik
zu preisen und wieder einmal die Modernisten an den Pranger
zu stellen. Letzteres geschieht aber in einer auch der Form
nach so unglücklichen Weise, dass die Welt mit Stillschweigen
über den neuen Erlass hinwegging.

Kaum war jedoch das Trauerjahr vorüber, so machte der
Papst von der „ganzen Fülle" seiner „direkten" Gewalt über



— 199 —

alle „Hirten und alle Gläubigen" einen Gebrauch, wie das sonst
noch nie geschehen ist, seitdem es überhaupt ein römisches
Papsttum gibt. Schon am 31. Dezember erschien das Dekret
„A remotissima"-, mit welchem Pius X. verordnet, wie und
worüber ihm die Bischöfe vom 1. Januar 1911 an Rechenschaft
abzulegen haben. Er machte ihnen zur Pflicht, sich ihm alle
fünf Jahre persönlich vorzustellen (Romano Pontifici se sistant).
Doch ist den aussereuropäischen Bischöfen gestattet, die Romreise

nur alle 10 Jahre zu unternehmen. Hat ein Bischof gute
Gründe, sich durch einen Geistlichen seiner Diözese vertreten
zu lassen, so hat er zu diesem Zweck die Bewilligung des Papstes
einzuholen. Der Rechenschaftsbericht hingegen muss alle fünf
Jahre eingereicht werden. Eine besondere Kommission der
„Congregatio consistorialis" ist mit der Prüfung dieser Berichte
betraut. Damit die Bischöfe wissen, auf welche Punkte sie

einzugehen haben, wurde ihnen ein Frageschema mitgeteilt,
das 150 Punkte umfasst, von denen jedoch viele wieder in
Unterabteilungen zerfallen. Der Papst befiehlt den Bischöfen,
das erste Mal auf alle Fragen genau zu antworten ; er gestattet
ihnen jedoch sich das zweite Mal kürzer zu fassen, sofern keine
Änderungen eingetreten sind; doch ist in einem folgenden Bericht
anzugeben, wie die „Mahnungen und Befehle", die der Bischof
auf seinen ersten Bericht erhalten hat, befolgt worden sind.
Es lässt sich kaum eine kirchliche und kirchenpolitische
Angelegenheit denken, die im Frageschema nicht berücksichtigt
wäre. Die Bischöfe haben sogar Rechenschaft zu geben über
Dinge, von denen man glauben sollte, dass sie ihrem Rechtssinn
und ihrer persönlichen Ehrenhaftigkeit überlassen werden dürften.

So lautet schon ein Alinea der Frage 8 : „Ist dafür
gesorgt, dass auch nicht einmal ein geringfügiger Gegenstand,
der aber wegen des Materials oder der Kunstform oder des Alters
von Wert ist, ohne Erlaubnis des hl. Stuhles verkauft werden
kann?" Der Papst beansprucht auch das oberste Verfügungsrecht

über alle Kirchen und Kapellen der ganzen Welt. Frage 11

lautet : „Werden Kirchen oder Kapellen zu profanen Zwecken,
zu akademischen Versammlungen, zu musikalischen Produktionen
oder zu andern ähnlichen Zwecken benutzt?" Die Bischöfe
müssen sogar über sich persönlich Auskunft geben und dem

Papst z. B. melden, mit welchen Personen sie zusammenwohnen,
und welchen Lebenswandel diese führen (Frage 20), wie sie die



— 200 —

Residenzpflicht erfüllen (Frage 22), wie oft sie in der Kathedrale
am Gottesdienst teilnehmen (Frage 23), Predigten halten und
Hirtenbriefe erlassen (Frage 24), die Firmung spenden (Frage 25),
ob sie sich keiner „Servilität" der weltlichen Obrigkeit gegenüber

schuldig machen (Frage 32). Ebenso detailliert haben
die Bischöfe natürlich auch über die Pfarrer Bericht zu erstatten:
Sind sie dem Papst ergeben? Wie kleiden sie sich? Wie oft
beichten sie Wie oft verrichten sie Andachten vor dem
Tabernakel? Wie oft machen sie geistliche Exerzitien? Lesen sie

verbotene Bücher und Zeitungen Wer besorgt ihnen die
Haushaltung? Halten sie Marienandachten, Rosenkranzandachten,
Kreuzwegandachten? Gründen sie Vereine? Diese und andere
die Pfarrer betreffenden Dinge werden in 19 Fragen namhaft
gemacht. Nicht weniger einlässlich haben die Bischöfe zu
berichten über das Priesterseminar, die männlichen und weiblichen
Kongregationen, das Volk im allgemeinen, die religiöse Erziehung
der Jugend, die Bruderschaften, die kirchlichen Stiftungen usw.
Die ganze Verordnung ist in grobem, herrischem Tone
abgefasst; die Bischöfe werden wie Dienstboten behandelt. Wer
im Jahre 1870 hätte sagen wollen, die päpstliche Gewalt über
alle Hirten und alle Gläubigen werde in einigen Jahrzehnten
zu einer solchen Bevogtung der Bischöfe führen, der würde
selbst in liberalen kirchlichen Kreisen als leidenschaftlicher
Hetzer angesehen worden sein.

Während das wichtige Dekret „A remotissima" von der
Presse — vermutlich als rein interne kirchliche Angelegenheit —
kaum beachtet worden ist, machte die sogenannte Borromäus-
bulle „Eddie scepe" vom 26. Mai 1910 ungeheures Aufsehen.
Wenn jedoch diese Bulle nur das enthielte, was berechtigten
Unwillen erregt hat, nämlich eine Beschimpfung der Reformatoren

des XVI. Jahrhunderts, so hätte sie nur vorübergehende
Bedeutung. Was Pius X. über die Reformatoren sagt, hat schon
Leo XIIL und haben andere Päpste ungefähr in derselben
Form oft ausgesprochen. Allein die so viel erörterte Enzyklika
ist, wie die Kurie in ihrer Entschuldigung richtig bemerkt hat.
nicht eigentlich gegen den Protestantismus des XVI. Jahrhunderts,
sondern gegen den katholischen Modernismus der Gegenwart
gerichtet, der noch schlechter sei als der Protestantismus, und
den die Bischöfe mit allen Mitteln zu unterdrücken hätten. Zu
diesen Mitteln rechnet Pius X. insbesondere eine zweckmässige



— 201 —

Erziehung des Klerus (vergi. Die päpstliche Enzyklika „Editée
ssepe". Intern, theol. Zeitschrift, Jahrg. 1910, Nr. 72, S. 697—710).

Nicht gerade von allgemeiner Bedeutung, aber für die
Ausdehnung der päpstlichen Regierungsgewalt charakteristisch
ist die am 15. August 1910 erfolgte Verurteilung des „Sillon"
durch die an die französischen Erzbischöfe und Bischöfe
gerichtete Bulle „Notre charge Apostolique". Der „Sillon" war
ein über ganz Frankreich verbreiteter Verein, der sich zur
Aufgabe gemacht hatte, die Jungmannschaft auf dem Boden
der katholischen Kirche zu politischer und sozialer Arbeit im
republikanischen Sinne zu erziehen. Da für den Verein von
Anfang an die Grundsätze wegleitend waren, die Leo XIIL
über die wahre gesellschaftliche Ordnung verkündet hatte,
wandten ihm auch hervorragende französische Bischöfe ihre
Sympathie und Unterstützung zu. Allein die päpstliche Kurie
hat nun doch gefunden, dass der „Sillon" einer Anschauung
huldige, die sich mit der heutigen römischen Kirchenlehre nicht
verträgt. Wohl müsse nämlich zugegeben werden, dass auch
eine republikanische Regierung eine rechtmässige Gewalt
besitzen könne; aber es sei festzuhalten, dass sie diese Gewalt
nicht vom Volk, sondern direkt von Gott erhalten habe; das
Volk könne höchstens die Personen bezeichnen, die als Träger
der öffentlichen Gewalt anzusehen seien. Der nationale Verein
musste in Diözesansektionen aufgelöst werden, die unter sich
in keiner Beziehung stehen dürfen und sich ganz der geistlichen
Leitung* zu unterwerfen haben. Eine prinzipielle Bedeutung
hat diese päpstliche Verfügung, weil sie auch dazu dienen soll,
die demokratische Auffassung des Kirchenwesens abzuwehren.
Auch der Papst mit seiner unbegrenzten Jurisdiktionsgewalt
gelangt zwar auf dem Wege einer Wahl zum Amt, aber er
hat seine Gewalt wTeder von dem Wahlkörper noch von der
Gemeinschaft, die durch den Wahlkörper repräsentiert ist,
sondern direkt von Gott empfangen. Eben darum kann es keine
höhere Instanz geben als die des Papstes.

Ein Ausfluss der absoluten päpstlichen Gewalt ist das
Gesetz „Maxima cura" vom 20. August 1910 über die „administrative

Entfernung eines Pfarrers von Amt und Pfründe". Es wurde
erlassen, ohne dass sich die Kurie vorher mit irgend einer
Landeskirche oder gar mit der Regierung eines Landes, in dem
es eine staatlich anerkannte katholische Kirche gibt, ins Ein-



— 202 —

vernehmen gesetzt hätte. Für ein Land wie Frankreich hatte
das neue Gesetz freilich keine sehr grosse Bedeutung*. Abgesehen

davon, dass in Frankreich auf keine staatskirchenrecht-
liche Ordnung mehr Rücksicht genommen werden musste, war
man dort auch unter der Herrschaft des Konkordates an die
willkürliche Abberufung der Pfarrer durch die Diözesanbischöfe
hinlänglich gewöhnt worden. Eigentliche Pfarrstellen, deren
Inhaber auf Lebenszeit ernannt waren, gab es nur 3440; die
31,191 übrigen Pfarreien hatten nur curés desservants, die ad
nutum „amovibel" waren, also von heute auf morgen durch
bischöfliche Verfügung auf andere Stellen versetzt werden
konnten. Von dieser Einrichtung wusste man aber in der Schweiz,
in Deutschland, in Österreich und in andern Ländern nichts.
Hier legte im Gegenteil die römische Hierarchie auf die
lebenslängliche Anstellung der kanonisch instituierten Pfarrer grosses
Gewicht. Eine Abberufung konnte nur auf dem Wege eines
kanonischen Prozesses erfolgen, bei dem zugleich die einschlägigen

Bestimmungen der staatlichen Gesetzgebung zu
berücksichtigen waren. Nun aber hat Pius X. mit dem Dekret „Maxima
cura"- für die ganze Kirche ein umfangreiches Gesetz erlassen,
nach welchem überall die Absetzung eines Pfarrers auch dann
möglich ist, wenn kein eigentliches Vergehen vorliegt, sondern
die gedeihliche Amtsführung der betreffenden Geistlichen nach
der Meinung* des Bischofs durch andere Umstände beeinträchtigt
wird. Es werden neun Gründe, die eine Abberufung
rechtfertigen, namhaft gemacht. Zu ihnen gehört die Abneigung"
der Pfarrgenossen, auch wenn „diese ungerecht und nicht
allgemein ist", sondern nur voraussichtlich nicht bald schwinden
wird. Richter ist der Diözesanbischof, der zwei „Examinatoren"
beizuziehen hat. Die „Examinatoren" sind in der Regel durch
die Diözesansynode zu wählen ; doch darf der Bischof in jedem
einzelnen Fall diejenigen ausschliessen, die er für voreingenommen

hält. Der Abgesetzte kann appellieren, aber wieder
nur an den Bischof, der ihn abgesetzt hat. Zur Erledigung
des Rekurses hat der Bischof zwei „Konsultoren" beizuziehen ;

allein diese haben lediglich zu prüfen, ob beim ersten Verfahren
Formfehler vorgekommen seien und ob der Abberufungsgrund
auf einer Tatsache beruhe. Ist kein Formfehler vorgekommen
und ist der vom Bischof berücksichtigte Umstand wirklich
vorhanden, so bleibt das Urteil in Kraft. Der Rekurrent darf



— 203 —

keine neuen Zeugen beibringen. Auch die Versorgung des

Abgesetzten ist ganz dem Ermessen des Bischofs anheimgegeben.
Von einer Berücksichtigung staatlicher Verordnungen und
landeskirchlicher Gewohnheiten und Einrichtungen ist im Gesetze
mit keiner Silbe die Rede. Durch die Gnade des Papstes haben
die Diözesanbischöfe Befugnisse erhalten, die sie berechtigen,
Landesgesetz und Landessitte zu ignorieren.

In nicht minder verblüffender Weise hat sich Pius X. mit
seinem Dekret Quam singulari Christus amore vom 8. August
1910 betreffend die Kinderkommunion über die kirchlichen
Anschauungen und Gewohnheiten nichtromanischer Länder
hinweggesetzt. Dass z. B. in Italien die Kinder vielfach, wie ohne
Schulunterricht, so auch ohne eigentlichen Religionsunterricht
aufwachsen, ist eine bekannte Tatsache. Da mag* es gleichgültig

sein, in welchem Alter die Kinder zum erstenmal
kommunizieren. Aber diesseits der Alpen galt es doch von jeher
als selbstverständlich, dass der ersten hl. Kommunion der jungen
Gemeindemitglieder ein genügender Religionsunterricht
vorauszugehen habe, und dass es in jedem einzelnen Falle Sache
des unterrichtenden Pfarrers sei, darüber zu entscheiden, ob
der junge Christ genügend unterrichtet sei oder nicht. Nun
aber erlässt der Papst — wiederum ganz aus eigener
Machtvollkommenheit und ohne jegliche vorherige Verständigung
mit ausseritalienischen Kirchenbehörden oder Theologen — ein
Gesetz, dessen erster Artikel folgendermassen lautet: „Das
Alter der Unterscheidung ist sowohl für die Beichte wie für
die hl. Kommunion dasjenige, in welchem das Kind vernünftig
zu denken (ratiocinari) anfängt, d. h. ungefähr das siebente Altersjahr,

sei es etwas darüber oder auch darunter. Von dieser Zeit
an beginnt die Verpflichtung, den beiden Geboten der Beichte und
der Kommunion zu genügen."- Das ist eine Vorschrift, die fast
notwendig dazu führen muss, die erste hl. Kommunion zu einer
kindlichen Spielerei zu machen und daher die Kommunion auch
für die Zukunft zu profanieren. Man darf zudem nicht
übersehen, dass der Kommunion nach römischer Praxis regelmässig
die Ohrenbeichte vorauszugehen hat und dass nun auch diese

vom siebenten Altersjahre an obligatorisch ist, also schon früher
eingeübt werden muss, damit das siebenjährige Büblein oder
Mädchen regelrecht die hl. Kommunion empfangen kann. So

greift das neue Dekret auch in die Kindererziehung und das



— 204 —

Familienleben in der empfindlichsten Weise ein. Man hat die
erstaunliche Neuerung mit allerlei abschwächenden Umdeutun-
gen annehmbarer zu machen gesucht und in einzelnen Diözesen

sogar Schritte getan, das Dekret nur nach und nach durchzuführen,

indem man von Zeit zu Zeit die erste hl. Kommunion
um ein Jahr früher ansetzen will oder die Kommunion der
unmündigen Kindlein vorerst nur als „private" Angelegenheit
behandelt und die öffentliche erste Kommunion in bisher üblicher
Weise erst nach dem zurückgelegten 12. Altersjahr oder noch
später feiern lässt u. dergl. Aber einen prinzipiellen Widerspruch

wagt niemand zu erheben. Es liegt auf der Hand,
dass man sich bald überall der päpstlichen Neuerung einfach
unterwirft.

Als einen Schlussstein im Gewölbe des päpstlichen
Absolutismus kann man das Motuproprio Sacrorum Antistitum vom
1. September 1910 betrachten. Das ist wieder ein sehr langes
Dokument. Es beginnt mit dem Satz: „Unter den heiligen
Kirchenvorstehern kann, wie Wir glauben, keinem unbekannt
sein, wie die äusserst verschmitzte Menschengattung (vaferrimum
hominum genus), die Modernisten, auch nachdem Wir ihnen mit
der Enzyklika Pascendi dominici gregis die Maske vom Gesichte

gerissen, den Plan nicht aufgegeben haben, den Frieden in der
Kirche zu stören." Diese Leute, heisst es weiter, fahren fort,
mit dem „giftigen Köder an ihrem Angel" (venenatam hamis

escam), der doch nur die Quintessenz aller Irrtümer (errorum
omnium summa) ist, die Arglosen zu fangen. Der Papst sieht
sich daher genötigt, neue Massnahmen zu ergreifen. Zunächst
zählt er nun die bisherigen Verordnungen zur Bekämpfung
des Modernismus auf, indem er die bezüglichen Abschnitte der
Bulle „Pascendi" wiederholt. Er hat das Studium der
scholastischen Philosophie zum Fundament des theologischen Studiums
gemacht, über die Wahl und Überwachung der
Theologieprofessoren und die Prüfung der Geistesrichtung- der
Priesteramtskandidaten die strengsten Weisungen gegeben, den Bischöfen
vorgeschrieben, was sie zur Unterdrückung der schlechten
Bücher, Zeitungen und Zeitschriften zu tun hätten, neue
Verordnungen über die kirchliche Approbation neuer Bücher und
Schriften erlassen, das Versammlungsrecht der Geistlichen
eingeschränkt, auf die Spuren modernistischen Geistes selbst in
gutkatholischen Schriften aufmerksam gemacht, über die Durch-



— 205 —

führung der in der Bulle Pascendi erteilten Befehle von allen
Bischöfen nach Ablauf eines Jahres und später alle drei Jahre
einen eidlich beglaubigten Bericht (jurata enarratio) gefordert.
Das alles wird neuerdings bestätigt. Dann werden neue
Weisungen über die Prüfung und Erziehung der Priesteramtskandidaten

gegeben. Wenn die Jünglinge in das Seminar eingetreten
seien, erkenne man bald, welcher Geistes- und Gemütsrichtungsie

seien; ungeeignete Leute seien unerbittlich auszuweisen.
Damit sie im Seminar selbst nicht verdorben werden, ist ihnen
jede ungesunde geistige Nahrung zu verbieten. Die Lernbegier
der jungen Leute ist einzuschränken (discendi temperandus est

ardor) und die Weisung des Apostels zu befolgen : non plus
sapere quam oportet sapere, sed sapere ad sobrietatem. (Röm. 12, 3.)
Der Papst versteht die apostolische Warnung vor Selbstüberhebung

im Sinne einer Warnung vor zu vielem Wissen Weil
die Priesteramtskandidaten nicht zu viel wissen dürfen,
verbietet ihnen der Papst das Lesen aller Zeitungen und Zeitschriften,
auch der besten. („Omnino vetamus diaria quœvis aut commentarla,

quantumvis optima, ab iisdem legi.") Den Professoren
hingegen wird befohlen, dem Bischof vor dem Beginn eines
Studienjahres den Text ihrer Vorlesungen und der zu
behandelnden Fragen und Thesen zur Genehmigung vorzulegen ; auch
soll während des Jahres untersucht werden, wie der Dozent
sein Lehramt verwaltet. Zeigt es sich, dass ein Lehrer von
der „gesunden Lehre" abweicht, so ist er sofort (illico) zu
entfernen. Von allen Professoren ist das von Pius IV. formulierte
und mit den Dogmen des vatikanischen Konzils vermehrte
Glaubensbekenntnis abzulegen. Zu allem dem aber kommt nun
noch ein neuer von Pius X. formulierter Eid hinzu, der in erster
Linie von den Lehrern der Theologie, dann aber auch von
allen Priesteramtskandidaten, allen Beichtvätern und Predigern,
allen bepfrundeten Geistlichen, allen Angestellten der bischöflichen

Kurien, allen Ordensvorstehern abzulegen ist. Die
Eidesleistung soll feierlich erfolgen und darüber jedesmal ein Protokoll
aufgenommen werden. Wer den Eid bricht, verfällt ohne
weiteres dem Gericht der römischen Inquisition und kann nur
durch den Papst selbst in die priesterlichen Ehren und Rechte
wieder eingesetzt werden. Die Eidesformel umfasst alle Dinge,
die Pius X. zu den Irrtümern des Modernismus rechnet und
die er zur Bekämpfung des Modernismus vorschreibt. Nament-



— 206 —

lieh hat der Schwörende zu geloben, dass er die 65 im Syllabus
„Lamentabili" vom 4. Juli 1907 zusammengestellten Sätze
aufrichtig verdamme und sich gehorsam allen Vorschriften unterziehe,

die der Papst wider den Modernismus erlassen hat.
Herr Jakob Stammler, Bischof von Basel und Lugano, war

meines Wissens der Erste, der das ungeheuerliche päpstliche
Edikt vollzogen und am 14. Oktober 1910 den Professoren und
Priesteramtskandidaten der theologischen Lehranstalt in Luzern
das vatikanische Glaubensbekenntnis und den Modernisteneid
abgenommen hat. Im päpstlichen Amtsblatt vom 10. Oktober
war bekannt gemacht worden, dass die Eidesleistung bis zum
31. Dezember zu erfolgen habe. In der Nummer vom 1. Dezember
aber brachte der „Oss. Rom." die folgende überraschende
Mitteilung: „Da von verschiedenen Seiten angefragt wurde, ob

der durch das neueste päpstliche Motuproprio verlangte Eid
nur für die Professoren der katholischen Universitäten, die direkt
vom Episkopat abhängig sind, oder auch für die katholischen
Professoren der Universitäten, die vom Staate abhängig* sind,
vorgeschrieben sei, wurde von Rom aus geantwortet, dass die
Vorschrift natürlich nur die ersteren angehe". So hatten deutsche
Theologieprofessoren, von denen man wusste, dass sie den Eid
nicht leisten würden, tatsächlich nicht zu schwören, falls sie
nicht in anderer kirchlicher Eigenschaft dazu verpflichtet waren.
In diesem letztern Falle entzogen sich einige der Eidesleistung*
dadurch, dass sie auf die betreffenden kirchlichen Funktionen
verzichteten. „Rom" kann ja warten; künftig wird kein
Geistlicher mehr eine Professur erhalten, der den Eid nicht geleistet
hätte. Eventuell besitzt „Rom" die Macht, sämtliche theologische
Fakultäten von heute auf morgen zu vernichten.

Es war eine im höchsten Masse aufsehenerregende Fügung,
dass gerade in der Zeit, in der der Modernisteneid geleistet
wurde, „Rom" an einem ebenso unerwarteten wie frappanten
Beispiel zeigen konnte, wie nunmehr die päpstliche Gewalt
auch auf dem Gebiete der Wissenschaft die Herrschaft ausübe.

Kein Theologieprofessor kann sich, was die soziale Stellung
betrifft, mit dem Professor für Liturgik an der Hochschule zu

Freiburg i. d. Schweiz, dem Prinzen Max, Herzog* zu Sachsen,
Bruder des regierenden sächsischen Königs, messen. An seiner

streng katholischen Gesinnung- hat bisher niemand gezweifelt;
aber er ist ein unabhängiger Mann und besitzt die nötigen



— 207 —

Mittel, kirchengeschichtliche und theologische Fragen auf Grund
unverfälschter Zeugnisse zu studieren. Namentlich beschäftigt
ihn das Problem der kirchlichen Versöhnung zwischen Orient
und Occident. Darüber liess er in der ersten Nummer der vom
Basilianerklöster in Grottaferrata bei Rom gegründeten
Zeitschrift ^Roma e l'Oriente" unter dem Titel „Pensées sur la question
de l'union des Eglises" einen Aufsatz erscheinen, in dem er im
Wesentlichen das sagt, was die altkatholischen Gelehrten seit
40 Jahren vortragen und begründen. Die alte Kirche war
keine Monarchie; der päpstliche Jurisdiktionsprimat lässt sich
biblisch nicht rechtfertigen; die Trennung* der morgen- und
abendländischen Kirchen ist durch Rom verschuldet ; die
Machtansprüche Roms hangen mit sehr weltlichen Interessen
zusammen ; die seit dem siebenten allgemeinen Konzil im Abendland

gehaltenen Synoden haben keinen ökumenischen Charakter;
die von den abendländischen Synoden formulierten Dogmen
können den Orientalen nicht auferlegt werden Das war in
den Augen Roms ein recht konkretes „Conlectum hœreseon".

Die Nummer der genannten Zeitschrift wurde zurückgezogen
und vernichtet, der Prinz nach Rom gerufen und nach
mühsamen und peinlichen Verhandlungen zu der Erklärung* bewogen,
dass er sich unterwerfe und zeitlebens lehren und verdammen
wolle, was der Papst lehre und verdamme. Doch ist von ihm
selbst eine derartige Erklärung nicht in die Öffentlichkeit
gelangt; wohl aber hat Pius X. unterm 26. Dezember 1910 an
die als apostolische Delegaten im Orient tätigen Erzbischöfe
eine Bulle „Ex quo, nono labente sceculo" erlassen, in welcher
er die vom Prinzen vorgetragenen theologischen und historischen
„Irrtümer" verdammt. Eine Widerlegung dieser „Irrtümer"
würde natürlich auch dem Prinzen selbst sehr schwer fallen.
Nur das eine könnte er nun gelernt haben, dass für die päpstliche

Kurie sein Satz: „Il faut servir la vérité par la vérité",
keine Gültigkeit hat; denn der Papst will eben nicht der „Wahrheit"

dienen, sondern der eigenen Oberhoheit, und er dient
dieser nicht durch die redlich gesuchte und erkannte „Wahrheit",
sondern durch die „Fülle der Gewalt".

So endete das Jahr 1910, in welchem sich der päpstliche
Absolutismus der Welt, wie nie zuvor, in seiner vollen
Entfaltung gezeigt hat.

Eine Übersicht über alle diese Kundgebungen bestätigt nur,



— 208 —

dass der gegenwärtige Papst die „Fülle der Gewalt", von der
das dritte vatikanische Dekret handelt, ganz ernsthaft so
versteht und so anwendet wie das Dekret lautet und wie es
gemeint ist. Es genüge an folgenden Schlussbemerkungen:

1. Wer über die „ganze Fülle der Gewalt" verfügt, lässt
sich von keiner andern Autorität vorschreiben, wie weit er
gehen dürfe und wo das fremde Gebiet anfange. Schon im
23. Satz des Syllabus vom Jahr 1864 ist die Behauptung
verurteilt, dass die Päpste jemals ihre Befugnisse überschritten
hätten. Heute ist nach römischer Anschauung eine solche
Überschreitung gar nicht mehr denkbar. Wenn der Papst in
irgend einer Sache seine Jurisdiktion geltend macht, so hat er
dazu auch das Recht. Der Beweis liegt jedesmal in der
Tatsache, dass er seine Gewalt zur Anwendung bringt. Das
geschieht aber nun, wie das Vorgehen gegen die Modernisten und
den Prinzen Max zeigt, sogar in rein wissenschaftlichen Fragen,
geschweige denn in kirchlichen und kirchenpolitischen
Angelegenheiten.

2. DaPiusX. nicht bloss „den bedeutenderen Anteil", sondern
die „ganze Fülle der Jurisdiktionsgewalt" und zwar die „ordentliche"

Gewalt besitzt, so ist er nicht bloss eine Oberaufsichts-
behörde, sondern der eigentliche Herr einer jeden Diözese.
Darum setzt er die Diözesanbischöfe, die nur seine Diener sind,
nach eigenem Gutfinden ein und ab, gibt und nimmt ihnen
Rechte, fordert Rechenschaft von ihrer Verwaltung und greift
nach Belieben selbst in die Verwaltung ein. Dass Diözesan-
synoden und derartige kirchliche Organe nur die Befugnisse
besitzen, die ihnen der Papst bewilligt, ist selbstverständlich.

3. Die päpstliche Gewalt ist aber auch eine „unmittelbare",
und zwar „über alle und jegliche Kirchen, alle und jegliche Hirten
und Gläubigen". Der Papst hat Macht, den stimmfähigen Bürgern
und den Christlich-Sozialen in Italien und in andern Ländern
zu sagen, wie sie sich in politischen Dingen zu verhalten haben,
und der Jungmannschaft in Frankreich zu befehlen, den Verein
aufzulösen ; — er verpflichtet die Pfarrer aller Diözesen die
siebenjährigen Kinder zur Kommunion zuzulassen, und ruft einen

königlichen Prinzen, der bei seinen Studien zu unangenehmen
Resultaten gelangt ist, vor seinen Richterstuhl; — er schreibt
den weiblichen Mitgliedern kirchlicher Gesangvereine vor, wie
und wo sie beim Hochamt mitsingen dürfen, und zwingt die



— 209 --
Kirche Frankreichs, zum Trennungsgesetz eine Stellung
einzunehmen, durch die sie das ganze Kirchenvermögen einbüsst.

4. Und da nun der Papst immer in seinem Rechte ist, ob

er in dieser oder jener Sache eine geringfügige oder eine wichtige

Verordnung erlasse, und die von seinen Erlassen Betroffenen
sogar zwingen kann, mit feierlichen Eidschwüren Gehorsam
zu geloben, so hat es gar keinen Sinn mehr zu fragen, wann
eine Entscheidung als eine Kundgebung päpstlicher Unfehlbarkeit

anzusehen sei und wann nicht. Wenn eine Kundgebung für
das Gewissen verbindlich ist und zu unbedingtem Gehorsam

verpflichtet, so wird der Streit über die Infallibilität praktisch
gegenstandslos. Der Papst gebietet mit Machtvollkommenheit
über die Gewissen aller Mitglieder der Kirche. Von einem
solchen Absolutismus hat die Kulturgeschichte der Menschheit
bisher nichts gewusst.

Pius X. ist ein frommer und redlicher Mann; er glaubt,
der von ihm in Anspruch genommene Absolutismus beruhe
auf Gottes Ordnung. Er irrt sich. Es lässt sich nicht mehr
leugnen, dass das römische Papsttum der Einflüsterung Gehör
gegeben hat: „Siehe, das alles will ich dir geben"; es hätte
strenger auf das Vorbild dessen achten sollen, der gesprochen
hat: „Hebe dich weg, Satan! Es steht geschrieben: Du sollst
den Herrn deinen Gott anbeten und ihm allein dienen."
Absolute Macht besitzt Gott allein.

Eduaed Herzog.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1911. 14


	Der päpstliche Absolutismus unter Pius X. [Schluss]

